Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: La philosophie devant le totalitarisme
Autor: Tischner, Jozef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883021

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 50/91

JOZEF TISCHNER
La philosophie devant le totalitarisme

Un demi-siécle est pass¢ depuis le moment ot un groupe de philosophes
suisses a créé la Société Suisse de Philosophie. En face des menaces du natio-
nal-socialisme allemand, elle exprimait une opposition dont les membres,
représentants de différentes options philosophiques, ont décidé d’unir leurs
efforts pour défendre 'indépendance de la pensee. C’est la une résolution qui
donne le témoignage de leur courage personnel ainsi que de la compréhension
du role de la philosophie dans le monde contemporain. Edmund Husserl ne
pensait pas a autre chose en construisant ses fameuses conférences sur la crise
des sciences européennes. Tous exprimaient leur volonté de faire de la philoso-
phie, et cela voulait dire penser et étre profondément engagé dans les proble-
mes de I'’homme et de son époque.

La philosophie constitue une partie intégrante de la vie de I'époque. Quel
est le degré de responsabilité de la philosophie pour cette vie?

Heureusement pour la Suisse, le contact direct avec I'hitlérisme a été
épargné a ses habitants. Pour les Polonais, la deuxiéme guerre mondiale a été
une descente aux enfers. Apres la guerre, une nouvelle épreuve leur a été
réservée — la confrontation avec le communisme. La confrontation avec le
national-socialisme ne concernait que le domaine militaire tandis que le com-
munisme en envisageait aussi d’autres. L'idéologie communiste séduisait —
séduisait aussi bien des savants que des tout petits et ¢’est ainsi que les mythes
qu’elle inculquait persistent dans la conscience de la société jusqu’ aujourd’-
hui. Il est évident qu'une bonne partic de la responsabilité pour le com-
munisme pése lourdement sur la philosophie. En considérant ses effets so-
ciaux, nous voila devant la possiblit¢ de critiquer la philosophie: sans nous
limiter a comparer les unes aux autres les oeuvres classiques du marxisme-
Iéninisme, nous essayons de plonger dans ce torrent de vie a la formation
duquel c’est bien cette philosophie qui a largement contribué. La réalité
sociale postcommuniste exige d’étre examinée avec soin. Quelles sont les idées
philosophiques qui ont coopéré a la formation du monde communiste? Elles
sont en grand nombre. Considérons-en seulement trois: la nouvelle idée de la
rationalité du monde, la critique de la proprieté privée et la conception du
nouvel homme.

205



La nouvelle rationalité

Le communisme était une idéologie totalitaire: il donnait I'explication de tout
et pour voir tomber sous son pouvoir I'homme tout entier, il expliquait aussi
tous les mystéres de la réalité sociale. La condition de la possibilite de cette
tendance idéologique était une nouvelle vision de la rationalit¢ du monde. Le
monde est rationnel mais d’une rationalit¢ particuliere dont I'expression es-
sentielle, avant toute autre chose, se manifeste dans la raison politique de
’homme. Le communisme proclame la primauté absolue de la raison politi-
que. La raison politique devient la premiére instance cognitive. Son vaste
horizon embrasse le total de la réalité et pénétre en juge supréme toute autre
maniére de découvrir le monde. Aucune théorie scientifique, aucune méthode,
aucune expérience, aucune spéculation enfin ne peuvent la réfuter. La politi-
que devient une véritable métaphysique, elle est ontologie, ¢lle est éthique. Au
monde succombant au chaos elle donne ses principes de rationalisation.

La priorité de la raison politique sur d’autres formes de rationalité n’était
pas toujours évidente. Il arrivait qu’elle était soigneuseument cachée. On se
donnait la peine de créer une illusion contraire a ce que présentait la réalité.
En principe, le fond du probleme concernait la question du rapport entre le
matérialisme dialectique et le matérialisme historique. Staline et plus tard
presque tous les marxistes est-européens prétendaient que les principes du
matérialisme dialectique et par la suite I'ontologie du monde matériel, consti-
tuent les fondements et peuvent s’élargir en matérialisme historique, ainsi qu’a
la théorie de I'histoire des sociétés; les mémes formes dialectiques s’appliquant
a I'un comme a l'autre. En réalité le probléme a ¢té pris a I'envers. Dans la
théorie marxiste nous assistons au transfert de la conception dialectique de
I’histoire a la conception de la matiére. C’était la preuve de la victoire de la
raison politique sur la raison essayant d’explorer les mystéres de la nature.

Par conséquent, nous nous trouvons devant une nouvelle théorie de la
verite. On a admis que toute la réalité en passant par les processus des
changements était en mouvement constant. Une chose passe pour faire place a
une autre chose. Et ¢’est I'histoire qui nous le prouve: le temps passe, les pays,
les nations, les cultures disparaissent, les organisations sociales changent.

La nature méme nous est présentée par les sciences naturelles d’aujourd’hui
comme une réalité qui évolue. Comme suite logique il s’avére que toute
connaissance du monde ne peut étre que «progressive» ou «régressive». La
connaissance «progressive» a rapport a tout ce qui «devient», la connaissance
«régressive» concerne tout ce qui «passe». Il n’y a pas de connaissance objec-
tive. C’est ainsi que la définition classique de la veérité doit céder devant la

206



definition politique. La «vraie» connaissance est propice a 'arrivée de ce qui
doit arriver, la connaissance qui n’est pas «vraie» envisage I’existence de ce qui
est condamné a mort.«La pratique» devient le seul critére de la vérité et
temoigne de la nouvelle réussite de la raison politique.

La proposition communiste de la rationalisation du monde a des sources
nombreuses. Les marxistes ont développé leur dialectique a partir de la dialec-
tique de Hegel, lui-méme 'aurait prise certainement pour une trahison. Le
progres technique entraine ce qu'on peut appeler la vision «énergétique» du
monde, son role n’est pas a négliger: tout ce qui existe constitue «la matiére»
de Iactivite humaine et en particulier du travail. L’athéisme y a pris sa part
non moins importante; Dieu qui pourrait marquer des limites a la toute-
puissance de '’homme, n’existe plus.

La nouvelle rationalisation du monde s’est établie dans la conscience des
sociétés. Toutes les forces responsables de la formation de 'homme — école,
université, lieu de travail, littérature — se sont mises a sa disposition. Avec quel
effet? La premiére conséquence consistait a faire éprouver a ’lhomme le besoin
de renforcer le pouvoir politique et cela ne pouvait étre possible qu’en prenant
place dans sa structure. Il ne s’agissait pas d’y participer de son propre gré,
comme c’est le cas des démocraties de 'ouest, mais d'y prendre part par la
soumission dans la fonction imposée d’avance et surtout dans la fonction
politique. Du moment que la force politique est devenue force principale du
monde, tout homme qui n’y était pas admis se trouvait en marge de I'exi-
stence, perdait de I'importance; la structure rationnelle du monde le rejetait.
Etre signifiait participer au pouvoir. Et participer au pouvoir ne voulait dire
qu’obéir et contraindre les autres a ['ob¢issance.

Penser au sens politique signifiait établir les classifications propres au sy-
stéme, tout ranger par catégories spéciales. Cela imposait la division du
monde en deux parties: 'une «progressive» et I'autre «régressive». Chaque
théorie, chaque phénoméne social, chaque domaine scientifique trouvait sa
place dans I'une ou dans I'autre. Pour atteindre le résultat voulu il fallait bien
se servir de quelques opérations herméneutiques: il fallait engendrer des soup-
¢ons, accuser, démasquer et parfois méme dénoncer. Par dénonciation on
comprenait 'action d’avoir recours au jugement des hommes politiques et
c’était faire usage du critére absolu de la vérité. Marx a écrit: «les philosophes
n’ont fait qu'interpréter le monde, il s’agit de le changer». La raison politique
engageait '’homme au changement du monde avant que I'’homme ait pu
comprendre ce monde. Avec le temps, I'idée s’est avérée fausse. Tous les
changements ont fait voir une grande apparence trompeuse: au fond il s’agis-
sait de ne rien changer.

207



La dispute sur la propriété

Le probléme de la propriété privée a mis en relief la présence des idées
philosophiques dans I'histoire des sociétés communistes. La critique du prive
que les communistes ont changée en activité contre le privé a une longue
histoire. A travers des siécles elle n’avait eu que peu d’importance, elle vivait
en marge d’une autre tendance, tendance a la richesse. Mais pendant la
Grande Révolution on note le premier et le réel essai de supprimer toute
propriété privée. La révolution se termine par la défaite, mais I'idée méme
subsiste. Elle renait dans le marxisme et prend sa forme concréte dans les pays
communistes. Le degré de sa réalisation change selon les circonstances mais la
tendance géneérale était commune. Que voulait-elle exprimer, quel était son
but?

En essayant d’analyser le probléme du point de vue d’aujourd’hui, donc
d’une certaine distance, il faut constater qu’il ne s’agissait pas seulement de
passer d'un systéme ¢conomique a l'autre; le changement du systéme de
propriété signalait une transformation plus profonde: il était question de
renverser la hiérarchie des valeurs, de troubler la notion éthique et méme
métaphysique du bien et du mal. La propriété privée symbolisait 'essence
méme du mal, le péché originel de la société et, comme telle, pouvait étre
attaquée. L’homme portait tout son poids malgre soi. Il suffisait d’étre origi-
naire de «la classe des possesseurs». Ce crime ¢€tait impardonnable. Le con-
traire du possesseur était «le prolétaire», celui qui ne possédait rien, «le pur»,
«l'innocent». Pour les communistes «posséder» voulait dire «étre coupable».

Quelles en étaient les conséquences?

Le péché originel de I'homme a été réduit au niveau de la perception des sens.
Dans le monde chrétien le péché avait le caractére intime, il était li¢ a la
liberté, il salissait I’ame mais ne se manifestait pas par le corps. Personne
excepté Dieu n’avait le droit de se prononcer sur la culpabilité. Méme le
confesseur pendant la confession ne pouvait estimer le degre de la culpabilité
du pénitent qu’'en analysant ce que celui-ci lui avait auparavant avoué. Le
communisme a tout changé. La culpabilité sort de I'intérieur, elle parait a
'extérieur et, comme un compte en banque, elle devient comptable.
L’opposition des communistes au christianisme n’était pas tout a fait évi-
dente dans ce domaine. Le projet de socialisation des biens privés s’enchainait
avec la critique chrétienne de la propri¢té. De méme quant a la notion de la

208



culpabilité originelle d’ou la volonté de 'homme est exclue. Ces deux visions
du monde avaient quelque chose de commun. Commune a aussi été la convic-
tion que le monde existant ici et maintenant était le monde du mal. Les causes
en étaient différentes mais la conclusion pareille. Il en résulte un appui que
certains milieux chrétiens accordaient aux idées critiques des communistes.
Pourtant c’est un fait que cette critique n’a jamais été approuvée par I'Eglise.

La nouvelle notion du bien et du mal, notion proposée par le communisme,
a cependant laissé des traces profondes dans la conscience des sociétés. Elle a
mis en marche les mécanismes des soupgons, elle a ouvert la porte a la
convoitise. La richesse n’est plus le résultat de I'application au travail, ou de
I’économie, mais I'effet de ’exploitation des ouvriers. La fortune, n’est-elle
plus I'objet des désirs? Si, tout au contraire: la défense de posséder fait aug-
menter la volonté de posséder. Pour la satisfaire et en méme temps pour étre
libre de tout soupgon, on cherche des méthodes pour passer outre a I'interdic-
tion. On cherche et on trouve. La meilleure issue consiste a profiter sans
posséder. Qui profite, posséde, et posséder veut dire tirer profit; d’autre part si
I'on ne fait que profiter, on n’est pas nécessairement possesseur. C’est de cette
fagon que la condamnation de la propriété privée, au lieu d’introduire une
juste distribution des richesses, nous ameéne a leur consommation inégale.
C’est la consommation dans sa forme extréme.

L’idée communiste a eu ses défenseurs. D’aprés eux, elle n’a jamais été
convenablement appliquée a la vie; dans sa critique, donc, on ne peut pas faire
appel a la vie. Lautre argument consistait a indiquer «les débris» du systéme
capitaliste qui «survivaient» dans les sociétés du communisme en déformant
son image. Mais & mesure que le communisme grandissait, les obstacles deve-
naient plus grands. Il s’avérait que les obstacles prenaient du poids: pour
changer le systéme économique il était nécessaire de changer la loi, le change-
ment de la loi exigeait de changer ’éthique et pour la changer il fallait abolir la
religion et créer ’homme a nouveau. Le tout demandait le pouvoir fort — «la
dictature du prolétariat». Et c’est ainsi que la logique des ¢vénements a amené
ce systéme au totalitarisme.

Le nouvel homme

L’idée du nouvel homme mérite d’étre étudiée avec une attention particuliére.
Tous les problémes présentés jusqu’a maintenant, a savoir: changement de la
conception du bien et du mal, critique de la propriéte privée et avant tout le
nouveau rationalisme avec la nouvelle idée de la vérité, ont eu pour but non

209



seulement de construire de nouveaux mecanismes sociaux mais de faire naitre
«le nouvel homme»: sans sa participation, d’ailleurs, la construction de ces
meécanismes ne serait pas possible. «Le nouvel homme» prend I'histoire et son
propre destin dans ses mains; son intention est de gouverner. Gouverner non
seulement la nature mais aussi 'histoire. Le réve du «nouvel homme» est un
ancien espoir de ’humanité. Ou conduisent les réveries du «nouvel homme»
du communisme? Elles nous mettent devant «I’homo sovieticus».

Nous sommes encore assez loin de comprendre ce phénomeéne. Sans aucun
doute I'homo sovieticus a été cet étre qui s’est le mieux adapté a la vie dans le
communisme. Sa capacité¢ de mimétisme s’était développée au point qu’il était
difficile de le distinguer du communiste. Mais il ne I’était pas. Il trompait les
autres mais peut-étre aussi soi-méme. Une chose est certaine: «homo sovieti-
cus» incarnait toutes les idées philosophiques que la vie a mises sens dessus-
dessous. D’ou la pitie, les moqueries, parfois méme la répugnance pour tout
ce qui devait inspirer de 'admiration.

La formule marxiste que «la conscience est déterminée par I'étre», consti-
tuait la clé de la vie de «I’homo sovieticus». [l a vendu son dme au démon, en
échange il a requ «sa conscience déterminée par I'étre». A chaque pas «les
conditions d’étre» €taient mises en premier lieu, la conscience suivait. Quelle
était la signification de «I’étre»? «L'étre» était composé de tout ce qui servait a
pourvoir aux besoins de «’homo sovieticus». Ces besoins ¢taient deux: le
premier ¢tait de participer au pouvoir et le deuxiéme li¢ avec le précédent,
¢tait le besoin «d’étre quelqu'un». Le besoin de participation au pouvoir
s’exprimait par la conviction qu’on n’existe qu’en exergant le pouvoir et qu’on
n’a le pouvoir que quand on est capable de faire peur. Cette conviction a fait
naitre un phénomene unique au monde — la bureaucratie communiste, c’est-a-
dire la police, les gardiens des goulags, méme les vendeuses des magasins, les
garcons des restaurants et les enseignants d’école. Le besoin d’«étre quel-
qu'un» — d’appartenir a quelqu’un, d’étre la propriété de quelqu’un, était la
conséquence de la critique radicale de la propriéte privée. Si I'action de posse-
der comme telle était condamnable, la possession de soi-méme I’était aussi. Il
fallait devenir propriéteé de I'Etat. Cela n’a pas été dépourvu d’avantages:
comme propriété de ’Etat on avait le droit a tout, on avait le droit de prendre
possession de tout ce qui appartenait a I’Etat. A un certain moment «I’homo
sovieticus» est devenu grand «peuple», il est devenu «masse». C’est pour ce
peuple qu’on a inventé le communisme. Pourtant le méme peuple devient
destructeur du communisme. Il ne le détruit pas par moments, de temps en
temps, mais constamment, jour et nuit, sans piti€ — comme auparavant le
communisme détruisait son esprit. L'enfant a tué son pere.

210



Le déchirement de la philosophie

L'image des idées philosophiques dans leur rapport a la vie ne serait pas
compléte si nous négligions la présence des idées qui s’opposaient au rationa-
lisme communiste. Or ces idees sont descendues des rayons des bibliothéques
et ont commence a participer a la création du monde communiste.

On est revenu a la tradition positiviste, ou le modeéle sobre et rigoureux du
fonctionnement de la raison a pris la place de la rationalit¢ dialectique: on a
introduit le modéle qui ne laissait pas de doutes en matiére de ce qui provenait
de I'expérience ou de la raison. Pour protéger la science contre 'agression de
I'idéologie, on a redecouvert toute la méthodologie des sciences. Et pour faire
comprendre I'individu on a ouvert la porte a I'existentialisme qui méprisait la
collectivité et qui n’acceptait pas la foule en marche vers le bel avenir. On
découvrait que la théorie des substances d’Aristote pouvait protéger la nature
contre les exigences de la dialectique. On a découvert la phénomeénologie avec
sa théorie de I'essence et de la conscience transcendantale qui méme au plus
petit degré n’était pas «déterminée par I'étre». On a découvert I’histoire et le
fait que I'idée de I'histoire a plusieurs significations. Chez Heidegger on a
attiré 'attention sur le probléme qui se pose aux temps de violence: que
signifie, au vrai, étre? On s’est rappelé Hegel, mais cette fois non comme le
classique de la servitude mais comme le maitre de la libération. C’est dans le
dialogue, en ayant recours a la philosophie du dialogue et a la philosophie de
la langue qu'on a decouvert les fondements de la vie sociale et de la vie
religieuse. La rencontre avec la philosophie de la valeur a eu lieu: on y a
trouvé la source de I'obligation morale. Bref, contre I'essai de démonstration
que tout conduit au communisme, on a essayé de prouver que tout conduit a
la liberté. Les disputes qui ont eu lieu ont fait apparaitre le plus profond
aspect de la philosophie: la philosophie n’est pas une simple science, science a
coté des autres sciences capables de satisfaire la curiosité d’un étudiant. La
philosophie représente la sagesse. Il est difficile de s’en passer dans la vie et il
est encore plus difficile d’étre libre sans elle. La philosophie n’est pas pour
«étre apprise» mais pour étre la nourriture.

A l'occasion du cinquantenaire de la création de la Société Suisse de Philo-
sophie, je voudrais exprimer a tous ses membres mes voeux trés cordiaux, je
voudrais que la philosophie soit ainsi comprise dans le pays si beau, si tran-
quille qu’est la Suisse, qu’elle y soit comprise comme nourriture. Evidemment
Je ne vous souhaite pas que cela se passe dans les mémes conditions politiques
que les notres.

211






	La philosophie devant le totalitarisme

