
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: La philosophie devant le totalitarisme

Autor: Tischner, Jozef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 50/91

JOZEF TISCHNER

La philosophie devant le totalitarisme

Un demi-siècle est passé depuis le moment où un groupe de philosophes
suisses a créé la Société Suisse de Philosophie. En face des menaces du
national-socialisme allemand, elle exprimait une opposition dont les membres,

représentants de différentes options philosophiques, ont décidé d'unir leurs

efforts pour défendre l'indépendance de la pensée. C'est là une résolution qui
donne le témoignage de leur courage personnel ainsi que de la compréhension
du rôle de la philosophie dans le monde contemporain. Edmund Husserl ne

pensait pas à autre chose en construisant ses fameuses conférences sur la crise

des sciences européennes. Tous exprimaient leur volonté de faire de la philosophie,

et cela voulait dire penser et être profondément engagé dans les problèmes

de l'homme et de son époque.
La philosophie constitue une partie intégrante de la vie de l'époque. Quel

est le degré de responsabilité de la philosophie pour cette vie?

Heureusement pour la Suisse, le contact direct avec l'hitlérisme a été

épargné à ses habitants. Pour les Polonais, la deuxième guerre mondiale a été

une descente aux enfers. Après la guerre, une nouvelle épreuve leur a été

réservée - la confrontation avec le communisme. La confrontation avec le

national-socialisme ne concernait que le domaine militaire tandis que le

communisme en envisageait aussi d'autres. L'idéologie communiste séduisait -
séduisait aussi bien des savants que des tout petits et c'est ainsi que les mythes

qu'elle inculquait persistent dans la conscience de la société jusqu' aujourd'hui.

11 est évident qu'une bonne partie de la responsabilité pour le

communisme pèse lourdement sur la philosophie. En considérant ses effets

sociaux, nous voilà devant la possiblité de critiquer la philosophie: sans nous
limiter à comparer les unes aux autres les oeuvres classiques du marxisme-

léninisme, nous essayons de plonger dans ce torrent de vie à la formation
duquel c'est bien cette philosophie qui a largement contribué. La réalité
sociale postcommuniste exige d'être examinée avec soin. Quelles sont les idées

philosophiques qui ont coopéré à la formation du monde communiste? Elles

sont en grand nombre. Considérons-en seulement trois: la nouvelle idée de la

rationalité du monde, la critique de la propriété privée et la conception du

nouvel homme.

205



La nouvelle rationalité

Le communisme était une idéologie totalitaire: il donnait l'explication de tout
et pour voir tomber sous son pouvoir l'homme tout entier, il expliquait aussi

tous les mystères de la réalité sociale. La condition de la possibilité de cette

tendance idéologique était une nouvelle vision de la rationalité du monde. Le
monde est rationnel mais d'une rationalité particulière dont l'expression
essentielle, avant toute autre chose, se manifeste dans la raison politique de

l'homme. Le communisme proclame la primauté absolue de la raison politique.

La raison politique devient la première instance cognitive. Son vaste

horizon embrasse le total de la réalité et pénètre en juge suprême toute autre
manière de découvrir le monde. Aucune théorie scientifique, aucune méthode,

aucune expérience, aucune spéculation enfin ne peuvent la réfuter. La politique

devient une véritable métaphysique, elle est ontologie, elle est éthique. Au
monde succombant au chaos elle donne ses principes de rationalisation.

La priorité de la raison politique sur d'autres formes de rationalité n'était

pas toujours évidente. Il arrivait qu'elle était soigneuseument cachée. On se

donnait la peine de créer une illusion contraire à ce que présentait la réalité.

En principe, le fond du problème concernait la question du rapport entre le

matérialisme dialectique et le matérialisme historique. Staline et plus tard

presque tous les marxistes est-européens prétendaient que les principes du

matérialisme dialectique et par la suite l'ontologie du monde matériel, constituent

les fondements et peuvent s'élargir en matérialisme historique, ainsi qu'à
la théorie de l'histoire des sociétés; les mêmes formes dialectiques s'appliquant
à l'un comme à l'autre. En réalité le problème a été pris à l'envers. Dans la

théorie marxiste nous assistons au transfert de la conception dialectique de

l'histoire à la conception de la matière. C'était la preuve de la victoire de la

raison politique sur la raison essayant d'explorer les mystères de la nature.
Par conséquent, nous nous trouvons devant une nouvelle théorie de la

vérité. On a admis que toute la réalité en passant par les processus des

changements était en mouvement constant. Une chose passe pour faire place à

une autre chose. Et c'est l'histoire qui nous le prouve: le temps passe, les pays,
les nations, les cultures disparaissent, les organisations sociales changent.

La nature même nous est présentée par les sciences naturelles d'aujourd'hui
comme une réalité qui évolue. Comme suite logique il s'avère que toute
connaissance du monde ne peut être que «progressive» ou «régressive». La
connaissance «progressive» a rapport à tout ce qui «devient», la connaissance

«régressive» concerne tout ce qui «passe». Il n'y a pas de connaissance objective.

C'est ainsi que la définition classique de la vérité doit céder devant la

206



définition politique. La «vraie» connaissance est propice à l'arrivée de ce qui
doit arriver, la connaissance qui n'est pas «vraie» envisage l'existence de ce qui
est condamné à mort.«La pratique» devient le seul critère de la vérité et

témoigne de la nouvelle réussite de la raison politique.
La proposition communiste de la rationalisation du monde a des sources

nombreuses. Les marxistes ont développé leur dialectique à partir de la dialectique

de Hegel, lui-même l'aurait prise certainement pour une trahison. Le

progrès technique entraîne ce qu'on peut appeler la vision «énergétique» du

monde, son rôle n'est pas à négliger: tout ce qui existe constitue «la matière»
de l'activité humaine et en particulier du travail. L'athéisme y a pris sa part
non moins importante; Dieu qui pourrait marquer des limites à la toute-
puissance de l'homme, n'existe plus.

La nouvelle rationalisation du monde s'est établie dans la conscience des

sociétés. Toutes les forces responsables de la formation de l'homme - école,

université, lieu de travail, littérature - se sont mises à sa disposition. Avec quel
effet? La première conséquence consistait à faire éprouver à l'homme le besoin
de renforcer le pouvoir politique et cela ne pouvait être possible qu'en prenant
place dans sa structure. Il ne s'agissait pas d'y participer de son propre gré,

comme c'est le cas des démocraties de l'ouest, mais d'y prendre part par la

soumission dans la fonction imposée d'avance et surtout dans la fonction
politique. Du moment que la force politique est devenue force principale du
monde, tout homme qui n'y était pas admis se trouvait en marge de

l'existence, perdait de l'importance; la structure rationnelle du monde le rejetait.
Etre signifiait participer au pouvoir. Et participer au pouvoir ne voulait dire

qu'obéir et contraindre les autres à l'obéissance.

Penser au sens politique signifiait établir les classifications propres au
système, tout ranger par catégories spéciales. Cela imposait la division du
monde en deux parties: l'une «progressive» et l'autre «régressive». Chaque
théorie, chaque phénomène social, chaque domaine scientifique trouvait sa

place dans l'une ou dans l'autre. Pour atteindre le résultat voulu il fallait bien

se servir de quelques opérations herméneutiques: il fallait engendrer des soupçons,

accuser, démasquer et parfois même dénoncer. Par dénonciation on
comprenait l'action d'avoir recours au jugement des hommes politiques et

c'était faire usage du critère absolu de la vérité. Marx a écrit: «les philosophes
n'ont fait qu'interpréter le monde, il s'agit de le changer». La raison politique
engageait l'homme au changement du monde avant que l'homme ait pu
comprendre ce monde. Avec le temps, l'idée s'est avérée fausse. Tous les

changements ont fait voir une grande apparence trompeuse: au fond il s'agissait

de ne rien changer.

207



La dispute sur la propriété

Le problème de la propriété privée a mis en relief la présence des idées

philosophiques dans l'histoire des sociétés communistes. La critique du privé

que les communistes ont changée en activité contre le privé a une longue
histoire. A travers des siècles elle n'avait eu que peu d'importance, elle vivait
en marge d'une autre tendance, tendance à la richesse. Mais pendant la

Grande Révolution on note le premier et le réel essai de supprimer toute

propriété privée. La révolution se termine par la défaite, mais l'idée même

subsiste. Elle renaît dans le marxisme et prend sa forme concrète dans les pays
communistes. Le degré de sa réalisation change selon les circonstances mais la

tendance générale était commune. Que voulait-elle exprimer, quel était son
but?

En essayant d'analyser le problème du point de vue d'aujourd'hui, donc
d'une certaine distance, il faut constater qu'il ne s'agissait pas seulement de

passer d'un système économique à l'autre; le changement du système de

propriété signalait une transformation plus profonde: il était question de

renverser la hiérarchie des valeurs, de troubler la notion éthique et même

métaphysique du bien et du mal. La propriété privée symbolisait l'essence

même du mal, le péché originel de la société et, comme telle, pouvait être

attaquée. L'homme portait tout son poids malgré soi. Il suffisait d'être originaire

de «la classe des possesseurs». Ce crime était impardonnable. Le
contraire du possesseur était «le prolétaire», celui qui ne possédait rien, «le pur»,
«l'innocent». Pour les communistes «posséder» voulait dire «être coupable».

Quelles en étaient les conséquences?

Le péché originel de l'homme a été réduit au niveau de la perception des sens.

Dans le monde chrétien le péché avait le caractère intime, il était lié à la

liberté, il salissait l'âme mais ne se manifestait pas par le corps. Personne

excepté Dieu n'avait le droit de se prononcer sur la culpabilité. Même le

confesseur pendant la confession ne pouvait estimer le degré de la culpabilité
du pénitent qu'en analysant ce que celui-ci lui avait auparavant avoué. Le

communisme a tout changé. La culpabilité sort de l'intérieur, elle paraît à

l'extérieur et, comme un compte en banque, elle devient comptable.

L'opposition des communistes au christianisme n'était pas tout à fait
évidente dans ce domaine. Le projet de socialisation des biens privés s'enchaînait

avec la critique chrétienne de la propriété. De même quant à la notion de la

208



culpabilité originelle d'où la volonté de l'homme est exclue. Ces deux visions
du monde avaient quelque chose de commun. Commune a aussi été la conviction

que le monde existant ici et maintenant était le monde du mal. Les causes

en étaient différentes mais la conclusion pareille. Il en résulte un appui que
certains milieux chrétiens accordaient aux idées critiques des communistes.

Pourtant c'est un fait que cette critique n'a jamais été approuvée par l'Eglise.
La nouvelle notion du bien et du mal, notion proposée par le communisme,

a cependant laissé des traces profondes dans la conscience des sociétés. Elle a

mis en marche les mécanismes des soupçons, elle a ouvert la porte à la

convoitise. La richesse n'est plus le résultat de l'application au travail, ou de

l'économie, mais l'effet de l'exploitation des ouvriers. La fortune, n'est-elle

plus l'objet des désirs? Si, tout au contraire: la défense de posséder fait
augmenter la volonté de posséder. Pour la satisfaire et en même temps pour être

libre de tout soupçon, on cherche des méthodes pour passer outre à l'interdiction.

On cherche et on trouve. La meilleure issue consiste à profiter sans

posséder. Qui profite, possède, et posséder veut dire tirer profit; d'autre part si

l'on ne fait que profiter, on n'est pas nécessairement possesseur. C'est de cette

façon que la condamnation de la propriété privée, au lieu d'introduire une

juste distribution des richesses, nous amène à leur consommation inégale.
C'est la consommation dans sa forme extrême.

L'idée communiste a eu ses défenseurs. D'après eux, elle n'a jamais été

convenablement appliquée à la vie; dans sa critique, donc, on ne peut pas faire

appel à la vie. L'autre argument consistait à indiquer «les débris» du système

capitaliste qui «survivaient» dans les sociétés du communisme en déformant

son image. Mais à mesure que le communisme grandissait, les obstacles
devenaient plus grands. Il s'avérait que les obstacles prenaient du poids: pour
changer le système économique il était nécessaire de changer la loi, le changement

de la loi exigeait de changer l'éthique et pour la changer il fallait abolir la

religion et créer l'homme à nouveau. Le tout demandait le pouvoir fort - «la

dictature du prolétariat». Et c'est ainsi que la logique des événements a amené

ce système au totalitarisme.

Le nouvel homme

L'idée du nouvel homme mérite d'être étudiée avec une attention particulière.
Tous les problèmes présentés jusqu'à maintenant, à savoir: changement de la

conception du bien et du mal, critique de la propriété privée et avant tout le

nouveau rationalisme avec la nouvelle idée de la vérité, ont eu pour but non

209



seulement de construire de nouveaux mécanismes sociaux mais de faire naître
«le nouvel homme»: sans sa participation, d'ailleurs, la construction de ces

mécanismes ne serait pas possible. «Le nouvel homme» prend l'histoire et son

propre destin dans ses mains; son intention est de gouverner. Gouverner non
seulement la nature mais aussi l'histoire. Le rêve du «nouvel homme» est un
ancien espoir de l'humanité. Où conduisent les rêveries du «nouvel homme»
du communisme? Elles nous mettent devant «l'homo sovieticus».

Nous sommes encore assez loin de comprendre ce phénomène. Sans aucun
doute l'homo sovieticus a été cet être qui s'est le mieux adapté à la vie dans le

communisme. Sa capacité de mimétisme s'était développée au point qu'il était
difficile de le distinguer du communiste. Mais il ne l'était pas. Il trompait les

autres mais peut-être aussi soi-même. Une chose est certaine: «homo sovieticus»

incarnait toutes les idées philosophiques que la vie a mises sens dessus-

dessous. D'où la pitié, les moqueries, parfois même la répugnance pour tout
ce qui devait inspirer de l'admiration.

La formule marxiste que «la conscience est déterminée par l'être», constituait

la clé de la vie de «l'homo sovieticus». Il a vendu son âme au démon, en

échange il a reçu «sa conscience déterminée par l'être». A chaque pas «les

conditions d'être» étaient mises en premier lieu, la conscience suivait. Quelle
était la signification de «l'être»? «L'être» était composé de tout ce qui servait à

pourvoir aux besoins de «l'homo sovieticus». Ces besoins étaient deux: le

premier était de participer au pouvoir et le deuxième lié avec le précédent,
était le besoin «d'être quelqu'un». Le besoin de participation au pouvoir
s'exprimait par la conviction qu'on n'existe qu'en exerçant le pouvoir et qu'on
n'a le pouvoir que quand on est capable de faire peur. Cette conviction a fait
naître un phénomène unique au monde - la bureaucratie communiste, c'est-à-

dire la police, les gardiens des goulags, même les vendeuses des magasins, les

garçons des restaurants et les enseignants d'école. Le besoin d'«être
quelqu'un» - d'appartenir à quelqu'un, d'être la propriété de quelqu'un, était la

conséquence de la critique radicale de la propriété privée. Si l'action de posséder

comme telle était condamnable, la possession de soi-même l'était aussi. Il
fallait devenir propriété de l'Etat. Cela n'a pas été dépourvu d'avantages:

comme propriété de l'Etat on avait le droit à tout, on avait le droit de prendre
possession de tout ce qui appartenait à l'Etat. A un certain moment «l'homo
sovieticus» est devenu grand «peuple», il est devenu «masse». C'est pour ce

peuple qu'on a inventé le communisme. Pourtant le même peuple devient

destructeur du communisme. Il ne le détruit pas par moments, de temps en

temps, mais constamment, jour et nuit, sans pitié - comme auparavant le

communisme détruisait son esprit. L'enfant a tué son père.

210



Le déchirement de la philosophie

L'image des idées philosophiques dans leur rapport à la vie ne serait pas

complète si nous négligions la présence des idées qui s'opposaient au rationalisme

communiste. Or ces idées sont descendues des rayons des bibliothèques
et ont commencé à participer à la création du monde communiste.

On est revenu à la tradition positiviste, où le modèle sobre et rigoureux du

fonctionnement de la raison a pris la place de la rationalité dialectique: on a

introduit le modèle qui ne laissait pas de doutes en matière de ce qui provenait
de l'expérience ou de la raison. Pour protéger la science contre l'agression de

l'idéologie, on a redécouvert toute la méthodologie des sciences. Et pour faire

comprendre l'individu on a ouvert la porte à l'existentialisme qui méprisait la

collectivité et qui n'acceptait pas la foule en marche vers le bel avenir. On
découvrait que la théorie des substances d'Aristote pouvait protéger la nature
contre les exigences de la dialectique. On a découvert la phénoménologie avec

sa théorie de l'essence et de la conscience transcendantale qui même au plus

petit degré n'était pas «déterminée par l'être». On a découvert l'histoire et le

fait que l'idée de l'histoire a plusieurs significations. Chez Heidegger on a

attiré l'attention sur le problème qui se pose aux temps de violence: que
signifie, au vrai, être? On s'est rappelé Hegel, mais cette fois non comme le

classique de la servitude mais comme le maître de la libération. C'est dans le

dialogue, en ayant recours à la philosophie du dialogue et à la philosophie de

la langue qu'on a découvert les fondements de la vie sociale et de la vie

religieuse. La rencontre avec la philosophie de la valeur a eu lieu: on y a

trouvé la source de l'obligation morale. Bref, contre l'essai de démonstration

que tout conduit au communisme, on a essayé de prouver que tout conduit à

la liberté. Les disputes qui ont eu lieu ont fait apparaître le plus profond
aspect de la philosophie: la philosophie n'est pas une simple science, science à

côté des autres sciences capables de satisfaire la curiosité d'un étudiant. La

philosophie représente la sagesse. 11 est difficile de s'en passer dans la vie et il
est encore plus difficile d'être libre sans elle. La philosophie n'est pas pour
«être apprise» mais pour être la nourriture.

A l'occasion du cinquantenaire de la création de la Société Suisse de

Philosophie, je voudrais exprimer à tous ses membres mes voeux très cordiaux, je
voudrais que la philosophie soit ainsi comprise dans le pays si beau, si

tranquille qu'est la Suisse, qu'elle y soit comprise comme nourriture. Evidemment
je ne vous souhaite pas que cela se passe dans les mêmes conditions politiques
que les nôtres.

211




	La philosophie devant le totalitarisme

