Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Les origines de la Société suisse de philosophie
Autor: Christoff, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883019

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Feier zum 50jahrigen Bestehen der
Schweizerischen Philosophischen
Gesellschaft/Célébration du cinquante-
naire de la Société suisse de philosophie

Studia Philosophica 50/91

DANIEL CHRISTOFF
Les origines de la Sociéte suisse de philosophie

Pour commémorer, aprés un demi-siecle, la fondation de la Société suisse de
philosophie, il faut d’abord, aujourd’hui, rappeler quelques faits.

L’ Assemblée constitutive de 1940 avait été préparée de longue main: dés le
mois de mai 1939, Paul Héberlin de Bale et Arnold Reymond de Lausanne
avaient réuni a Berne des représentants des diverses sociétés locales de philo-
sophie. Ensemble, ils décidérent de convoquer a I'automne une premiére
rencontre de ’ensemble des philosophes suisses. Aprés enquétes et contacts
divers, cette séance se tint a Berne le 22 octobre 1939. On verra qu’elle a pu
étre, par le choc des idées, une sorte d’événement philosophique pour les
participants. Au reste, on fixa au 3 novembre 1940 I’Assemblée constitutive
d’une Société suisse de philosophie; entre temps, une commission ¢laborerait
des statuts et aviserait aux moyens de publier un organe philosophique com-
mun.

Ces dates font évoquer les événements du temps, I'anxic¢te, mais aussi
P'unanimité du pays qu’illustrait en cet ét¢ 1939 I'Exposition nationale de
Zurich. Pour conscients qu’ils étaient du mot d’ordre de I'heure, «Défense
spirituelle de la Suisse», les philosophes toutefois — sauf quelques exceptions
mémorables — ne se reconnaissaient guére de mission publique. Mais qu’on
n’imagine pas, pour autant, qu’ils eussent songé a imiter Diogéne, roulant son
tonneau dans les rues de Corinthe en danger pour prendre part a sa maniére a
la fievre de tous. Ce que nos philosophes voulaient, c’était simplement, par
dela I'obstacle des langues et des tendances, chercher a se mieux connaitre, a
resserrer leurs liens, a approfondir ensemble leurs problemes. Aussi bien ex-

195



istait-il déja — ce qui est bien caractéristique — une Société helvétique des
sciences naturelles, plus que centenaire, et des sociétés suisses d’histoire, de
Juristes et autres.

Quelles étaient les sociétés qui allaient ainsi se fédérer?

La Societé philosophique de Bale, présidée par Ernst von Schenk, avait été
fondée en 1936, succédant a la section locale de la Kantgesellschaft qui venait
de se dissoudre. La Socié¢té romande de philosophie, depuis peu présidée par
Jean de La Harpe, de Neuchatel, avait ¢té fondée en 1923 avec ses groupes de
Geneve, Lausanne et Neuchatel; elle se réunissait chaque année a Rolle!,
coutume instauree des 1906 par Jean-Jacques Gourd, a la suite du deuxiéme
Congres international de philosophie qu’il avait présidé a Genéve en 1904. La
Soci¢te philosophique de Zurich, créée vers la fin de la Premiére guerre mon-
diale par le Conseiller municipal Pfliiger, était présidée par Gregor Edlin.
Toutes ces sociétés réunissaient, avec les philosophes, quelques théologiens,
juristes, médecins, hommes de sciences. Les unes s’attachaient surtout aux
travaux de leurs membres, d’autres — a Bale, a Zurich —, plus ouvertes au
public intéressé de la ville, recevaient souvent des hotes. Ainsi, a Zurich en
1931, sur dix conférences, huit avaient été tenues par des hotes — dont Carnap,
Schlick, Oscar Kraus, Jean Piaget.?

[’ Assemblée constitutive du 3 novembre 1940 réunit a Berne une cinquan-
taine de philosophes. Les statuts adoptés donnaient pour but a la Société
suisse de philosophie «la culture et I’échange des idées philosophiques et
'union des groupes organisés suisses qui s’occupent des questions philosophi-
ques.» Le premier Comité compterait cinq membres: Jean de La Harpe,
président, Carlo Sganzini de Berne, vice-président, Gregor Edlin, caissier,
Ren¢ Schaerer de Neuchatel, secrétaire, et Ernst von Schenk. Aprés les débats
philosophiqges dont il va étre question, I’ Assemblée, soucieuse d’une informa-
tion réciproque — fort nécessaire — entendit un rapport de Peter Kamm sur
la philosophie en Suisse alémanique’, de méme que, 'ann¢e précédente,
I Les rapports sur ces réunions, rédiges par Charles Werner, ont été publiés dans les Archives

de Psychologie de Genéve (1906—1923). Par la suite, les rapports d’activité du preésident,

Arnold Reymond, ont paru dans la Revue de Théologie et de Philosophie de Lausanne. Cf.

ibid. 1931 Arnold Reymond, «La pensée philosophique en Suisse romande de 1900 a nos

joursy, et: «La pensée philosophique en Suisse romande», in Revue de Synthése (Paris)

1936, reproduit in A. Reymond, Philosophie spiritualiste, T. 1., Lausanne, Rouge, et Paris,

1942, p. 406-420.

2 Réponse du Prof. Karl Diirr a des questions de La Harpe (24.12.1939).
3 Peter Kamm, «Bericht iiber den Stand der philosophischen Forschung in der deutschspre-
chenden Schweiz», in: Schweizerische Hochschulzeitung, Nov.-Dez. 1940, et Pierre Théve-

naz, «La Philosophie en Suisse alémanique. Apergu sommaire des tendances actuelles», in:
Rev. de Théol. et de Philos.. Nouvelle série T. 30e (Lausanne) 1941, p. 94-109.

196



Pierre Thévenaz avait présenté un rapport sur la philosophie en Suisse ro-
mande*.

Le 11 mai 1941 se réunit pour la premiére fois, a Olten, une Deutschschwei-
zerische philosophische Vereinigung, organisation régionale semblable a la So-
ciété romande. D’abord sous la présidence de Hans Barth, alors rédacteur a la
Neue Ziircher Zeitung, elle allait, pendant un quart de siécle, réunir en séances
annuelles les Sociétés de Bale, Berne et Zurich. Entre temps avaient déja eu
lieu quelques échanges de conférences entre Alémaniques et Romands.

Cette méme annee, le 26 octobre, lors de la réunion annuelle de la Société
suisse, le Président pouvait annoncer la parution prochaine d’'un Annuaire et
surtout, au nom de «la Suisse une et diverse», souhaiter la bienvenue aux
nouvelles Sociétés de philosophie de Fribourg — Président, le Professeur Gal-
lus Manser OP —, de la Svizzera Italiana — Président, Don A. Pura — et de
I"Innerschweizs. Le Président de cette derniére société, Georges Rageth, recteur
du College de Saint-Maurice, entra au Comité central avec Hans Barth de
Zurich et André Mercier de Berne dés la premicre Assemblée statutaire an
1942. Le navire était lancé.

Mais quelles étaient alors les préoccupations philosophiques de nos ainés?
Un procés-verbal inédit de la rencontre du 22 octobre 1939, rédigé pour La
Harpe par Kamm et Thévenaz, relate comment on affronta «la crise actuelle
de la notion de vérité».

Pour le Professeur Eberhard Grisebach, de Zurich, cette crise trahit et voile
a la fois la crise plus profonde du monde bourgeois, des idées humanistes et
chretiennes. La pensée moderne, a qui vont s’imposer des taches toutes nou-
velles, doit étre communautaire et se garder de I'individualisme comme des
spéculations rationnelles. Au demeurant, il n’y a pas a désespérer.

Selon Arnold Reymond, la crise touche depuis 1880 environ les veérités
scientifiques et les philosophies qui s’inspirent des mémes conceptions com-
portant une notion statique du concept. Il faut au contraire définir le concept
«un invariant fonctionnel» et voir dans le jugement vrai «une position fonc-
tionnelle unique» devant le donné. Les conditions de possibilité du jugement

4 Pierre Thévenaz, «Tableau sommaire des tendances philosophiques en Suisse romande»,
in: Schweizerische Hochschulzeitung, 1941, p. 161-166.

5 Sur la fondation de la Philosophische Gesellschaft Innerschweiz, consulter le rapport de
Maximilian Roesle dans I’ Annuaire 11 1942, p. 171-173.

6 Sur toute cette activité, consulter les rapports du Président central et ceux des Sociétés
affiliées dans les volumes de I’ Annuaire. D’autres documents (lettres et procés-verbal du
22.10.39) avaient été conservés par Jean de La Harpe. Pour compléter notre historique
succinct, on se reportera aux Archives de la Société suisse de philosophie, a la Bibliotéque
de Béle.

197



sont éternelles en droit, mais en fait la veérité reste fonction de propositions et
de notions choisies, donc sujettes a révision en fonction du «plus ample
informe.»’

La discussion nourrie qui suivit des exposes si différents resta, dit La
Harpe, «ambigué en ses conclusions.» On répéta de plusieurs maniéres que la
vérité n’a jamais subi, ni ne peut subir de crise, présupposée qu’elle demeure
lorsque ce qu’on met en question, en fait, c’est la maniére de concevoir ce qui
est tenu pour vrai, ou lorsqu’on pose les problémes de la véracité et de la
responsabilite de la vérité. Sans mettre en doute la probité ni la volonté
d’atteindre le vrai, encore peut-on s’interroger, dit Grisebach en concluant la
discussion, sur la fécondité de philosophies abstraites et purement théoriques.
Le lendemain, Heinrich Barth écrivait a La Harpe pour expliquer la réserve
qu’avec quelques collegues il avait observée pendant la discussion et méme
quant aux questions d’organisation.

Mais ce fut lui qui, lors de I’Assemblée constitutive de 1940, voulut bien
assumer la premiere conférence sur le theme «Kognitive und existenzielle
Wahrheit»®

Se reférant aussi bien a une lignée Pascal — Hamann — Kierkegaard qu’au
classique «sauver les phénomeénes», il «s’efforga — dit le rapport de La Harpe —
de justifier le point de vue existentialiste»: La connaissance existentielle vise et
fait advenir a I'étre présent ce qui se projette en son devoir-étre. Anticipation —
toujours personnelle — de «l’apparaitre» comme avénement, cette connais-
sance est une saisie du meilleur d’entre les possibles de 'exister, Vor-ziehen des
Vor-ziiglichen; elle s’actualise dans la décision et implique le Bien. Elle recon-
nait elle-méme la connaissance théorique et scientifique comme connaissance
de ce qu’est le phénomene en son étre présent. Ainsi, il n’y a pas deux vérités,
mais on distingue dans I'apparaitre son advenir sur lequel porte la connais-
sance existentielle et son étre comme phénomeéne, objet de la connaissance
scientifique et théorique.

Nous n’avons ni la discussion ni I'exposé, en frangais, de Perceval Frutiger,
Président du Groupe genevois. Nous savons seulement que celui-ci, au rap-

7 «La crise actuelle de la notion de vérité» in: A. Reymond, Philosophie spiritualiste, T. 1,
p. 207-224. (Le proceés-verbal suivi donne aux théories d’A. R. une place proportionnelle-
ment plus grande que le texte imprimé mais passe sur les caractéristiques de la crise dans les
diverses sciences et sur la critique de la pensée existentielle.)

§ La conférence de Heinrich Barth est restée inédite (cf. la Bibliographie parue dans la
Festschrift Heinrich Barth, Philosophie und christliche Existenz hg. von Gerhard Huber,
Basel 1960), mais l'article «Philosophie der Existenz» in: Annuaire 11 1942 correspond a
cette conférence quant aux traits les plus caractéristiques que nous mentionnons.

198



port de La Harpe, «combattit vivement le point de vue existentialiste.». Aussi
bien, Heinrich Barth pour sa part avait-il blamé sans équivoque «l’obscurité»
et les prétentions de certaines pensées existentielles contemporaines.

En 1941, Carlo Sganzini traita avec finesse de la norme et de la realité
(Massstab und Wirklichkeit) tandis que Jean Piaget dressait une forte synthése
de la psychologie génétique et de I'épistémologie, sous le titre «Esprit et
réalité». Mais la discussion parait avoir été laborieuse, si bien que par la suite
on devait s’en tenir a une seule conférence, résumée ensuite dans l'autre
langue pour amorcer la discussion. Ce que fit, 'année suivante, Paul Hiberlin
apres la conférence du Professeur Marc de Munnynck OP de Fribourg sur «la
base métaphysique de la personnalitéy.

Le temps manque aujourd’hui pour approfondir ces premiers échanges.
Puissent ces apergus, malgré leurs lacunes et I'infidélit¢ de 'abrege, laisser
entrevoir comment on posait alors les problemes de leur temps et de toujours
— et faire évoquer, sous les noms et les dates, les circonstances, les difficultés,
voire les malentendus, mais surtout la volonté de rencontre et d’ouverture de
nos ainés et le succés de leurs efforts. ‘

On peut lire, au premier volume de I’Annuaire, les travaux de Sganzini et de
Piaget, au second celui de Munnynck avec I'introduction de Héberlin. Cet
Annuaire a été le beau souci de nos fondateurs, conscients qu’ils étaient de la
valeur d’un tel lien. Mais que de difficultés, et d’abord pour trouver des
ressources! N'avait-on pas songe, quelque temps, a un fascicule annuel bilin-
gue de la vénérable Revue de Théologie et de Philosophie de Lausanne et
rencontré la bienveillance d’un de ses rédacteurs, le Professeur Henri Meylan?
Enfin, le Verlag fiir Recht und Gesellschaft de Bale, par le Dr. Auckenthaler
dont le nom doit étre rappelé aujourd’hui avec gratitude, fit I'essai d’un
premier volume souscrit par les sociétes et par les membres. Des subventions
de la Fondation Lucerna, puis de Pro Helvetia répondirent aux longs efforts
de Jean de La Harpe, de collégues balois, et a la compétence de Hans Barth.

Outre les conférences mentionnées, le premier volume offre un exposé
d’Henri Miéville & la Société romande de philosophie (juin 1941), «Le Cogito
dans la phénoménologie de Husserl et le Cogito de Descartes», un autre de
Wilhelm Keller a la Deutschschweizerische Philosophische Vereinigung (mai
1941), «Die ontologische Tragweite des Logischen» et une ¢tude de Hans Barth
sur Bergson et Georges Sorel. Les rédacteurs insistaient® cependant pour que

9 Voir les Avant-propos des tomes [ et 1. Ajoutons, ici, au titre des inventaires de I'époque,
quune Bibliographie der philosophischen, psychologischen und pddagogischen Literatur in
der deutschsprachigen Schweiz, 1900— 1940, bearbeitet von Dr. E. Heuss, Dr. P. Kamm. Dr.
H. Kunz, Dr. M. Landmann paraissait comme Supplementum II de I’ Annuaire en 1944,

199



I’Annuaire ne devienne pas un dépot de conférences, mais offre aux philoso-
phes 'occasion de publier leurs recherches. L'équilibre minutieusement me-
nage entre les langues et entre les tendances s’étend — explicitement —, dans le
deuxiéme volume, aux domaines de la philosophie: métaphysique, anthropo-
logie, éthique, logique, théories de la connaissance et des sciences, dans les
textes de Heinrich Barth, de Munnynck, Haberlin, Emil Spiess, Arnold Rey-
mond, de La Harpe, Karl Diirr, Andreas Speiser, André Mercier et Rolin
Wavre.

Fallait-il grouper les travaux autour d’un théme ou s’en tenir a cette diver-
site? L’Assemblée de 1942 déja en discuta longuement et pencha pour la
diversité qu’observa la nouvelle commission de rédaction: Hans Barth, Marc
de Munnynck, Hermann Schmalenbach, de Bale, et Pierre Thévenaz, de Neu-
chatel. Quant au titre helvétique de I’Annuaire, Studia Philosophica, il date de
1946.

Qu’il soit permis, avant de conclure, d’exprimer deux voeux: que l'on
poursuive maintenant la rédaction de I'index des articles qui avait été publi¢
dans I’Annuaire 1966 (vol. XXVI) pour les vingt-cinq premiers volumes — et
que cinquante années d’expérience(s) permettent de consacrer un symposium
et des colloques a I'étude de la différence de nos langues quant a I’expression,
la réception, la traduction, la discussion de textes et de notions philosophi-
ques.

Commeémorer la fondation de la Sociéte suisse de philosophie, ce devait étre
avant tout rendre hommage aux peres fondateurs. A l'initiative de Paul Ha-
berlin et d’Arnold Reymond, au travail constant de Jean de La Harpe et de
ses collégues, a la fermeté de Hans Barth, au concours que leur apportérent un
Peter Kamm, un Pierre Thévenaz et leurs amis, a la conviction enfin de tous
ceux qui surmontérent leurs différences et leurs réserves pour ouvrir en philo-
sophes le dialogue que nous tentons de poursuivre.

complétée dans le volume V 1945 du méme Annuaire par Hans Zantop pour les années
1941-1944, et de telle maniere que les ouvrages parus alors en Suisse romande y étaient
aussi mentionnés,

200



	Les origines de la Société suisse de philosophie

