
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Selbstbezüglichkeit bei Hegel : ein Modell

Autor: Bornet, Gerard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eingereichter Artikel / Article reçu

Studia Philosophien 50/91

GERARD BORNET

Selbstbeziiglichkeit bei Hegel - Ein Modell*

1. Einleitung

Das Abstraktionsprinzip in der formalen Fassung von B. Russell wird im
folgenden auf Wortfelder im Sinne der inhaltlichen Sprachbetrachtung
angewendet, um daraus ein formal exakt darstellbares Modell für die Selbstbezüg-
lichkeit von Begriffen zu gewinnen. Es wird wahrscheinlich gemacht, dass G.
W. F. Flegels Philosophie ein in diesem Punkt vergleichbares Sprachmodell
zugrunde lag. Das Modell, welches Anleihen sowohl bei der analytischen
Sprachphilosophie als auch bei der sogenannten «Philosophie der

Umgangssprache» macht, bietet als Übersetzungsbasis einerseits einen Zugang zu

Hegel vom Boden der modernen formalen Logik aus. Andererseits geht es

(sozusagen in umgekehrter Richtung) um die allgemeine Frage, auf welche

Weise formale Sprachen (beispielsweise in Form von Diagrammen) zur Auslegung

von historischen Texten dienen können. Das besprochene Modell ist

deshalb auch rein als Darstellungsmöglichkeit interessant.

Die (grobe) Zuordnung der vorliegenden Arbeit zum Bereich der Übersetzungen

und nicht zu dem der Erklärungen, soll deutlich machen, dass es nicht

um eine eigentliche Analyse von Einzelproblemen geht oder gar um eine

Konkurrenzicrung bereits bestehender Interpretationen. In keiner Weise wird
hier zudem der Anspruch erhoben, dass die eine Sprache in einem absoluten
Sinn besser oder umfassender ist. Das Modell ist darauf beschränkt, was sich

* Die vorliegende Arbeit geht auf einen Hinweis von Prof. Andreas Gracscr zur Bedeutung
des Platon-Dialogs Parmenides für Hegels Semantik zurück. Die hier dargelegten Gedanken

sind auch die Frucht eines Nachwuchsstipendiums des Schweizerischen Nationalfonds
zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung, das mir den direkten Kontakt mit Prof.
Avrum Stroll ermöglichte. Eine ausführliche Kritik am Entwurf der vorliegenden Arbeit
lieferte Dr. Marlin Bondcli; lie. pltil. Jürg Freudiger nahm sich ihrer Endfassung an. In der
einen oder anderen Weise geholfen haben auch Dr. Andreas Bächli, Prof. Theodor G.
Bucher und Dipl. Ing. ETH Johann Steinmann. Ihnen allen gilt mein herzlicher Dank.

163



in beiden Sprachen zugleich sagen lässt. Seine Stärke besteht darin, dass es die

Übersetzungsbasis thematisch gerade im Selbstbezug ansiedelt. Insofern
damit eine bedeutende formale Barriere zwischen Hegel und der sprachanalytischen

Philosophie aufgehoben und der gedankliche <Grenzverkehr> erleichtert

werden kann, liegt der Gewinn auf beiden Seiten.

Was hier unter «Selbstbezüglichkeit von Begriffen» verstanden wird, ist
einmal ein formales Merkmal, das in Hegels Schriften am klarsten in Wendungen

wie etwa «das Jursichseiende Fürsichsein» (PhG: 385), oder «[Geist ist]

verständige Vernunft oder vernünftiger Verstand» (WL.I: 17) zum Vorschein

kommt. Selbstbezug zeigt sich nicht nur in solchen Adjektiv/Substantiv-Konstruktionen,

sondern ebenfalls in Verbindungen wie «der Begriff des Begriffs»
(WL.II: 257), «die Gestalt der Gestaltlosigkeit» (PhG: 506), «das Verschwinden

des Verschwindens» (PhG: 303), «die Erscheinung als Erscheinung»

(PhG : 118), ja sogar in ganzen Sätzen wie den folgenden : «Das Selbstbewusst-
sein ist also das reine Wissen von dem Wesen als reinem Wissen» (PhG : 440).
Diese Beispiele Hessen sich in Zahl und Art fast beliebig vermehren.

Selbstbezug liegt aber auch explizit der ganzen Philosophie Hegels

zugrunde und ist deshalb nicht nur ein formales, sondern ebenso ein inhaltliches

Merkmal. So bestimmt Hegel beispielsweise den «Begriff» als «unmittelbare

Beziehung auf sich selbst» und bezieht diese Bestimmung anschliessend auf
«das Sein», indem er ergänzt: «das Sein ist aber nichts anderes als dieses»

(Enz.l: 136). Dann wieder spricht er vom «Erkennen» als «dem Sich-selbst-

Erfassen des Begriffs» (WL.II: 470) oder vom «Ich» als «reine sich auf sich

beziehende Einheit» (WL.II: 253).

Das in der vorliegenden Arbeit entwickelte Modell eignet sich am besten

zur formalen Darstellung selbstbezüglicher Adjektiv/Substantiv-Konstruktionen,

zeigt aber auch, wie andere der oben erwähnten Fälle im Prinzip
rekonstruiert werden können. Dies geschieht auf eine Weise, die den Zugang zur
inhaltlichen Seite des Hegeischen Systems ermöglicht und insofern als adäquat
bezeichnet werden darf.

2. Zur Notwendigkeit der Übersetzung

Verständigungschwierigkeiten sind dort am hartnäckigsten, wo gleichlautende

Ausdrücke mit abweichender Bedeutung verwendet werden. So ist es

wenig fruchtbar, Hegels Aussagen zu Stichworten wie etwa «Widerspruch»,
«Identität» oder «Negativität» als direkte Kommentierungen dessen aufzufassen,

was in der (formalen!) Logik nach heutigem Verständnis damit gemeint

164



ist. Dem muss stattdessen eine Übersetzung der homophonen Ausdrücke
vorangehen, sonst bleibt das, was sich als sachliche Auseinandersetzung gibt, ein

blosser Streit um Worte. Um die Geltung des Modells für die Selbstbezüglich-
kcit von Begriffen richtig zu beurteilen, ist insbesondere darauf zu achten,
dass Hegel die Ausdrücke «Wissenschaft» und «Logik» anders verwendet, als

dies in der sprachanalytischen Philosophie üblich ist.

Die Differenz ist das Ergebnis von Bedeutungsverschiebungen, welche

schon zu Hegels Zeiten bestanden. Dies zeigt sich etwa in Hegels Kritik an

Gottfried Ploucquet, der sich 1753 mit den Worten gepriesen hatte, seine

Arbeit mache es möglich, «auch Ungebildeten auf mechanische Weise die

ganze Logik beizubringen». Diesen Verweis auf die Mechanik hielt Hegel für
«wohl das Schlimmste, was von einer Erlindung über die Darstellung der

logischen Wissenschaften gesagt werden kann» (WL.ll: 380). Ploucquet kann
sieh durch die heutige Computertechnologie bestätigt sehen, die es möglich
macht, sogar Maschinen (nicht nur «Ungebildeten») Logik beizubringen. Für
Hegels Wortgebraueh ist aber die Etymologie aus griechisch «Logos» (d.h.
Vernunft) ausschlaggebend (vgl. WL.l: 30), und niemand wird behaupten
wollen, dass der Computer ein vernun/tbegabtes Wesen ist. Das ist genau der

Punkt, um den es geht, wenn Hegel sagt: «Weil das Rechnen ein so äusserli-

ches, somit mechanisches Geschäft ist, haben sich Maschinen verfertigen
lassen, welche die arithmetischen Operationen aufs vollkommenste vollführen.»

(WL.l: 249) Die Meinungen Ploucquets und Hegels gehen deshalb nicht

bezüglich der Sache auseinander. Hegel verwendet vielmehr den Ausdruck

«Logik» so, dass gar kein technologischer Fortschritt möglich wäre, der ihn

zum Umdenken zwingen könnte.

Entsprechendes gilt für den Ausdruck «Wissenschaft». Wenn Hegel

beispielsweise kritisiert, dass «der wissenschaftliche Staat, den die Mathematik
herlieh - von Erklärungen, Einteilungen, Axiomen, Reihen von Theoremen,
ihren Beweisen, Grundsätzen und dem Folgern und Schliessen aus ihnen»

untauglich sei (PhG: 47), dann spricht er nicht von Wissenschaft im heute

vorherrschenden Verständnis des Wortes und bemängelt auch nicht die
Methode der Mathematik als solche, denn er sagt, der genannte «wissenschaftliche

Staat» sei der Mathematik «eigenthümlich und muss ihr gelassen
werden» (PhG : 47). Hegels Auffassung davon, was Wissenschaft genannt werden

soll, orientiert sich vielmehr gar nicht an der Naturwissenschaft und ihrer in
mathematischer Sprache beschriebenen Modelle. Entsprechend weniger
Gewicht erhält auch der empirische Bezug (durch Experimente oder in der
Prognose). So grenzt er sein Tun ausdrücklich von dem der «besonderen», «positiven»

Wissenschaften ab (Enz.l: 60ff) und betont, es soll «nicht eine Zu-

165



sammensetzung von Holz, Eisen usf., sondern allein das Denken das Instrument

der Philosophie genannt werden» (Enz.I: 50).

Auch hier bringt es nichts, auf Formelsammlungen zu verweisen und den

ganzen modernen Apparatepark der Physik zum Zeugen anzurufen. Stattdessen

ist festzuhalten, dass ein anderer Wortgebrauch als der heute übliche

vorliegt. Das ist an vielen Formulierungen Hegels abzulesen. Ziel der Wissenschaft

sei «die Einsicht des Geistes in das, was das Wissen ist», schreibt er etwa
in der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes (PhG: 33), um in deren

Schlusskapitel «das absolute Wissen» auf die Formel «der sich als Geist
wissende Geist» (PhG: 591) zu bringen. Und da «der Geist notwendig in der Zeit

[erscheint]» und die Arbeit, «die Form seines Wissens von sich hervorzutreiben.

als wirkliche Geschichte vollbringt» (PhG: 584, 586), ist das Ziel, die

«Einsicht des Geistes in das, was das Wissen ist» (PhG: 33) nach Hegel erst

erreicht, wenn der vollständige Weg abgeschritten wird, den der «Weltgeist...
in der langen Ausdehnung der Zeit» durchgangen ist, um so die «ungeheure
Arbeit der Weltgeschichte zu übernehmen» (PhG: 33; stark paraphrasiert).

Dieser Ansatz hat eine eigentümliche Konsequenz: Was nach allgemeiner
Auffassung den Ausgangspunkt wissenschaftlicher Tätigkeit bildet - eine klare

Begrifflichkeit - wird zu ihrem Ziel. So sagt Hegel in der Einleitung zur
Wissenschaft der Logik, der Begriff der Wissenschaft könne hier nicht vorausgesetzt

werden, sondern stelle das Ergebnis der Ausführungen dar (WL.1: 35).

Auch in der Phänomenologie des Geistes ist nach einer späteren Bemerkung
Hegels der «Weg» des Bewusstseins nachgezeichnet, der «den Begriff der

Wissenschaft zu seinem Resultate» hat (WL.I: 42).
An diesem Verständnis von «Wissenschaft» und «Logik» muss auch Hegels

Methode und Ausdrucksweise gemessen werden, wenn man vom Boden der

analytischen Philosophie aus nicht blossen Äquivokationen zum Opfer fallen

will.

3. Die «Arbeit des Begriffs» und die Philosophie der Umgangssprache

Als Motto Hegels kann gelten: «Wahre Gedanken und wissenschaftliche
Einsicht ist nur in der Arbeit des Begriffes zu gewinnen» (PhG : 65). Wie aber geht
die «Arbeit des Begriffes» vor sich? Klar ist, dass es Hegel dabei nicht um das

in der heutigen analytischen Philosophie geläufige Aufbauen eines linguistischen

Rahmenwerkes aufgrund von Konventionen geht, das, «wenn es sich

aus einem praktischen Grund als unbrauchbar erweist - sei es, weil es zu
ausdrucksarm ist, einen zu geringen Präzisionsgrad zulässt oder sonst welche

166



Mängel aufweist» durch «ein neues, den vorliegenden Bedürfnissen besser

angepasstes Instrument» ersetzt wird (Lauener 1985: 198). «Die Philosophie
bedarf... überhaupt keiner besonderen Terminologie» (WL.1: 21), hält Hegel

demgegenüber fest und bemerkt nach einer Kritik an der Verwendung von
Diagrammen und Kalkülen in der Logik: «Da der Mensch die Sprache hat als

das der Vernunft eigentümliche Bezeichnungsmittel, so ist es ein müssiger
Einfall, sich nach einer unvollkommeneren Darstellungsweise umsehen und
damit quälen zu wollen.» (WL.ll: 295)

Hegels Auffassung entspricht da schon eher jener der Philosophie der
Umgangssprache. Mit ihr teilt er vor allem die Einstellung, das sprachliche
Grundlagenmaterial als etwas Hinzunehmendes zu sehen. Eingedenk Hegels

Urteil, mit dem «natürlichen Philosophieren» werde nur «eine Rhetorik
trivialer Wahrheiten zum besten» gegeben, die «längst etwa im Katechismus, in

den Sprichwörtern des Volkes usf. zu finden» seien (PhG: 63f), ist jedoch
vorsichtigerweise sofort zu präzisieren, dass Hegel die natürliche Sprache als

Ausgangspunkt nimmt und nicht bei ihr stehen bleibt. Die «logische Wissenschaft»

ist für ihn dadurch, dass sie «die Denkbestimmungen [abhandelt], die

unseren Geist instinktartig und bewusstlos durchziehen auch die
Rekonstruktion derjenigen welche durch die Reflexion herausgehoben und von
ihr als subjektive, an dem Stoff und Gehalt äussere Formen fixiert sind»

(WL.I: 30; meine Hervorhebung).
Die Erarbeitung des «Inhalts» und der «Bestimmung» eines Begriffs - seine

«immanente Deduktion» - führt Hegel demnach weg von der Umgangssprache
und er sucht entsprechend keine «durch die Autorität des gewöhnlichen Ver-

stehens begründete Bestätigung» seines Resultates (WL.II: 252), während

etwa Ludwig Wittgenstein in ausdrücklicher Abgrenzung gegen «die Philosophen»

als Programm angab: « Wir führen die Wörter von ihrer metaphysischen,

wieder auf ihre alltägliche Verwendung zurück» 1958 : 80). Wenn

Wittgenstein die Philosophen, welche ein Wort wie «Wissen», «Sein», «Gegenstand»,

«Ich», «Satz», «Name» gebrauchen «und das Wesen des Dings zu
erfassen trachten», fragt: «Wird denn dieses Wort in der Sprache, in der es

seine Heimat hat, je tatsächlich so gebraucht?» (1958:80), dann kann man
Flegel mit seinen eigenen Worten entgegnen lassen, es könne dem Fragesteller
«bloss um die mit dem Sprachgebrauch übereinstimmende Richtigkeit der

Analyse und empirische Vollständigkeit, nicht um die Wahrheit und Notwendigkeit

solcher Bestimmungen an und für sich zu tun sein» (Enz.1: 99f.).

167



4. Introspektion als Methode

Während Hegel in den Folgerungen weiter geht als die Philosophie der

Umgangssprache, ist seine Methode (verstanden als kontrollierbare Technik des

Wissenserwerbs) im Vergleich zu ihr kaum entwickelt. Wird heute grosses
Gewicht auf philologische Überlegungen im weitesten Sinne gelegt, die unter
Umständen auch auf den Appell an das Sprachgefühl verzichten, so lassen

sich Hegels Ausführungen mit einer besonderen Spielart der Introspektion in

Verbindung bringen. Dies wird am ehesten Stellen gerecht, in denen Hegel

beispielsweise von der Hingabe des Philosophen an die Sache spricht, um «in

ihr zu verweilen und sich in ihr zu vergessen» (PhG : 13; meine Hervorhebung).
Dies passt auch zu seiner Bemerkung, dass im Unterschied zu dem, was der

«formelle Verstand» mache, «das wissenschaftliche Erkennen vielmehr

[erfordere], sich dem Leben des Gegenstandes zu übergeben» (PhG: 52; meine

Hervorhebung). Hierher gehört auch der Hinweis: «Sich des eigenen Einfallens

in den immanenten Rhythmus der Begriffe entschlagen, in ihn nicht
durch die Willkür und sonst erworbene Weisheit eingreifen, diese Enthaltsamkeit

ist selbst ein wesentliches Moment der Aufmerksamkeit auf den Begriff»
(PhG: 56; meine Hervorhebung).

Wenn Hegels Methode als eine Spielart der Introspektion bezeichnet wird,
dann also hauptsächlich als Versuch, so etwas wie den <Ort> zu bezeichnen, der
den Ausgangspunkt des wissenschaftlichen Forschens (und damit eben auch

der Begriffsforschung) bildet und an den man sich demzufolge begeben muss,

um dieses Forschen nachzuvollziehen. Auffallend ist jedenfalls seine

Gleichsetzung des «Ich» oder des reinen Selbstbewusstseins mit dem «reinen Begriff
selbst, der als Begriff zum Dasein gekommen ist» (WL.II : 253). Hegel rechnet

ja zu den «tiefsten und richtigsten Einsichten» Kants, dass dieser die «Einheit,
die das Wesen des Begriffs ausmacht», als «die Einheit des Selbstbewusstseins»

erkannt habe (WL.II: 254). Hegel selbst bringt den Vorgang des Begrei-
fens eines Gegenstandes auf die Formel: «Ich durchdringt ihn denkend»

(WL.II: 255; z. T. meine Hervorhebung).
Der Ausdruck «Introspektion» ist für eine erste Annäherung an das Hegel-

sche System aus der Richtung der analytischen Philosophie brauchbar, da er
sehr klar eine grundsätzliche Verschiedenheit in der wissenschaftlichen Zielsetzung

signalisiert. Für eine eigentliche Interpretation Hegels - was mit der

vorliegenden Arbeit, wie einleitend erwähnt, nicht beabsichtigt ist - müsste
mindestens eine Abgrenzung des Wortgebrauchs gegenüber Schölling und

Kant getroffen werden1. Aber auch mit dem bescheideneren Ziel der «Über-

1 Nach einem Hinweis von M. Bondeli.

168



Setzung» Hegels sind Einschränkungen anzubringen, um nicht Missverständnisse

zu provozieren. Die Spielart der Introspektion, welche Hegel gerecht

wird, muss (i) von anderen, <diffuseren> Arten der «Innenschau» unterschieden

werden, sie gehört (ii) nicht zur Psychologie und führt (iii) vorausset-

zungsgemäss nicht zu einem solipsistischen System.

(i) Zu berücksichtigen sind einmal Hegels Vorbehalte gegen «die Unme-
thode des Ahnens» (PhG : 48) und dagegen, dass «Gefühl und Anschauung
das Wort führen» (PhG: 15). Die Einwände «des gemeinen Menschenverstandes

gegen die gebildete Vernunft» (PhG: 64) entkräftet Hegel mit dem Argument:

«Indem jener [der gemeine Menschenverstand] sich auf das Gefühl, sein

inwendiges Orakel, beruft, ist er gegen den, der nicht übereinstimmt, fertig; er

muss erklären, dass er dem weiter nichts zu sagen habe, der nicht dasselbe in
sich linde und fühle» (PhG: 64f.) Hegel setzt bei dem, der die Introspektion
anwendet, einen gewissen Grad an Bildung voraus und könnte so Differenzen
im Ergebnis der Introspektion auf Unterschiede im Bildungsstand zurückführen.

(ii) Der Umstand, dass für Hegel der «Verfall der Philosophie» mit der

«gleichzeitigen Blüte der empirischen Philosophie» einherging (Enz.III: 262),
ist eine Warnung davor, ihn mit einer psychologischen Methode in Verbindung

zu bringen. Für ihn ist bereits der Ausdruck «Ideenassoziation»
widersprüchlich, denn in seinem Sprachgebrauch «sind es keine Ideen, welche assoziiert

werden» (ebd.). Hegel grenzt sich so ausdrücklich gegen einen

«psychologischen Idealismus» ab /WL.II : 261) und unterstreicht, man dürfe nicht «bei

der blossen Vorstellung des Ich» stehenbleiben, «wie sie unserem gewöhnlichen

Bewusstsein vorschwebt» (gemeint ist die Vorstellung einer Seele,
welcher der Begriff als Eigenschaft inhäriert) (WL.II : 255 f.).

(iii) Aus diesen Bemerkungen wird klar, dass Hegel nur eine Spielart der

Introspektion gerecht wird, die Zugang zu einer objektiven «Einheit des Be-

wusstseins» bietet und nicht zu einer subjektiven. Hegel ist unbedingt ernst zu

nehmen, wenn er den Geist als «Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist» bestimmt

(PhG: 145). Was ihm vorschwebt, lässt sich nur nachvollziehen, wenn sein

Hinweis beachtet wird, dass das «reine Ich» eine Leistung der Sprache ist: «...
sie allein spricht Ich aus ...» (PhG: 376).

169



5. Der Begriff als Gegenstand (der Teilhabe)

Die obigen allgemeinen Bemerkungen zu Hegels Zielsetzung und Methode
zeigen das Umfeld auf, in welches das Modell für die Selbstbezüglichkeit bei

Hegel zu stellen ist. Sein Vorbild findet sich in Piatons Dialog Parmenides, den

Hegel als «wohl das grösste Kunstwerk der alten Dialektik» bezeiehnet (PhG:
66). Hier, am Anfang einer Entwicklung, deren anderes Ende die Phänomenologie

des Geistes markiert, lassen sich Grundzüge feststellen, die im
unvergleichlich komplexeren Werk Hegels von zahlreichen Nebensächlichkeiten
verdeckt werden und nicht mehr klar zu Tage treten.

Worum geht es im Dialog?2 Piaton lässt den greisen Parmenides die Sokra-
tische These besprechen, dass es Begriffe gibt, «durch deren Aufnahme in sieh

Dinge den Namen von ihnen enthalten, so dass, was die Ähnlichkeit
aufnimmt, ähnlich, was die Grösse, gross, was aber die Güte und Gerechtigkeit,

gerecht wird und gut» (131a). Herausgefordert worden ist Parmenides

durch Sokrates' Bemerkung, etwas könne sehr wohl in einer Hinsicht am

Begriff der Ähnlichkeit teilhaben, in einer anderen Hinsicht zugleich aber am

Begriff der Unähnlichkeit - «wenn freilich jemand zeigte, die Ähnlichkeit
selbst wäre unähnlich oder die Unähnlichkeit ähnlich, das wäre, denke ich ein

Wunder» (129 b).

Mit dieser Überlegung kommt neben der Teilhabe-Relation, die zwischen
einem Ding und einem Begriff bestehen kann, noch eine Teilhabe-Relation ins

Spiel, die Begriff mit Begriff verbindet. Was aus Piatons Argumentation für
die Entwicklung des (unten in Abschnitt 6 vorgestellten) Modells wichtig ist,
lässt sich unter den Stichworten «Reduktion» und «Selbstbezug» zusammenfassen.

Selbst eindeutig relationale Begriffe wie «Verschiedenheit» werden der so-
kratischen These unterworfen, als käme ihnen dasselbe selbständige Sein zu,
wie dem, was (in heutiger Sprechweise) durch ein einstelliges Prädikat bezeichnet

wird. So sagt etwa Parmenides: «... man meint doch nicht die Verschiedenheit

des anderen, wenn man das Eine verschieden von den anderen nennt,
sondern man meint die [Verschiedenheit] von ihm» (160d-e). Und an anderer
Stelle wird, ausgehend vom Hilfssatz «Wem einerlei zukommt, das ist
ähnlich» gefolgert: «... insofern wäre alles und jedes allem und jedem ähnlieh.
Denn Jegliches ist ja von Jeglichem verschieden» (148a).

2 Wo nichts anderes vermerkt, wird nach der Schleichermacher-Übersetzung zitiert. Zur
Kontrolle diente Martens Parmenides-Ausgabe von 1987. Die Interpretation des Parmeni-
des-Dialoges, insbesondere die zitierte Stelle (142c), ist umstritten.

170



In diesem Argument wird die zweistellige Relation «... ist verschieden von

...» auf das einstellige Prädikat «... ist verschieden» reduziert, damit von (1)
«A ist verschieden von B» geschlossen werden kann auf einerseits (2) «A ist
verschieden» und andererseits (3) «B ist verschieden». Aus (2) und (3)
wiederum kann gefolgert werden (4) «A und ß kommt dasselbe Prädikat zu». (4)
endlich ist gleichbedeutend mit (5) «A und B sind ähnlich». Eine solche

Argumentation als schlüssig zu betrachten, läuft darauf hinaus, mit dem

Schritt von (1) auf (2) und (3) die entsprechende Reduktionsregel zu akzeptieren,

auch wenn diese selbst nicht ausgesprochen wird.
Selhstbezüglichkeit dient offenbar als ein grundlegendes Mittel, um

unbestreitbare Wahrheiten auszusprechen. Baut schon der Parmenides-Dialog als

Ganzes auf der als selbstverständlich hingestellten Bemerkung auf, dass die
Ähnlichkeit ähnlich und die Unähnlichkeit unähnlich sein müsse (vgl. 129b), so

findet sich dieses formale Merkmal auch innerhalb der einzelnen Argumentationsschritte

an zahlreichen Stellen. Parmenides startet etwa seine dialektische
Übung mit dem Hinweis: «... wenn Eins ist, so kann doch wohl das Eins
nicht Vieles sein?», und erhält zur Antwort: «Wie sollte es wohl!» (137c) Eine

Steigerung im Selbstbezug findet sich in der Rede davon, dass «die Unähnlichen

einem Unähnlichen unähnlich» sind (161 b), oder in der Frage, ob «das

Ungleiche nicht dem Ungleichen ungleich» sei (161c), was dem Dialog-Partner

aber lediglich ein «Wie sonst?» entlockt.

Bringt bereits die Reduzierung (mehrstelliger) Relationen auf (einstellige)
Prädikate eine gewisse Vereinheitlichung im zugrundeliegenden Sprachmaterial,

so hebt die Möglichkeit des Selbstbezugs noch den Unterschied zwischen

Subjekt und Prädikat auf. Das Subjekt «Ähnlichkeit» beispielsweise kann als

Prädikat «... ist ähnlich» aufreten und umgekehrt dieses an seine Stelle treten
in der durch die Austauschbarkeit nahegelegten Gleichheit liegt ja offensichtlich

gerade die Überzeugungskraft der oben zitierten Formeln (beispielsweise
«Ähnlichkeit ist ähnlich»).

Im Parmenides-Dialog findet sich sogar ein Argument, welches darauf
beruht, dass an die Stelle des Prädikats das Subjekt treten kann. Es geht um «das

Sein des Eins» und die Aufgabe besteht im Nachweis, dass «das Sein» und
«das Eins» zweierlei sind. Diesen Nachweis versucht Parmenides mit folgenden

Worten: «... sonst wäre jenes [das Sein des Eins] nicht dessen Sein, und

es, das Eins, hätte nicht das Sein an sich, sondern er wäre ganz einerlei zu

sagen: Eins ist und Eins eins.» (142c)

171



6. Das Modell in nicht-formaler Darstellung

Wer die Darstellung des Zusammenspiels von Begriffen im Parmenides-Dialog

zum Ausgangspunkt eigener Begriffsforschung nimmt, kommt durch die

Frage, auf welche Weise sich Begriffe am besten erfassen lassen, zwanglos auf
das gesuchte Modell in nicht-formaler Darstellung. Hegel hat zwar durchaus

Kritik an Piatons Darlegung geäussert, sie betrifft aber nicht Punkte, welche

in unserem Zusammenhang ins Gewicht fallen. Wenn Hegel davon spricht,
dass die «Platonischen Ideen» auftreten, «als ob sie gleichsam existierende

Dinge, aber in einer anderen Welt oder Region seien» (WL.I: 44; meine

Hervorhebung), kritisiert er offensichtlich Piatons «Zwei-Welten-Lehre»

(dazu Graeser 1975:27). Indem er diese Auffassung mit der Meinung in

Zusammenhang bringt, dass «die Wahrheit etwas Handgreifliches sein müsse»

(WL.I: 44), grenzt er sich jedoch lediglich vor allzu plumpen Interpretationen
ab, ohne sich meiner Ansicht nach von der zugrundeliegenden Konzeption zu
distanzieren. Das «als ob» im vorhergehenden Zitat betonend und die Frage
der Existenzweise, die dort ebenfalls mitschwingt, ausklammernd, lässt sich

Piatons Konzeption (aus der Sicht Hegels) so formulieren, dass Begriffe
erforscht werden, als ob sie Dinge wären'.

Die Frage nun, wie man Dinge untersucht, hat eine Antwort, die sich fast

von selbst aufdrängt : man konzentriere sich auf das Ding und betrachte nur es

allein. Ein Chemiker, der eine Substanz (z. B. Gold) analysiert, berücksichtigt
dabei weder Fundort noch Fundumstände, denn die Eigenschaften einer
Substanz (soweit sie vom Chemiker bestimmt werden können) sind davon
unabhängig. In analoger Weise wären Begriffe nicht in beliebigen Verknüpfungen
mit anderen Begriffen zu untersuchen, sondern nur für sich allein. Dies als

Standpunkt Hegels zu sehen, ist der Schlüssel, den der vorliegende
Interpretationsversuch zu seinem Verständnis bereitstellt.

Die Verknüpfung von Begriffen zeigt sich in der Bildung von Sätzen. Sätze,

in denen nur ein einziger Begriff vorkommt, wären demnach der vorzügliche
Gegenstand begrifflicher Forschung, während Sätze, in denen zwei verschie-

3 M. Bondeli macht auf die Möglichkeit aufmerksam, das Verhältnis der Begriffe
untereinander nicht mit dem Verhältnis von Dingen zu vergleichen, sondern mit dem Verhältnis
von Personen, was Hegels Lehre mehr entspreche. Die Konzeption, Begriffe seien zu
erforschen, wie wenn sie Dinge wären, besagt in ihrer schwächsten Fassung nicht mehr, als dass

die Beschreibung von Begriffen sich der gleichen grammatikalischen Kategorien bedienen

darf, wie die Beschreibung von Gegenständen (d. h. «Äpfel», «Würfel», etc.). Sie ist deshalb
auch mit der vorgeschlagenen alternativen Deutung verträglich.

172



dene Begriffe miteinander verknüpft werden, zwar zutreffend sein können,
über den einzelnen Begriff aber ebensowenig aussagen wie der Umstand, dass

das Gold des obigen Beispiels aus einer bestimmten Gesteinsschicht herausgelöst

werden musste. Sätze, in denen nur ein einziger Begriff vorkommt, sind

nun aber notgedrungen Sätze, in denen dieser Begriff sich auf sich selbst

bezieht. Diesen Selbstbezug formal korrekt darzustellen, ist Aufgabe des

Modells.

Wie im weiteren Verlauf der Darlegung noch deutlich wird, läuft die methodische

Forderung, Begriffe zu erforschen, wie wenn sie (Einzel-)Dinge wären,
nicht darauf hinaus, Hegel eine atomistische Begrifflichkeit zu unterstellen.
Ein «Begriffsatomismus» folgt aus der Voraussetzung, dass jedem Ausdruck
ein einzelner Begriff zugeordnet werden kann, der von allen Begriffen, die sich
in anderen Ausdrücken zeigen, verschieden ist. Der ganzheitlichen Auffassung
von Hegel wird hingegen die mit der genannten methodischen Forderung
ebenfalls verträgliche Voraussetzung gerecht, dass sich ein bestimmter Begriff
in der Regel in verschiedenen Ausdrücken zeigt. Die Position ist auch in einer
anderen Beziehung ausbaubar, wie die Entgegnung auf einen grundlegenden
Einwand zeigt.

Nach dem Muster «Der Begriff <rechteckig> ist nicht rechteckig» lassen sich

unzählige Beispiele bilden, die ganz allgemein zu belegen scheinen, dass der

Selbstbezug lediglich eine Art von Sprachverwirrung darstellt. Diesem
Einwand trägt die Hilfsthese Rechnung, dass jur die Wissenschaft nur jene
Begriffe von Bedeutung sind, welche sich auf sich selber beziehen lassen. Die

Fähigkeit zum Selbstbezug wird dadurch zum auszeichnenden Merkmal, und

Begriffe, die alleine in einem Satz auftreten können, sind in diesem Sinne

selbständig. Davon ausgehend, kann ein «Mehr-oder-Weniger-Prinzip»
formuliert werden, etwa von der Form : je selbständiger ein (auf sich selbst beziehbarer)

Begriff ist, desto grundlegender wird er im System der Wissenschaft.

Diese Umformung in eine Gradfrage kommt Hegels Denken entgegen, indem

es eine Orientierungsmöglichkeit auf ein Ziel (d. h. Begriff) hin bietet, dem sich

zu nähern eine immer grössere «Wissenschaftlichkeit» bedeutet, was sich auch
als historischer Prozess darstellen lässt.

Meiner Ansieht nach gibt es für Hegel letztlich nur einen einzigen, grundlegenden

Begriff, der sich in verschiedenen Ausdrücken wie «das Absolute»,
«die Idee» usw. zeigt. Dieser Aspekt findet sich bei ihm nicht ausgearbeitet,
wird aber in Aussagen deutlich wie: «Das Absolute ist die allgemeine und eine

Idee, welche als urteilend sich zum System der bestimmten Ideen besondert,
die aber nur dies sind, in die eine Idee, in ihre Wahrheit zurückzugehen.»
(Enz.1: 368) Es ist gerade die Pointe des Modells für die Selbstbezüglichkeit,

173



dass es der Aussage, ein einzelner Begriff zeige sich in verschiedenen Ausdrük-
ken, einen exakten Sinn zu geben vermag.

7. Wortfelder als Untersuchungsgegenstand

ffegel in die Niihe der «Philosophie der Umgangssprache» zu rücken, ist vor
allem in Hinblick auf ihre Methoden interessant, die der Darstellung (und
nicht Reglementierung) von natürlichen Sprachen dienen. Ein ausgezeichnetes
Instrument zur Bestimmung von Bedeutungen liefert hier die sogenannte
Wortfeldforschung. Ihre zentrale Einsicht geht auf F. de Saussure zurück und

besagt, dass die Bedeutung eines Wortes durch die Bedeutung verwandter
Worte mitbestimmt ist, mithin nicht in Isolation festgelegt werden kann
(Saussure 1916). Als Wortfeld bezeichne ich im folgenden eine Gruppe (oder
Menge) bedeutungsverwandter Ausdrücke (wobei sich die Verwandtschaft
nicht auf (starke) Synonymie beschränken muss). Für die Belange der
sprachinhaltlichen Betrachtung müsste diese Bestimmung natürlich verfeinert werden,

sie genügt aber im Rahmen der vorliegenden Fragestellung. Entscheidend

ist, dass die Untersuchung und Darstellung eines Wortfeldes in Form

von Bedeutungsunterschieden Abgrenzungen zutage treten lässt, welche die

Gliederung des Wortschatzes besser sichtbar machen, ohne dass die einzelnen

Ausdrücke explizit definiert worden wären. Dies zeigt das folgende Beispiel4.

Um die Verschiedenheit im Gehalt der Ausdrücke <reden>, <sagen> oder
<sprechen> zur Geltung zu bringen, ist festzuhalten, dass jemand viel sprechen

kann, ohne viel zu sagen. Das Sprechen kann schwerfallen, weil eine Erkältung

die Lauterzeugung hemmt, während die Schwierigkeiten beim Reden die

Wortwahl betreffen. Der Satz <Er spricht Englisch) ist korrekt, <Er redet
Englisch) mutet hingegen merkwürdig an, während <Er sagt Englisch) klar falsch
ist. Aus diesem Grunde ist es wohl möglich, einem Papagei deutliches Sprechen

beizubringen, nicht aber, ihm klare Aussagen zu entlocken. Solche

Feststellungen (deren Gültigkeit für den gesamten deutschen Sprachraum noch zu

überprüfen wäre) lassen sich durchaus philosophisch auswerten. Etwa zur
Stützung der These, dass Leute, welche die Ausdrücke (reden), (sprechen) und

(sagen) korrekt anwenden können, damit ebenfalls (implizit) fähig sein müssen,

eine Unterscheidung zwischen der Inhalts- und der Ausdrucksseite der

Sprache zu treffen.
Diese Unterscheidung ist in Form des Gesetzes, «dass das Äussere der

4 Gestützt auf Trübners Deutsches Wörterbuch.

174



Ausdruck des Inneren ist» (PhG: 202), für Hegel grundlegend. Gemäss dem

hier vorgeschlagenen Modell entspringt sie keiner naturwissenschaftlichen

Theorie, sondern dem Nachdenken über <die> Sprache. Mit anderen Worten:
Diese Unterscheidung wird nicht eingeführt, um irgendwelche empirisch

fruchtbaren Erklärungen zu ermöglichen, sondern findet sich vor und wird
durch den Philosophen (oder Wortfeldforscher) «bloss» formuliert. Der
Geltungsanspruch des Ergebnisses ist so im wesentlichen derselbe, wie wenn es

mit Hegels Spielart der Introspektion gewonnen worden wäre.

Eine vielversprechende Methode zur Bildung von Gruppen sinnverwandter
Wörter hat Avrum Stroll 1973 unter dem Namen «Cluster Theorie» («cluster
theory») vorgestellt. Der Kerngedanke besteht in der Ausnutzung des Um-
standes, dass in einem vollständigen Wörterbuch einer natürlichen Sprache
jeder Ausdruck, der in den Erläuterungen eines Stichworts vorkommt, seinerseits

als Stichwort im Wörterbuch enthalten sein muss. Die Erläuterungen
dieses Stichwortes wiederum bestehen aus Ausdrücken, die an anderer Stelle

als Stichwort erscheinen usw. Auf diese Weise lassen sich Ausdrücke sammeln,
deren Sinnzusammenhang durch das zugrundegelegte Wörterbuch gegeben
ist. Man wird deshalb nicht jedes in einer Erläuterung vorkommende Stichwort

zum Ausgangspunkt eines neuen Suchvorganges nehmen, sondern nur
diejenigen, die «wesentlich» zur Bedeutung des Stichwortes beitragen. Je

nachdem, wie hier aufgrund von Regeln ausgewählt wird, ergeben sich andere

Cluster von Ausdrücken. Die Bedeutung der einzelnen Ausdrücke wird
anschliessend relativ zum Cluster bestimmt.

Wörterbücher liegen auch der Untersuchung von Wortfamilien zugrunde,
die ebenfalls eine mögliche Methode der Wortfeldforschung darstellt. Unter
«Wortfamilie» wird eine Gesamtheit von Ausdrücken verstanden, die auseinander

durch Ableitung oder Zusammensetzung entstanden sind. Die Ähnlichkeiten

in der Lautgestalt dienen dabei als Indiz dafür, dass im inhaltlichen
Bereich ebenfalls Zusammenhänge bestehen. Statt die Bedeutung der Wörter
anschliessend wie oben relativ zu einem «Cluster» zu bestimmen, dient hier
die Wortfamilie als Bezugspunkt. Rechnung getragen wird mit dieser Methode
inhaltlichen Zusammenhängen <quer> über grammatikalische Kategorien
hinweg, wie sie beispielsweise offensichtlich zwischen dem Substantiv «Blau»,
dem Verb «bläuen» und den Adjektiven «blau» und «himmelblau» bestehen.

Ob die Zusammenhänge, welche die Wortfelder «erzeugen», thematisch

gegeben sind (wie bei: «reden, sagen, sprechen»), durch (schwache) Synony-
mitätsbeziehungen (Cluster) oder durch ihre Lautgestalt (Wortfamilien) ist

formal nicht so sehr entscheidend. Das Modell ist diesen Methoden gegenüber
neutral. Ausschlaggebend ist der Umstand, dass sie in jedem Fall Mengen von

175



Ausdrücken liefern. Die Kunst des Wortfeldforschers besteht darin, diejenigen
Ausdrücke zusammenzufassen und die zwischen ihnen bestehenden inhaltlichen

Differenzen möglichst präzis zu formulieren, bei denen es sich lohnt. So

wird er (unabhängig von einer Methode) die Ausdrücke «Primzahl» und
«Sessel» kaum in dasselbe Wortfeld nehmen, hingegen schon die Ausdrücke
«Sessel» und «Stuhl». In diesem Sinne kann die themenbestimmte Tätigkeit
eines Philosophen auch als Erforschung des mit diesem Thema verbundenen
Wortfeldes dargestellt werden (s. Abschn. 14).

8. Zwei formale Prinzipien bei Bertrand Russell

Die Möglichkeit von Verbindungen <quer> über grammatikalische Kategorien
hinweg, die der Bildung von Wortfamilien zugrunde liegt, hat im Bereich der

formalen Logik Tradition. G. Boole etwa gründete die Möglichkeit seiner

«Gedanken-Algebra» unter anderem auf die Regel, dass sich ein Adjektiv
durch Hinzufügung des «allgemeinen» Subjekts «Ding» oder «Sein» in ein

Substantiv verwandeln lässt (damit ergibt sich z.B. eine Äquivalenz zwischen
den Aussagen «Wasser ist ein flüssiges Ding» und «Wasser ist flüssig»)
(1854:30). Mit solchen Umformulierungen erreichte Boole eine enorme
Vereinfachung seines Formalismus. Ebenfalls formale Gründe führt W. V. Quine
ins Feld, wenn er den Ratschlag gibt, aus dem Eigennamen «Pegasus» das

Verb «pegasiert» zu gewinnen, um den Eigennamen «Pegasus» durch die

Kennzeichnung «das Ding, das pegasiert» ersetzen zu können (1948:8).
Wenn Russell 1903 mit der Bemerkung, es gehe ihm nicht um eine Einteilung

von Wörtern, sondern von Ideen, «menschlich» und «Menschlichkeit»

gleichermassen als Prädikat anspricht und betont: «sie bezeichnen genau
denselben Begriff» (1903 :42), dann befindet er sich, wie das Beispiel von Quine
und Boole zeigt, in bester Gesellschaft. Hinter Russells Bemerkung steht eine

Regel, die Jules Vuillemin als Invarianzprinzip bezeichnet hat (1968:§ 9). Russell

geht 1903 von Aussagen aus wie «Sein ist» (Being is, or has being),

«Begriff ist begrifflich» (concept is conceptual) oder «Einheit hat Einheit»

(unity has unity), um den Umstand zu illustrieren, dass ein Prädikat von sich

selber ausgesagt werden kann 1903:§ 95, 96f.). Für ihn ist die Selbstprädikation

der Extremfall einer allgemeineren Regel, wie sie sich beispielsweise in der

Äquivalenz der beiden Sätze «Sokrates ist menschlich» und «Sokrates hat
Menschlichkeit» 1903 :§ 49, 45 f.) ausdrückt. Ungeachtet der verschiedenen

«grammatikalischen Formen» müsse «jeder Bestandteil jeder Proposition
zu einem logischen Subjekt gemacht werden können» (1903 :48). Russell be-

176



fürchtet offensichtlich, dass sonst Bestandteile von Propositionen denkbar
wären, über die man nicht sprechen könnte.

Diese Beispiele zeigen, dass die Strategie, Ausdrücke, welche verschiedenen

grammatikalischen Kategorien zugehören (und deshalb gleichzeitig innerhalb
eines einzelnen Satzes vorkommen können), als Ausdruck desselben Begriffs
zu betrachten, von Seiten der formalen Logik nicht von vornherein verworfen
werden dürfte, auch wenn die gewählte Terminologie vielleicht eine andere ist.

Diese Beobachtung ist deshalb wichtig, weil eine Spielart des Invarianzprinzips

zur Konstruktion des formalen Modells für den Selbstbezug bei Hegel
dient.

Neben dem Invarianzprinzip von Russell ist seine Formulierung des

Abstraktionsprinzips für das Modell bedeutsam. Bekannt wurde es in einer späteren

Phase seines philosophischen Schaffens zwar in der Umkehrung als «das

Prinzip, das von Abstraktionen befreit» (Russell 1914:51; meine Hervorhebung).

Seine Gültigkeit für die Grundlegung der Mathematik (es diente
Whitehead und Russell bei der Definition der Zahl) hatte es damit jedoch
nicht verloren. In seiner uninterpretierten Form ist das Prinzip aber
erkenntnistheoretisch neutral und stellt einfach einen Zusammenhang her zwischen

transitiv-symmetrischen Relationen einerseits und mehr-eindeutigen Relationen

andererseits. Es besagt in der Formulierung von 1903:

«Jede transitive, symmetrische Relation, von der es mindestens ein Beispiel

[instant] gibt, ist analysierbar als gemeinsames Bestehen einer neuen Relation

zu einem neuen Gegenstand [term], wobei für die neue Relation gilt, dass kein

Gegenstand sie zu mehr als einem Gegenstand haben kann und ihre Konverse

diese Eigenschaft nicht besitzt.» (1903:220)

In den Principia Mathematica (Whitehead/Russell 1910) ist das

Abstraktionsprinzip formal als Satz *72.66 gefasst:

*72.66 II- : S^C S.S S (AR). R s Cls -> LS R\R
Dabei bedeuten:

«S:C S» - «S ist eine transitive Relation»,
«S S» - «S ist eine symmetrische Relation»,
«R s Cls -» 1» - «R ist eine mehr-eindeutige Relation»,
«S R | R» - «S ist das relative Produkt von R mit ihrer Konversen R»

Russell stellte dieses Prinzip als (Garantieerklärung) dafür auf, dass es immer
einen solchen «neuen» Gegenstand gibt, der die Durchführung der Abstraktion

nach obigem Muster erlaubt (1903:220). Garantiert werden muss der

177



«neue» Gegenstand nur dann, wenn es überhaupt eine entsprechende transitive,

symmetrische Relation gibt.
Für die Gewinnung unseres Modells kann auf diesen <ontologischen

Ballast) ebenso verzichtet werden wie auf den methodischen, der im Ausdruck
«analysierbar» zum Vorschein kommt. Der Begriff der Analyse in seiner

ganzen Problematik gehört zum persönlichen Standpunkt Russells und nicht

zum (rein formalen) Abstraktionsprinzip selbst. Er ist für unsere Zwecke

durch den Begriff der Darstellbarkeit zu ersetzen. Dies ergibt als

Ausgangspunkt der formalen Darstellung des Modells für die Selbstbezüglichkeit
bei Hegel folgende Formulierung:

«Jede transitive, symmetrische Relation ist darstellbar als eine neue Relation

zu einem neuen Gegenstand, wobei für die neue Relation (nicht aber für ihre

Konverse) gilt, dass kein Gegenstand sie zu mehr als einem Gegenstand haben

kann.»

9. Die formale Darstellung des Abstraktionsprinzips

Ein Modell hat mit dem, was es darstellt, seine «logische Form» gemeinsam,
in dem Sinne, wie dies M. Schlick formulierte: «[Ein Tatbestand] kann auf
beliebig viele Weisen, in beliebigen Sprachen, durch beliebige willkürliche
Zeichensysteme [ausgedrückt werden]; alle diese möglichen Darstellungsarten,

wenn anders sie wirklich dieselbe Erkenntnis ausdrücken, müssen eben

deswegen etwas gemeinsam haben, und dies Gemeinsame ist ihre logische
Form.» (1930: 6) Eine solche Form kann auch in einem Diagramm festgehalten

werden. «Ein Logik-Diagramm ist eine zweidimensionale geometrische

Figur mit räumlichen Beziehungen, welche mit der Struktur einer logischen

Aussage isomorph ist», definiert M. Gardner (1958:28). Der «Baum des

Porphyr» und das im Mittelalter weit verbreitete «logische Quadrat» gehören
ebenso hierher wie die sogenannten «Venn-Diagramme», die sich auch in
modernen Lehrbüchern der Logik finden (so in Quine 1964).

Werden die beiden Seiten der im Satz *72.66 ausgedrückten Äquivalenz
einzeln als Diagramm aufgezeichnet, so sagt der Satz *72.66, dass eine formale
Gleichheit der zwei Darstellungen in Figur 1 (S. 180) besteht (rechte Seite

gleich linke Seite). In der verbalen Fassung des Abstraktionsprinzips von 1903

entspricht das S in *72.66 der transitiven, symmetrischen Relation, R der

neuen Relation, R ihrer Konversen und u dem neuen Term.

Aus dem Satz *72.66 lässt sich beispielsweise die Aussage «bSc. bRu a

uRc» als Spezialfall gewinnen. Auf das Diagramm in Figur 1 übertragen

178



ergibt das folgende Aussage: um von b nach c zu gelangen, ist es gleichgültig,
ob ich über den <Weg> S dorthin gelange, oder den <Umweg> über u einschlage.
Die Rede von einem <Weg> etc. ist hier natürlich nicht als Verbesserung der
formalen Sprache der Principia Mathematica gedacht. Die Sache verhält sich

genau umgekehrt so, dass sich die formale Sprache der Principia Mathematica
als eine Verbesserung der alltagssprachlichen Beschreibung des Diagramms
ansehen lässt. Bezogen auf *72.66 erhält somit die bildliche Ausdrucksweise
einen ganz exakten Sinn. Dieser Gedanke steht auch hinter der Lösung des

Problems, den Selbstbezug bei Hegel formal exakt darzustellen.

Wie vielfältig sich der Satz *72.66 graphisch wiedergeben lässt, zeigt Figur
2. Sie ergibt sich, wenn man einem Vorschlag von R. Carnap folgt und Pfeilfiguren

verwendet 1929:26ff.). Dabei wird eine symmetrische Relation
zwischen den Gegenständen a und b als ein Doppelpfeil zwischen a und b

wiedergegeben (1929: 36) und die Transitivität einer Relation zeigt sich im Umstand,
dass immer, wenn das Ende eines Pfeiles auf den Anfang eines anderen Pfeils

stösst, auch ein Pfeil vom Anfang des ersten Pfeils zum Ende des zweiten Pfeils

geht (1929:40). Eine symmetrische und transitive Relation ist entsprechend in

einer Darstellung daran erkennbar, dass jeder Gegenstand entweder gar nicht
durch einen Pfeil mit einem anderen Gegenstand verbunden ist, oder dann mit
allen Gegenständen, die Anfangs- oder Endpunkte eines Pfeils bilden.

Russells Abstraktionsprinzip würde in diesem Zusammenhang der

Darstellungsregel entsprechen, dass um eine Menge von Gegenständen, von denen

jeder mit jedem verbunden ist, als <neuer Gegenstand) ein Kreis gezogen
werden darf. Sich innerhalb des Kreises zu befinden, wäre dann die <neue

Relation>. Ihr Bestehen ist offensichtlich gleichwertig damit, Anfangs- oder

Endpunkt eines Pfeiles zu bilden. Auf diese Weise lassen sich Pfeile durch

Kreise ersetzen, womit die Abstraktion als Wechsel einer Darstellungsart oder
Redeweise gesehen werden kann.

10. Das Modell für den Selbstbezug von Begriffen bei Hegel

Nach diesen Vorarbeiten ist das Modell für die Selbstbezüglichkeit bei Hegel
ohne weiteres konstruierbar. Dazu ist der Selbstbezug bei Hegel in eine zu den

Figuren 1 und 2 isomorphe Darstellung zu bringen. Das Abstraktionsprinzip
bleibt ja formal gültig, ob es inhaltlich um nach gewissen Regeln gebildete

Zeichnungen (Diagramme) geht oder um «gemeinsame Eigenschaften» bzw.

einen «identischen Gehalt» (Russell 1903:220) oder um Begriffe im Sinne

179



Hegels - falls diese entsprechend definiert werden. Der Satz *12.66 gibt dabei
die Bedingungen an, die eine solche Definition erfüllen muss, um die Isomorphic

zu erhalten. Diese Bedingungen sind relativ leicht zu befriedigen, wenn
zwei Punkte aus dem bisher Erarbeiteten berücksichtigt werden.

(1) Die Besprechung des Parmenides-Did\ogs zeigte, dass Hegel vermutlich
in einer historischen Tradition steht, die Begriffe erforscht, als ob sie Gegenstände

wären. (2) Der Exkurs in die moderne inhaltliche Sprachbetrachtung
hat anschliessend als Gemeinsamkeit verschiedener Ansätze zur Erforschung
des Wortinhaltes erbracht, dass nicht isolierte Ausdrücke, sondern Mengen

von Ausdrücken untersucht werden, die untereinander in einer inhaltlich-thematischen

oder (vorwiegend) durch die Lautform begründeten Beziehung
stehen. In diesem, wie auch immer gearteten Zusammenhang ist eine Gleichheit

(Äquivalenz) gegeben, welche die für die Anwendung des

Abstraktionsprinzip notwendige transitive und symmetrische Beziehung liefert. Das
Modell stellt einfach eine Verbindung zwischen (1) und (2) dar.

Diese Verbindung wird dadurch erreicht, dass als Begriff im Sinne Hegels
der aufgrund des Abstraktionsprinzips aus der transitiven und symmetrischen
Beziehung herleitbare <neue Gegenstand) genommen wird (in den Figuren 1

und 2 als «u» bezeichnet). Ein solcher Begriff ist immer relativ zu (a) einem

Wortfeld, welches als das ihm «korrespondierende» Wortfeld bezeichnet werden

kann,und (b) der zwischen den Elementen dieses Wortfeldes relevanten

Sinn-Beziehung. Wenn die eben bestimmte technische [!] Bedeutung des

Ausdrucks «Begriff» vorherrscht, wird dies im folgenden durch die Verwendung

180



Figur 2

bezug auf S.
(x e u.=. x Ru

der Fraktur-Schrift (33egriff) kenntlich gemacht. Ein Segrtff ist demnach
immer vermittelst einer «Definition durch Abstraktion» aus seinem

korrespondierenden Wortfeld gewonnen worden (siehe Figur 3).

Figur 3

a ist Ausdruck von 35

33 erscheint in c

föcgriff (der neue Gegenstand)

Wortfeld

Äquivalenzrelation: a gehört zum gleichen Wortfeld wie c

Die in der Formulierung von 1903 genannte <neue Beziehung) (das R von
*72.66) könnte im Hinblick auf das oben Gesagte umschrieben werden mit
«... ist Ausdruck von ...» - als Umkehrbeziehung (Konverse) wäre «...
erscheint in ...» zu nennen. (Genaugenommen müsste hier analoger Weise

von ülusbrucf und (Erscheinung die Rede sein, doch genügt es, jeweils kenntlich

zu machen, in welchem Sinne von einem Begriff gesprochen wird.)

181



Welche Umschreibungen für die einzelnen <Teile> von *72.66 gewählt werden,

spielt für das Modell keine Rolle, solange das, was zur Umschreibung
verwendet wird, mit den in *72.66 fixierten formalen Eigenschaften verträglich

ist. Dies gibt einerseits der Interpretation eine grosse Freiheit. Andererseits

kann es auch zu Einschränkungen führen, die nicht auf den ersten Blick
ersichtlich sind (wie Vuillemin 1972 zeigt). Aus der Forderung, dass die <neue

Beziehung) mehr-eindeutig sein muss, folgt als wichtigster Vorbehalt, dass

kein Element eines Wortfeldes Ausdruck von mehr als einem 93egriff sein

kann - was gleichbedeutend mit der Aussage ist, dass kein Ausdruck zu mehr
als einem Wortfeld gehören darf.

Der Selbstbezug eines 93egvtffs lässt sich unter der Voraussetzung darstellen,

dass das korrespondierende Wortfeld Ausdrücke verschiedener
grammatikalischer Kategorien umfasst. Zur Darstellung des Selbstbczuges ausgenutzt
wird der Umstand, dass ein Satz nichts anderes als eine (gewissen Regeln

unterworfene) Verbindung von Ausdrücken verschiedener grammatikalischer
Kategorien ist.

So, wie gesagt werden kann, in einem Ausdruck erscheine ein Segriff, so

kann das Bilden von Sätzen zwanglos als das Bilden eines Bezuges zwischen

den in den entsprechenden Ausdrücken erscheinenden Segriffen angesehen
werden. Erscheint in den verschiedenen Ausdrücken derselbe Segriff, dann
soll gesagt werden, dass sich dieser Segriff in diesem Satz und durch diesen

Satz auf sich selbst bezieht. Damit ist das Modell vollständig. Sein charakteristisches

formales Merkmal besteht darin, dass der Selbstbezug indirekt
geschieht.

11. Die Anwendung des Modells - Bilder als Bindeglied

Bei der graphischen Darstellung des Abstraktionsprinzips war in Beispielsätzen

unter anderem die Rede vom <Weg> von a nach b, oder davon, dass sich a
und b <in> einem Kreis befinden. Diese mehrdeutige, metaphorische
Ausdrucksweise war ungefährlich, weil der Bezug auf den eindeutigen (aber
formalen, uninterpretierten!) Satz *72.66 offen auf der Hand lag. Deshalb wäre

es wohl niemanden in den Sinn gekommen, sich etwa nach der Breite des

<Weges> von a nach b zu erkundigen. Hingegen bildet jeder Weg eine Beziehung

zwischen Ausgangspunkt und Endpunkt, und dies auszudrücken, war
mit der Metapher beabsichtigt.

Da es Hegel bewusst ablehnt, der philosophischen Sprache einen Kalkül
(wie es etwa das System der Principia Mathematica darstellt) zugrundezule-

182



gen, steht ihm selbst die Möglichkeit nicht offen, seine Aussagen durch Bezug
auf formale Sätze zu <desambiguieren>. Für eine Übersetzung in die

Ausdrucksweise der sprachanalytischen Philosophie ist die bildhafte Darstellung
jedoch das geeignete Bindeglied. Auf dem Boden der formalen Logik sind

Diagramme als Bilder greifbar, auf Seiten Hegels haben wir eine bilderreiche

Sprache. Auf den Übertragungsmechanismus ist nun kurz einzugehen.
Zur Illustration sollen Bemerkungen Hegels zum «Flüssigwerden von

Begriffen» dienen. Hegel sagt einmal: «Es ist aber weit schwerer, die festen

Gedanken in Flüssigkeit zu bringen, als das sinnliche Dasein.» Im übernächsten

Satz folgt die Erklärung: «Die Gedanken werden flüssig, indem ...»
(PhG:37; meine Hervorhebungen), um mit der Feststellung abzuschliessen:

«Durch diese Bewegung werden die reinen Gedanken Begriffe und sind erst,

was sie in Wahrheit sind, Selbstbewegungen ...» (ebd.; z. T. meine Hervorhebung).

Wie ist diese Rede von «Bewegung» und «Flüssigwerden» vor dem

Hintergrund obiger Überlegung zu verstehen? Es ist nicht schwer, zahlreiche

Fragen zu stellen, welche scheinbar offenkundig machen, wie verfehlt die Wahl
der Ausdrücke sei. So lässt sich weder beantworten, von wieviel Litern Gedanken

die Rede ist, noch wieviele Kilometer pro Stunde ein Gedanke im Durchschnitt

zurücklegt. Dies zeigt jedoch lediglich, dass ein Vergleich nicht in allen

Punkten zutrifft, was aber nur auf die Feststellung hinausläuft, dass keine

Beschreibung vorliegt, sondern eine Metapher.
Zutreffend ist der Vergleich jedoch mindestens insofern, als «bewegen» und

«fliessen» eine Gleichheit innerhalb einer Veränderung ausdrücken. Im ersten

Fall bleibt das Bewegte gleich, ändert aber den Ort, im zweiten Fall bleibt die

Materie gleich, ändert aber ihren Aggregatzustand (von fest zu flüssig). Die

Interpretation nach dem im Modell für die Selbstbezüglichkeit wirkenden

(Mechanismus) besteht allgemein darin, den fraglichen Ausdruck auf einen

Ausdruck einer formalen Sprache zu beziehen. Auf das Beispiel bezogen,

heisst das, statt der Ausdrücke «bewegen» oder «fliessen» eine Äquivalenzrelation

zu verwenden5.

Da sich Sätze, wie gleich gezeigt wird, als (Verknüpfungen) von ©egriffert
deuten lassen, ist auch Hegels Rede vom «(dumpfen, bewusstlosen) Weben des

Geistes» (PhG: 423-5) als Bild auffassbar. Die Vorstellung, wie sich die

natürliche Sprache dem Begriffsforscher präsentiert, erleichtert es, Hegel zu

verstehen, wenn er vom Geist spricht, «der in dem instinktweisen Wirken [d. h.

«Flechten»] des Denkens, befangen in den Banden seiner Kategorien, in einen

unendlich mannigfachen Stoff zersplittert ist. In diesem Netze schürzen sich

5 Eine systematische Ausarbeitung dieses Gedankens findet sich in Bornet: 1991. § 4.

183



hin und wieder festere Knoten, welche die Anhalts- und Richtungspunkte
seines Lebens und Bewusstseins sind, sie verdanken ihre Festigkeit und Macht
eben dem, dass sie, vor das Bewusstsein gebracht, an und für sich seiende

Begriffe seiner Wesenheit sind» (WL.l :27).
Über ein Jahrhundert später wird Wittgenstein den Ausdruck

«Familienähnlichkeiten» als «ein kompliziertes Netz von Ähnlichkeiten, die einander

übergreifen und kreuzen» einführen (1958: 57, § 66). Dies kann durchaus eine

korrekte Beschreibung graphischer Darstellungen von Bedeutungsbeziehungen

zwischen Ausdrücken sein. Auch Stroll bedient sich einer bildhaften
(deswegen aber nicht unexakten) Sprache, wenn er in der «cluster theory» für
verschiedene Konfigurationen von Bedeutungsverwandtschaften Ausdrücke
braucht wie «Schwärm» [cluster: «traubenartige Anordnung»], «Gruppe»,
«Kette», «Ring», «Kernland» [«heartland»] (1973 : 119).

12. Der Satz als Beziehung zwischen Subjekt und Prädikat

Um am Beispiel der Frage nach der Zusammensetzung eines Satzes zu zeigen,
wie das im Abschn. 10 dargestellte Modell Gedankengänge Hegels übersetzbar

(d. h. auch von <aussen> nachvollziehbar) macht, beschränke ich mich auf
einfache Subjekt-Prädikat-Sätze. In welcher Weise die Aussage zu verstehen

ist, dass ein Segriff in Subjekt und Prädikat erscheint, wird durch die bereits

gegebene allgemeine Formulierung des Segriff-Modells nahegelegt. Die
Terminologie kann verfeinert werden, indem man bestimmt, dass ein Segriff in
einem Satz erscheint, wenn er in einem Satzteil erscheint, und dass er in einem

Satzteil (als Subjekt oder Prädikat) erscheint, wenn er in einem Ausdruck
erscheint, der in diesem Satzteil enthalten ist. Da begriffe mittels Wortfeld
und der das Wortfeld erzeugenden Sinnbeziehung identifizierbar sind, erscheinen

zwei Segriffe in einem bestimmten Satz, wenn die in Subjekt und Prädikat
erscheinenden Segriffe voneinander verschieden sind. Sind die Segriffe
jedoch identisch, dann erscheint in diesem Satz ein einziger Begriff. Weiter soll

gesagt werden, dass ein Satz, der in ein Subjekt S und ein Prädikat P zerlegt
werden kann, die in S und P erscheinenden Segriffe verknüpft. Soweit die

terminologischen Festlegungen.
Bevor auf den für Hegel zentralen Spezialfall des Selbstbezuges eingegangen

wird, ist es günstig, den Normalfall zu untersuchen. Er besteht darin, dass zwei

Segriffe durch einen Satz verknüpft werden. Eine Stelle, an der Hegel einen

solchen Fall schildert, lautet:

184



«Das Subjekt ist als fester Punkt angenommen, an den als ihren Halt die

Prädikate geheftet sind, durch eine Bewegung, die dem von ihm Wissenden

angehört, und die auch nicht dafür angesehen wird, dem Punkte selbst

anzugehören; durch sie aber wäre allein der Inhalt als Subjekt dargestellt.»

(PhG:27)

Die Umsetzung dieser Aussage in ein Diagramm ist nichts anderes als a) eine

Darstellung der Beziehung zwischen «Wissendem», «Subjekt» und «Prädikat»,

sowie b) die Festlegung formaler Bedingungen für diese Beziehungen

(hier mit Hilfe von Kennzeichnungen). Dies ergibt den für diese Stelle in Figur
4 dargestellten Interpretationsvorschlag.

Die zitierte Aussage (PhG:27) steht im Zusammenhang mit einer Kritik
Hegels daran, das Absolute zwar als Subjekt zu bezeichnen, gleichzeitig den

Satz «Das Absolute ist Subjekt» aber so zu analysieren, dass diese Bezeichnung

nicht zutreffen kann. Hegel stört hier offenbar, dass Subjekt und Prädikat

äusserlich verknüpft sind. Auch das lässt sich anhand der Figur 4 erläutern.

Hegels Aussage, dass der «Wissende» (a) das Subjekt (ß) und das Prädikat

(y) verbindet, ist formal im Satz (3) der Figur 4 gefasst. (3) weist auf der linken
Seite des Äquivalenzzeichens die Relation R auf, wobei der Ausdruck a fehlt.
Die reine Subjekts-Prädikatsbeziehung R ist somit ohne Bezug auf den
«Wissenden» dargestellt. Auf der rechten Seite des Äquivalenzzeichens fehlt hingegen

R, dafür kommen der «Wissende» a und die «Wissens-»Relationen Si und
S2 ins Spiel. Würde der Satz (3) so dargestellt wie die Äquivalenzen in den

Figuren 1 und 2, hätte man rechts ß und y indirekt verbunden (über Si, a und

S2), links direkt verbunden (über Rf.
Bei dieser Analyse wird über die 23egriffe, die in Subjekt und Prädikat

erscheinen, nichts näher ausgesagt. Wir können die Darstellung deshalb als

dem (inhaltlich unbestimmteren) Fall angemessen betrachten, in dem diese

®egriffe voneinander unterschieden sind. Dies bedeutet, dass [für den

Sprechenden] zwischen Subjekt und Prädikat kein Sinnzusammenhang besteht,
der es [ihm] erlaubt, die beiden Ausdrücke in ein einziges Wortfeld einzubezie-

hen, wie dies in Figur 5 dargestellt ist (es gelten dabei dieselben Bezeichnungen

wie in Figur 4).

6 (1) in Figur 4 ist zu lesen als «ß ist derjenige Gegenstand, der in der Si-Beziehung zu a
steht», analog für (2). Es braucht Zusatzbedingungen (die hier nicht genannt sind), um die
Si- bzw. S2-Beziehung so eindeutig zu machen, dass sie für eine Kennzeichnung verwendet
werden können.

185



Figur 4

Der (vom Subjekt)
Wissende

(1) ß Sj'oc [*30-01]

S / \ S ;
(2) y S2' oc [*30 01 ]

1 / \ 2

/ \ (3) ß R y: : ß Sj'cx a. y= S2<x

/ R \®\f\f\f\Aù
Subjekt Prädikat

»ßS,«« bedeutet »ß wird von a als Subjekt gewusst«
»yS2«« bedeutet »y wird von a als Prädikat gewusst«
»ß R 7« bedeutet »y als Prädikat trifft zu auf ß als Subjekt«

Figur 5

Der (vom Subjekt) Wissende

ß
begriff » V V — föegriff ©

Wortfeld, das Wortfeld, das

Subjekt enthält Prädikat enthält

13. Der Selbstbezug eines Begriffes in einem Satz

An diesem Punkt rückt eine Unterscheidung ins Blickfeld, die entfernt an die

klassische zwischen analytischen und synthetischen Sätzen erinnert oder an
jene zwischen notwendigen und kontingenten Wahrheiten. Sich an diesen

Dichotomien orientierend, lässt sich anhand des Modells eine entsprechende

Aufteilung machen zwischen Sätzen, in denen die Verknüpfung von Prädikat
und Subjekt nur durch den Sprecher allein vollzogen wird, und solchen, in

186



denen Prädikat und Subjekt <innerlich> zusammenhängen und deshalb zum
gleichen Wortfeld zu zählen sind.

F. de Saussures Trennung von langue und parole (1916: Einleitung)
verdeutlicht das Gemeinte. In diesem Sinn kann gesagt werden, Hegel
unterscheide als fundamental, ob eine Verbindung zwischen Subjekt und Prädikat
in der Sprache langue) begründet ist oder nur im (willkürlichen) Sprechen

parole) geknüpft wird. Im ersten Fall kann die Beziehung durch ein

Wortfeld gestiftet werden, im zweiten Fall ist der Sprecher (oder die äusser-

liche Sprechsituation) zwingend einzubeziehen. Was oben bei der Schilderung
von Hegels Methode über die «Enthaltsamkeit als wesentliches Moment der

Aufmerksamkeit auf den Begriff» (PhG:56) ausgeführt worden ist, und was er
andernorts auch als die «List» bezeichnet, «die, der Tätigkeit sich zu enthalten

scheinend, zusieht» (PhG:53), kann jetzt als Forderung an den Philosophen
wiedergegeben werden, er solle darauf achten, dass beim Sprechen nur die

Sprache zum Ausdruck komme.
Wenn dieser Forderung nachgekommen wird, ergeben sich Sätze, die nicht

als Ausdruck des «Räsonierens» - «Freiheit von dem Inhalt und die Eitelkeit
über ihn» - anzusehen sind, sondern des «begreifenden Denkens» (PhG:56).
Während in dem in Figur 5 dargestellten Beispiel, wo nach unserer Interpretation

zwei Begriffe miteinander verknüpft werden, «das Subjekt als das

gegenständliche fixe Selbst zugrunde» lag (PhG:58), sagt Hegel jetzt:

«... hier tritt an die Stelle jenes Subjekts [d.h. des gegenständlichen fixen

Selbst] das wissende Ich selbst ein und ist das Verknüpfen der Prädikate und

das sie haltende Subjekt.» (PhG:58)

Diese Textstelle ist äusserst schwer zu interpretieren (vgl. Graeser 1990). Der
Versuch in Figur 6, der Erklärung das Schema des Abstraktionsprinzips und
den mit seiner Hilfe gewonnenen Terminus «"Begriff» zugrundezulegen, zeigt,
wie wirksam das Modell für die Selbstbezüglichkeit von Begriffen zur Umsetzung

Hegelscher Gedankengänge ist.

Die Ausdrücke ß und y in Figur 6 sind als Elemente desselben Wortfeldes
aufzufassen. Ihm korrespondiert der Begriff B und nimmt damit dieselbe

Stelle im Diagramm ein, die das a in den Figuren 4 und 5 besetzt. Das Modell
legt nahe, dass Hegel von dieser Strukturgleichheit ausgeht und die an derselben

Stelle auftretenden Entitäten Begriff und Ich identifiziert''.

7 Zur Gleichsetzung des Begriffs mit dem «Ich» ist an das zu erinnern, was in der vorliegenden

Arbeit zur Methode Hegels gesagt wurde. Im Zusammenhang mit der Frage der
Introspektion ist dabei auf die Identifizierung des «Ich» mit dem reinen Begriff(WL.II :253)
eingegangen worden, im Zusammenhang mit der Frage des Solipsismus auf den Umstand,

187



In der dem Diagramm 6 zugrundegelegten Textstelle ist diese Gleichsetzung

von einem Wechsel in den Bezeichnungen «Subjekt» und «Prädikat» begleitet.

Gegenüber Figur 4 und 5 ist im Wortfeld die Bezeichnung «Subjekt»
verschwunden, stattdessen sind zwei Prädikate eingezeichnet. Hegel beschreibt

diesen Wechsel zuvor als «Zugrundegehen» des ruhenden Subjekts (PhG:57),
offensichtlich um das «Ich» einführen zu können. Aus den Erörterungen im
unmittelbaren Umfeld der zitierten Textstelle geht eindeutig hervor, dass es

Hegel bei obiger Konstellation einfach nicht mehr sinnvoll findet, das

grammatikalische Subjekt vom grammatikalischen Prädikat zu unterscheiden.

Dem vorgeschlagenen Modell gemäss können sie insofern gleichgesetzt und

unterschiedslos als «Prädikat» bezeichnet werden, als sie beide der Ausdrucksseite

der Sprache (d.h. dem Wortfeld) angehören.
Während dort, wo zwei ©egriffe verknüpft werden, das Denken (oder

Sprechen) als eine fortlaufende Bewegung von ©egriff zu Segriff dargestellt
werden kann, bleibt es jetzt, wo nur ein einziger Segriff im Spiel ist, im
Wortfeld <gefangen>. Hegel schildert das «Fortlaufen» des «begreifenden
Denkens» denn auch mit folgenden Worten: «Vom Subjekt anfangend, als ob
dieses zum Grunde liegen bliebe, findet es, indem das Prädikat vielmehr die

Substanz ist, das Subjekt zum Prädikat übergegangen und hiermit aufgehoben;

und indem so das, was Prädikat zu sein scheint, zur ganzen und selbständigen

Masse geworden, kann das Denken nicht frei herumirren, sondern ist
durch diese Schwere aufgehalten.» (PhG:58) Oder, anders formuliert: «Das

Denken, statt im Ubergange vom Subjekt zum Prädikate weiterzukommen
findet das Subjekt unmittelbar auch im Prädikate» (PhG:59, paraphra-
siert).

14. Hegel als Wortfeldforscher

Bisher wurden einerseits ein allgemeines formales Modell für die Selbstbezüg-
lichkeit von Segriffen, andererseits die Entsprechungen dieses Modells in den

Schriften Hegels dargestellt. Für die zur <Konstruktion> der Segriffe notwendigen

Wortfelder sind keine Beschränkungen formuliert worden, das Modell
funktioniert gleichermassen für eine Untersuchung des Sinnbezirks des Spiels

dass der Ausdruck «Ich» etwas allen Menschen Gemeinsames (Enz.1:74) bezeichnet. Es

drängt sich deshalb auf- auch wenn es auf den ersten Blick paradox erscheint - das «Ich»,
das im obigen Beispiel die Funktion hat, die sprachlichen Ausdrücke zu verküpfen, als

Sprache (Saussure: langue) des Sprechers anzusehen.

188



wie für denjenigen der Feldgeräte, um zwei willkürliche Beispiele zu nehmen.

Es ist jedoch offensichtlich, dass so gewonnene Segriffe für Hegel
bedeutungslos sind - Hegel ist nicht in erster Linie Wortfeldforscher, sondern Philosoph:

ihn interessieren entsprechend nur philosophisch relevante Ausdrücke
oder Wortfelder.

Wenn, wie eingangs dargelegt, der Segriff der Wissenschaft das Ziel ist,
kommen für eine Untersuchung nach dem in Abschnitt 7 skizzierten Schema

ausschliesslich Wörter in Frage, die einen Zusammenhang mit dem Ausdruck
«Wissen» haben. Hegel liefert uns nicht das Wortfeld, doch kann dieses (unter
Zugrundelegung des Modells) weitgehend erschlossen werden. Dazu ist auf
Sätze zu achten, welche den Selbstbezug des entsprechenden Segriffs
ausdrücken. Die Ausdrücke, in denen dieser Segriff erscheint, können dann dèm

Wortfeld zugeschlagen werden. Die folgenden Beispiele sollen dies (in
unsystematischer Weise) verdeutlichen. Die dem Wortfeld aufgrund des angegebenen
Satzes zuzuordnenden Ausdrücke sind dabei durch Unterstreichung
hervorgehoben.

I «Der Geist, der sich so [als für sich selbst in sich reflektierter Gegenstand]
als Geist weiss, ist die Wissenschaft.» (PhG:29)

(2) «... der Geist.. ist an sich die Bewegung, die das Erkennen ist.» (PhG:585)
(3) «.Erkennen heisst nun nichts anderes, als einen Gegenstand nach seinem

bestimmten Inhalte zu wissen.» (Enz.l:123)
(4) «Denken, Geist, Selbstbewusstsein sind Bestimmungen der Idee ...»

(WL.11:487)

189



(5) «Nachdenken aber tut wenigstens dies auf allen Fall, die Gefühle, Vorstel¬

lungen usf. in Gedanken verwandeln.» (Enz.1:46)

Dass die Ausdrücke «Begriff» und «begreifen» im so hergeleiteten Wortfeld

von «Geist» vorkommen, muss nicht eigens gezeigt werden. Im Modell für
den Selbstbezug von Begriffen ist das Abstraktionsprinzip Russells dazu
benutzt worden, einem Wortfeld allgemein einen (Gegenstand) zuzuordnen, der
bei dieser Gelegenheit den Namen ©egrtff erhielt. Hegel hätte hier gefragt,
mit welchem Recht diese Bezeichnung gewählt worden ist. Erst mit dieser

Frage steht man im Zentrum des Hegeischen Systems, das meiner Ansicht
nach den Versuch einer Antwort bildet*.

Hegels Idee muss es gewesen sein, dass sich die Frage auf folgende Weise

letztlich seihst beantwortet. Wenn die Bedeutung eines Ausdrucks durch seine

Stellung im Beziehungsgeflecht des Wortfeldes bestimmt wird, dem er angehört

und dieses Wortfeld den Ausdruck «Begriff» enthält, dann darf der aus
diesem Wortfeld mittels Abstraktion à la Russell gewonnene Gegenstand

genau dann als ©egriff angesprochen werden, ohne dass eine Äquivokation
vorliegt, wenn der Gegenstand selbst unter die Bezeichnung «Begriff» fällt9.

Wie steht es um die Darstellbarkeit dieses Gedankens?

Diese Art Selbstbezug, welche in der Frage nach der Rechtfertigung der

gewählten Ausdrucksweise mitschwingt, ist für Hegel typisch. Er spricht
davon, dass die Philosophie nur auf einem «sich selbst konstruierenden Wege»

zum Ziele kommt, «objektive, demonstrierte Wissenschaft zu sein» (WL.1:17),
und dass «der Begriff der Wissenschaft von der Wissenschaft selbst erfasst

werden [muss]» - «Dies ist sogar ihr einziger Zweck, Tun und Ziel, zum
Begriffe ihres Begriffes zu gelangen.» (Enz.1:63, § 17). So ist denn die

Philosophie die «Bewegung, welche am Schluss ihren eigenen Begriff
erfasst» (Enz.111:379). Sogar die Art und Weise dieses «Erfassens» ist davon

8 Vom formalen Standpunkt aus ist die Frage ohne Belang. Statt Segriff könnte ein beliebiger

anderer Ausdruck gewählt werden, ohne dass dies dem Formalismus Abbruch täte.

Hegel hat deshalb richtigerweise von Kalkülen und deren Konstrukteuren keine Antwort
auf die Frage erwartet, mit welchem Recht eine bestimmte Beziehung gewählt worden ist.
Trotzdem sind Formalismen nicht unfruchtbar, da sie, wie die vorliegende Arbeit zeigen
möchte, die Ausdrucksmöglichkeit im Bereich des intersubjektiv Nachprüfbaren entscheidend

steigern können. Die natürliche Sprache ist zwar enorm ausdrucksstark, entzieht sich

jedoch in bestimmten, für die Philosophie wichtigen Bereichen der Kontrolle.
9 Eine andere, Hegel mehr entsprechende Formulierung dieses Sachverhaltes liefert die

Redeweise, dass ein Segriff in den Ausdrücken (erscheint), die das korrespondierende Wortfeld

bilden. Bei dieser Sprechweise liegt genau dann keine Äquivokation vor, wenn der

Segriff in sich selbst erscheint.

190



betroffen. Hegel kritisiert die herkömmliche Logik nämlich dahingehend,
dass dort zwar davon gesprochen werde, «dass die Begriffe und Wahrheiten

aus Prinzipien müssen abgeleitet sein; aber bei dem, was sie Methode nennt,
wird auch nicht vom weitem an ein Ableiten gedacht» (WL.1:51).

Im Unterschied zum formal korrekt darstellbaren (indirekten) Selbstbezug
kann der hier aufscheinende als der direkte Selbstbezug bezeichnet werden.

Die Umsetzung des direkten Selbstbezugs in den Formalismus der Principia
Mathematica scheitert am Umstand, dass er einen Verstoss gegen die
Typentheorie beinhaltet. Obschon die Ausdrucksweise, ein Gegenstand G falle unter
einen Begriff B an sich keine formalen Probleme bietet, stellen sich solche ein,
falls der Gegenstand G durch das Abstraktionsprinzip aus derselben Menge

gewonnen worden ist, die zur Konstruktion des Begriffes B diente. Durch das

vorgestellte Modell lässt sich der direkte Selbstbezug deshalb nicht formal
rechfertigen, d.h. nicht auf das Theorem *72.66 der Principia Mathematica
zurückführen. Die Gegenstände a, b und c beispielsweise, die in Figur 1 auf
der linken Seite des Äquivalenzzeichens aufgeführt sind, und der <neue>

Gegenstand u, der auf der rechten Seite eingezeichnet ist, gehören zwei verschiedenen

Kategorien an und können einander deshalb nicht gleichgesetzt werden.

So besteht die Relation S zwar zwischen den Gegenständen a, b und c,
die Frage aber, ob sie auch zwischen a und u besteht, ist falsch gestellt und
kann aus diesem Grund weder bejaht noch verneint werden.

15. Die «Lehre vom Begriff» und die Beschränktheit der Übersetzung

Damit sind die Grenzen der rein formalen Methode erreicht und mit ihr auch

die Schranken der Übersetzung Hegeischen Gedankenguts in die Sprache der

analytischen Philosophie. Die Methode, einer bildhaften Ausdrucksweise

Logik-Diagramme als Entsprechung entgegenzusetzen, hat den Vorteil, nicht
bei der (an sich unfruchtbaren) Feststellung stehen bleiben zu müssen, dass

sich gewisse Gedankengänge nicht rein formal rechtfertigen lassen, sondern

quasi inhaltliche Aussagen zuzulassen, indem über die Diagramme selbst

gesprochen wird.
In vielen Fällen, in denen der Text einen direkten Selbstbezug nahelegt, ist

von einem formalen Standpunkt aus der Zugang über die Konstruktion eines

indirekten Selbstbezugs erreichbar. Damit ist bereits viel gewonnen. So lassen

sich sogar erste Schritte in die Richtung machen, in der Hegel seine eigentliche
«Lehre vom Begriff» ansiedelt (z.B. Enz.I:307ff.; WL.11:243). Zu diesem

191



Zweck ist beispielsweise die Frage zu stellen, welches die einfachsten Satzformen

sind, in denen sich ein ©egriff auf sich selbst bezieht. Dies führt zu

Aussagen der Art : «A ist ansich B», «A ist fürsich B», «A ist sichselbstgleich»
oder «A ist die [bestimmte] Negation von B», wobei «A» und «B» demselben

Wortfeld zuzurechnen wären. Damit wird man der Bemerkung Hegels
gerecht, dass sich die «Aufmerksamkeit» auf den Begriff als solchen auf seine

«einfachen Bestimmungen» richten müsse: «z.B. des Ansichseins, des Fürsichseins,

der Sichselbstgleichheit usf.», welche er als «reine Selbstbewegungen»
bezeichnet (PhG:56; für die Negation s. PhG:56f.).

Eine andere (jedoch ungleich heiklere) Frage zur Entwicklung einer

Begriffslehre im Sinne Hegels ist die nach den Ausdrücken, mit denen das Modell

für die Selbstbezüglichkeit zu beschreiben ist. Wir haben dazu eine Sprache

der formalen Logik benutzt, und deshalb käme hier die Frage nach der

Natur der «logischen Konstanten» (Quantor, Konjunktion, Negation usw.)
und ihrer gegenseitigen Abhängigkeit ins Spiel. In diesem Sinne sagt Hegel,

«Einheit, Unterschied und Beziehung sind Kategorien, deren jede nichts an
und für sich, nur in Beziehung auf ihr Gegenteil ist, und die daher nicht
auseinander kommen können. Sie sind durch ihren Begriffaufeinander bezogen,

denn sie sind die reinen Begriffe selbst» (PhG:273).
Es ist einleitend ausgeführt worden, dass das Modell für die Selbstbezüglichkeit

bei Hegel zum Problemkreis der Übersetzung zu zählen ist. Die
Ausführungen machten deutlich, dass der Ausdruck «Übersetzung» dabei in
einem sehr weiten Sinn aufzufassen ist. Es geht nicht nur darum, dass Hegel
einzelne Ausdrücke wie «Logik» und «Wissenschaft» so verwendet, dass für
seine Zielsetzung die Begriffsforschung im Bereich natürlicher (und damit
selbstentwickelnder) Sprachen zentral wird. Das eigentliche
Verständigungsproblem geht tiefer. Betroffen ist neben dem Vokabular nämlich auch
die <Grammatik>, d.h. die Form der Aussagen.

Das Modell für die Selbstbezüglichkeit bei Hegel ermöglicht mit der

Übersetzungsbasis vor allem ein erhöhtes Verständnis gegenüber formalen
Eigenschaften Hegelscher Texte. Auf der Grundlage der bisherigen Darlegungen ist
nämlich leicht zu zeigen, dass die von der formallogischen Seite immer wieder
erhobenen Vorwürfe der Àquivokation und Wortspielerei - verstanden als

simple methodische Verstösse - zumindest in ihrer pauschalen Form fehl am
Platz sind. Was damit bezeichnet wird, lässt sich konsequent aus Hegels
Annahmen herleiten. Dann wird in der kritisierten Form eine mögliche Antwort
auf die Frage sichtbar, in welchen Sätzen sich ein Begriff am besten zeigt und
fassen lässt. Die Entlastung Hegels beruht dann auf dem Umstand, dass

Äquivokation - allgemein aufgefasst als Bedeutungsänderung bei gleichblei-

192



bendem Ausdruck - der Bildung von Wortfeldern unterliegen kann. Damit
wird diese Erscheinung zum Ausdruck einer Methode oder eines Prinzips und

kann nicht isoliert davon kritisiert werden.

Der Äquivokation zugrunde liegt folgender Vorgang: Wenn sich der 93e=

nrtff 93 aus den Ausdrücken «A», «B», «C» durch Abstraktion gewinnen lässt

und den Ausdrücken die Bedeutung «a», «ß», «y» zugeordnet wird, dann
lassen sich indirekt auch «93» die Bedeutungen «a», «ß», «y» zuordnen. Damit
wird aber «93» äquivok. Der Grund dafür kann der sein, dass mehr das

Gemeinsame der Bedeutungen von «A», «B» und «C» interessiert als das

Individuelle. Eine Äquivokation wäre nach diesen Überlegungen erst falsch,

wenn es dieses Gemeinsame nicht gibt. Hanna beispielsweise ist also zu verstehen,

wenn er dagegen protestiert, dass Hegel sich durchaus der verschiedenen

Verwendungsweisen des Ausdrucks «ist» bewusst gewesen sei, jedoch «diese

Verwendungsweisen ontologisch als nicht so strikt voneinander getrennt sah,

wie Logiker gemeinhin annehmen» (Hanna 1986: 331).

Wer in offensichtlich selbstbezüglichen Wendungen wie beispielsweise «der
sich in Geistesgestalt wissende Geist» (PhG:582) oder «des sich selbst als

Geist wissenden Geistes» (PhG:555) eine <Wortspielerei> erblickt, muss nach

dem oben dargestellten Modell zur Kenntnis nehmen, dass hinter dem Selbstbezug

ein Forschungsprinzip steckt - gefragt wäre also eine Kritik am
zugrundeliegenden Prinzip. Auch wenn dies erfolgreich getan werden kann, würde
dies eine viel eingehendere Beschäftigung mit Hegels Ansatz bedingen, was die

Fruchtbarkeit der Übersetzungsbasis zeigt.

Literatur

George Boole, The Laws of Thought 1854, Wiederabdruck La Salle, Illinois 1952

Gérard Bornet, Naive Semantik unit Realismus, Bern und Stuttgart 1991

Rudolf Carnap, Abriss der Logistik (Mit besonderer Berücksichtigung der Relationstheorie und
ihrer Anwendungen), Wien 1929.

Martin Gardner, Logic Machines and Diagrams, New York 1958.

Andreas Graeser, Piatons Ideenlehre, Bern 1975

- G. W. F. Heget: Einleitung zur Phänomenologie des Geistes - Kommentar, Stuttgart 1988.

- Hegel über die Rede vom Absoluten: Urteil, Satz und spekulativer Gehalt, in: Zeitschrift
für Philosophische Forschung 44 (1990) S. 175-193

Robert Hanna, From an Ontological Point of View: Hegel's Critique of the Common Logic,
in: Review of Metaphysics 40 (1986) S. 305-338.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke. Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845 neu
edierte Ausgabe (Redaktion Eva Moldcnhaucr und Karl Markus Michel), 1. Auflage,
Frankfurt a. M. 1970. Die Abkürzungen bedeuten:

193



- PhG: Phänomenologie des Geistes (Werke 3; Erstausgabe 1807)

- WL.I/1I: Wissenschaft der Logik Bd. I, Bd. II (Werke 5/6; Erstausgabe 1812-16)
- Enz.I/III: Enzykopädie der philosophischen Wissenschaften (Werke 8, 9, 10; Erstausgabe

1817)
Henri Lauener, Methodologische Bemerkungen zur Philosophie des Geistes, in: Akten des 9.

internationalen Wittgenstein Symposiums 19R4, Wien 1985, S. 197-205
Piaton, Parmenides, übersetzt und herausgegeben von Ekkehard Martens, Stuttgart 1987

Willard van Orman Quine, On What There Is, Review of Metaphysics 2 (1948) S. 21-38;
Wiederabdruck in: From a Logical Point of View, New York 1963

- Methods ofLogic, New York 1964

Bertrand Russell, The Principles ofMathematics, London 1903, 2nd. ed. 1937

- Our Knowledge of the External World, 1914, London 2nd. ed. 1926

Ferdinand de Saussure, Cours de Linguistique générale, hg. von Ch. Bally, Alb. Sechehaye,
Paris 1916. Übersetzt von Herman Lommel, Berlin 2. Aufl. 1967

Moritz Schlick, Die Wende der Philosophie, in: Erkenntnis 1 (1930) S. 4-11
Avrum Stroll, Linguistic Clusters and the Problem of Universals, in: Dialeclica 27 (1973)

S. 219-259
Jules Vuillemin, Leçons sur la première philosophie de Russell, Paris 1968

- Platonism in Russell's Early Philosophy and the Principle of Abstraction, in: Bertrand
Russell. A Collection of Critical Essays, ed. by D.F. Pears, New York 1972, S. 305-324.

Alfred North Whitehead und Bertrand Russell, Principia Mathematica, vol. I, Cambridge
1910 (2nd. ed. 1927)

Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 1958, Frankfurt a. M. (3. Aufl. 1975)
Trübners Deutsches Wörterbuch, hg. von Alfred Götze, 8 Bände, Berlin 1939-1957

194


	Selbstbezüglichkeit bei Hegel : ein Modell

