Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Selbstbeziiglichkeit bei Hegel : ein Modell
Autor: Bornet, Gerard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eingereichter Artikel / Article recu

Studia Philosophica 50/91

GERARD BORNET
Selbstbeziiglichkeit ber Hegel — Ein Modell*

I. Einleitung

Das Abstraktionsprinzip in der formalen Fassung von B. Russell wird im
folgenden auf Wortfelder im Sinne der inhaltlichen Sprachbetrachtung ange-
wendet, um daraus cin formal exakt darstellbares Modell fiir die Selbstbezig-
lichkeit von Begriffen zu gewinnen. Es wird wahrscheinlich gemacht, dass G.
W.F. Hegels Philosophie ein in diesem Punkt vergleichbares Sprachmodell
zugrunde lag. Das Modell, welches Anlethen sowohl ber der analytischen
Sprachphilosophie als auch bei der sogenannten «Philosophie der Um-
gangssprache» macht, bietet als Ubersetzungsbasis einerseits einen Zugang zu
Hegel vom Boden der modernen formalen Logik aus. Andererseits geht es
(sozusagen in umgekehrter Richtung) um die allgemeine Frage, auf welche
Weise formale Sprachen (beispielsweise in Form von Diagrammen) zur Ausle-
gung von historischen Texten dienen konnen. Das besprochene Modell ist
deshalb auch rein als Darstellungsmoglichkeit interessant.

Die (grobe) Zuordnung der vorliegenden Arbeit zum Bereich der Uberset-
zungen und nicht zu dem der Erkldrungen, soll deutlich machen, dass es nicht
um ecine eigentliche Analyse von Einzelproblemen geht oder gar um eine
Konkurrenzierung bereits bestehender Interpretationen. In keiner Weise wird
hier zudem der Anspruch erhoben, dass die eine Sprache in einem absoluten
Sinn besser oder umfassender ist. Das Modell ist darauf beschrinkt, was sich

* Die vorliegende Arbeit geht auf einen Hinweis von Prof. Andreas Graeser zur Bedeutung
des Platon-Dialogs Parmenides fir Hegels Semantik zurtick. Die hier dargelegten Gedan-
ken sind auch die Frucht eines Nachwuchsstipendiums des Schweizerischen Nationalfonds
zur Forderung der wissenschaftlichen Forschung, das mir den direkten Kontakt mit Prof.
Avrum Stroll ermoglichte. Eine ausfihrliche Kritik am Entwurfl der vorliegenden Arbeit
licferte Dr. Martin Bondeli; lic. phil. Jurg Freudiger nahm sich ihrer Endfassung an. In der
einen oder anderen Weise geholfen haben auch Dr. Andreas Bichh, Prof. Theodor G. Bu-
cher und Dipl. Ing. ETH Johann Steinmann. Ihnen allen gilt mein herzlicher Dank.

163



in beiden Sprachen zugleich sagen lisst. Seine Stiirke besteht darin, dass es die
Ubersetzungsbasis thematisch gerade im Selbsthezug ansiedelt. Insofern
damit eine bedeutende formale Barriere zwischen Hegel und der sprachanaly-
tischen Philosophie aufgehoben und der gedankliche «Grenzverkehn erleich-
tert werden kann, liegt der Gewinn auf beiden Seiten.

Was hier unter «Selbstbeziiglichkeit von Begriffen» verstanden wird, ist
einmal ein formales Merkmal, das in Hegels Schriften am klarsten in Wendun-
gen wie etwa «das flirsichseiende Fiirsichsein» (PhG: 385), oder «|Geist ist]
verstindige Vernunft oder verniinftiger Verstand» (WL.I: 17) zum Vorschein
kommt. Selbstbezug zeigt sich nicht nur in solchen Adjektiv/Substantiv-Kon-
struktionen, sondern ebenfalls in Verbindungen wie «der Begriff des Begriffs»
(WL.II: 257), «die Gestalt der Gestaltlosigkeit» (PhG: 506), «das Verschwin-
den des Verschwindens» (PhG: 303), «die Erscheinung als Erscheinung»
(PhG: 118), ja sogar in ganzen Sitzen wie den folgenden: «Das Selbstbewusst-
sein ist also das reine Wissen von dem Wesen als reinem Wissen» (PhG: 440).
Diese Beispiele liessen sich in Zahl und Art fast beliebig vermehren.

Selbstbezug liegt aber auch explizit der ganzen Philosophie Hegels zu-
grunde und ist deshalb nicht nur ein formales, sondern ebenso ein inhaltliches
Merkmal. So bestimmt Hegel beispielsweise den «Begrifft» als «unmittelbare
Beziehung auf sich selbst» und bezieht diese Bestimmung anschliessend auf
«das Sein», indem er erginzt: «das Sein ist aber nichts anderes als dieses»
(Enz.I: 136). Dann wieder spricht er vom «FErkennen» als «dem Sich-selbst-
Erfassen des Begriffs» (WL.II: 470) oder vom «/ch» als «reine sich auf sich
beziehende Einheit» (WL.II: 253).

Das in der vorliegenden Arbeit entwickelte Modell eignet sich am besten
zur formalen Darstellung selbstbeziiglicher Adjektiv/Substantiv-Konstruktio-
nen, zeigt aber auch, wie andere der oben erwihnten Fille im Prinzip rekon-
struiert werden konnen. Dies geschieht auf eine Weise, die den Zugang zur
inhaltlichen Seite des Hegelschen Systems ermoglicht und insofern als addquat
bezeichnet werden darf.

2. Zur Notwendigkeit der Ubersetzung

Verstindigungschwierigkeiten sind dort am hartnéckigsten, wo gleichlau-
tende Ausdriicke mit abweichender Bedeutung verwendet werden. So ist es
wenig fruchtbar, Hegels Aussagen zu Stichworten wie etwa «Widerspruch»,
«Identitat» oder «Negativitit» als direkte Kommentierungen dessen aufzufas-
sen, was in der (formalen!) Logik nach heutigem Verstindnis damit gemeint

164



ist. Dem muss stattdessen eine Ubersetzung der homophonen Ausdriicke vor-
angehen, sonst bleibt das, was sich als sachliche Auseinandersetzung gibt, ein
blosser Streit um Worte. Um die Geltung des Modells fiir die Selbstbeziiglich-
keit von Begriffen richtig zu beurteilen, ist insbesondere darauf zu achten,
dass Hegel die Ausdriicke «Wissenschaft» und «Logik» anders verwendet, als
dies in der sprachanalytischen Philosophie {iblich ist.

Die Differenz ist das Ergebnis von Bedeutungsverschiebungen, welche
schon zu Hegels Zeiten bestanden. Dies zeigt sich etwa in Hegels Kritik an
Gottfried Ploucquet, der sich 1753 mit den Worten gepriesen hatte, seine
Arbeit mache es moglich, «auch Ungebildeten auf mechanische Weise die
ganze Logik beizubringen». Diesen Verweis auf die Mechanik hielt Hegel fur
«wohl das Schlimmste, was von einer Erfindung iiber die Darstellung der
logischen Wissenschaften gesagt werden kann» (WL.11: 380). Ploucquet kann
sich durch die heutige Computertechnologie bestitigt sehen, die es moglich
macht, sogar Maschinen (nicht nur «Ungebildeten») Logik beizubringen. Fir
Hegels Wortgebrauch ist aber die Etymologie aus griechisch «Logos» (d.h.
Vernunft) ausschlaggebend (vgl. WL.I: 30), und niemand wird behaupten
wollen, dass der Computer ein vernunftbegabtes Wesen ist. Das ist genau der
Punkt, um den es geht, wenn Hegel sagt: «Weil das Rechnen ein so dusserli-
ches, somit mechanisches Geschift ist, haben sich Maschinen verfertigen las-
sen, welche die arithmetischen Operationen aufs vollkommenste vollfiihren.»
(WL.I: 249) Die Meinungen Ploucquets und Hegels gehen deshalb nicht
beziiglich der Sache auseinander. Hegel verwendet vielmehr den Ausdruck
«Logik» so, dass gar kein technologischer Fortschritt mdglich ware, der ihn
zum Umdenken zwingen konnte.

Entsprechendes gilt fiir den Ausdruck «Wissenschafty. Wenn Hegel bei-
spielsweise kritisiert, dass «der wissenschaftliche Staat, den die Mathematik
herliech — von Erklarungen, Einteilungen, Axiomen, Rethen von Theoremen,
ithren Beweisen, Grundsitzen und dem Folgern und Schliessen aus ihnen»
untauglich sei (PhG: 47), dann spricht er nicht von Wissenschaft im heute
vorherrschenden Verstindnis des Wortes und bemiéngelt auch nicht die Me-
thode der Mathematik als solche, denn er sagt, der genannte «wissenschaft-
liche Staat» sei der Mathematik «eigenthiimlich und muss ihr gelassen wer-
den» (PhG: 47). Hegels Auffassung davon, was Wissenschaft genannt werden
soll, orientiert sich vielmehr gar nicht an der Naturwissenschaft und ihrer in
mathematischer Sprache beschriebenen Modelle. Entsprechend weniger Ge-
wicht erhilt auch der empirische Bezug (durch Experimente oder in der Pro-
gnose). So grenzt er sein Tun ausdricklich von dem der «besonderen», «positi-
ven» Wissenschaften ab (Enz.l: 60ff) und betont, es soll «nicht eine Zu-

165



sammensetzung von Holz, Eisen usf., sondern allein das Denken das Instru-
ment der Philosophie genannt werden» (Enz.[: 50).

Auch hier bringt es nichts, auf Formelsammlungen zu verweisen und den
ganzen modernen Apparatepark der Physik zum Zeugen anzurufen. Stattdes-
sen ist festzuhalten, dass ein anderer Wortgebrauch als der heute tibliche
vorliegt. Das ist an vielen Formulierungen Hegels abzulesen. Ziel der Wissen-
schaft ser «die Einsicht des Geistes in das, was das Wissen ist», schreibt er etwa
in der Vorrede zur Phdnomenologie des Geistes (PhG: 33), um in deren
Schlusskapitel «das absolute Wissen» auf die Formel «der sich als Geist wis-
sende Geist» (PhG: 591) zu bringen. Und da «der Geist notwendig in der Zeit
[erscheint]» und die Arbeit, «die Form seines Wissens von sich hervorzutrei-
ben... als wirkliche Geschichte vollbringt» (PhG: 584, 586), ist das Ziel, die
«Einsicht des Geistes in das, was das Wissen ist» (PhG: 33) nach Hegel erst
erreicht, wenn der vollstindige Weg abgeschritten wird, den der « Weltgeist . ..
in der langen Ausdehnung der Zeit» durchgangen ist, um so die «ungeheure
Arbeit der Weltgeschichte zu tibernechmen» (PhG: 33; stark paraphrasiert).

Dieser Ansatz hat eine eigentiimliche Konsequenz: Was nach allgemeiner
Auffassung den Ausgangspunkt wissenschaftlicher Tatigkeit bildet - eine klare
Begrifflichkeit — wird zu ihrem Ziel. So sagt Hegel in der Einleitung zur
Wissenschaft der Logik, der Begriff der Wissenschaft konne hier nicht voraus-
gesetzt werden, sondern stelle das Ergebnis der Ausfiihrungen dar (WL.I: 35).
Auch in der Phdnomenologie des Geistes st nach einer spiteren Bemerkung
Hegels der «Weg» des Bewusstseins nachgezeichnet, der «den Begriff der
Wissenschaft zu seinem Resultate» hat (WL.I: 42).

An diesem Verstandnis von «Wissenschaft» und «Logik» muss auch Hegels
Methode und Ausdrucksweise gemessen werden, wenn man vom Boden der
analytischen Philosophie aus nicht blossen Aquivokationen zum Opfer fallen
will.

3. Die «Arbeit des Begriffs» und die Philosophie der Umgangssprache

Als Motto Hegels kann gelten: « Wahre Gedanken und wissenschaftliche Ein-
sicht ist nur in der Arbeit des Begriffes zu gewinnen» (PhG: 65). Wie aber geht
die «Arbeit des Begriffes» vor sich? Klar ist, dass es Hegel dabel nicht um das
in der heutigen analytischen Philosophie gelaufige Aufbauen eines linguisti-
schen Rahmenwerkes aufgrund von Konventionen geht, das, «wenn es sich
aus einem praktischen Grund als unbrauchbar erweist — sei es, weil es zu
ausdrucksarm ist, einen zu geringen Prizisionsgrad zuldsst oder sonst welche

166



Mingel aufweist» durch «ein neues, den vorliegenden Bedurfnissen besser
angepasstes Instrument» ersetzt wird (Lauener 1985:198). «Die Philosophie
bedarf . .. iiberhaupt keiner besonderen Terminologie» (WL.1: 21), hilt Hegel
demgegeniiber fest und bemerkt nach einer Kritik an der Verwendung von
Diagrammen und Kalkiilen in der Logik: «Da der Mensch die Sprache hat als
das der Vernunft eigentimliche Bezeichnungsmittel, so ist es ein miissiger
Einfall, sich nach einer unvollkommeneren Darstellungsweise umsehen und
damit qualen zu wollen.» (WL.11: 295)

Hegels Auffassung entspricht da schon eher jener der Philosophie der Um-
gangssprache. Mit ihr teilt er vor allem die Einstellung, das sprachliche
Grundlagenmaterial als etwas Hinzunehmendes zu sehen. Eingedenk Hegels
Urteil, mit dem «natiirlichen Philosophieren» werde nur «cine Rhetorik tri-
vialer Wahrheiten zum besten» gegeben, die «lingst etwa im Katechismus, in
den Sprichwortern des Volkes usf. zu finden» seien (PhG: 63f)), ist jedoch
vorsichtigerweise sofort zu prizisieren, dass Hegel die natiirliche Sprache als
Ausgangspunkt nimmt und nicht bei ihr stehen bleibt. Die «logische Wissen-
schaft» ist fir ithn dadurch, dass sie «die Denkbestimmungen [abhandelt], die
... unseren Geist instinktartig und bewusstlos durchziehen . . . auch die Rekon-
struktion derjenigen . .., welche durch die Reflexion herausgehoben und von
thr als subjektive, an dem Stoff und Gehalt dussere Formen fixiert sind»
(WL.I: 30; meine Hervorhebung).

Die Erarbeitung des «Inhalts» und der «Bestimmung» eines Begriffs — seine
«immanente Deduktion» — fiihrt Hegel demnach weg von der Umgangssprache
und er sucht entsprechend keine «durch die Autoritdt des gewohnlichen Ver-
stehens begriindete Bestiatigung» seines Resultates (WL.II: 252), wihrend
etwa Ludwig Wittgenstein in ausdriicklicher Abgrenzung gegen «die Philoso-
phen» als Programm angab: «Wir fithren die Worter von ihrer metaphysi-
schen, wieder auf ihre alltigliche Verwendung zurtick» (1958 : 80). Wenn Witt-
genstein die Philosophen, welche ein Wort wie «Wissen», «Sein», «Gegen-
stand», «Ich», «Satz», «Name» gebrauchen «und das Wesen des Dings zu
erfassen trachten», fragt: «Wird denn dieses Wort in der Sprache, in der es
seine Heimat hat, je tatsiichlich so gebraucht?» (1958 :80), dann kann man
Hegel mit seinen eigenen Worten entgegnen lassen, es konne dem Fragesteller
«bloss um die mit dem Sprachgebrauch Ubereinstimmende Richtigkeit der
Analyse und empirische Vollstindigkeit, nicht um die Wahrheit und Notwen-
digkeit solcher Bestimmungen an und fiir sich zu tun sein» (Enz.1: 99f.).

167



4. Introspektion als Methode

Wahrend Hegel in den Folgerungen weiter geht als die Philosophie der Um-
gangssprache, ist seine Methode (verstanden als kontrollierbare Technik des
Wissenserwerbs) im Vergleich zu ihr kaum entwickelt. Wird heute grosses
Gewicht auf philologische Uberlegungen im weitesten Sinne gelegt, die unter
Umstianden auch auf den Appell an das Sprachgefiihl verzichten, so lassen
sich Hegels Ausfiihrungen mit einer besonderen Spielart der Introspektion in
Verbindung bringen. Dies wird am ehesten Stellen gerecht, in denen Hegel
beispielsweise von der Hingabe des Philosophen an die Sache spricht, um «in
thr zu verweilen und sich in ihr zu vergessen» (PhG: 13; meine Hervorhebung).
Dies passt auch zu seiner Bemerkung, dass im Unterschied zu dem, was der
«formelle Verstand» mache, «das wissenschaftliche Erkennen ... vielmehr
[erfordere], sich dem Leben des Gegenstandes zu iibergeben» (PhG: 52; meine
Hervorhebung). Hierher gehort auch der Hinweis: «Sich des eigenen Einfal-
lens in den immanenten Rhythmus der Begriffe entschlagen, in ihn nicht
durch die Willkiir und sonst erworbene Weisheit eingreifen, diese Enthaltsam-
keit st selbst ein wesentliches Moment der Aufmerksamkeit auf den Begriff»
(PhG: 56; meine Hervorhebung).

Wenn Hegels Methode als eine Spielart der Introspektion bezeichnet wird,
dann also hauptsichlich als Versuch, so etwas wie den «Ort zu bezeichnen, der
den Ausgangspunkt des wissenschaftlichen Forschens (und damit eben auch
der Begriffsforschung) bildet und an den man sich demzufolge begeben muss,
um dieses Forschen nachzuvollziehen. Auffallend ist jedenfalls seine Gleich-
setzung des «Ich» oder des reinen Selbstbewusstseins mit dem «reinen Begriff
selbst, der als Begriff zum Dasein gekommen ist» (WL.II: 253). Hegel rechnet
ja zu den «tiefsten und richtigsten Einsichten» Kants, dass dieser die «Einheit,
die das Wesen des Begriffs ausmacht», als «die Einheit des . .. Selbstbewusst-
seins» erkannt habe (WL.II: 254). Hegel selbst bringt den Vorgang des Begrei-
fens eines Gegenstandes auf die Formel: «/ch durchdringt thn denkend»
(WL.IIL: 255; z. T. meine Hervorhebung).

Der Ausdruck «Introspektion» ist fir eine erste Anniaherung an das Hegel-
sche System aus der Richtung der analytischen Philosophie brauchbar, da er
sehr klar eine grundsitzliche Verschiedenheit in der wissenschaftlichen Zielset-
zung signalisiert. Fiir eine eigentliche Interpretation Hegels — was mit der
vorliegenden Arbeit, wie einleitend erwihnt, nicht beabsichtigt ist — miisste
mindestens eine Abgrenzung des Wortgebrauchs gegentiber Schelling und
Kant getroffen werden'. Aber auch mit dem bescheideneren Ziel der «Uber-

1 Nach einem Hinweis von M. Bondeli.

168



setzung» Hegels sind Einschrinkungen anzubringen, um nicht Missverstind-
nisse zu provozieren. Die Spielart der Introspektion, welche Hegel gerecht
wird, muss (1) von anderen, «diffuseren> Arten der «Innenschau» unterschie-
den werden, sie gehort (i) nicht zur Psychologie und fuihrt (ii1) vorausset-
zungsgemass nicht zu einem solipsistischen System.

(1) Zu berucksichtigen sind einmal Hegels Vorbehalte gegen «die Unme-
thode des Ahnens» (PhG: 48) und dagegen, dass «Gefiihl und Anschauung . ..
das Wort fithren» (PhG: 15). Die Einwande «des gemeinen Menschenverstan-
des gegen die gebildete Vernunft» (PhG: 64) entkriftet Hegel mit dem Argu-
ment: «Indem jener [der gemeine Menschenverstand] sich auf das Gefihl, sein
inwendiges Orakel, beruft, ist er gegen den, der nicht tibereinstimmt, fertig; er
muss erkldaren, dass er dem weiter nichts zu sagen habe, der nicht dasselbe 1n
sich finde und fuhle» (PhG: 64f.) Hegel setzt bei dem, der die Introspektion
anwendet, einen gewissen Grad an Bildung voraus und konnte so Differenzen
im Ergebnis der Introspektion auf Unterschiede im Bildungsstand zurtick fith-
ren.

(1) Der Umstand, dass fir Hegel der «Verfall der Philosophie» mit der
«gleichzeitigen Bliite der empirischen Philosophie» einherging (Enz.I11: 262),
ist eine Warnung davor, thn mit einer psychologischen Methode in Verbin-
dung zu bringen. Fur ihn ist bereits der Ausdruck «ldeenassoziation» wider-
spruchlich, denn in seinem Sprachgebrauch «sind es keine /deen, welche asso-
ziiert werden» (ebd.). Hegel grenzt sich so ausdriicklich gegen einen «psycho-
logischen Idealismus» ab /WL.I1: 261) und unterstreicht, man diirfe nicht «bei
der blossen Vorstellung des Ich» stehenbleiben, «wie sie unserem gewohn-
lichen Bewusstsein vorschwebt» (gemeint ist die Vorstellung einer Seele, wel-
cher der Begriff als Eigenschaft inhdriert) (WL.I1: 2551.).

(111) Aus diesen Bemerkungen wird klar, dass Hegel nur eine Spielart der
Introspektion gerecht wird, die Zugang zu einer objektiven «Einheit des Be-
wusstseins» bietet und nicht zu einer subjek tiven. Hegel ist unbedingt ernst zu
nehmen, wenn er den Geist als «/ch, das Wir, und Wir, das Ich ist» bestimmt
(PhG: 145). Was thm vorschwebt, ldsst sich nur nachvollziehen, wenn sein
Hinweis beachtet wird, dass das «reine Ich» eine Leistung der Sprache ist: «.. . .
sie allein spricht Ich aus ...» (PhG: 376).

169



5. Der Begriftf als Gegenstand (der Teilhabe)

Die obigen allgemeinen Bemerkungen zu Hegels Zielsetzung und Methode
zeigen das Umfeld auf, in welches das Modell fiir die Selbstbeziiglichkeit bei
Hegel zu stellen ist. Sein Vorbild findet sich in Platons Dialog Parmenides, den
Hegel als «wohl das grosste Kunstwerk der alten Dialektik» bezeichnet (PhG:
66). Hier, am Anfang einer Entwicklung, deren anderes Ende die Phdanomeno-
logie des Geistes markiert, lassen sich Grundziige feststellen, die im unver-
gleichlich komplexeren Werk Hegels von zahlreichen Nebensichlichkeiten
verdeckt werden und nicht mehr klar zu Tage treten.

Worum geht es im Dialog?” Platon lasst den greisen Parmenides die Sokra-
tische These besprechen, dass es Begriffe gibt, «durch deren Aufnahme in sich
... Dinge den Namen von ihnen enthalten, so dass, was die Ahnlichkeit
aufnimmt, dhnlich, was die Grosse, gross, was aber die Giite und Gerechtig-
keit, gerecht wird und gut» (131a). Herausgefordert worden ist Parmenides
durch Sokrates’ Bemerkung, etwas konne sehr wohl in einer Hinsicht am
Begriff der Ahnlichkeit teilhaben, in einer anderen Hinsicht zugleich aber am
Begrift der Unihnlichkeit — «wenn freilich jemand zeigte, die Ahnlichkeit
selbst ware unahnlich oder die Unahnlichkeit dhnlich, das wire, denke ich ein
Wunder» (129b).

Mit dieser Uberlegung kommt neben der Teilhabe-Relation, die zwischen
einem Ding und einem Begriff bestehen kann, noch eine Teilhabe-Relation ins
Spiel, die Begriff mit Begrift verbindet. Was aus Platons Argumentation fur
die Entwicklung des (unten in Abschnitt 6 vorgestellten) Modells wichtig ist,
lasst sich unter den Stichworten «Reduktion» und «Selbstbezug» zusammen-
fassen.

Selbst eindeutig relationale Begriffe wie «Verschiedenheit» werden der so-
kratischen These unterworfen, als kiime ihnen dasselbe selbstindige Sein zu,
wie dem, was (in heutiger Sprechweise) durch ein einstelliges Pridikat bezeich-
net wird. So sagt etwa Parmenides: «... man meint doch nicht die Verschie-
denheit des anderen, wenn man das Eine verschieden von den anderen nennt,
sondern man meint die [Verschiedenheit] von ihm» (160d-¢). Und an anderer
Stelle wird, ausgehend vom Hilfssatz « Wem einerlei zukommt, das ist dhn-
lich» gefolgert: «. .. insofern wire alles und jedes allem und jedem ihnlich.
Denn Jegliches ist ja von Jeglichem verschieden» (148a).

2 Wo nichts anderes vermerkt, wird nach der Schleichermacher-Ubersetzung zitiert. Zur
Kontrolle diente Martens Parmenides-Ausgabe von 1987. Die Interpretation des Parmeni-
des-Dialoges, insbesondere die zitierte Stelle (142¢), ist umstritten.

170



In diesem Argument wird die zweistellige Relation «. .. ist verschieden von
...» auf das einstellige Pradikat «. .. ist verschieden» reduziert, damit von (1)
«A ist verschieden von B» geschlossen werden kann auf einerseits (2) «A ist
verschieden» und andererseits (3) «B ist verschieden». Aus (2) und (3) wie-
derum kann gefolgert werden (4) «A und B kommt dasselbe Priadikat zuy. (4)
endlich ist gleichbedeutend mit (5) «A und B sind ihnlich». Eine solche
Argumentation als schltissig zu betrachten, liuft darauf hinaus, mit dem
Schritt von (1) auf (2) und (3) die entsprechende Reduktionsregel zu akzeptie-
ren, auch wenn diese selbst nicht ausgesprochen wird.

Selbstbeziiglichkeit dient offenbar als ein grundlegendes Mittel, um unbe-
streitbare Wahrheiten auszusprechen. Baut schon der Parmenides-Dialog als
Ganzes aufl der als selbstverstandlich hingestellten Bemerkung auf, dass die
Ahnlichkeit chnlich und die Undhnlichkeit undhnlich sein miisse (vgl. 129b), so
findet sich dieses formale Merkmal auch innerhalb der einzelnen Argumenta-
tionsschritte an zahlreichen Stellen. Parmenides startet etwa seine dialektische
Ubung mit dem Hinweis: «... wenn Eins ist, so kann doch wohl das Eins
nicht Vieles sein?», und erhilt zur Antwort: «Wie sollte es wohl!» (137¢) Eine
Steigerung im Selbstbezug findet sich in der Rede davon, dass «die Unihn-
lichen einem Uniithnlichen unihnlich» sind (161b), oder in der Frage, ob «das
Ungleiche nicht dem Ungleichen ungleich» sei (161c), was dem Dialog-Part-
ner aber lediglich ein «Wie sonst”» entlockt.

Bringt bereits die Reduzierung (mehrstelliger) Relationen auf (einstellige)
Pridikate eine gewisse Vereinheitlichung im zugrundeliegenden Sprachmate-
rial, so hebt die Moglichkeit des Selbstbezugs noch den Unterschied zwischen
Subjekt und Pridikat auf. Das Subjekt «Ahnlichkeit» beispielsweise kann als
Pridikat «. .. ist ahnlich» aufreten und umgekehrt dieses an seine Stelle treten
-~ in der durch die Austauschbarkeit nahegelegten Gleichheit liegt ja offensicht-
lich gerade die Uberzeugungskraft der oben zitierten Formeln (beispielsweise
«Ahnlichkeit ist dhnlich»). '

Im Parmenides-Dialog findet sich sogar ein Argument, welches darauf be-
ruht, dass an die Stelle des Priidikats das Subjekt treten kann. Es geht um «das
Sein des Eins» und die Aufgabe besteht im Nachweis, dass «das Sein» und
«das Eins» zweierlei sind. Diesen Nachweis versucht Parmenides mit folgen-
den Worten: «. .. sonst wire jenes [das Sein des Eins] nicht dessen Sein, und
es, das Eins, hitte nicht das Sein an sich, sondern er wiire ganz einerlei zu
sagen: Eins ist und Eins eins.» (142¢)

171



6. Das Modell in nicht-formaler Darstellung

Wer die Darstellung des Zusammenspiels von Begriffen im Parmenides-Dia-
log zum Ausgangspunkt eigener Begriffsforschung nimmt, kommt durch die
Frage, auf welche Weise sich Begriffe am besten erfassen lassen, zwanglos auf
das gesuchte Modell in nicht-formaler Darstellung. Hegel hat zwar durchaus
Kritik an Platons Darlegung geédussert, sie betrifft aber nicht Punkte, welche
in unserem Zusammenhang ins Gewicht fallen. Wenn Hegel davon spricht,
dass die «Platonischen Ideen» auftreten, «als ob sie gleichsam existierende
Dinge, aber in einer anderen Welt oder Region seien» (WL.I: 44; meine
Hervorhebung), kritisiert er offensichtlich Platons «Zwei-Welten-Lehre»
(dazu Graeser 1975:27). Indem er diese Auffassung mit der Meinung in
Zusammenhang bringt, dass «die Wahrheit etwas Handgreifliches sein miuisse»
(WL.I: 44), grenzt er sich jedoch lediglich vor allzu plumpen Interpretationen
ab, ohne sich meiner Ansicht nach von der zugrundeliegenden Konzeption zu
distanzieren. Das «als ob» im vorhergehenden Zitat betonend und die Frage
der Existenzweise, die dort ebenfalls mitschwingt, ausklammernd, ldsst sich
Platons Konzeption (aus der Sicht Hegels) so formulieren, dass Begriffe er-
forscht werden, als ob sie Dinge wiren’.

Die Frage nun, wie man Dinge untersucht, hat eine Antwort, die sich fast
von selbst aufdrangt: man konzentriere sich auf das Ding und betrachte nur es
allein. Ein Chemiker, der eine Substanz (z. B. Gold) analysiert, berticksichtigt
dabei weder Fundort noch Fundumstinde, denn die Eigenschaften einer Sub-
stanz (soweit siec vom Chemiker bestimmt werden konnen) sind davon unab-
hiangig. In analoger Weise wiren Begriffe nicht in beliebigen Verknipfungen
mit anderen Begriffen zu untersuchen, sondern nur fiir sich allein. Dies als
Standpunkt Hegels zu sehen, ist der Schliissel, den der vorliegende Interpreta-
tionsversuch zu seinem Verstindnis bereitstellt.

Die Verkniipfung von Begriffen zeigt sich in der Bildung von Sitzen. Siitze,
in denen nur ein einziger Begriff vorkommt, wiren demnach der vorziigliche
Gegenstand begriftlicher Forschung, wihrend Sitze, in denen zwei verschie-

3 M. Bondeli macht auf die Moglichkeit aufmerksam, das Verhiltnis der Begriffe unter-
einander nicht mit dem Verhiltnis von Dingen zu vergleichen, sondern mit dem Verhiiltnis
von Personen, was Hegels Lehre mehr entspreche. Die Konzeption, Begriffe seien zu erfor-
schen, wie wenn sie Dinge wiren, besagt in ihrer schwichsten Fassung nicht mehr, als dass
die Beschreibung von Begriffen sich der gleichen grammatikalischen Kategorien bedienen
darf, wie die Beschreibung von Gegenstinden (d.h. «Apfel», «Wiirfel», etc.). Sie ist deshalb
auch mit der vorgeschlagenen alternativen Deutung vertriglich.

172



dene Begriffe miteinander verkntipft werden, zwar zutreffend sein konnen,
iiber den einzelnen Begniff aber ebensowenig aussagen wie der Umstand, dass
das Gold des obigen Beispiels aus einer bestimmten Gesteinsschicht herausge-
[0st werden musste. Sitze, in denen nur ein einziger Begniff vorkommt, sind
nun aber notgedrungen Siitze, in denen dieser Begriff sich auf sich selbst
bezicht. Diesen Selbstbezug formal korrekt darzustellen, ist Aufgabe des Mo-
dells.

Wie im weiteren Verlauf der Darlegung noch deutlich wird, lduft die metho-
dische Forderung, Begriffe zu erforschen, wie wenn sie (Einzel-)Dinge wiren,
nicht darauf hinaus, Hegel eine atomistische Begrifflichkeit zu unterstellen.
Ein «Begriffsatomismus» folgt aus der Voraussetzung, dass jedem Awsdruck
ein einzelner Begrift zugeordnet werden kann, der von allen Begriffen, die sich
In anderen Ausdricken zeigen, verschieden ist. Der ganzheitlichen Auffassung
von Hegel wird hingegen die mit der genannten methodischen Forderung
cbenfalls vertrigliche Voraussetzung gerecht, dass sich ein bestimmter Begriff
in der Regel in verschiedenen Ausdriicken zeigt. Die Position ist auch in einer
anderen Beziehung ausbaubar, wie die Entgegnung auf einen grundlegenden
Einwand zeigt.

Nach dem Muster «Der Begriff aechteckig ist nicht rechteckig» lassen sich
unzihlige Beispiele bilden, die ganz allgemein zu belegen scheinen, dass der
Selbstbezug lediglich eine Art von Sprachverwirrung darstellt. Diesem Ein-
wand triagt die Hilfsthese Rechnung, dass fiir die Wissenschaft nur jene Be-
griffe von Bedeutung sind, welche sich auf sich selber beziehen lassen. Die
Fahigkeit zum Selbstbezug wird dadurch zum auszeichnenden Merkmal, und
Begriffe, die alleine in einem Satz auftreten konnen, sind in diesem Sinne
selbstindig. Davon ausgehend, kann ein «Mehr-oder-Weniger-Prinzip» for-
muliert werden, etwa von der Form: je selbstdndiger ein (auf sich selbst bezieh-
barer) Begriff ist, desto grundlegender wird er im System der Wissenschaft.
Diese Umformung in eine Gradfrage kommt Hegels Denken entgegen, indem
es eine Orientierungsmoglichkeit auf ein Ziel (d. h. Begriff) hin bietet, dem sich
zu nihern eine immer grossere « Wissenschaftlichkeit» bedeutet, was sich auch
als historischer Prozess darstellen lisst.

Meiner Ansicht nach gibt es fiir Hegel letztlich nur einen einzigen, grundle-
genden Begriff, der sich in verschiedenen Ausdricken wie «das Absolute»,
«die Idee» usw. zeigt. Dieser Aspekt findet sich bei thm nicht ausgearbeitet,
wird aber in Aussagen deutlich wie: «Das Absolute ist die allgemeine und eine
Idee, welche als wrteilend sich zum System der bestimmten Ideen besondert,
die aber nur dies sind, in die eine Idee, in thre Wahrheit zuriickzugehen.»
(Enz.I: 368) Es ist gerade die Pointe des Modells fiir die Selbstbeziiglichkeit,

173



dass es der Aussage, ein einzelner Begriff zeige sich in verschiedenen Ausdriik-
ken, einen exakten Sinn zu geben vermag.

7. Wortfelder als Untersuchungsgegenstand

Hegel in die Nihe der «Philosophie der Umgangssprache» zu riicken, ist vor
allem in Hinblick auf ihre Methoden interessant, die der Darstellung (und
nicht Reglementierung) von natiirlichen Sprachen dienen. Ein ausgezeichnetes
Instrument zur Bestimmung von Bedeutungen liefert hier die sogenannte
Wortfeldforschung. Thre zentrale Einsicht geht auf F. de Saussure zurtick und
besagt, dass die Bedeutung eines Wortes durch die Bedeutung verwandter
Worte mitbestimmt ist, mithin nicht in Isolation festgelegt werden kann
(Saussure 1916). Als Wortfeld bezeichne ich im folgenden eine Gruppe (oder
Menge) bedeutungsverwandter Ausdriicke (wobei sich die Verwandtschaft
nicht auf (starke) Synonymie beschrinken muss). Fiir die Belange der sprach-
inhaltlichen Betrachtung misste diese Bestimmung natiirlich verfeinert wer-
den, sie gentigt aber im Rahmen der vorliegenden Fragestellung. Entschei-
dend ist, dass die Untersuchung und Darstellung eines Wortfeldes in Form
von Bedeutungsunterschieden Abgrenzungen zutage treten ldasst, welche die
Gliederung des Wortschatzes besser sichtbar machen, ohne dass die einzelnen
Ausdriicke explizit definiert worden wiiren. Dies zeigt das folgende Beispiel“.

Um die Verschiedenheit im Gehalt der Ausdriicke areden, sagen» oder
«sprechen> zur Geltung zu bringen, ist festzuhalten, dass jemand viel sprechen
kann, ohne viel zu sagen. Das Sprechen kann schwerfallen, weil eine Erkil-
tung die Lauterzeugung hemmt, wihrend die Schwierigkeiten beim Reden die
Wortwahl betreffen. Der Satz <Er spricht Englischy ist korrekt, <Er redet Eng-
lisch» mutet hingegen merkwiirdig an, wihrend <Er sagt Englischy klar falsch
ist. Aus diesem Grunde ist es wohl moglich, einem Papagei deutliches Spre-
chen beizubringen, nicht aber, ihm klare Aussagen zu entlocken. Solche Fest-
stellungen (deren Giiltigkeit fiir den gesamten deutschen Sprachraum noch zu
uberpriifen wire) lassen sich durchaus philosophisch auswerten. Etwa zur
Stiitzung der These, dass Leute, welche die Ausdriicke reden, <sprechen» und
sagen> korrekt anwenden konnen, damit ebenfalls (implizit) fihig sein miis-
sen, eine Unterscheidung zwischen der Inhalts- und der Ausdrucksseite der
Sprache zu treffen.

Diese Unterscheidung ist in Form des Gesetzes, «dass das Aussere der

4 Gestiitzt auf Triibners Deutsches Wérterbuch.

174



Ausdruck des Inneren ist» (PhG: 202), fiir Hegel grundlegend. Gemass dem
hier vorgeschlagenen Modell entspringt sie keiner naturwissenschaftlichen
Theorie, sondern dem Nachdenken tiber «die» Sprache. Mit anderen Worten:
Diese Unterscheidung wird nicht eingefiihrt, um irgendwelche empirisch
fruchtbaren Erkldrungen zu ermoglichen, sondern findet sich vor und wird
durch den Philosophen (oder Wortfeldforscher) «bloss» formuliert. Der Gel-
tungsanspruch des Ergebnisses ist so im wesentlichen derselbe, wie wenn es
mit Hegels Spielart der Introspektion gewonnen worden wire.

Eine vielversprechende Methode zur Bildung von Gruppen sinnverwandter
Worter hat Avrum Stroll 1973 unter dem Namen «Cluster Theorie» («cluster
theory») vorgestellt. Der Kerngedanke besteht in der Ausnutzung des Um-
standes, dass in einem vollstindigen Worterbuch einer natiirlichen Sprache
jeder Ausdruck, der in den Erlduterungen eines Stichworts vorkommt, seiner-
seits als Stichwort im Waérterbuch enthalten sein muss. Die Erliduterungen
dieses Stichwortes wiederum bestehen aus Ausdriicken, die an anderer Stelle
als Stichwort erscheinen usw. Auf diese Weise lassen sich Ausdriicke sammeln,
deren Sinnzusammenhang durch das zugrundegelegte Worterbuch gegeben
ist. Man wird deshalb nicht jedes in einer Erlduterung vorkommende Stich-
wort zum Ausgangspunkt eines neuen Suchvorganges nehmen, sondern nur
diejenigen, die «wesentlich» zur Bedeutung des Stichwortes beitragen. Je
nachdem, wie hier aufgrund von Regeln ausgewdhlt wird, ergeben sich andere
Cluster von Ausdriicken. Die Bedeutung der einzelnen Ausdriicke wird an-
schliessend relativ zum Cluster bestimmt.

Worterbticher liegen auch der Untersuchung von Wortfamilien zugrunde,
die ebenfalls eine mogliche Methode der Wortfeldforschung darstellt. Unter
«Wortfamilie» wird eine Gesamtheit von Ausdriicken verstanden, die ausein-
ander durch Ableitung oder Zusammensetzung entstanden sind. Die Ahnlich-
keiten in der Lautgestalt dienen dabei als Indiz dafiir, dass im inhaltlichen
Bereich ebenfalls Zusammenhinge bestehen. Statt die Bedeutung der Worter
anschliessend wie oben relativ zu einem «Cluster» zu bestimmen, dient hier
die Wortfamilie als Bezugspunkt. Rechnung getragen wird mit dieser Methode
inhaltlichen Zusammenhéngen «quen tiber grammatikalische Kategorien hin-
weg, wie sie beispielsweise offensichtlich zwischen dem Substantiv «Blauy,
dem Verb «blduen» und den Adjektiven «blau» und «himmelblau» bestehen.

Ob die Zusammenhinge, welche die Wortfelder «erzeugen», thematisch
gegeben sind (wie bei: «reden, sagen, sprechen»), durch (schwache) Synony-
mititsbeziehungen (Cluster) oder durch ihre Lautgestalt (Wortfamilien) ist
formal nicht so sehr entscheidend. Das Modell ist diesen Methoden gegeniiber
neutral. Ausschlaggebend ist der Umstand, dass sie in jedem Fall Mengen von

175



Ausdriicken liefern. Die Kunst des Wortfeldforschers besteht darin, diejenigen
Ausdriicke zusammenzufassen und die zwischen ihnen bestehenden inhalt-
lichen Differenzen moglichst prizis zu formulieren, bei denen es sich lohnt. So
wird er (unabhiangig von einer Methode) die Ausdriicke «Primzahl» und
«Sessel» kaum in dasselbe Wortfeld nehmen, hingegen schon die Ausdriicke
«Sessel» und «Stuhl». In diesem Sinne kann die themenbestimmte Tatigkeit
eines Philosophen auch als Erforschung des mit diesem Thema verbundenen
Wortfeldes dargestellt werden (s. Abschn. 14).

8. Zwei formale Prinzipien bei Bertrand Russell

Die Moglichkeit von Verbindungen «quer iiber grammatikalische Kategorien
hinweg, die der Bildung von Wortfamilien zugrunde liegt, hat im Bereich der
formalen Logik Tradition. G. Boole etwa griindete die Moglichkeit seiner
«Gedanken-Algebra» unter anderem auf die Regel, dass sich ein Adjektiv
durch Hinzufiigung des «allgemeinen» Subjekts «Ding» oder «Sein» in ein
Substantiv verwandeln lisst (damit ergibt sich z.B. eine Aquivalenz zwischen
den Aussagen «Wasser ist ein flissiges Ding» und «Wasser ist fliissig»)
(1854 :30). Mit solchen Umformulierungen erreichte Boole eine enorme Ver-
einfachung seines Formalismus. Ebenfalls formale Griinde fiihrt W. V. Quine
ins Feld, wenn er den Ratschlag gibt, aus dem Eigennamen «Pegasus» das
Verb «pegasiert» zu gewinnen, um den Eigennamen «Pegasus» durch die
Kennzeichnung «das Ding, das pegasiert» ersetzen zu konnen (1948 : 8).
Wenn Russell 1903 mit der Bemerkung, es gehe ihm nicht um eine Eintei-
lung von Wortern, sondern von Ideen, «menschlich» und «Menschlichkeit»
gleichermassen als Pradikat anspricht und betont: «sie bezeichnen genau den-
selben Begriff» (1903 :42), dann befindet er sich, wie das Beispiel von Quine
und Boole zeigt, in bester Gesellschaft. Hinter Russells Bemerkung steht eine
Regel, die Jules Vuillemin als Invarianzprinzip bezeichnet hat (1968:§ 9). Rus-
sell geht 1903 von Aussagen aus wie «Sein ist» (Being is, or has being),
«Begriff ist begrifflich» (concept is conceptual) oder «Einheit hat Einheit»
(unity has unity), um den Umstand zu illustrieren, dass ein Pradikat von sich
selber ausgesagt werden kann (1903:§ 95, 96f.). Fiir ihn ist die Selbstpradika-
tion der Extremfall einer allgemeineren Regel, wie sie sich beispielsweise in der
Aquivalenz der beiden Sitze «Sokrates ist menschlich» und «Sokrates hat
Menschlichkeit» (1903:§ 49, 45f.) ausdriickt. Ungeachtet der verschiedenen
«grammatikalischen Formen» miisse «jeder Bestandteil jeder Proposition . ..
zu einem logischen Subjekt gemacht werden konnen» (1903 : 48). Russell be-

176



fiirchtet offensichtlich, dass sonst Bestandteile von Propositionen denkbar
wiren, liber die man nicht sprechen konnte.

Diese Beispiele zeigen, dass die Strategie, Ausdriicke, welche verschiedenen
grammatikalischen Kategorien zugehoren (und deshalb gleichzeitig innerhalb
eines einzelnen Satzes vorkommen konnen), als Ausdruck desselben Begriffs
zu betrachten, von seiten der formalen Logik nicht von vornherein verworfen
werden diirfte, auch wenn die gewiahlte Terminologie vielleicht eine andere ist.
Diese Beobachtung ist deshalb wichtig, weil eine Spielart des Invarianzprin-
zips zur Konstruktion des formalen Modells fiir den Selbstbezug bei Hegel
dient.

Neben dem [nvarianzprinzip von Russell ist seine Formulierung des Ab-
straktionsprinzips fiur das Modell bedeutsam. Bekannt wurde es in einer spite-
ren Phase seines philosophischen Schaffens zwar in der Umkehrung als «das
Prinzip, das von Abstraktionen befreit» (Russell 1914 :51; meine Hervorhe-
bung). Seine Glltigkeit fiir die Grundlegung der Mathematik (es diente
Whitehead und Russell bei der Definition der Zahl) hatte es damit jedoch
nicht verloren. In seiner uninterpretierten Form ist das Prinzip aber erkennt-
nistheoretisch neutral und stellt einfach einen Zusammenhang her zwischen
transitiv-symmetrischen Relationen einerseits und mehr-eindeutigen Relatio-
nen andererseits. Es besagt in der Formulierung von 1903:

«Jede transitive, symmetrische Relation, von der es mindestens ein Beispiel
[instant] gibt, ist analysierbar als gemeinsames Bestehen einer neuen Relation
zu einem neuen Gegenstand [term], wobei fiir die neue Relation gilt, dass kein
Gegenstand sie zu mehr als einem Gegenstand haben kann und ihre Konverse
diese Eigenschaft nicht besitzt.» (1903 :220)

In den Principia Mathematica (Whitehead/Russell 1910) ist das Abstrak-
tionsprinzip formal als Satz %72.66 gefasst:

x72.66IF:5°¢ S.S=3S.=.(AR). ReCls > 1.S = R|R

Dabei bedeuten:

«82C S» — «S ist eine transitive Relation»,

«S = S» — «S ist eine symmetrische Relation»,

«R g Cls - 1» — «R ist eine mehr-eindeutige Relation»,

«S = R|R» — «S ist das relative Produkt von R mit ihrer Konversen R»

Russell stellte dieses Prinzip als «Garantieerkldarung dafiir auf, dass es immer
einen solchen «neuen» Gegenstand gibt, der die Durchfiihrung der Abstrak-
tion nach obigem Muster erlaubt (1903 :220). Garantiert werden muss der

177



«neue» Gegenstand nur dann, wenn es iiberhaupt eine entsprechende transi-
tive, symmetrische Relation gibt.

Fiir die Gewinnung unseres Modells kann auf diesen <ontologischen Bal-
last> ebenso verzichtet werden wie auf den methodischen, der im Ausdruck
«analysierbar» zum Vorschein kommt. Der Begriff der Analyse in seiner
ganzen Problematik gehdrt zum personlichen Standpunkt Russells und nicht
zum (rein formalen) Abstraktionsprinzip selbst. Er ist fiir unsere Zwecke
durch den Begriff der Darstellbarkeit zu ersetzen. Dies ergibt als Aus-
gangspunkt der formalen Darstellung des Modells fiir die Selbstbeziiglichkeit
bei Hegel folgende Formulierung:

«Jede transitive, symmetrische Relation ist darstellbar als eine neue Relation
zu einem neuen Gegenstand, wobei fiir die neue Relation (nicht aber fiir ihre
Konverse) gilt, dass kein Gegenstand sie zu mehr als einem Gegenstand haben
kann.»

9. Die formale Darstellung des Abstraktionsprinzips

Ein Modell hat mit dem, was es darstellt, seine «logische Form» gemeinsam,
in dem Sinne, wie dies M. Schlick formulierte: «[Ein Tatbestand] kann auf
beliebig viele Weisen, in beliebigen Sprachen, durch beliebige willkiirliche
Zeichensysteme [ausgedriickt werden]; alle diese moglichen Darstellungsar-
ten, wenn anders sie wirklich dieselbe Erkenntnis ausdriicken, miissen eben
deswegen etwas gemeinsam haben, und dies Gemeinsame ist ihre logische
Form.» (1930: 6) Eine solche Form kann auch in einem Diagramm festgehal-
ten werden. «Ein Logik-Diagramm ist eine zweidimensionale geometrische
Figur mit rdumlichen Beziehungen, welche mit der Struktur einer logischen
Aussage isomorph ist», definiert M. Gardner (1958 : 28). Der «Baum des Por-
phyr» und das im Mittelalter weit verbreitete «logische Quadrat» gehdren
ebenso hierher wie die sogenannten «Venn-Diagramme», die sich auch in
modernen Lehrbtichern der Logik finden (so in Quine 1964).

Werden die beiden Seiten der im Satz %72.66 ausgedriickten Aquivalenz
einzeln als Diagramm aufgezeichnet, so sagt der Satz %72.66, dass eine formale
Gleichheit der zwei Darstellungen in Figur 1 (S. 180) besteht (rechte Seite
gleich linke Seite). In der verbalen Fassung des Abstraktionsprinzips von 1903
entspricht das S in %72.66 der transitiven, symmetrischen Relation, R der
neuen Relation, R ihrer Konversen und u dem neuen Term.

Aus dem Satz %72.66 lasst sich beispielsweise die Aussage «bSc. =. bRu A
uRe» als Spezialfall gewinnen. Auf das Diagramm in Figur | iibertragen

178



ergibt das folgende Aussage: um von b nach ¢ zu gelangen, ist es gleichgiiltig,
ob ich iiber den «<Weg S dorthin gelange, oder den <Umweg liber u einschlage.
Die Rede von einem <Weg etc. ist hier natiirlich nicht als Verbesserung der
formalen Sprache der Principia Mathematica gedacht. Die Sache verhilt sich
genau umgekehrt so, dass sich die formale Sprache der Principia Mathematica
als eine Verbesserung der alltagssprachlichen Beschreibung des Diagramms
ansehen ldsst. Bezogen auf x72.66 erhilt somit die bildliche Ausdrucksweise
einen ganz exakten Sinn. Dieser Gedanke steht auch hinter der Losung des
Problems, den Selbstbezug bei Hegel formal exakt darzustellen.

Wie vielfiltig sich der Satz «72.66 graphisch wiedergeben lisst, zeigt Figur
2. Sie ergibt sich, wenn man einem Vorschlag von R. Carnap folgt und Pfeilfi-
guren verwendet (1929:26ff.). Dabei wird eine symmetrische Relation zwi-
schen den Gegenstinden a und b als ein Doppelpfeil zwischen a und b wieder-
gegeben (1929 : 36) und die Transitivitit einer Relation zeigt sich im Umstand,
dass immer, wenn das Ende eines Pfeiles auf den Anfang eines anderen Pfeils
stosst, auch ein Pfeil vom Anfang des ersten Pfeils zum Ende des zweiten Pfeils
geht (1929 :40). Eine symmetrische und transitive Relation ist entsprechend in
einer Darstellung daran erkennbar, dass jeder Gegenstand entweder gar nicht
durch einen Pfeil mit einem anderen Gegenstand verbunden ist, oder dann mit
allen Gegenstanden, die Anfangs- oder Endpunkte eines Pfeils bilden.

Russells Abstraktionsprinzip wiirde in diesem Zusammenhang der Darstel-
lungsregel entsprechen, dass um eine Menge von Gegenstinden, von denen
jeder mit jedem verbunden ist, als <neuer Gegenstand> ein Kreis gezogen
werden darf. Sich innerhalb des Kreises zu befinden, wire dann die xeue
Relation>. Thr Bestehen ist offensichtlich gleichwertig damit, Anfangs- oder
Endpunkt eines Pfeiles zu bilden. Auf diese Weise lassen sich Pfeile durch
Kreise ersetzen, womit die Abstraktion als Wechsel einer Darstellungsart oder
Redeweise gesehen werden kann.

10. Das Modell fiir den Selbstbezug von Begriffen bei Hegel

Nach diesen Vorarbeiten ist das Modell fiir die Selbstbeziiglichkeit bei Hegel
ohne weiteres konstruierbar. Dazu ist der Selbstbezug bei Hegel in eine zu den
Figuren 1 und 2 isomorphe Darstellung zu bringen. Das Abstraktionsprinzip
bleibt ja formal giiltig, ob es inhaltlich um nach gewissen Regeln gebildete
Zeichnungen (Diagramme) geht oder um «gemeinsame Eigenschaften» bzw.
einen «identischen Gehalt» (Russell 1903:220) oder um Begriffe im Sinne

179



Hegels — falls diese entsprechend definiert werden. Der Satz %72.66 gibt dabei
die Bedingungen an, die eine solche Definition erfiillen muss, um die [somor-
phie zu erhalten. Diese Bedingungen sind relativ leicht zu befriedigen, wenn
zwei Punkte aus dem bisher Erarbeiteten berticksichtigt werden.

(1) Die Besprechung des Parmenides-Dialogs zeigte, dass Hegel vermutlich
in einer historischen Tradition steht, die Begriffe erforscht, als ob sie Gegen-
stiande waren. (2) Der Exkurs in die moderne inhaltliche Sprachbetrachtung
hat anschliessend als Gemeinsamkeit verschiedener Ansitze zur Erforschung
des Wortinhaltes erbracht, dass nicht isolierte Ausdriicke, sondern Mengen
von Ausdriicken untersucht werden, die untereinander in einer inhaltlich-the-
matischen oder (vorwiegend) durch die Lautform begriindeten Beziehung
stehen. In diesem, wie auch immer gearteten Zusammenhang ist eine Gleich-
heit (Aquivalenz) gegeben, welche die fiir die Anwendung des Abstrak-
tionsprinzip notwendige transitive und symmetrische Beziehung liefert. Das
Modell stellt einfach eine Verbindung zwischen (1) und (2) dar.

Figur 1

OO

#7266 F: S26S .S =8 .=. (§R).ReCls=1.S =RIR

Diese Verbindung wird dadurch erreicht, dass als Begriff im Sinne Hegels
der aufgrund des Abstraktionsprinzips aus der transitiven und symmetrischen
Beziehung herleitbare meue Gegenstand> genommen wird (in den Figuren 1
und 2 als «u» bezeichnet). Ein solcher Begriff ist immer relativ zu (a) einem
Wortfeld, welches als das ihm «korrespondierende» Wortfeld bezeichnet wer-
den kann,und (b) der zwischen den Elementen dieses Wortfeldes relevanten
Sinn-Beziehung. Wenn die eben bestimmte technische [!] Bedeutung des Aus-
drucks «Begriff» vorherrscht, wird dies im folgenden durch die Verwendung

180



Figur 2

AIaD

Pfeilfigur der Relation S u ist Abstraktionsklasse in
bezug auf S.
(x €u.=.xRu)

der Fraktur-Schrift (Beqriff) kenntlich gemacht. Ein Beqriff ist demnach
immer vermittelst einer «Definition durch Abstraktion» aus seinem kor-
respondierenden Wortfeld gewonnen worden (sieche Figur 3).

Figur 3
Begriff (der neue Gegenstand)

a ist Ausdruck von B

B erscheint in ¢ Wortfeld

Ausdruck

Ausdruck

Aquivalenzrelation: a gehort zum gleichen Wortfeld wie ¢

Die in der Formulierung von 1903 genannte meue Beziehung (das R von
*72.66) konnte im Hinblick auf das oben Gesagte umschrieben werden mit
«...ist Ausdruck von ...» — als Umkehrbeziechung (Konverse) wire «. ..
erscheint in ...» zu nennen. (Genaugenommen musste hier analoger Weise
von Ausdruct und Crscheinung die Rede sein, doch geniigt es, jeweils kenntlich
zu machen, in welchem Sinne von einem Begriff gesprochen wird.)

181



Welche Umschreibungen fiir die einzelnen <Teiley von %72.66 gewihlt wer-
den, spielt fiir das Modell keine Rolle, solange das, was zur Umschreibung
verwendet wird, mit den in x72.66 fixierten formalen Eigenschaften vertriag-
lich ist. Dies gibt einerseits der Interpretation eine grosse Freiheit. Anderer-
seits kann es auch zu Einschrinkungen fithren, die nicht auf den ersten Blick
ersichtlich sind (wie Vuillemin 1972 zeigt). Aus der Forderung, dass die <neue
Bezichung» mehr-eindeutig sein muss, folgt als wichtigster Vorbehalt, dass
kein Element eines Wortfeldes Ausdruck von mehr als einem Begriff sein
kann — was gleichbedeutend mit der Aussage ist, dass kein Ausdruck zu mehr
als einem Wortfeld gehoren darf.

Der Selbstbezug eines Begriffs lisst sich unter der Voraussetzung darstel-
len, dass das korrespondierende Wortfeld Ausdriicke verschiedener gramma-
tikalischer Kategorien umfasst. Zur Darstellung des Selbstbezuges ausgenutzt
wird der Umstand, dass ein Satz nichts anderes als eine (gewissen Regeln
unterworfene) Verbindung von Ausdriicken verschiedener grammatikalischer
Kategorien ist.

So, wie gesagt werden kann, in einem Ausdruck erscheine ein Begriff, so
kann das Bilden von Sitzen zwanglos als das Bilden eines Bezuges zwischen
den in den entsprechenden Ausdriicken erscheinenden Begriffen angesehen
werden. Erscheint in den verschiedenen Ausdriicken derselbe Begriff, dann
soll gesagt werden, dass sich dieser Begriff in diesem Satz und durch diesen
Satz auf sich selbst bezieht. Damit ist das Modell vollstindig. Sein charakteri-
stisches formales Merkmal besteht darin, dass der Selbstbezug indirekt ge-
schieht.

1. Die Anwendung des Modells — Bilder als Bindeglied

Bet der graphischen Darstellung des Abstraktionsprinzips war in Beispielsit-
zen unter anderem die Rede vom «Weg» von « nach b, oder davon, dass sich a
und b am einem Kreis befinden. Diese mehrdeutige, metaphorische Aus-
drucksweise war ungefahrlich, weil der Bezug auf den eindeutigen (aber for-
malen, uninterpretierten!) Satz «72.66 offen auf der Hand lag. Deshalb wiire
es wohl niemanden in den Sinn gekommen, sich etwa nach der Breite des
«(Weges» von a nach b zu erkundigen. Hingegen bildet jeder Weg eine Bezie-
hung zwischen Ausgangspunkt und Endpunkt, und dies auszudriicken, war
mit der Metapher beabsichtigt.

Da es Hegel bewusst ablehnt, der philosophischen Sprache einen Kalkiil
(wie es etwa das System der Principia Mathematica darstellt) zugrundezule-

182



gen, steht ihm selbst die Moglichkeit nicht offen, seine Aussagen durch Bezug
auf formale Sitze zu «esambiguierer. Fiir eine Ubersetzung in die Aus-
drucksweise der sprachanalytischen Philosophie ist die hildhafte Darstellung
jedoch das geeignete Bindeglied. Auf dem Boden der formalen Logik sind
Diagramme als Bilder greifbar, auf seiten Hegels haben wir eine bilderreiche
Sprache. Auf den Ubertragungsmechanismus ist nun kurz einzugehen.

Zur Illustration sollen Bemerkungen Hegels zum «Flussigwerden von Be-
griffen» dienen. Hegel sagt einmal: «Es ist aber weit schwerer, die festen
Gedanken in Fliissigkeit zu bringen, als das sinnliche Dasein.» Im tbernich-
sten Satz folgt die Erklirung: «Die Gedanken werden fliissig, indem ...»
(PhG:37; meine Hervorhebungen), um mit der Feststellung abzuschliessen:
«Durch diese Bewegung werden die reinen Gedanken Begriffe und sind erst,
was sie in Wahrheit sind, Selbstbewegungen ...» (ebd.; z. T. meine Hervorhe-
bung). Wie ist diese Rede von «Bewegung» und «Flissigwerden» vor dem
Hintergrund obiger Uberlegung zu verstehen? Es ist nicht schwer, zahlreiche
Fragen zu stellen, welche scheinbar offenkundig machen, wie verfehlt die Wahl
der Ausdriicke sei. So lisst sich weder beantworten, von wieviel Litern Gedan-
ken die Rede ist, noch wieviele Kilometer pro Stunde ein Gedanke im Durch-
schnitt zuriicklegt. Dies zeigt jedoch lediglich, dass ein Vergleich nicht in allen
Punkten zutrifft, was aber nur auf die Feststellung hinausliduft, dass keine
Beschreibung vorliegt, sondern eine Metapher.

Zutreffend ist der Vergleich jedoch mindestens insofern, als «bewegen» und
«fliessen» eine Gleichheit innerhalb einer Verdnderung ausdriicken. Im ersten
Fall bleibt das Bewegte gleich, dndert aber den Ort, im zweiten Fall bleibt die
Materie gleich, dndert aber ihren Aggregatzustand (von fest zu flissig). Die
Interpretation nach dem im Modell fiir die Selbstbeziiglichkeit wirkenden
Mechanismus» besteht allgemein darin, den fraglichen Ausdruck auf einen
Ausdruck einer formalen Sprache zu beziechen. Auf das Beispiel bezogen,
heisst das, statt der Ausdriicke «bewegen» oder «fliessen» eine Aquivalenzre-
lation zu verwenden’,

Da sich Sitze, wie gleich gezeigt wird, als «Verkniipfungen> von Begriffen
deuten lassen, ist auch Hegels Rede vom «(dumpfen, bewusstlosen) Weben des
Geistes» (PhG: 423-5) als Bild auffassbar. Die Vorstellung, wie sich die
natiirliche Sprache dem Begriffsforscher prisentiert, erleichtert es, Hegel zu
verstehen, wenn er vom Geist spricht, «der in dem instinktweisen Wirken [d. h.
«Flechten»] des Denkens, befangen in den Banden seiner Kategorien, in einen
unendlich mannigfachen Stoff zersplittert ist. In diesem Netze schiirzen sich

5 Eine systematische Ausarbeitung dieses Gedankens findet sich in Bornet: 1991, § 4.

183



hin und wieder festere Knoten, welche die Anhalts- und Richtungspunkte
seines Lebens und Bewusstseins sind, sie verdanken ihre Festigkeit und Macht
eben dem, dass sie, vor das Bewusstsein gebracht, an und fiir sich seiende
Begrifte seiner Wesenheit sind» (WL.1:27).

Uber ein Jahrhundert spiter wird Wittgenstein den Ausdruck «Familien-
dhnlichkeiten» als «ein kompliziertes Netz von Ahnlichkeiten, die einander
tbergreifen und kreuzen» einfithren (1958: 57, § 66). Dies kann durchaus eine
korrekte Beschreibung graphischer Darstellungen von Bedeutungsbeziehun-
gen zwischen Ausdriicken sein. Auch Stroll bedient sich einer bildhaften (des-
wegen aber nicht unexakten) Sprache, wenn er in der «cluster theory» fiir
verschiedene Konfigurationen von Bedeutungsverwandtschaften Ausdriicke
braucht wie «Schwarm» [cluster: «traubenartige Anordnungy], «Gruppe»,
«Kette», «Ring», «Kernland» [«heartland»] (1973 :119).

12. Der Satz als Beziehung zwischen Subjekt und Pridikat

Um am Beispiel der Frage nach der Zusammensetzung eines Satzes zu zeigen,
wie das im Abschn. 10 dargestellte Modell Gedankenginge Hegels tibersetz-
bar (d.h. auch von «ausseny nachvollziehbar) macht, beschrinke ich mich auf
einfache Subjekt-Pradikat-Satze. In welcher Weise die Aussage zu verstehen
ist, dass ein Beqriff in Subjekt und Pridikat erscheint, wird durch die bereits
gegebene allgemeine Formulierung des Begriff-Modells nahegelegt. Die Ter-
minologie kann verfeinert werden, indem man bestimmt, dass ein Begriff in
einem Satz erscheint, wenn er in einem Satzteil erscheint, und dass er in einem
Satzteil (als Subjekt oder Pradikat) erscheint, wenn er in einem Ausdruck
erscheint, der in diesem Satzteil enthalten ist. Da Begriffe mittels Wortfeld
und der das Wortfeld erzeugenden Sinnbeziehung identifizierbar sind, erschei-
nen zwei Begriffe in einem bestimmten Satz, wenn die in Subjekt und Pridikat
erscheinenden Begriffe voneinander verschieden sind. Sind die Begriffe je-
doch identisch, dann erscheint in diesem Satz ein einziger Begriff. Weiter soll
gesagt werden, dass ein Satz, der in ein Subjekt S und ein Priadikat P zerlegt
werden kann, die in S und P erscheinenden Begriffe verkniipft. Soweit die
terminologischen Festlegungen.

Bevor auf den fiir Hegel zentralen Spezialfall des Selbstbezuges eingegangen
wird, ist es glinstig, den Normalfall zu untersuchen. Er besteht darin, dass zwei
Begriffe durch einen Satz verkniipft werden. Eine Stelle, an der Hegel einen
solchen Fall schildert, lautet:

184



«Das Subjekt ist als fester Punkt angenommen, an den als ihren Halt die
Pradikate geheftet sind, durch eine Bewegung, die dem von ihm Wissenden
angehort, und die auch nicht dafiir angesehen wird, dem Punkte selbst anzu-
gehoren; durch sie aber wire allein der Inhalt als Subjekt dargestellt.»
(PhG:27)

Die Umsetzung dieser Aussage in ein Diagramm ist nichts anderes als a) eine
Darstellung der Beziehung zwischen «Wissendem», «Subjekt» und «Pridi-
kat», sowie b) die Festlegung formaler Bedingungen fiir diese Beziehungen
(hier mit Hilfe von Kennzeichnungen). Dies ergibt den fiir diese Stelle in Figur
4 dargestellten Interpretationsvorschlag.

Die zitierte Aussage (PhG:27) steht im Zusammenhang mit einer Kritik
Hegels daran, das Absolute zwar als Subjekt zu bezeichnen, gleichzeitig den
Satz «Das Absolute ist Subjekt» aber so zu analysieren, dass diese Bezeich-
nung nicht zutreffen kann. Hegel stort hier offenbar, dass Subjekt und Pradi-
kat dgusserlich verknlipft sind. Auch das ldsst sich anhand der Figur 4 erldu-
tern.

Hegels Aussage, dass der «Wissende» (o) das Subjekt () und das Priadikat
('y) verbindet, ist formal im Satz (3) der Figur 4 gefasst. (3) weist auf der linken
Seite des Aquivalenzzeichens die Relation R auf, wobei der Ausdruck o fehlt.
Die reine Subjekts-Pradikatsbeziehung R ist somit ohne Bezug auf den «Wis-
senden» dargestellt. Auf der rechten Seite des Aquivalenzzeichens fehlt hinge-
gen R, dafiir kommen der « Wissende» o und die «Wissens-»Relationen S, und
S, ins Spiel. Wiirde der Satz (3) so dargestellt wie die Aquivalenzen in den
Figuren 1 und 2, hitte man rechts B und vy indirekt verbunden (iiber S, o und
S:), links direkt verbunden (iiber R)S.

Bei dieser Analyse wird tUber die Begriffe, die in Subjekt und Pradlkat
erscheinen, nichts niher ausgesagt. Wir konnen die Darstellung deshalb als
dem (inhaltlich unbestimmteren) Fall angemessen betrachten, in dem diese
Begriffe voneinander unterschieden sind. Dies bedeutet, dass [fiir den Spre-
chenden] zwischen Subjekt und Pridikat kein Sinnzusammenhang besteht,
der es [thm] erlaubt, die beiden Ausdriicke in ein einziges Wortfeld einzubezie-
hen, wie dies in Figur 5 dargestellt ist (es gelten dabei dieselben Bezeichnun-
gen wie in Figur 4).

6 (1) in Figur 4 ist zu lesen als «f ist derjenige Gegenstand, der in der S;-Bezichung zu o
steht», analog fiir (2). Es braucht Zusatzbedingungen (die hier nicht genannt sind), um die
Si- bzw. Sy-Beziehung so eindeutig zu machen, dass sie fiir eine Kennzeichnung verwendet
werden konnen.

185



Figur 4
Der (vom Subjekt)
Wissende
@\ (1) B= S, '« [%30-01]
LN (2) v= S.'« (#3001 ]
S] / A Sz ’ [ ‘
\ (3) BRYy:=: B=S,'x.A. Y= S«
SR N
O
Subjekt Pradikat

»B §,a« bedeutet »B wird von « als Subjekt gewusst«
»y S,x« bedeutet »y wird von « als Pradikat gewusst«
»B R vy« bedeutet »y als Pradikat trifft zu auf 8 als Subjekt«

Figur 6
Der (vom Subjekt) Wissende
I’ \\
Begriff B SN Begriff 6

Wortfeld, das
Subjekt enthalt

Wortfeld, das
Pradikat enthalt

13. Der Selbstbezug eines Begriffes in einem Satz

An diesem Punkt riickt eine Unterscheidung ins Blickfeld, die entfernt an die
klassische zwischen analytischen und synthetischen Sitzen erinnert oder an
jene zwischen notwendigen und kontingenten Wahrheiten. Sich an diesen
Dichotomien orientierend, ldsst sich anhand des Modells eine entsprechende
Aufteilung machen zwischen Sétzen, in denen die Verkniipfung von Pridikat
und Subjekt nur durch den Sprecher allein vollzogen wird, und solchen, in

186




denen Pridikat und Subjekt <«nnerlichy zusammenhidngen und deshalb zum
gleichen Wortfeld zu zidhlen sind.

F. de Saussures Trennung von langue und parole (1916: Einleitung) ver-
deutlicht das Gemeinte. In diesem Sinn kann gesagt werden, Hegel unter-
scheide als fundamental, ob eine Verbindung zwischen Subjekt und Pridikat
in der Sprache (= langue) begriindet ist oder nur im (willktirlichen) Sprechen
(= parole) gekniipft wird. Im ersten Fall kann die Beziehung durch ein
Wortfeld gestiftet werden, im zweiten Fall ist der Sprecher (oder die dusser-
liche Sprechsituation) zwingend einzubezichen. Was oben bei der Schilderung
von Hegels Methode tiber die «Enthaltsamkeit als wesentliches Moment der
Aufmerksamkeit auf den Begrift (PhG:56) ausgefiihrt worden ist, und was er
andernorts auch als die «List» bezeichnet, «die, der Tétigkeit sich zu enthalten
scheinend, zusieht» (PhG:53), kann jetzt als Forderung an den Philosophen
wiedergegeben werden, er solle darauf achten, dass beim Sprechen nur die
Sprache zum Ausdruck komme.

Wenn dieser Forderung nachgekommen wird, ergeben sich Sitze, die nicht
als Ausdruck des «Rdsonierens» — «Freiheit von dem Inhalt und die Eitelkeit
tiber ihn» — anzusehen sind, sondern des «begreifenden Denkens» (PhG:56).
Wihrend in dem in Figur 5 dargestellten Beispiel, wo nach unserer Interpreta-
tion zwei Begriffe miteinander verknuipft werden, «das Subjekt als das gegen-
standliche fixe Selbst zugrunde» lag (PhG:38), sagt Hegel jetzt:

«... hier tritt an die Stelle jenes Subjekts [d.h. des gegenstindlichen fixen
Selbst] das wissende Ich selbst ein und ist das Verkniipfen der Pridikate und
das sie haltende Subjekt.» (PhG:58)

Diese Textstelle ist Ausserst schwer zu interpretieren (vgl. Graeser 1990). Der
Versuch in Figur 6, der Erklirung das Schema des Abstraktionsprinzips und
den mit seiner Hilfe gewonnenen Terminus «Begriff» zugrundezulegen, zeigt,
wie wirksam das Modell fiir die Selbstbeziiglichkeit von Begriffen zur Umset-
zung Hegelscher Gedankenginge ist.

Die Ausdriicke p und y in Figur 6 sind als Elemente desselben Wortfeldes
aufzufassen. Thm korrespondiert der Begriff B und nimmt damit dieselbe
Stelle im Diagramm ein, die das o in den Figuren 4 und 5 besetzt. Das Modell
legt nahe, dass Hegel von dieser Strukturgleichheit ausgeht und die an dersel-
ben Stelle auftretenden Entitiaten Beqriff und Ich identifiziert’.

7 Zur Gleichsetzung des Beqriffs mit dem «Ich» ist an das zu erinnern, was in der vorliegen-
den Arbeit zur Methode Hegels gesagt wurde. Im Zusammenhang mit der Frage der
Introspektion ist dabei auf die Identifizierung des «Ich» mit dem reinen Begriff (WL.11:253)
eingegangen worden, im Zusammenhang mit der Frage des Solipsismus auf den Umstand,

187



In der dem Diagramm 6 zugrundegelegten Textstelle ist diese Gleichsetzung
von einem Wechsel in den Bezeichnungen «Subjekt» und «Pradikat» begleitet.
Gegentiber Figur 4 und 5 ist im Wortfeld die Bezeichnung «Subjekt» ver-
schwunden, stattdessen sind zwei Priadikate eingezeichnet. Hegel beschreibt
diesen Wechsel zuvor als «Zugrundegehen» des ruhenden Subjekts (PhG:57),
offensichtlich um das «Ich» einfithren zu kénnen. Aus den Erérterungen im
unmittelbaren Umfeld der zitierten Textstelle geht eindeutig hervor, dass es
Hegel bei obiger Konstellation einfach nicht mehr sinnvoll findet, das gram-
matikalische Subjekt vom grammatikalischen Prddikat zu unterscheiden.
Dem vorgeschlagenen Modell gemiss konnen sie insofern gleichgesetzt und
unterschiedslos als «Priadikat» bezeichnet werden, als sie beide der Ausdrucks-
seite der Sprache (d.h. dem Wortfeld) angehoren.

Wihrend dort, wo zwei Begriffe verkniipft werden, das Denken (oder
Sprechen) als eine fortlaufende Bewegung von Begriff zu Begriff dargestellt
werden kann, bleibt es jetzt, wo nur ein einziger Begriff im Spiel ist, im
Wortfeld «gefangen>. Hegel schildert das «Fortlaufen» des «begreifenden Den-
kens» denn auch mit folgenden Worten: «Vom Subjekt anfangend, als ob
dieses zum Grunde liegen bliebe, findet es, indem das Pradikat vielmehr die
Substanz ist, das Subjekt zum Préidikat iibergegangen und hiermit aufgeho-
ben; und indem so das, was Priadikat zu sein scheint, zur ganzen und selbstin-
digen Masse geworden, kann das Denken nicht frei herumirren, sondern ist
durch diese Schwere aufgehalten.» (PhG:58) Oder, anders formuliert: «Das
Denken, statt im Ubergange vom Subjekt zum Pridikate weiterzukommen . . .
findet ... das Subjekt unmittelbar auch im Pridikate» (PhG:59, paraphra-
siert).

14. Hegel als Wortfeldforscher

Bisher wurden einerseits ein allgemeines formales Modell fiir die Selbstbeziig-
lichkeit von Begriffen, andererseits die Entsprechungen dieses Modells in den
Schriften Hegels dargestellt. Fiir die zur <Konstruktion> der Begriffe notwen-
digen Wortfelder sind keine Beschrinkungen formuliert worden, das Modell
funktioniert gleichermassen fiir eine Untersuchung des Sinnbezirks des Spiels

dass der Ausdruck «Ich» etwas allen Menschen Gemeinsames (Enz.1:74) bezeichnet. Es
dringt sich deshalb auf — auch wenn es auf den ersten Blick paradox erscheint — das «Ichy,
das im obigen Beispiel die Funktion hat, die sprachlichen Ausdriicke zu verkiipfen, als
Sprache (Saussure: langue) des Sprechers anzusehen.

188



Figur 6

Wortfeld

/ \
4
/ \

Vs VeV O
Pradikat Pradikat

wie fiir denjenigen der Feldgerite, um zwei willkiirliche Beispiele zu nehmen.
Es ist jedoch offensichtlich, dass so gewonnene Begriffe fiir Hegel bedeu-
tungslos sind — Hegel ist nicht in erster Linie Wortfeldforscher, sondern Philo-
soph: ihn interessieren entsprechend nur philosophisch relevante Ausdriicke
oder Wortfelder.

Wenn, wie eingangs dargelegt, der Beqriff der Wissenschaft das Ziel ist,
kommen fiir eine Untersuchung nach dem in Abschnitt 7 skizzierten Schema
ausschliesslich Worter in Frage, die einen Zusammenhang mit dem Ausdruck
«Wissen» haben. Hegel liefert uns nicht das Wortfeld, doch kann dieses (unter
Zugrundelegung des Modells) weitgehend erschlossen werden. Dazu ist auf
Sitze zu achten, welche den Selbstbezug des entsprechenden Begriffs aus-
driicken. Die Ausdriicke, in denen dieser Beqriff erscheint, konnen dann dem
Wortfeld zugeschlagen werden. Die folgenden Beispiele sollen dies (in unsyste-
matischer Weise) verdeutlichen. Die dem Wortfeld aufgrund des angegebenen
Satzes zuzuordnenden Ausdriicke sind dabei durch Unterstreichung hervor-
gehoben.

(1) «Der Geist, der sich so [als fiir sich selbst in sich reflektierter Gegenstand]
als Geist weiss, ist die Wissenschaft.» (PhG:29)

(2) «...der Geist .. ist an sich die Bewegung, die das Erkennen ist.» (PhG:585)

(3) «Erkennen heisst nun nichts anderes, als einen Gegenstand nach seinem
bestimmten Inhalte zu wissen.» (Enz.1:123)

(4) «Denken, Geist, Selbstbewusstsein sind Bestimmungen der Idee ...»
(WL.II:487)

189



(5) «Nachdenken aber tut wenigstens dies auf allen Fall, die Geflihle, Vorstel-

lungen usf. in Gedanken verwandeln.» (Enz.1:46)

Dass die Ausdriicke «Begriff» und «begreifen» im so hergeleiteten Wortfeld
von «Geist» vorkommen, muss nicht eigens gezeigt werden. Im Modell fiir
den Selbstbezug von Begriffen ist das Abstraktionsprinzip Russells dazu be-
nutzt worden, einem Wortfeld allgemein einen «Gegenstand> zuzuordnen, der
bei dieser Gelegenheit den Namen Begriff erhielt. Hegel hitte hier gefragt,
mit welchem Recht diese Bezeichnung gewahlt worden ist. Erst mit dieser
Frage steht man im Zentrum des Hegelschen Systems, das meiner Ansicht
nach den Versuch einer Antwort bildet®.

Hegels Idee muss es gewesen sein, dass sich die Frage auf folgende Weise
letztlich selbst beantwortet. Wenn die Bedeutung eines Ausdrucks durch seine
Stellung im Beziehungsgeflecht des Wortfeldes bestimmt wird, dem er ange-
hort und dieses Wortfeld den Ausdruck «Begriff» enthélt, dann darf der aus
diesem Wortfeld mittels Abstraktion a la Russell gewonnene Gegenstand
genau dann als Begriff angesprochen werden, ohne dass eine Aquivokation
vorliegt, wenn der Gegenstand selbst unter die Bezeichnung «Begriff» fallte.
Wie steht es um die Darstellbarkeit dieses Gedankens?

Diese Art Selbstbezug, welche in der Frage nach der Rechtfertigung der
gewihlten Ausdrucksweise mitschwingt, ist fiir Hegel typisch. Er spricht
davon, dass die Philosophie nur auf einem «sich selbst konstruierenden Wege»
zum Ziele kommt, «objektive, demonstrierte Wissenschaft zu sein» (WL.I1:17),
und dass «der Begriff der Wissenschaft von der Wissenschaft selbst erfasst
werden [muss]» — «Dies ist sogar ihr einziger Zweck, Tun und Ziel, zum
Begriffe ihres Begriffes ... zu gelangen.» (Enz.1:63, § 17). So ist denn die
Philosophie die «Bewegung, welche ... am Schluss ihren eigenen Begriff er-
fasst» (Enz.I11:379). Sogar die Art und Weise dieses «Erfassens» ist davon

8 Vom formalen Standpunkt aus ist die Frage ohne Belang. Statt Begriff konnte ein beliebi-
ger anderer Ausdruck gewihlt werden, ohne dass dies dem Formalismus Abbruch tite.
Hegel hat deshalb richtigerweise von Kalkiilen und deren Konstrukteuren keine Antwort
auf die Frage erwartet, mit welchem Recht eine bestimmte Beziehung gewiihlt worden ist.
Trotzdem sind Formalismen nicht unfruchtbar, da sie, wie die vorliegende Arbeit zeigen
mochte, die Ausdrucksmdglichkeit im Bereich des intersubjektiv Nachpriifbaren entschei-
dend steigern konnen. Die natiirliche Sprache ist zwar enorm ausdrucksstark, entzicht sich
jedoch in bestimmten, fiir die Philosophie wichtigen Bereichen der Kontrolle.

9 Eine andere, Hegel mehr entsprechende Formulierung dieses Sachverhaltes liefert die Re-
deweise, dass ein Begriff in den Ausdriicken <erscheint), die das korrespondierende Wort-
feld bilden. Bei dieser Sprechweise liegt genau dann keine Aquivokation vor, wenn der
Beqriff in sich selbst erscheint.

190



betroffen. Hegel kritisiert die herkommliche Logik nidmlich dahingehend,
dass dort zwar davon gesprochen werde, «dass die Begriffe und Wahrheiten
aus Prinzipien miissen abgeleitet sein; aber bei dem, was sie Methode nennt,
wird auch nicht vom weitem an ein Ableiten gedacht» (WL.1:51).

Im Unterschied zum formal korrekt darstellbaren (indirekten) Selbstbezug
kann der hier aufscheinende als der direkte Selbstbezug bezeichnet werden.
Die Umsetzung des direkten Selbstbezugs in den Formalismus der Principia
Mathematica scheitert am Umstand, dass er einen Verstoss gegen die Typen-
theorie beinhaltet. Obschon die Ausdrucksweise, ein Gegenstand G falle unter
einen Begriff B an sich keine formalen Probleme bietet, stellen sich solche ein,
falls der Gegenstand G durch das Abstraktionsprinzip aus derselben Menge
gewonnen worden ist, die zur Konstruktion des Begriffes B diente. Durch das
vorgestellte Modell ldsst sich der direkte Selbstbezug deshalb nicht formal
rechfertigen, d.h. nicht auf das Theorem x72.66 der Principia Mathematica
zurtickfithren. Die Gegenstande a, b und c beispielsweise, die in Figur 1 auf
der linken Seite des Aquivalenzzeichens aufgefiihrt sind, und der xmeue> Ge-
genstand u, der auf der rechten Seite eingezeichnet ist, gehOren zwei verschie-
denen Kategorien an und konnen einander deshalb nicht gleichgesetzt wer-
den. So besteht die Relation S zwar zwischen den Gegenstidnden a, b und c,
die Frage aber, ob sie auch zwischen a und u besteht, ist falsch gestellt und
kann aus diesem Grund weder bejaht noch verneint werden.

15. Die «Lehre vom Begriff» und die Beschrinktheit der Ubersetzung

Damit sind die Grenzen der rein formalen Methode erreicht und mit ihr auch
die Schranken der Ubersetzung Hegelschen Gedankenguts in die Sprache der
analytischen Philosophie. Die Methode, einer bildhaften Ausdrucksweise
Logik-Diagramme als Entsprechung entgegenzusetzen, hat den Vorteil, nicht
bei der (an sich unfruchtbaren) Feststellung stehen bleiben zu miissen, dass
sich gewisse Gedankenginge nicht rein formal rechtfertigen lassen, sondern
quasi inhaltliche Aussagen zuzulassen, indem #iber die Diagramme selbst ge-
sprochen wird.

In vielen Fillen, in denen der Text einen direkten Selbstbezug nahelegt, ist
von einem formalen Standpunkt aus der Zugang iiber die Konstruktion eines
indirekten Selbstbezugs erreichbar. Damit ist bereits viel gewonnen. So lassen
sich sogar erste Schritte in die Richtung machen, in der Hegel seine eigentliche
«Lehre vom Begriffy ansiedelt (z.B. Enz.1:307ff.; WL.I[:243). Zu diesem

191



Zweck ist beispielsweise die Frage zu stellen, welches die einfachsten Satzfor-
men sind, in denen sich ein Begriff auf sich selbst bezieht. Dies fiihrt zu
Aussagen der Art: «A ist ansich B», «A ist fiirsich B», «A ist sichselbstgleich»
oder «A ist die [bestimmte] Negation von B», wobel «A» und «B» demselben
Wortfeld zuzurechnen wiren. Damit wird man der Bemerkung Hegels ge-
recht, dass sich die «Aufmerksamkeit» auf den Begriff als solchen auf seine
«einfachen Bestimmungen» richten musse: «z.B. des Ansichseins, des Fiirsich-
seins, der Sichselbstgleichheit usf.», welche er als «reine Selbstbewegungen»
bezeichnet (PhG:56; fiir die Negation s. PhG:56f.).

Eine andere (jedoch ungleich heiklere) Frage zur Entwicklung einer Be-
griffslehre im Sinne Hegels ist die nach den Ausdriicken, mit denen das Mo-
dell fiir die Selbstbeziiglichkeit zu beschreiben ist. Wir haben dazu eine Spra-
che der formalen Logik benutzt, und deshalb kidme hier die Frage nach der
Natur der «logischen Konstanten» (Quantor, Konjunktion, Negation usw.)
und ihrer gegenseitigen Abhdngigkeit ins Spiel. In diesem Sinne sagt Hegel,
«Einheit, Unterschied und Beziehung sind Kategorien, deren jede nichts an
und fir sich, nur in Beziehung auf ihr Gegenteil ist, und die daher nicht
auseinander kommen konnen. Sie sind durch ihren Begriff aufeinander bezo-
gen, denn sie sind die reinen Begriffe selbst» (PhG:273).

Es ist einleitend ausgefithrt worden, dass das Modell fiir die Selbstbeziig-
lichkeit bei Hegel zum Problemkreis der Ubersetzung zu zihlen ist. Die Aus-
fithrungen machten deutlich, dass der Ausdruck «Ubersetzung» dabei in
einem sehr weiten Sinn aufzufassen ist. Es geht nicht nur darum, dass Hegel
einzelne Ausdriicke wie «Logik» und «Wissenschaft» so verwendet, dass fiir
seine Zielsetzung die Begriffsforschung im Bereich natiirlicher (und damit
selbstentwickelnder) Sprachen zentral wird. Das eigentliche Verstindi-
gungsproblem geht tiefer. Betroffen ist neben dem Vokabular nimlich auch
die «Grammatik», d.h. die Form der Aussagen.

Das Modell fiir die Selbstbeziiglichkeit bei Hegel ermoglicht mit der Uber-
setzungsbasis vor allem ein erhohtes Verstindnis gegeniiber formalen Eigen-
schaften Hegelscher Texte. Auf der Grundlage der bisherigen Darlegungen ist
nidmlich leicht zu zeigen, dass die von der formallogischen Seite immer wieder
erhobenen Vorwiirfe der Aguivokation und Wortspielerei — verstanden als
simple methodische Verstosse — zumindest in ihrer pauschalen Form fehl am
Platz sind. Was damit bezeichnet wird, ldsst sich konsequent aus Hegels An-
nahmen herleiten. Dann wird in der kritisierten Form eine mogliche Antwort
auf die Frage sichtbar, in welchen Satzen sich ein Begriff am besten zeigt und
fassen ldsst. Die Entlastung Hegels beruht dann auf dem Umstand, dass
Aquivokation — allgemein aufgefasst als Bedeutungsinderung bei gleichblei-

192



bendem Ausdruck — der Bildung von Wortfeldern unterliegen kann. Damit
wird diese Erscheinung zum Ausdruck einer Methode oder eines Prinzips und
kann nicht isoliert davon kritisiert werden.

Der Aquivokation zugrunde liegt folgender Vorgang: Wenn sich der Be-
griff B aus den Ausdriicken «A», «B», «C» durch Abstraktion gewinnen lésst
und den Ausdriicken die Bedeutung «o», «p», «y» zugeordnet wird, dann
lassen sich indirekt auch «B» die Bedeutungen «o, «B», «y» zuordnen. Damit
wird aber «B» dquivok. Der Grund dafiir kann der sein, dass mehr das
Gemeinsame der Bedeutungen von «A», «B» und «C» interessiert als das
Individuelle. Eine Aquivokation wiire nach diesen Uberlegungen erst falsch,
wenn es dieses Gemeinsame nicht gibt. Hanna beispielsweise ist also zu verste-
hen, wenn er dagegen protestiert, dass Hegel sich durchaus der verschiedenen
Verwendungsweisen des Ausdrucks «ist» bewusst gewesen sei, jedoch «diese
Verwendungsweisen ontologisch als nicht so strikt voneinander getrennt sah,
wie Logiker gemeinhin annehmen» (Hanna 1986 :331).

Wer in offensichtlich selbstbeziiglichen Wendungen wie beispielsweise «der
sich in Geistesgestalt wissende Geist» (PhG:582) oder «des sich selbst als
Geist wissenden Geistes» (PhG:555) eine <Wortspielered erblickt, muss nach
dem oben dargestellten Modell zur Kenntnis nehmen, dass hinter dem Selbst-
bezug ein Forschungsprinzip steckt — gefragt wire also eine Kritik am zugrun-
deliegenden Prinzip. Auch wenn dies erfolgreich getan werden kann, wiirde
dies eine viel eingehendere Beschiftigung mit Hegels Ansatz bedingen, was die
Fruchtbarkeit der Ubersetzungsbasis zeigt.

Literatur

George Boole, The Laws of Thought 1854, Wiederabdruck La Salle, Illinois 1952

Gérard Bornet, Naive Semantik und Realismus, Bern und Stuttgart 1991

Rudolf Carnap, Abriss der Logistik ( Mit besonderer Beriicksichtigung der Relationstheorie und
ihrer Anwendungen ), Wien 1929.

Martin Gardner, Logic Machines and Diagrams, New York 1958,

Andreas Graeser, Platons Ideenlehre, Bern 1975

— G. W.F Hegel: Einleitung zur Phdnomenologie des Geistes — Kommentar, Stuttgart 1988.

— Hegel tiber die Rede vom Absoluten: Urteil, Satz und spekulativer Gehalt, in: Zeitschrift
Siir Philosophische Forschung 44 (1990) S. 175-193

Robert Hanna, From an Ontological Point of View: Hegel’s Critique of the Common Logic,
in: Review of Metaphysics 40 (1986) S. 305-338.

Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke. Auf der Grundlage der Werke von 1832-1845 neu
edierte Ausgabe (Redaktion Eva Moldenhauver und Karl Markus Michel), 1. Auflage,
Frankfurt a. M. 1970. Die Abkiirzungen bedeuten:

193



— PhG: Phiinomenologie des Geistes (Werke 3; Erstausgabe 1807)

— WL.I/II: Wissenschaft der Logik Bd. I, Bd. II (Werke 5/6; Erstausgabe 1812-16)

— Enz.I/IIl: Enzykopédie der philosophischen Wissenschaften (Werke 8, 9, 10; Erstausgabe
1817)

Henri Lauener, Methodologische Bemerkungen zur Philosophie des Geistes, in: Akten des 9.
internationalen Wittgenstein Symposiums 1984, Wien 1985, S. 197-205

Platon, Parmenides, iibersetzt und herausgegeben von Ekkehard Martens, Stuttgart 1987

Willard van Orman Quine, On What There Is, Review of Metaphysics 2 (1948) S. 21-38;
Wiederabdruck in: From a Logical Point of View, New York 1963

— Methods of Logic, New York 1964

Bertrand Russell, The Principles of Mathematics, London 1903, 2nd. ed. 1937

— Our Knowledge of the External World, 1914, London 2nd. ed. 1926

Ferdinand de Saussure, Cours de Linguistique générale, hg. von Ch. Bally, Alb. Sechehaye,
Paris 1916. Ubersetzt von Herman Lommel, Berlin 2. Aufl. 1967

Moritz Schlick, Die Wende der Philosophie, in: Erkenntnis 1 (1930) S. 4-11

Avrum Stroll, Linguistic Clusters and the Problem of Universals, in: Dialectica 27 (1973)
S. 219-259

Jules Vuillemin, Legons sur la premiére philosophie de Russell, Paris 1968

— Platonism in Russell’'s Early Philosophy and the Principle of Abstraction, in: Bertrand
Russell. A Collection of Critical Essays, ed. by D.F. Pears, New York 1972, S. 305-324.

Alfred North Whitehead und Bertrand Russell, Principia Mathematica, vol. 1, Cambridge
1910 (2nd. ed. 1927)

Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 1958, Frankfurt a. M. (3. Aufl. 1975)

Tritbners Deutsches Wérterbuch, hg. von Alfred Gotze, 8 Biinde, Berlin 19391957

194



	Selbstbezüglichkeit bei Hegel : ein Modell

