
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Überlebt der Utilitarismus? : Peter Singer und das Tötungsverbot

Autor: Leist, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883017

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophien 50/91

ANTON LEIST

Überlebt der Utilitarismus?
Peter Singer und das Tötungsverbot

1) Absicht

Peter Singer ist in der Bundesrepublik auf ein reichliches Mass an persönlicher
Diffamierung und sachlicher Verzerrung gestossen. Das ist nicht ganz
unverständlich. Sein Buch Praktische Ethik enthält Sätze wie diesen:

«Tötet man eine Schnecke oder ein einen Tag alles Kind, so durchkreuzt man keine
Wünsche dieser Art (i.e. Lebenswünsche), weil Schnecken und Neugeborene unfähig sind,
solche Wünsche zu haben.» (Singer 19S4, S. 109)

Singer will mit solchen Äusserungen teils bewusst provozieren, nämlich
unüberlegte Gewohnheiten und Ansichten erschüttern, teils im Stil der neueren

angewandten Ethik ein Argument beispielhaft möglichst klar und zugespitzt
veranschaulichen. In der Bundesrepublik haben sich vor allem solche Leser

(und Nichtlescr) über sein Buch empört, denen diese Art des Argumentierens
über Tabuthemen wie Euthanasie vollkommen fremd ist. Sic lehnen die
Urteile und Verfahrensvorschläge Singers meist rundweg ab, sei es aus
emotional-moralischen oder aus politischen und historischen Gründen. Dabei
beschränken sich ihre Einwände nicht selten darauf, die vorgebrachten
Überlegungen moralisch empörend zu nennen, Vergleiche mit NS-Dokumenten zu
ziehen oder auf die Gefahr solcher Gedanken für Behinderte zu verweisen.

Manchmal wird Singer einfach dadurch widerlegt, dass man ihn zitiert, in der

Annahme, Äusserungen wie die genannte seien für sich genommen bereits

ausreichend absurd oder unmoralisch, so dass sich erübrigt, sie weiter zu
erörtern1.

Reaktionen dieser Art sind jedoch unangemessen und hilflos. Singer hat in
Praktische Ethik zu vielen praktischen Themen sachliche, wohlüberlegte und
teilweise auch ausgesprochen überzeugende Argumentationen vorgelegt.
Gegenüber einigen von ihnen die (herrschende Meinung) anzuführen, bedeutet

Argumentationsverweigerung. Die NS-Vergleichesind oberflächlich und nicht
frei von denunziatorischem Gift. Inwiefern von seiner Ethik indirekt eine

1 Als in diesem Sinn typische Reaktion s. Klee 1990, sowie zwei Filmbeiträge E. Klees, die
1990 im ARD- und HR-Programm gesendet wurden.

143



Gefahr für Behinderte ausgeht, ist schwer einzuschätzen und wird gerade von
den Kritikern nicht belegt. Bei entsprechend weit getriebener Risikoscheu
Hessen sich so gut wie alle medizinethischen Themen als <gefährlich> der
öffentlichen Diskussion entziehen. Niemand kann aber ernsthaft eine umfangreiche

Tabuzone wollen, in der Ärzte, Pflegepersonal, Patienten und/oder
Eltern nach ihrer jeweiligen Privatmeinung verfahren dürfen. An Stelle
pauschalierender Verdächtigung kann nur die einzig angemessene Strategie der

öffentlichen und rationalen Diskussion treten2.

Anders als Generationen von akademischen Moralphilosophen vor ihm
hat Singer deshalb öffentliche Tumulte bewirkt, weil er auf konkrete Weise zu

drängenden Problemen des Alltags Stellung nimmt. Die engagierte Reaktion
derer, die selbst mit diesen Problemen in der Praxis befasst sind, ist verständlich

und auch wünschenswert. Ein Dialog zwischen den Disziplinen - wie auch

zwischen Schreibtisch und Krankenbett - sollte beginnen. Andererseits
resultieren gerade die umstrittenen Ansichten Singers weniger aus einer empirischen

Analyse der gegenwärtigen Praktiken der Massentierhaltung, der

Abtreibung oder der Versorgung von geschädigten Neugeborenen. Sie folgen
vielmehr aus - wie es scheint - konsequenten moralphilosophischen Überlegungen.

Nicht beliebige Überzeugungen, die man teilen könnte oder auch nicht,
bringen ihn zu seinen Empfehlungen, sondern sorgfältig konstruierte
Argumente. Die sachlich vorrangige Frage kann deshalb nur sein, ob seine

Argumente sorgfaltig genug sind.

2) Singers Argumente zum Tötungsverbot

Ist Singer Utilitarist? Bei einer ersten Lektüre von Praktische Ethik scheint die

Antwort auf diese Frage leicht zu beantworten: offensichtlich «ja». Zwar
versucht er nicht eigentlich, den Utilitarismus zu begründen, sondern nur, ihn
anhand unserer universalistischen Moralintuitionen plausibel zu machen

(1984, Kap. 1). Aber durchgängig orientiert er sich an einer Position, die er
«Präferenzutilitarismus» nennt. Da Singer ausserdem, wie das Eingangszitat
erkennen lässt, ungewöhnliche Moralurteile fällt, liegt es für Kritiker nahe,
ihn einfach <als Utilitaristen> zu kritisieren. Jedoch wäre dies nicht ganz
angemessen. Betrachten wir nämlich genauer, welche Gründe Singer anführt, um
die Frage zu beantworten, warum Töten moralisch verwerflich ist (s. 1984,

2 S. jetzt auch das Heft «Euthanasie heute: Thema oder Tabu?» der Zeitschrift Analyse &
Kritik (Jg. 12, 1990).

144



Kap. 4). Insbesondere zwei seiner Überlegungen sind dazu einschlägig. Beide

können in ihrem Stellenwert leicht unterbewertet werden.

Die erste Überlegung: Singer erklärt die meist besonders feste, in sich aber

wenig reflektierte Ansicht, der Tod eines Menschen sei ein grosses Übel, durch
den Gegensatz von Tod und Lebenswunsch: Der Tod eines Menschen ver-
stösst normalerweise gegen seinen Lebenswunsch 1984. S. 109, 112). Man
könnte dies das <Schadensargument) nennen, und es kommt am deutlichsten
in dem bereits zitierten <Schnecken/Neugeborenen>-Vergleich zum Ausdruck
(S. 109; ausserdem S. 140- 2, 179f.). Töten ist schlecht, weil (oder sofern) es

Schaden verursacht; und es verursacht <direkt> Schaden, wenn es gegen einen

Lebenswunsch bei den Betroffenen verstösst3.

Die zweite Überlegung: wenn man ein Wesen tötet, verringert man die

Menge an Lust- oder Wunschbefriedigung <in der Welt) (S. 118 f.). Erst dies ist
das typisch utilitaristische oder <Nutzensummenargument>. Singer nennt es in

etwas anderer Form auch die (Totalansicht) (S. 120). Worin liegt der Unterschied

des Schadens- und des Nutzensummenarguments? Vor allem darin,
dass das erste, nicht aber das zweite die Existenz des betreffenden Wesens

voraussetzt; sowie darin, dass das zweite, nicht jedoch das erste dazu führt,
den Nutzen eines Lebens summativ zu betrachten. Beide Argumente sind

nicht ohne weiteres vereinbar: ein Wesen nicht zu zeugen, schadet ihm nicht

(erstes Argument), ist also moralisch irrelevant; hingegen würde es Nutzen

bringen, ein Wesen zu zeugen (zweites Argument), es zu unterlassen, ist also

moralisch keineswegs irrelevant. Welche Gedanken stehen hinter diesen beiden

Argumenten? Da Singer das Schadensargument nicht genauer hervorgehoben

hat, ist nicht klar, wie er es verteidigen will. Manchmal hat man
anhand seines Textes den Eindruck, es handele sich um ein eigenständiges

Argument, manchmal, es sei gleichzusetzen mit dem Präferenzutilitarismus

(z. B. S. 116f.). Da sich erweisen wird, dass beide sachlich unvereinbar sind, sei

jedenfalls angenommen, dass das Schadensargument und der Präferenzutilitarismus

nicht einfach in einen Topf gehören. Wie ist das Schadensargument bei

Singer begründet? Wenn überhaupt, so am ehesten durch die folgende
Prämisse :

3 S. ausserdem: «Für ein nicht-bewusstes Wesen ist der Tod der Stillstand von Erfahrungen,
genau wie die Geburt der Beginn von Erfahrungen ist. Der Tod kann dem Interesse am
Weiterleben nicht entgegengesetzt sein, ebensowenig wie die Geburt in dem Interesse, auf
die Well zu kommen, eine Entsprechung findet. Soweit heben Geburt und Tod im nicht-
selbstbewussten Leben einander auf; dagegen bedeutet im Falle selbstbcwusster Wesen die
Tatsache, dass jemand, der sclbslbewusst ist, auch wünschen wird, weiterzuleben, gleichzeitig,

dass der Tod einen Verlust verursacht » (S. 141 f.)

145



PI) Schaden kann man einem Lebewesen nur in dem Ausmass, in dem es über
bestimmte relevante Fähigkeiten verfügt.

Mit ihr ergäbe sich dann etwa dieses Argument:

P2) Die einzig relevante Fähigkeit für die Frage, ob ein Wesen durch Töten
Schaden erleidet, ist die Fähigkeit zu einem Lebenswunsch.

P3) Alle anderen erwägenswerten Gründe dazu, ob es moralisch schlecht ist,

ein Lebewesen zu töten, können als irrelevant oder widerlegt gelten.

K) Das Töten eines Lebewesens, das nicht über die Fähigkeit zu Lebenswünschen

verfügt, ist moralisch gesehen nicht falsch.

Im Unterschied zu einer oberflächlichen Plausibilisierung des Schadensaspekts
bei Töten, wie sie etwa in dem Schnecke/Neugeborenen-Zitat zum Ausdruck
kommt, bedarf ein solches Argument einer weiteren Rechtfertigung. Denn
keine der Prämissen, insbesondere nicht P2 und P3, versteht sich von selbst,

alle bedürfen der genaueren Prüfung.
Was P3 betrifft, können eine Reihe von Überlegungen in Singers Buch zur

Unterstützung dieser Prämisse zusammengefasst werden. Sie sollen dazu

dienen, eine Reihe erwägenswerter Gesichtspunkte zum Tötungsverbot zu
entkräften. Dazu gehört zuerst die Unterscheidung direkter und indirekter
Gründe gegen Töten in Form der Folgen für den Betroffenen selbst bzw. für
Dritte (S. 110), dann das Faktum der Zugehörigkeit zur menschlichen Spezies

(S. 71), Überlegungen zu Rechten oder zur Autonomie (S. 113 7), zu Poten-

tialität (S. 164f.) und zu Einzigartigkeit (S. 167). Ohne dies genauer zu erhärten,

will ich hier annehmen, dass mithilfe dieser Überlegungen P3 als begründet

ausgewiesen werden kann4. Genauer will ich die Prämisse P2 betrachten,
und im weiteren als falsch erweisen. Hieraufkomme ich gleich zurück (s.u. 7).

Welcher Gedanke steckt hinter dem zweiten, dem Nutzensummenargumenfl
Vor allem die Prämisse

Ql) Es ist moralisch immer besser, wenn mehr Interessen befriedigt werden

als weniger.

Diese Prämisse klingt auf den ersten Blick ausgesprochen plausibel, vor allem

dann, wenn man sich Zweck und Thematik der Moral vergegenwärtigt.
Thematischer Kern der Moral ist es ja, auf die Interessen lebender Wesen Rücksicht

zu nehmen. Und ohne gute Gegengründe ist nicht so leicht einzuse-

4 S. ausführlich Leist 1990a, Kap. 3-4.

146



hen, warum es im Ausmass dieser Rücksichtnahme eine Grenze geben sollte5.

Solange irgendwelche Interessen <in der Welt> unbefriedigt sind, besteht ein

moralisches Motiv zu handeln. Wer hieran zweifelt, führt vielleicht
Luxusinteressen oder Luxuskonsum als Gegenbeispiele an. Aber Ql kann ja so

verstanden werden, dass es <elemcntare> Interessen sind, um deren Befriedigung

es geht. Zu den Gründen gegen Luxuskonsum würde vor allem zählen,
dass dieser Konsum nur auf Kosten der Interessen anderer möglich ist, oder
dass eigene wichtige (<nicht-materielle>) Interessen übersehen werden. Zumindest

vom moralischen Standpunkt scheint also durchaus sinnvoll und geboten,

dass so viele Interessen wie möglich befriedigt werden. Entgegenstehen

mag dem zwar unsere menschliche Trägheit, entsprechende Gebote anzunehmen,

aber das wäre dann bereits eine amoralische (oder jedenfalls moralisch

irrelevante) Ausflucht.

Ql lieferte eine Methode, alle unsere Handlungen zu beurteilen: Dienen sie

dazu, die Nutzensumme bzw. (in der hier gewählten Terminologie) das

Ausmass an Interessenbefriedigung zu erhöhen? Der Utilitarismus besteht gerade

darin, sich dieses Prüfverfahren zueigen zu machen. In Hinblick auf Töten

ergäbe sich dann folgendes Argument :

Q2) Das Töten eines Lebewesens führt (prima facie) zur Verringerung der

Nutzensumme.

K*) Das Töten eines Lebewesens ist (prima facie) moralisch falsch.

Mit der Klausel «prima facie» wird berücksichtigt, dass nicht unbedingt in

jedem Fall das Töten eines Lebewesens die Nutzensumme verringert. Ein

Gegenbeispiel wäre das Töten eines Menschen, der in seinem weiteren Leben

überwiegend Schmerzen erfährt. Ein anderes wäre das Töten eines Menschen,

der seinerseits beabsichtigt, mehrere andere zu töten und der voraussichtlich

Erfolg haben wird. Das Nutzenargument liefert also nur ein bedingtes, nicht
ein bedingungsloses Tötungsverbot. Diese Konsequenz wird in manchen

Kontexten, etwa im Rahmen von Euthanasiesituationen (erstes Beispiel), als

moralisch anstössig angesehen. Hingegen wird ein Tyrannenmord (zweites

Beispiel) nicht immer ablehnend betrachtet, sondern sogar moralisch gefordert
und als heroisch eingestuft. Das Urteil zur Angemessenheit des Nutzenarguments

schwankt also, insbesondere wirkt es nicht als in jeder Hinsicht unange-

5 So argumentiert Singer in Singer 1981, um den universellen Kern der Moral hervorzuheben.

Das Ergebnis einer ideologisch unvoreingenommenen Auffassung von Moral sollte
danach Ql sein. Und so ergibt sich eine fortwährende Erweiterung des Bereichs moralischer

Rücksichtnahme auf alles Lebende: «expanding circle» (s. ähnlich 1984, S. 98).

147



messen. Dennoch denke ich, dass es verworfen werden muss. Hierauf will ich

ebenfalls gleich genauer eingehen (s.u. 5).

Zum Abschluss dieses Überblicks sei noch erwähnt, dass die Bedeutung, die

Singer Personen als Wesen mit Selbstbewusstsein und Zeitverständnis zumisst,
nicht als eigenständiges Argument verstanden werden sollte. Bei oberflächlicher

Lektüre kann man den Eindruck gewinnen, dass die Interpretation und

Anwendung des TötungsVerbots - und im weiteren die entsprechend
unterschiedliche Behandlung von <Personen> und <Nichtpersonen> in praktischen
Kontexten wie Tierschutz, Abtreibung und Euthanasie - wesentlich von der
<Lockeschen> Definition des Personenbegriffs abhängt (s. S. 105 ff.). (Ein
solches Missverständnis entsteht manchmal trotz Singers eigener Bemerkung
zum nicht-substantiellen Status von Definitionen: s. S. 105.) Warum nicht
eine andere Definition wählen, wenn die unterstellte moralisch unakzeptable
Folgen hat? Tatsächlich kann aber Singers Argument von der Definitionsfrage

abgehoben werden. Entweder kann man Singer so verstehen, dass er
Personen (und ihre Fähigkeiten Selbst-/Zeitbewusstsein) anhand von
Lebenswünschen definiert, und die Bedeutung von Wünschen als Ausdruck des

Lebensinteresses über die Wahl des Präferenzutilitarismus gerechtfertigt sieht.

Das schiene die schwächere Position, weil dann offen bliebe, warum man
Präferenzutilitarist sein soll. Besser versteht man Singer so, dass er das

Schadensargument anführt, um zu sagen, dass Personen - und nur Personen -
diejenigen Lebewesen sind, die gegenüber Töten schadensfähig sind. «Person»

ist dann tatsächlich eine nicht-substantielle Definition. Worauf es ankommt,
ist die Richtigkeit des Schadensarguments, nicht die Wahl der Definition.

3) Unstimmigkeiten

Singer zieht in den einschlägigen Passagen seines Buchs beide Argumente
heran. (Oder man kann Praktische Ethik zumindest entsprechend lesen.

Tatsächlich ist das Buch in dieser Hinsicht nicht eindeutig.) Wie passen sie zusammen

- und passen sie überhaupt zusammen? Singer schlägt eine Kombination

vor, die man auch unter den Slogan bringen könnte «Nutzensummenargument

für die Tiere, Schadensargument für die Menschen»6. Was sind seine

6 Dieser Slogan ist als Echo des bekannten Slogans gemeint: «Utilitarismus für die Tiere,
Kantianismus für die Menschen». Allerdings ist zu beachten, dass Singer anhand des

Kriteriums <Pcrsonsein> unterscheide! und die Personcn/Nichlpersonen-Grcnzc nicht mil
der Unterscheidung zwischen Menschen und Tieren zusammenfällt. Schimpansen sind
Personen, menschliche Föten sind keine Personen.

148



Gründe lur diese Zuordnung? Soweit er hierfür argumentiert, beruft er sich

darauf, dass das Erleben eines nicht zu Lebenswünschen fähigen Wesens

«unpersönlich» ist, das eines selbstbewussten Wesens hingegen nicht.
Unpersönliche Wesen, wie bloss empfindungsfähige Tiere, werden deshalb vom
Nutzensummenmodell angemessen erfasst, weil sich ihr Empfinden durch das

Empfinden anderer, gleichartiger Wesen ersetzen lässt. Hingegen gilt das nicht
für selbstbewusste Wesen, also insbesondere für normale erwachsene
Menschen. Bei ihnen verursacht «der Tod einen Verlust..., der durch die Geburt
eines anderen nicht hinreichend kompensiert werden kann» (S. 142).

Diese Begründung erscheint ausgesprochen rätselhaft. Erstens könnte
natürlich die Rede von «unpersönlichen Wesen» einfach soviel heissen wie
«Wesen ohne Selbstbewusstsein», und weiter soviel wie «Wesen ohne
Lebenswunsch». Dann ist aber kein zusätzlicher Grund angeführt worden. Beide

Argumente (Schadens- und Nutzensummenargument) können aufbeide Arten

von Wesen angewandt werden. Deshalb ist Singer wohl doch eher so zu verstehen,

dass er mit «persönlich» soviel wie «individuell» meint. Selbstbewusste

Wesen können ein Verständnis ihrer Individualität haben. Sie sind in der

Lage, sich als von anderen Wesen verschieden und als einzigartig zu erkennen.

Nicht verständlich ist dann aber, wieso der Tod eines solchen Wesens «durch
die Geburt eines anderen nicht hinreichend kompensiert werden kann».

«Kompensieren» verwendet Singer ja durchweg im Sinn von «ersetzen», ganz
entsprechend dem Nutzensummenmodell. Gerade dann kann aber ein
individueller Mensch durch einen anderen individuellen Menschen <ersetzt> werden.

Der zweite wird unter normalen Bedingungen ebenso dazu fähig sein, sich als

individuelles Wesen zu sehen wie der erste. Und sonst ist nichts gefordert.

Singer meint vielleicht, dass Individualität auf keinen Fall ersetzbar ist.

Aber was ist damit genauer gemeint? Vielleicht meint er, dass ein Individuum
A in Hinblick auf die Eigenschaften, die es von jedem anderen Individuum
unterscheiden, nicht ersetzbar ist. Auch dann ergibt diese Argumentation
jedoch nur Sinn, wenn man «ersetzen» nicht mengenmässig versteht. Denn
nach dem Mengenmodell käme es ja nur darauf an, dass die Zahl der einzigartigen

Eigenschaften A's durch die Zahl ebenso einzigartiger Eigenschaften B's

ersetzt wird, also die Gesamtzahl solcher Eigenschaften mindestens gleich
bleibt. Singer muss also (wiederum) eher so verstanden werden, dass sich

solche Eigenschaften nicht ersetzen lassen. Was das heissen soll, ist aber

(wiederum) unklar. Hinzu kommt der vermutlich wichtigere Umstand, dass ein

Kriterium der einzigartigen Eigenschaften keinesfalls dazu dienen könnte,
irgendwelche Unterscheidungen zwischen Lebewesen, oder zwischen Lebewesen

und unbelebten Dingen zu ziehen. Denn : jedes Individuum hat einzigar-

149



tige Eigenschaften, etwa indem es sich an einer bestimmten Raum-Zeit-Stelle
befindet und nicht an einer anderen. Würden Eigenschaften der raumzeitlichen

Existenz ausgeschlossen, so fänden sich in der Regel genügend andere

deskriptive Eigenschaften, die Einzigartigkeit herstellen: beispielsweise die

Zahl der Moleküle, aus denen ein Ding zusammengesetzt ist.

Wie bereits an früherer Stelle erwähnt, könnte man Singer auch so lesen,

dass er eigentlich den Slogan vertritt: «klassischer Utilitarismus für die Tiere

(Nicht-Personen), Präferenzutilitarismus für die Menschen (Personen)». Doch
wäre diese Interpretation noch weniger hilfreich. Beide Versionen des Utilitarismus

unterscheiden sich ja nur darin, dass die erste Nutzen in Begriffen von
Lust/Unlust, die zweite in Form von Präferenzen (Wünschen) beschreibt.

Beide sind Varianten des Nutzensummenarguments und deshalb für ein

Ersetzen von Lebewesen durcheinander in gleicher Weise offen. Als Präferenz-

utilitarist einfachster Form (ohne Berücksichtigung «indirekter Gründe», die

in Praktische Ethik keine Rolle spielen) ist Singer gegenüber Personen zu

genau denselben Konsequenzen gezwungen, wie er sie für den klassischen

Utilitarismus schildert. Tiere darf man seiner Meinung nach töten, wenn man
für Ersatz sorgt (S. 143); dasselbe müsste Jur Menschen gelten, und zwar
(ceteris paribus) für beliebige Menschen. Oder umgekehrt: wenn man
Menschen nicht töten darf, weil sie einzigartig sind, dann auch nicht Tiere, denn sie

sind es ebenfalls.
Dieses Ergebnis legt nahe, das Schadensargument vom Präferenzutilitarismus

schärfer zu trennen und es als nicht-utilitaristisches Argument anzusehen.

Singer liefert für dieses Argument keine ausführlichere Begründung, aber

vielleicht könnte es so begründet werden, dass es tatsächlich zu entsprechenden

Ergebnissen führt. Meiner Meinung nach ist genau das der Fall (s.u. 6).

4) Die praktische Bedeutung der beiden Argumente

Schadens- und Nutzensummenargument sind deutlicher voneinander zu
unterscheiden. Einmal schon deshalb, weil sie mit verschieden starken

Begründungsansprüchen verbunden sind. Während das Schadensargument
kaum zu bestreiten ist, ist das Nutzensummenargument kaum zu verteidigen.
Zum andern sollten sie aber auch deshalb getrennt werden, weil beide
unterschiedliche praktische Folgerungen mit sich führen. Beide Argumente stehen

in verschiedener Beziehung zu der in Deutschland meist als anstössig empfundenen

Rede vom <Wert eines Lebens>. Singer schlägt vor, Leben dann als mit
Wert verbunden zu sehen, wenn esJür jemanden, also für irgendein mindestens

150



empfindungs- oder bewusstseinsfähiges Wesen lustvoll oder sonst positiv
erfahrbar ist (S. 118). Das Schadensargument führt bei dieser subjektiven
Wertauffassung zu einer kategorialen, nicht jedoch zu einer qualitativen oder
quantitativen Wertung. Mithilfe des Schadensarguments lässt sich entscheiden, ob
ein Wesen überhaupt in den Bereich moralischer Rücksichtnahme fällt. (Allerdings

nur unter zusätzlicher Berücksichtigung der früher in Prämisse P3

erwähnten Gesichtspunkte.) Kann es Schaden erleiden, so hat es in diesem

prinzipiellen Sinn auch <Wert>. Völlig offen ist hingegen, ob es möglich ist,
über Grad und Beschaffenheit dieses Werts weitere Aussagen zu treffen.
Anders im Nutzensummenargument: Hier liegt ja von vornherein die Idee

zugrunde, Glück in irgendeiner Form zu summieren. Redet man in seinem

Zusammenhang von <Wert>, so ist ein <Mehr-oder-Weniger> unvermeidlich,
wie vage auch immer.

Die Unterscheidung zwischen kategorialem und qualitativem Lebenswert
hat die weitere Konsequenz, dass Abtreibung und Euthanasie verschieden
beurteilt werden sollten. Zwar kann man im Rahmen der Euthanasie-Problematik

ebenfalls im Sinn einer subjektiven Werttheorie fragen, welchen Wert ein

Mensch selbst seinem Leben zumisst: ob er es als positiv oder negativ bewertet.

Aber anders verhält es sich, wenn qualitative Urteile von aussen gefällt
werden müssten, weil der Betreffende selbst nicht werten kann (noch nicht
oder nicht mehr). In diesem Fall ist dem kategorial wertenden Befund viel
eher zu vertrauen als einem qualitativ wertenden. Angenommen, ein Wesen ist

schadensfähig, wenn es mindestens über Empfindungen verfügt. Ob es

empfindungsfähig ist, ist ein empirisch-wissenschaftliches, und als solches in vielen

Fällen objektiv entscheidbares Problem; ob ein Leben mehr oder weniger
wertvoll ist, ist nicht empirisch-wissenschaftlich entscheidbar, sondern beruht

auf einer subjektiven Wertung des betreffenden Wesens. Aufgrund dieses

Unterschieds sollten fragen der Embryonenforschung und Abtreibung mit
solchen der Euthanasie nicht einfach zusammengeworfen werden. Man kann sehr

skeptisch sein, was die stellvertretende Lebensbewertung eines bewussten

Lebewesens angeht, ohne dass dadurch die Gründe zum moralischen Status von
Lebewesen erschüttert würden.

Noch mehr: diejenigen, die grosse Bedenken gegen die Rede von Lebenswert

haben, werden akzeptieren müssen, dass die kategoriale Bedeutung in

irgendeiner Form unvermeidbar ist. Vermeidbar ist bestenfalls der Ausdruck
«lebenswert» in diesem Zusammenhang; und wahrscheinlich sollte man schon

wegen der bekannten Missverständnisse sowie der eben hervorgehobenen
Differenz zum qualitativen Lebenswert besser von <moralischem Status) oder
(moralischer Relevanz) etc. sprechen, obwohl damit nicht genau dasselbe aus-

151



gedrückt ist. Kategorialer Lebenswert sagt ja - selbst moralisch neutral nur,
dass ein Wesen überhaupt ein Subjektzentrum irgendeiner Art darstellt. Für die
meisten Tiere trifft das zu, für Pflanzen jedoch nicht. Dass es diesen Unterschied

gibt, lässt sich nicht leugnen zumindest solange die bewusstseinsfähi-

gen Pflanzen noch nicht entdeckt sind.

5) Warum das Nutzensummenargument verworfen werden muss

Nun genauer: warum sollte man nicht, wie Singer vorschlägt, Präferenzutili-
tarist sein? Hierfür spielt eine Rolle, ob man die dem Nutzensummenargument

zugrundeliegende Prämisse Ql für begründet hall oder nicht. In der

Tradition des Utilitarismus wird Ql oft als selbst unerschütterliche Moralintuition

oder als Ausdruck des (Begriffs der Moral) angesehen. Auch sind
zahlreiche Begründungsversuche angestrengt worden (unparteiischer
Beobachter, Universalisierungsgründe), einschliesslich Mills berühmtem
Beweisversuch. Ohne dies hier ausführlicher belegen zu können, meine ich, dass alle
diese Versuche gescheitert sind. Singer selbst scheint mit einer solchen Nicht-
ausweisbarkeit des Nutzenarguments zumindest zu rechnen, wenn er die nur
provisorische Geltung utilitaristischer Prinzipien betont (1984, Kap. 1). Damit
kommt aber unseren moralischen Intuitionen - anders als viele Utilitaristen
häufig meinen - ein beachtliches Gewicht zu. Dass utilitaristische Argumente
gegen die Alltagsmoral Verstössen, ist zwar noch kein (letzten, unumstössli-
cher Einwand gegen diese Argumente; sicher sind viele Aspekte unserer
üblichen Ansichten selbst prüfungs- und revisionsbedürftig. Aber umgekehrt
können alltägliche Ansichten und Gefühle auch nicht pauschal als irrational
oder unbegründet ausgeklammert werden, wie Singer annimmt (s. etwa
S. 170). Der hochgestochene Anspruch vieler Utilitaristen, den nur gewohnten,

in sich aber unbegründeten Intuitionen gegenüber die (Stimme der
Vernunft) zu vertreten, ist selbst unbegründet. QI ist also zu beurteilen im Kontext

- wie sonst? - unserer moralischen Ansichten sowie weiterer Versuche,
diesen Ansichten eine kohärente und erhellende Form zu geben7.

Unakzeptabel scheint dann erstens die vollständige Ersetzbarkeit einzelner
Menschen durch andere Menschen, die Ql zulässt. Nach Ql wäre es in einer
bestimmten Klasse von Fällen mindestens erlaubt, Menschen zu töten: nämlich

genau dann, wenn man durch Zeugen für Ersatz sorgt. Sorgt man für

7 S. Leist 1990a, Kap. 1.4 zur genaueren Erläuterung dieser methodischen Bedingungen.
Vorbild ist natürlich J. Rawls' (Überlegungsgleichgewicht).

152



<besseren> Ersatz, wäre es sogar geboten, das zu tun. Utilitaristen versuchen
diese Fälle auszuschliessen, indem sie indirekte Gründe anführen, weshalb es

besser wäre, auch solches Töten zu unterlassen. Unkontrolliertes Töten würde

Angst und Schrecken verbreiten und so die optimale Nutzensumme bedrohen.

Dagegen ist jedoch einzuwenden, dass immer Einzelsituationen möglich
sind, in denen das Töten nicht entdeckt würde und ein Utilitarist dann töten
dürfte. Ausserdem sind vielleicht sozial kontrollierte Formen des Tötens

installierbar, die nicht Angst und Schrecken verbreiten. Für Neugeborene und

Kleinkinder müsste das möglich sein, da alle diejenigen, die über Töten und
seine bedrohlichen Folgen nachdenken, bereits diesen Lebensstadien entwachsen

sind*.

Auf welche Weise kommt im Utilitarismus - immerhin eine moralische
Theorie - diese eigenartige Erwägung des Ersetzens überhaupt zustande?

Moralisches Handeln, sagt Bentham, sollte sich an der Formel orientieren,
<das grösste Glück der grössten Zahl) herbeizuführen. Hierin ist die

Grundüberlegung des Utilitarismus enthalten. Sie besteht aus zwei Elementen. Einmal

der Überzeugung, dass es besser ist, mehr an Glück (Nutzen, Lust,
Interessenbefriedigung, etc.) zu haben als weniger; und zum andern, dass

diese (aussermoralische> Werttatsachc, auch wenn selbst nicht moralischer

Art, dennoch moralische Verbindlichkeit hat. Wesentlich für die utilitaristische

Denkweise ist das Ansetzen bei Werten, die zunächst für sich, nämlich

unabhängig von bestimmten Personen, eingeführt werden.

Gegenüber dieser letzten Bemerkung wird von Utilitaristen meist
eingewandt: «Natürlich ist das zu maximierende Glück immer auch das von Personen,

sogar von bestimmten Personen, eben der Personen, deren Glück es ist».

Um diesen Streit zu schlichten, ist die Testfrage geeignet, ob moralisches

Handeln als auf die Interessen der bereits existierenden Personen ausgerichtet
verstanden wird, oder auch auf möglicherweise existierende, nämlich erst zu

zeugende. An diesem Unterschied zeigt sich der Vorrang von Werten vor
Personen. Im Vorrangsfall sollte die Zahl der in der Zukunft Existierenden so

weit als möglich maximiert werden. Erst wenn aufgrund zunehmender

Überbevölkerung die Nutzensumme (in der Welt) durch das Zeugen zusätzlicher
Menschen nicht mehr erhöhl werden kann, würde das bis dahin bestehende

Zeugungsgebot unwirksam (Parfit nennt das die «anstössige Folgerung»: s.

1984, Kap. 17; s. auch Singer 1984, S. 139). Intuitiv sind wir meist der Mei-

8 Das wird von Singer/Kuhse selbst zur Beruhigung der Erwachsenen hervorgehoben: Sin-

gcr/Kuhse 1990, S. 128.

153



nung, dass es für die Bevölkerung der Zukunft besser wäre, wenn weniger
Menschen auf einem durchschnittlich höheren Wohlstandsniveau existierten
als gegenwärtig. Demgegenüber fordert der Utilitarismus, dass wesentlich

mehr auf einem niedrigeren Niveau existieren. Die Qualitätseinbusse der
Einzelleben kann durch die blosse Quantitätszunahme bis zu einem bestimmten
Punkt neutralisiert werden. Und vermutlich würde deshalb ein Vielfaches der

jetzigen Weltbevölkerung als moralisch geboten erscheinen.

Nun sind die aussermoralischen Werte sowieso nicht von sich aus moralisch

gebietend, sondern relativ zu unseren Interessen zu sehen. Die Realisation
maximalen Werts <in der Welt> wäre bestenfalls dann ein universal gültiger
Grund, wenn viele Akteure ein höchstes Interesse an dieser Realisation hätten.

Tatsächlich haben die meisten dieses Interesse nicht; und beachtet man so

eigenartige Konsequenzen wie die Zeugungspflicht oder Uberbevölkerung, so

ist klar, dass man das entsprechende Interesse auch nicht nahelegen sollte.

Utilitaristen bieten in der Regel keine eigene Konzeption moralischer

Handlungsgründe. Diese können jedoch, wie alle Handlungsgründe, nur aus unseren

je individuellen Interessen entspringen, genauer einem Interesse am
Wohlergehen anderer. Dieses Interesse kann (etwas vereinfachend) entweder
altruistischer oder egoistischer Art sein, die Form von Mitleid mit anderen oder von
Kooperationsabsichten annehmen. Beide Arten von Interesse können sich,

wie insbesondere Hume gezeigt hat, auch verbinden. Vom Standpunkt solcher

«noralischer Interessen) aus bekommt die utilitaristische Überlegung eine

gewisse, aber auch nicht überstrapazierbare Bedeutung. Es ist häufig geboten,

wichtige Bedürfnisse von Personen zu befriedigen häufig, aber nicht immer.
Dass ein Vorrang der Personen besteht, heisst soweit, dass der Akt, neue
Lebewesen zu zeugen, moralisch neutral ist. Das Interesse, dass es lebenden

Personen gut geht, und das Interesse, dass es weitere gut lebende Personen

gibt, sind nicht zu verwechseln.

6) Begründung des Schadensarguments

Wenn wir Q1 akzeptieren könnten, so hätten wir auch einen guten Grund, das

Schadensargument zu akzeptieren. Wenn Interessen möglichst umfangreich
befriedigt werden sollten, so sollte natürlich auch keinem Lebewesen Schaden

zugefügt werden. Aber Q1 können wir nicht akzeptieren. Inwiefern spielt die

Schadensüberlegung in der Moral dann eine Rolle? Die Antwort ist: dass wir
anderen keinen Schaden zufügen sollten, ergibt sich eben aus unseren moralischen

Interessen. Da wir den meisten Menschen gegenüber entweder ein al-

154



truistisches oder ein Kooperationsinteresse haben, wollen wir verhindern,
dass ihnen Schaden entsteht,

(Schaden anderer vermeiden) ist eine minimale Form der Rücksichtnahme
auf die Interessen anderer. Hierin besteht ein deutlicher Kontrast zu Ql, das

fordert, die Interessen anderer bis zum (Sättigungspunkt) zu erfüllen. Die

Minimalforderung des Schadensarguments kommt der tatsächlichen
durchschnittlichen Rücksichtnahme auf andere entgegen, wie wir sie bei den meisten

Menschen finden. Gefordert wird das Realisierbare, gegeben die verbreiteten
altruistischen bzw. Kooperationsinteressen. Ob dieser Realismus einen Vorzug

gegenüber den radikaleren utilitaristischen Forderung (s. z. Ii. Singer
1984, Kap. 8: «Arm und Reich») hat, ist vermutlich strittig. Manche finden es

keineswegs problematisch, wenn die Ethik mehr fordert, als von den meisten

Menschen je erfüllt werden kann. Auch steht das Betonen von Schaden im
Unterschied zu Nutzen dem Utilitarismus nicht völlig entgegen, sondern ist in

der Variante des (negativen Utilitarismus) sogar aufgenommen worden. Eine

eigentliche Abkehr vom Utilitarismus ergibt sich erst dann, wenn das

Schadensargument (individualistisch) interpretiert wird. Warum ist das nötig, und

was soll es heissen?

Zunächst zum ersten Punkt. Soweit wäre das Schadensargument einfach so

zu verstehen, dass in jeder relevanten Situation Schaden anderer zu vermeiden
ist - und zwar naheliegenderweise der jeweils schlimmste Schaden. In einigen
Situationen führt diese Regel zu erwünschten Ergebnissen: Wenn nur entweder

verhindert werden kann, dass A hungert oder B das Leben verliert, so

wäre es entsprechend der Regel widersinnig, B sterben zu lassen. Der Schaden

des Lebensverlusts ist (prima facie) schwerwiegender als der des Hungerns, In
anderen Situationen führt die Regel jedoch nicht zu den erwünschten Ergebnissen:

Wenn nur entweder fünf Personen weiterleben und eine sechste gefoltert

wird oder die eine nicht gefoltert wird, aber die fünf sterben, so fordert die

Regel, die eine Person zu foltern, und zwar völlig unabhängig von ihrer Beteiligung

an der Handlungsgeschichte (die sechste Person könnte ein kleines Kind
sein).

Die übliche utilitaristische Antwort auf Situationen des zweiten Typs
besteht in der Einführung von Rechten des Nichtverletzens aufgrund indirekter
Nutzensteigerung, werden diese Rechte längerfristig eingehalten. Diese Antwort

ist zwar nicht unplausibel, verkürzt aber das normative Phänomen der
Rechte so sehr, dass es eher naheliegt, dass das normative Phänomen von
Rechten tatsächlich mit der utilitaristischen Grundintuition unvereinbar ist.

Zwei Hinweise können das bestätigen (s. ausführlicher Leist 1990b). Erstens,
die Rede von Rechten erfordert den Übergang von einer Einpersonenperspek-

155



tive («ich») zu einem Kollektiv («viele»). Um den Sachverhalt zu verstehen,
dass B ein Recht auf Unversehrtheit hat, reicht nicht, dass ich es ihm
zugestehe. Nötig ist die Interaktion innerhalb eines Kollektivs, einschliesslich des

Wissens, dass B den anderen gegenüber ein Recht hat und die anderen deshalb

Pflichten, unabhängig von ihren Wünschen. Die Rede von Rechten ist gebunden

an die Existenz eines Interaktionskollektivs. Zweitens beeinflusst und
verändert das Bestehen von Rechten diese Beziehungen selbst. Die Rede von
Rechten ist gebunden an eine Vorstellung von Anerkennung, die nicht reduzi-
bel ist auf die Anerkennung der anderen allein als bedürftige Wesen. Deshalb

ist die Rechtfertigung von Rechten über indirekte Nutzensteigerung unangemessen.

Beide Einwände zusammengenommen erkären das typische utilitaristische

Begründungsdefizit gegenüber Rechten''.

Eine <individualistische> Rechtfertigung des Schadensprinzips müsste
verständlich machen, warum es Rechte des Nichtverletzens gibt. Erfolgreich
könnte sie nur dann sein, wenn sie Rechte aus den Beziehungen der einzelnen

innerhalb eines Kollektivs erklärt, und wenn sie verständlich macht, warum
die einzelnen einander als Rechtssubjekte anerkennen sollten. Obwohl diese

Rechtfertigung gerade dem Ziel dient, das Lebensinteresse aller einzelnen

(über Rechte) maximal zu schützen, kann sie nicht einfach der blossen
Rücksichtnahme auf die Interessen anderer entspringen.

7) Warum Singers Interessenbegriff zu eng ist

Singer ist der Meinung, dass die Fähigkeit zu einem Lebenswunsch und nur
diese Fähigkeit die Bedingung dafür ist, ein Lebensinteresse zu haben (s.

Prämisse P2); und weiter, dass nur solchen Wesen der Tod einen gravierenden
Schaden zufügt, die die Fähigkeit zu Lebenswünschen besitzen, denn nur bei

ihnen kann der durch den Tod erlittene Schaden mit dem Nichterfüllen von
Lebensinteresse umschrieben werden (s. Konklusion K). Ich stimme dieser

Behauptung teilweise zu, nämlich unter Abzug der Klausel «und nur diese

Fähigkeit». Unter (normalen) Erwachsenen betrachten wir das Formen eines

Wunschs unter bestimmten Bedingungen der Informiertheit und Wohlüberlegtheit

als hinreichendes Kriterium für das Vorliegen des entsprechenden
Interesses. Wenn Heinrich den wohlüberlegten Wunsch hat, in seinem Haus

9 Es bedarf wohl keiner Erläuterung, dass Singers Tendenz, sich gegenüber Rechten auf den
(sicheren Standpunkt) des Utilitarismus zu stellen und sie für metaphysischen Unsinn zu
erklären (1984, S. 113, 159, 226), kein Ausweg ist.

156



zu wohnen, und wir ihn daran hindern, dann Verstössen wir gegen sein Interesse

als Hausbesitzer. Jedoch ist mit einer solchen Umschreibung von dnteres-
sen> durch wohlüberlegte Wünsche unter normalen erwachsenen Menschen)

noch nicht gesagt, dies müsste die einzig mögliche Art der Interessenzuschrei-

bung sein. Weder Singer noch andere Autoren (etwa H. Kuhse, M. Tooley
oder N. Hoerster) haben einen <Beweis> der Art geführt, dass eindeutig klar
wäre: über geeignete Wünsche zu verfugen ist nicht nur eine hinreichende,
sondern auch eine notwendige Bedingung des entsprechenden Interesses.

Solange ein solcher Beweis nicht geführt ist, sollte man vorsichtshalber nicht

annehmen, dass <über einen Lebenswunsch verfügen) eine notwendige Bedingung

sei für Lebensinteresse. Immerhin ist dann nicht auszuschliessen, dass

ein menschlicher Fötus, obwohl er nicht über die Fähigkeiten zum Lebenswunsch

(also über Selbst-/Zeitbewusstsein) verfügt, dennoch ein Lebensinteresse

hat: einfach weil es andere Möglichkeiten der Zuschreibung von Interessen

gibt. Eine entsprechende Vorsichtshaltung würde man in anderen Kontexten,

wenn es um das Risiko des Lebensverlusts geht, ebenfalls für angemessen
halten. (Beispielsweise würde man niemanden mit einem Aufzug fahren
lassen, wenn der Verdacht nicht ausgeschlossen werden kann, er könnte in die

Tiefe stürzen.)
Zusätzlich möchte ich aber Gründe für die Annahme liefern, dass es eine

andere Art der Interessenzuschreibung tatsächlich gibt. Folgende Überlegung
scheint mit einleuchtend: Wenn man Interessen anhand von überlegten Wünschen

zuschreibt, so unterstellt man ideale, häufig nur kontrafaktisch geltende

Bedingungen. Wenn dies so ist, so scheinen alle Versuche, die Zuschreibung

von Lebensinteresse an die tatsächliche Fähigkeit zu Wünschen zu binden,
willkürlich. Was kontrafaktisch für einen Erwachsenen gilt, gilt ebenso für ein

sehr kleines Kind, insbesondere für eines, das noch nicht zu einem Lebenswunsch

fähig ist. Die Zuschreibung von Lebensintcresse sollte deshalb nicht

an das tatsächliche Vorliegen von Lebenswünschen gebunden sein. Soweit der

Einwand in skizzenhafter Form. Wie ist er genauer zu verstehen?

Julia ist ein vierjähriges Mädchen. Im Augenblick befindet sie sich am
Fahrbahnrand und steht kurz davor, zu ihrer Mutter auf die andere Strassèn-

seite zu laufen. Würde Julia dabei überfahren und zu Tode kommen, so

würden wir ohne Zögern sagen, sie <hätte ihr Leben verloren), und dies sei für
sie der grösstmögliche Verlust, den wir uns denken können. Wohlgemerkl

sagen <wir> normalen Erwachsenen das. Julia hat ziemlich sicher noch keinen
Lebenswunsch in unserem Sinn. Vermutlich kann sie mit dem Wort «Leben»

überhaupt noch keine oder wenig Bedeutung verbinden. Wenn man sie fragte,
wie schlimm sie es fände, zu sterben, würde sie vermutlich nach einigem Hin

157



und Her bedauern, dass sie dann das Geburtstagsfest ihrer Freundin am
nächsten Tag verpassen wird.

Genauer sind hier zwei Erklärungen mithilfe von Wünschen möglich. Eine

Antwort könnte man die einer <Proportionalitäts-Wunschtheorie> nennen. Sie

würde sagen, dass für Julia das Lebensinteresse dasselbe Gewicht hat wie der

Wunsch, den Geburtstag ihrer Freundin nicht zu verpassen. Interessengewicht
und kognitives Niveau eines Lebewesens korrespondieren dann miteinander.
Eine andere Version wäre die <Ideal-Wunschtheorie>. Ihr zufolge bilden nur die

überlegten Wünsche erwachsener Menschen die Grundlage für Interessenge-

wichtung. Offensichtlich ist es die Ideal-, nicht die Proportionalitäts-Wunsch-
theorie, die wir üblicherweise zugrundelegen, wenn wir den Lebensverlust bei

einem Kind wie Julia als sehr schlimm ansehen - entweder vergleichbar mit
dem Verlust des Lebens von uns selbst, oder sogar höher, weil Julias Leben

erst beginnt. Der Unterschied zwischen Proportionalitäts- und Idealwunschtheorie

besteht darin, dass sich nach der einen die Bedeutung des Lebensinteresses

für einen Menschen im Laufe seiner Entwicklung erst langsam zu
einem Normalpunkt hin steigert, während nach der anderen über die ganze
kindliche Entwicklungszeit vom Normalpunkt her gewichtet würde10.

Betrachten wir jetzt das Beispiel des leichtsinnigen Gustav. Gustav (er ist

wirklich leichtsinnig) findet es aufregend, bei vereister Strasse mit hoher

Geschwindigkeit in enge Kurven zu fahren. Wir würden sagen : er verstösst dabei

gegen sein Lebensinteresse, weil sein Wunsch nicht überlegt ist. Auch Singer
würde das vermutlich sagen, und ganz sicher Hoerster, der Interessen als

<aufgeklärte Wünsche) definiert". Wenn wir nicht akzeptieren wollen, dass

sich Gustav keineswegs schadet, sollte er an einem Baum enden, müssen wir
annehmen, er habe sich seine Wünsche nicht (ausreichend) überlegt. Und das

ist sicher die Annahme, zu der wir üblicherweise greifen werden. Gustavs
Wünsche lassen in seiner subjektiven Sicht nicht die Gewichtigkeit von Interessen

erkennen, wie sie normale Erwachsene einschätzen würden. Deshalb

werden seine Wünsche entsprechend korrigiert.
Mein Argument für die Anwendung der Ideal-Wunschtheorie auf Julia

besteht nun in zwei Teilen. Einmal in der Annahme, dass der Fall von Gustav

10 In Leist 1990a, Kap. 5.3 habe ich deshalb den Begriff des (übergreifenden Lebensinteres¬

ses) benutzt.
11 («Wesen A hat ein Interesse an x> soll bedeuten (Entweder A wünscht x, sofern A über alle

für die Realisierung seiner sämtlichen derzeitigen Wünsche relevanten Fakten aufgeklärt
ist, oder A würde x wünschen, sofern A über alle für die Realisierung seiner sämtlichen

derzeitigen Wünsche relevanten Fakten aufgeklärt wäre.)» (Hoerster 1991, S. 386) Man
beachte die Reichweite des kontrafaktischen Teilsatzes.

158



eine ideale Wunschzuschreibung benötigt, zum andern (und wichtiger) in der

Behauptung, dass sich nicht relevant unterscheiden lässt zwischen dieser

Anwendung auf Gustav und derjenigen auf Julia. Deshalb bliebe, will man

sagen, dass es für Julia nicht so schlimm war, dass sie überfahren wurde, auch

nur die Alternative, zu meinen, Gustav habe sich nicht eigentlich geschadet,
als er in euphorischer Stimmung am Baum zerschellte. Beide Äusserungen
wären nicht nur akademischer Art. Beispielsweise hätten wir keinen bedeutenden

Grund, Gustav am Fahren zu hindern, obwohl wir sein Ende vorhersehen.

Welche Gründe könnten zwischen dem Fall Julias und Gustavs unterscheiden

lassen? Der wichtigste Einwand dürfte, erstens, sein: Gustav besitzt aktuell

die Fähigkeit zu überlegten Wünschen, er wendet sie nur nicht an; Julia
besitzt diese Fähigkeit aktuell noch nicht. Für viele leichtsinnige Autofahrer
mag diese Behauptung zutreffen. Aber für einen sehr leichtsinnigen Gustav
kann gelten, dass er subjektiv sein Lebensinteresse notorisch unterbewertet,
entweder weil er nicht überlegt sein will oder weil er nicht überlegt sein kann.
Viele Erwachsene haben tatsächlich die Fähigkeit einer angemessenen Bewertung

ihrer Interessen, einschliesslich ihres Lebensinteresses, nicht. Deshalb
kann der Verweis auf die aktuelle, nur punktuell nicht angewandte Fähigkeit
keinen Unterschied zwischen Gustav und Julia hervorheben.

Aber vielleicht ist, zweitens, der leichtsinnige Gustav gar nicht unüberlegt?
Vielleicht reicht sein Ausmass des Überlegens und vielleicht hat er einfach
kein entsprechend grosses Lebensinteresse? Vielleicht machen wir, die wir ihn
am Fahren hindern wollen, uns des unbegründeten und überzogenen Paterna-
Iismus schuldig? Dagegen spricht die Erfahrung. Gustav ist nicht der einzige

Mensch, der leichtsinnig in vereiste Kurven fährt. Andere, die es überlebt

haben, waren rückblickend der Meinung, sie hätten bedauerlicherweise <mit

ihrem Leben gespielt). Deshalb stellt es Gustav gegenüber keinen unbegründeten

Paternalismus dar, wenn man annimmt, er würde sein Lebensinteresse

nicht korrekt einschätzen.

Besteht aber nicht, drittens, der folgende Unterschied: Gustav mag sein

Lebensinteresse verfehlen, aber er hat doch überlegte Wünsche anderer Art.
Julia hingegen ist nicht im selben Ausmass überlegensfahig. Dieser Einwand
ist teilweise richtig, denn Gustav ist eben erwachsen, Julia noch ein kleines

Kind. Die Überlegensfähigkeit von Gustav ist deshalb grösser. Aber welcher
Unterschied soll genauer relevant sein? Irgendwelche Überlegensfähigkeiten
hat auch Julia. Auch sie kann bereits wichtige von weniger wichtigen Wünschen

unterscheiden. Der kognitive Unterschied zwischen ihr und Gustav ist

nur graduell und eine qualitative Unterscheidung bliebe willkürlich.

159



Oder es besteht, viertens, dieser Unterschied: Was Gustav fehlt, ist die

Fähigkeit zur angemessenen Gewichtung seines Lebenswunschs (er ist eben

leichtsinnig), hingegen verfügt er über die kognitiven Fähigkeiten zum
Lebenswunsch. Natürlich verfügt er über Selbst- und Zeitbewusstsein. Genau das ist

es, was Julia abgeht. Dieser Unterschied könnte im Fall von Julia zutreffen,
obwohl es empirisch unwahrscheinlich ist. Selbst- und Zeitbewusstsein
entwickein sich nicht mit einem Schlag, sondern ebenfalls graduell, und sicher hat
ein vierjähriges Kind bereits beide Bewusstseinsdimensionen. Entscheidend ist

aber, dass es auf die Fähigkeiten zu Zeit- und Selbstbewusstsein allein nicht
ankommt. Beides sind notwendige, nicht aber auch hinreichende Bedingungen
für Lebensinteresse. Unverzichtbar sind ausserdem die Dimension des Empfindens

(und damit des als angenehm oder unangenehm Empfindens) sowie die

Dimension des Wollens (und damit des Vorziehens und Vermeidens). Menschliche

Interessen benötigen zusätzlich diese beiden anderen Dimensionen, und
sie sind vorrangig gemeint, wenn die Rede ist von <ein Interesse haben>, oder
eben <einem Interesse Gewicht geben>, aber auch von <gegen ein Interesse

verstossen>. Die Begriffe, über die ein Kind verfügt, restringieren, was es

wollen kann. Dass es tatsächlich will bzw. über entsprechende Empfindungen
verfügt, die sein Wollen leiten, ist ebenso wichtig.

Ist dann der Einwand nicht so zu formulieren, dass es ausreicht, die kognitive

Fähigkeit zu beachten, wenn das Lebensinteresse abgesprochen wird,
nicht die Empfindens- oder die Wollensdimension? Julia oder wenn nicht
Julia, so sicher der zweimonatigen Julie - fehlt diese Fähigkeit, und das

unterscheidet sie von Gustav. So formuliert hiesse es aber, dass sowohl ein Computer,

der über Zeit-/Selbstbewusstsein, nicht jedoch über Empfinden und Wollen

verfügt, wie auch ein überlegt lebensmüder Mensch mit sonst <normalen>

geistigen Fähigkeiten ein Lebensinteresse haben. Der eine, obwohl ein Wesen

ohne Wollen, der andere, obwohl ein Wesen mit dezidiert gegenteiligem Wollen.

Beide Beispiele zeigen: auf die Stellungnahme des Subjekts zu seinem

Leben kommt es an, also auf ein Gewichten - und deshalb ist der analytisch
zutreffende Unterschied zwischen kognitiven Fähigkeiten und tatsächlichem
Wunsch für den Vergleich zwischen Gustav und Julia irrelevant.

Alles in allem scheint damit offenkundig: wenn Julia kein Lebensinteresse

hat, so hat auch Gustav keines. Und sogar noch weiter gehend: wenn Julia
Lebensinteresse abgesprochen werden muss, so müssts jeder beliebige (spontane,

wankelmütige, irrationale) Wunsch als ausreichender Ausdruck von
Interesse angesehen werden. Umgekehrt, wenn die externe Beurteilung seitens

überlegter, alle relevante Erfahrung einbeziehender Erwachsener als

ausschlaggebend anzusehen ist, so hat auch bereits Julia ein Lebensinteresse.

160



Führt diese letztere Folgerung aber nicht paradoxerweise dazu, dass jedem
Lebewesen ein starkes Lebensinteresse zugesprochen werden muss? Wäre

nicht dieselbe externe Beurteilung bei Pflanzen, Tieren oder mindestens
menschlichen Föten nötig? Meiner Meinung nach lässt sich der (menschliche

Standpunkt) auf Pflanzen und einen Teil der Tiere gerade nicht ausdehnen,

was ein Grund ist, sie nicht in die Moral einzubeziehen (s. Leist 1990a,
S. 69-75). Auf einen anderen Teil (die Säugetiere) und auf die Föten lässt er
sich ausdehnen, so lange die notwendigen Voraussetzungen für irgendein
Interesse gegeben sind: also insbesondere irgendwelche Empfindungsfähigkeit
und irgendwelche rudimentäre Form des Wollens. Kurzum: die Ideal-
Wunschtheorie nötigt nicht dazu, beliebigen Lebewesen kriterienlos
Lebensinteresse zuzusprechen. Sie kann gegen den Einwand der Beliebigkeit von
Lebensinteresse verteidigt werden, und zwar erfolgreich, wie ich meine.

Auch wenn diese Skizze einer Zuschreibung von Interessen von einem

idealen Standpunkt aus, mit dem überlegten Blick auf ein (ganzes Leben), der
einzelnen Menschen manchmal abgeht, nicht völlig überzeugt, so ist sie

vielleicht doch ausreichend, um eine mögliche Alternative zu der Auffassung
Singers sichtbar werden zu lassen. Die begriffliche Norm, Lebensinteresse sei

an die aktuelle Fähigkeit zu Lebenswünschen zu binden, hat schwerwiegende

praktische Konsequenzen. Deshalb sollte jede philosophische Alternative in

der Erörterung des Begriffs Lebensinteresse weitaus sorgfältiger geprüft werden,

als es in dieser spekulativen Disziplin sonst der Fall ist.

Literatur

Norbert Hoerstcr (1991), Haben Föten ein Lebensinteresse? in: Archivfür Rechts- und Sozial-

philosophie 77, S. 385-395
Ernst Klee (1990), Durch Zyankali erlöst, Frankfurt
Anton Leist (1990a), Eine Frage des Lehens. Ethik der Abtreibung und künstlichen Befruchtung,

Frankfurt
Anton Leist (1990b), Mitleid und universelle Ethik, erscheint in: Georg Lohmann/Hinrich-

ried Fink-Eitel (Hg Zur Philosophie der Gefühle, Frankfurt 1992

Derek Parfit (1984), Reasons and Persons, Oxford
Peter Singer (1981), The Expanding Circle: Ethics and Sociobiology, Oxford-Melbourne
Peter Singer (1984), Praktische Ethik, Stuttgart; orig. Practical Ethics, Cambridge 1979

Peter Singer/Helga Kuhse (1990), Zwischen Leben entscheiden: Eine Verteidigung, in: Analyse

& Kritik 12, S. 119-130

161




	Überlebt der Utilitarismus? : Peter Singer und das Tötungsverbot

