Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 50 (1991)

Artikel: La transplantation d'organes et I'obligation du don : esquisse d'une
réflexion sur les incohérences de la situation actuelle en Europe, et
recherche d'un fondement éthique

Autor: Foppa, Carlo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 50/91

CARLO FOPPA
La transplantation d’organes et 'obligation du don

Esquisse d’une reflexion sur les incohérences de la situation actuelle
en Europe, et recherche d’un fondement éthique

«Jusqu’ ou peut aller impunément et 1égi-
timement la science du vivant? Non pas
que le philosophe puisse régler ce pro-
bleme, mais il peut y participer et aider a
la prise de conscience de ce que cachent
les succes les plus spectaculaires.»
Frangois Dagognet

|. Introduction

Les développements récents de la science medicale, notamment dans le do-
maine de la transplantation d’organes, soulévent de nouvelles questions éthi-
ques dans lesquelles il est souvent difficile de discerner la composante ration-
nelle de la composante ¢émotionnelle. I1 n’y a a cela rien de surprenant: que
par les technologies qu’il déploie, 'homme détermine des situations que 1’éthi-
que traditionnelle n’est pas en mesure de résoudre, est sans doute une des
raisons d’étre de la bioéthique; d’autre part le conflit entre émotivité et ratio-
nalité n’a, lui non plus, rien d’¢tonnant lorsqu’il est question d’é¢thique: une
chose peut trés bien nous paraitre inadmissible sans que nous soyons en
mesure de justifier par de bons arguments son inadmissibilite.

Ainsi trés souvent les questions que I'on se pose en bio¢thique acquierent
davantage de complexité du fait que si le coeur connait des raisons que la
raison ne connait pas, on ne peut pas non plus tomber dans le relativisme
absolu de I'émotiviteé, surtout lorsque — comme le dit si bien 'ouvrage de Jean
Bernard - «c’est de 'homme qu’il s’agit.»!

Le cas tristement c¢lébre de trafic de reins par le Royal Wellington Hospital
de Londres de 'année passée, constitue sans doute un exemple bien ¢loquent
des risques que I'on assume lorsqu’on n’arrive pas a discerner, dans I'analyse
du fait, les deux composantes qui fondent notre humanité.

1 Jean Bernard, C'est de I'homme qu'il s'agit, Odile Jacob, 1988

125



Ainsi, lorsque 'opinion publique a appris que des fonctionnaires de I'hopi-
tal londonien avaient offert des sommes dérisoires a des citoyens turcs pour
leur prélever un rein, 'indignation a ¢t¢ unanime?. Le radicalisme anti-scienti-
fique, qui ne manque pas d’adeptes aussi bien dans la masse des profanes que
dans les cercles des «specialistes», a eu une occasion de plus pour discréditer la
science medicale; et les partisans du non-au-progreés n’ont pas manqué de
«prouver» que la faute est in¢vitablement d notre soif de connaissance et de
progres techniques.

Mais, au fond, contre quoi I'indignation ¢était-clle légitime?

Dans le scandale du trafic des reins il n’y a, malheureusement, absolument
rien de nouveau sur le plan ¢thique: des riches qui tirent un bénéfice du
chagrin des pauvres, voila le seul fait digne d’indignation. Et le savoir faire
techno-scientifique n’y est pour rien, si ce n’est que toute augmentation des
pouvoirs implique aussi des devoirs plus ¢tendus et plus de responsabilités. Le
fait que par les nouvelles techniques de pointe un homme puisse vendre son
corps ne constitue pas non plus une raison de culpabilite de la science, d’au-
tant plus que le but de ces techniques n’est pas de faire gagner de I'argent,
mais de sauver des vies humaines.

Au fond il est clair que toute extension du domaine de 'agir de 'homme
augmente ipso facto les possibilites de faire et le mal et le bien; si le sujet
humain n’agit pas, il est sur qu’il ne fera pas de mal, mais il est tout aussi
certain qu’il se prive par-la méme de la possibilit¢ de faire le bien.

Ainsi dans ce domaine délicat de la transplantation d’organes ou il est facile
de se laisser emporter par I'émotivité, il nous parait fondamental de donner
des argumentations fondées uniquement sur la raison, d’autant plus qu’il
s'agit de tenter de déterminer ce qui est bien et ce qui est mal.

Un exemple de la vie courante nous permet de mieux saisir la portée de
cette nécessite. Supposons que nous habitions dans I'appartement d’un im-
meuble et que nous possédions un chat que nous aimons beaucoup, et suppo-
sons en méme temps ue nous ayons un voisin trés malpoli qui ne respecte pas
les régles elementaires de la vie en commun. Si un incendie devait ¢clater dans
'immeuble, notre émotivité nous pousserait sirement a tenter d’abord de
sauver la vie a notre chat. Mais en analysant la situation ¢thique d’un point de

2 Voir par exemple Le Monde, 15 fev. 1989 «L'or du rein»; Le Monde, 31 aott 1988 «Des
cellules qui rapportent»; Biofutur, n. 72, octobre 1988, p. 6. Egalement La Repubblica, 24
janv. 1989 «Traffico d’organi, indagini a Londra».

De méme 'article de Bob Brecher dans le Journal of Medical Ethics (1990, 16, 120-123)
intitulé «The kidney trade: or, the customer is always wrong», fournit 4 la note | une série
trés complete de renvois aux journaux qui ont parle du fait.

126



vue rationnel, nous devrions conclure qu’en agissant ainsi nous donnons plus
de valeur a la vie d’un chat qu’a celle d’'un homme, ce qui manifestement n’est
pas tenable. Par conséquent I'émotivite, tout en gardant sa spécificité stricte-
ment anthropologique, n’est pas un outil fondamental lorsqu’il s’agit d’¢tablir
ce qui est bien et ce qui est mal et donc de quelle maniére il faut agir. Nous
nous proposons par conséquent d’aborder les probléemes ¢thiques posés par la
transplantation d’organes en nous fondant exclusivement sur la raison. Certes
il serait fort intéressant d’analyser la perspective émotionnelle et symbolique
qui fait que I'on tolére la violation de l'intégrit¢ corporelle du sujet dans
plusicurs cas de la vie courante mais qu’elle est absolument condamnée lors-
qu’il s’agit de la transplantation d’organes; ¢tant donnée notre compétence
specifique, il nous sera toutefois impossible d’aborder cet aspect du probléme.
Nous allons donc définir maintenant les limites de notre sujet.

2. Deéfinition négative

Seront exclus de notre analyse les trois aspects suivants:

La vente/don de gamétes ou embryons puisqu’il faudrait au préalable éta-
blir dans quelle mesure et si des cellules humaines germinales appartiennent
au sujet au méme titre que des cellules somatiques. Par conséquent nous
n’aborderons pas non plus I'épineuse question des méres-porteuses.

— La vente/don de parties de notre psychisme dans les recherches de psycho-
logie expérimentale et clinique, puisque I'assimilation de notre conscience a
des parties du corps est loin d’étre evidente.

— La vente/don de phanéres, c’est-d-dire de ces ¢léments que notre corps
¢limine spontanément (cheveux, ongles, placenta ou autres); dans ces cas il
nous parait ¢vident que tout usage légal serait légitime avec le consentement
du «donneur» (ou «vendeur» si c'est le cas) et lorsqu'il y a un bénéfice, le
sujet auquel appartenaient ces ¢léments doit aussi pouvoir en bénéficier. -

3. Définition positive

Le terme «marchandisation» nous semble plus appropri¢ que d’autres comme
par exemple «chosification» ou le plus marxien «reification». En effet ces deux
derniéres définitions désignent des cas ou le sujet se transforme en objet tout
en n’'étant pas tel de par sa nature; or, a partir du moment ou le sujet humain

127



est observé scientifiquement il est nécessairement traité comme un objet,
puisque la relation épistémique implique nécessairement une relation binaire
entre sujet connaissant et objet de cette connaissance, ce qui n’exclut toutefois
pas la possibilité du cogito cartésien.

Finalement le choix du mot «marchandisation» nous parait davantage
justifié que les deux autres du moment que, par les nouvelles techniques de
pointe dans le domaine de la transplantation, le corps humain devient un
potentiel objet d’échange dont le sujet pourrait librement disposer. Et au fond
il faut se demander si cette potentialité constitue vraiment un fait absolument
nouveau, ou bien si elle ne constitue pas, plus simplement, un domaine de plus
ou peut se manifester I'injustice parmi les hommes.

Mais avant de répondre a cette question, nous devons préalablement tenter
d’¢lucider le rapport problématique qui lie le sujet a son corps. En abordant ce
probléme il est impossible de ne pas se heurter a un dualisme foncier qui
caractérise le rapport entre le sujet et son corps. Alors que du point de vue
social il existe une sorte d’accord tacite concernant la quasi identité entre la
personne et son corps, du point de vue juridique ce rapport ne semble pas se
fonder sur un principe trop clair.

L'indivisibilite du corps et de 'esprit (mais . . .est-ce que «personne», «sujet»
et «esprit» sont la méme chose?) est explicitement admise, par exemple, dans
I'¢étude du Conseil d’Etat frangais qui a abouti au Rapport Braibant intitule
De I'éthique au droit (La Documentation Frangaise, 1988), elle constitue méme
le fondement essentiel de I'idée de I'homme dans sa globalité. 11 est en effet
écrit que «le fondement premier et essentiel de cette idée [’homme dans sa
globalité] est sans aucun doute le principe de base qui sous-tend toute I’archi-
tecture de notre droit et inspire sa philosophie: I'indivisibilité du corps et de
I’esprit, constitutive de la personne humaine et de la personnalité juridique
tout a la fois, entre lesquelles existe une relation d’identité. (...) L'identité du
corps et de la personne a des effets trés clairs du point de vue de la relation
avec les autres. C’est dans le corps que s’exprime le respect de la dignité de la
personne humaine. Nul ne peut y porter atteinte sous peine de sanctions. C’est
le principe de I'inviolabilité du corps»’.

Mais voila que de sérieux problémes se posent lorsque I'on veut appliquer
rigoureusement ce principe a travers la loi, autrement dit lorsqu’on passe . ..
«de I’éthique au droit». Certes il est trés prudent de ne pas vouloir imposer un

3 Etude du Conseil d’Etat frangais sous la direction de M. Guy Braibant, De ['éthique au
droit, La documentation frangaise, 1988, p. 15

128



principe ¢thique par des lois, surtout lorsque le principe éthique est stricte-
ment li¢ a des techniques scientifiques qui, comme telles, évoluent constam-
ment; mais dans ce cas précis cette prudence pose des problémes. En effet il est
implicitement admis que si le corps est constitutif de la personne humaine, le
respect de celle-ci passe avant tout par le respect du corps; mais plus explicite-
ment a travers les lois, la seule base sur laquelle se régle le rapport corps-sujet
est le statut de «chose hors du commerce» pour le corps humain, ce qui
implique, par conséquent, que le corps ne peut ni étre vendu ni étre donné a
un autre. M. A. Hermitte est trés claire a ce sujet: «dés qu’'une chose est hors
du commerce, elle ne peut étre cédée, méme gratuitement, car elle échappe a
'empire de la volonté»?.

De méme J.C. Galloux tient a souligner les conséquences de I'application
du statut de «chose hors du commerce» au corps humain: il faudrait, par
exemple, interdire le don du sang: «la gratuité non plus que 'unilatéralité de
'acte (du don) ne constituent des critéres de I'extra-commercialité. La doc-
trine, comme la tradition juridique (...) convergent sur ce point: les choses
hors du commerce sont inaliénables, elles ne peuvent changer de titulaire de
droit»s.

Il'y a donc une double incohérence: d’une part le droit ne semble pas
codifier un principe reconnu de maniére tacite (celui de I'indivisibilité), de
I'autre, on dirait que le droit tente de I'expliciter par le biais du statut de
«chose hors du commerce», mais en en tolérant la violation puisque le don est
la seule modalité admise pour faire changer de «propriétaire» a un organe ou
un corps. Ainsi 'obligation du don apparait comme la seule solution possible
face a I'incapacité de formuler une éthique positive: on institue 'obligation du
don parce qu’on veut éviter de «déraper» vers les risques de marchandisation
du corps, autrement dit le don est obligatoire parce que la vente est interdite.
De plus, au lieu de reconnaitre notre incapacité de fournir au don un fonde-
ment éthique postif, la bioéthique occidentale se fait un mérite de I'obligation
du don en évoquant souvent I'épouvantail de Iutilitarisme radical dans lequel
risquerait de tomber la bioéthique anglo-saxonne. C’est que malgré la portée
des problémes de bio¢thique nous en sommes encore a une sorte de protec-
tionnisme de notre tradition qui nous pousse a faire appel le plus souvent

4 Marie-Angele Hermitte, «Le corps hors du commerce, hors du marché», in Diplomées, n.
140, sept. 1988, pp. 120-138

5 Jean-Christophe Galloux, «Réflexions sur la catégorie des choses hors du commerce:
I'exemple des ¢léments et des produits du corps humain en droit frangais», in Les cahiers du
droit, vol. 30, n. 4, déc. 1989, pp. 1011-1032

129



possible 4 Kant en evitant soigneusement de fonder nos arguments sur les
écrits de Mill ou Bentham ¢.

Mais le temps des anciennes querelles philosophiques devrait étre révolu
surtout lorsque les divergences portent sur des techniques opératoires dont la
science dispose hic et nunc.

Ne nous perdons toutefois pas dans une polémique qui risquerait d’étre
stérile, et revenons plutot au centre de notre sujet: la relation entre le sujet et
SON COrps.

4. Propriéte et vente du point de vue pragmatique

«lIl corpo ¢ mio e lo gestisco io» (Le corps est @ moi et ¢’est moi qui le gére) a
¢té I'adage du début de I'émancipation de la femme en [talie. Nous aimerions
maintenant extrapoler cet énoncé de son contexte historique et I'assumer
comme point de départ pour nos considérations. Une relation d’apparte-
nance, sauf dans le cas de I’héritage, implique généralement deux contractants
et un objet possédé ou a posseder qui, sur la base d’'un contrat explicite ou
implicite, est soumis a la volonte de son possesseur. Toutefois cette volonte se
trouve étre plus ou mons limitée en fonction principalement de la nature de
['objet en question.

Si une personne posséde un ordinateur, elle peut en faire 'usage qu’elle
préfére en respectant certaines limites: elle n’a pas le droit, par exemple, de
copier un programme sans payer le copyright, de méme elle ne peut pas établir
des fichiers contenant des données personnelles sur des personnes sans leur
consentement.

Une personne qui posséde un véhicule, n'a pas le droit d’en faire tout ce
qu’elle veut: elle doit respecter les limites de vitesse, les normes anti-pollution
et ainsi de suite.

Lorsque I'objet possédé est un animal, la question est différente: il existe des

6 En ce qui concerne les deux traditions philosophiques et les deux différentes maniéres de

faire de la bioéthique en Europe ou aux Etats-Unis, signalons que Mme Marie-Hélene
Parizeau a donné un apergu trés intéressant de la situation actuelle lors du Ilme congres
annuel de la Société Canadienne de Bioéthique. Les actes du congres n'étant pas encore
disponibles, il est toutefois possible de lire un bref résumeé de sa conférence dans la revue de
la Sociéte Suisse d’Ethique Biomedicale "Forum bioethica” de janvier [991.
Signalons ¢galement l'introduction, trés bréve et explicite, de Georges Tanesse a I'¢dition
frangaise de L'utilitarisme de J.S. Mill (Flammarion, 1988) ou il explicite vigoureusement la
méfiance foncicre de la tradition européenne, et surtout frangaise, a I'égard de la tradition
anglo-saxonne.

130



lois qui interdisent d'infliger certains traitements a I'animal; dans ce cas c’est
'objet du contrat lui-méme qui béneficie d'une protection.

Dans ces trois cas 'appropriation est sanctionnee par un contrat d’échange
de type économique: le sujet paye un tiers pour que celui-ci lui mette a
disposition un objet technique ou vivant sur lequel il peut exercer sa volonté
tout en respectant les limites imposées par la loi. Dans les deux premiers cas
ces limites sont fixées dans le but de proteger les autres sujets humains, dans le
troisieme 1l s’agit de proteger I'objet du contrat lui-méme. L'appartenance du
corps au sujet ne peut pas se situer dans un de ces cas en raison principalement
du fait qu'il y a identite entre le «propriétaire» et I'«objet» possédeé. Ainsi il est
impossible de limiter la volonté de I'individu dans le but de protéger le corps
méme qui le rend sujet: si protection il y a, elle ne peut qu'étre globale dans la
mesure ou le sujet est protégé a travers la protection de son corps; entre les
deux termes de son ¢tre il y a une continuité profonde.

[T existe toutefois des cas ou cette continuité est rompue soit par la volonte
du sujet, soit indépendamment de sa volonté. Lorsqu'une personne séroposi-
tive, consciente de son ¢tat pathologique ne prévient pas son partenaire des
risques auxquels il est soumis, il utilise finalement son corps comme un moyen
permettant de nuire a I'integrit¢ de 'autre. Ainsi lorsque la continuité entre le
sujet et son corps est rompue et que cette rupture nuit a I'intégrite des autres, il
y a des lois qui sanctionnent cette infraction.

Mais il y a un autre cas ou la continuite se rompt indépendamment de la
volonte du sujet: c’est le cas du coma.

Dans cette situation la personne se trouve comme dépossedee de son corps
qui est a la merci de I'équipe soignante et de la famille 1l en a une; dans le cas
contraire on voit bien que la démarche des soignants lorsqu’il s'agit de
prendre une décision d’arréter le traitement, consiste dans la tentative de faire
revivre la conscience du patient et de prendre la decision qu'il aurait prise lui-
méme s’il avait été en mesure de le faire, ce qui revient a tenter de réinstaurer
la continuité rompue. Ainsi la relation personne-corps se présente tout d’a-
bord, avant méme de pouvoir étre de propriéte, comme une relation de conti-
nuité absolue qui s’interrompt dans des circonstances graves; si le sujet est
responsable de celte rupture, la sociéte semble intervenir avec la sanction. Or,
nous avons vu plus haut qu’il existe un consensus tacite sur l'identité per-
sonne-corps, et que, par conséquent, le respect de la personne passe d’abord
par le respect du corps; ¢tant donnée la continuit¢ profonde qui lie les deux
modalités de notre ¢étre, la rupture de cette continuité entraine une sanction
sociale dans les cas ou elle est déterminée par la volonté du sujet. Mais, une
fois de plus, la société ne semble pas respecter cette attitude de maniére

131



cohérente, en effet il ne manque pas de cas ou le non respect de I'intégrité
corporelle est plus que tolére.

Tout d’abord une considération générale concernant le travail: dans ce cas
le sujet utilise son corps pour se procurer de I'argent, et il n’est pas besoin
d’évoquer les professions trés dangereuses pour s’en rendre compte. Le fait est
que I'échange a but lucratif qui est a la base du contrat de travail semble admis
dans toutes les sociétes.

Ensuite, le principe du respect de I'intégrite corporelle comme «conditio
sine qua non» du respect de la personne est absolument viole en cas de guerre:
dans les pays ou le service militaire est obligatoire c’est I'Etat qui contraint le
sujet @ mettre en danger son intégrité corporelle, par contre §’il s’agit d’une
armee de milice, I’Etat ne fait rien pour empécher le citoyen de nuire a son
corps.

De plus il existe toute une série de cas bien plus courants et qui font partie
de notre quotidien ou 'on voit bien que la rupture de la continuité personne-
corps est tout a fait toléree.

La prostitution en constitue I'exemple le plus ¢loquent: le sujet, a travers
son corps, devient un véritable objet d’échange a but lucratif.

Dans plusieurs activités sportives le sujet est autorisé a abimer a tout jamais
son corps dans le seul but d’amuser des gens: que ’'on songe au cas extréme de
la boxe ou deux abrutis se détruisent progressivement le cortex dans le but
d’amuser des spectateurs qui les payent pour ce «divertissement». On pourrait
multiplier les exemples dans le domaine sportif, il serait par contre plus
difficile d’établir des limites dans ce cadre global.

[l existe encore une profession ou le clivage entre le sujet et son corps est on
ne peut plus évident: le mannequin; dans ce cas ce n’est pas la personne dans
son intégralité qui est rémunérée mais seulement son corps, qui devient un
véritable objet a entretenir dans les moindres détails afin qu’il rapporte un
maximum. (Remarquons en passant que les dictionnaires frangais-italien tra-
duisent ce mot tout d’abord par «manichino», qui indique ces fantoches
exposés dans les vitrines des magasins pour montrer les vétements.)

Citons enfin un dernier cas ou, bien qu’il ne s’agisse pas d’une véritable
marchandisation du corps, le sujet peut abimer son corps en 'utilisant comme
moyen pour des fins ultra-mondaines: ce sont les phénoménes de fanatisme
religieux. Finalement si tout le monde ou presque est d’accord pour affirmer
que si le corps est constitutif de la personne, alors le respect de la personne
passe tout d’abord par le respect de son corps, force est de constater que la
collectivité est préte a faire des exceptions. Et il faut d’ailleurs se demander si
et en quelle mesure I'Etat doit protéger I'individu contre lui-méme, comme

132



c’est le cas pour I'obligation des ceintures de sécurité ou pour le casque dans la
circulation routicre.

I1 est toutefois surprenant de constater qu’il est permis d’endommager son
corps au nom de la fo1 ou dans un but lucratif a travers le sport et de le vendre
pour promouvoir le marché de la haute couture, alors qu’il est absolument
interdit de vendre son corps a la recherche scientifique. Le cas de la France est
tout a fait emblématique a cet ¢gard: la loi du 20 décembre 1988 précise en
effet que les sujets qui se mettent a disposition pour la recherche ne soient pas
payés mais «indemnisés» (ce qui, entre autres, présente un remarquable avan-
tage fiscal), et ceci a ¢t¢ etabli sur la base de la conviction selon laquelle
expérimentation humaine rémunérée serait une forme de prostitution. A la
lumiére de ces considérations il apparait évident que la situation actuelle en ce
qui concerne le lien entre la personne et son corps et le respect de I'intégrité
corporelle qui en découle, est loin d’étre cohérente: il y a un principe de fond
qui est reconnu de manicre tacite et qui est souvent utilis¢ pour s’opposer a la
vente d’organes, mais dans plusieurs cas de la vie quotidienne ce principe n’est
absolument pas respecté sans que I'on sache sur la base de quoi peuvent se
fonder les exceptions.

Ainsi nous devons examiner deux cas extrémes ou, dans le premier, la
collectivite, a travers les lois, se chargerait de faire respecter le principe tacite
énonce plus haut d’une maniére tres stricte et, dans un second cas, d’une
maniere moins stricte. Les deux alternatives possibles s’énoncent comme ceci:

[. La loi doit garantir non seulement la protection intersubjective des indivi-
dus, mais aussi la protection intrasubjective.

I1. La loi doit garantir seulement la protection intersubjective des individus et
non pas la protection intrasubjective.

5. Considérations a propos de la solution I

Dans ce cas I'Etat devrait interdire aux individus non seulement de vendre
leur corps a la science, mais aussi de pratiquer certains sports avec ou sans but
lucratif, il devrait également punir les adeptes du fanatisme religieux (resterait
a savoir a partir d’ou les privations de la vie religieuse deviennent du fana-
tisme) et interdire le don d’organes. Le respect de ce principe semble impliquer
que I'on assume la position kantienne d’apres laquelle la personne humaine ne
doit jamais étre utilisée seulement comme moyen mais toujours et aussi
comme fin; or, puisque le corps est constitutif de la personne et en profonde

133



continuit¢ avec elle, alors il ne peut jamais ¢tre utilis¢ seulement comme
moyen. Toutefois nous pouvons objecter, en nous fondant sur 'autonomie de
la volonté de la personne humaine, que si I’Etat et non pas le sujet individuel
pose des limites au libre exercice de la volonté des sujets, on a 'impression de
tomber dans une situation d’hétéronomie de la volonté qui nie la liberté du
sujet.

La portée de cette objection parait d’emblée considérable: qui déciderait de
quoi au nom de la «raison d’Etat»? Il suffit d’évoquer I’Allemagne nazie et
I'interdiction de mariage entre aryens et autres ou les stérilisations forcees,
pour que le risque inhérent a cette premiere perspective révele toute sa portee:
I'individu ne disposerait pas de son corps alors que I'Etat, lui, en disposerait.
L’évolution du savoir-faire technique de 'homme a travers les siecles entraine
comme conséquence une extension considérable des choses dont il dispose;
déja le premier artefact permettait a 'homme d’imposer a la matiere une
forme qu’elle n’avait pas a I'origine, ainsi de la matiére inanimee on est passe a
la matiére vivante. Faut-il donc s’¢tonner si maintenant le pouvoir technologi-
que de ’homme a atteint '’homme [ui-méme?

Il n’est pas besoin d’évoquer I'épouvantail des manipulations de 'ADN, la
meédecine manipule 'homme et le modifie ... heureusement d’ailleurs.

Ainsi il est tout a fait normal et légitime que ce soit 'homme lui-méme qui
pose les limites de son pouvoir d’action, mais ces limites doivent se fonder sur
de bons arguments et celui de I'inviolabilité absolue du corps n’en constitue
pas un puisque son respect cohérent entrainerait des conséqences difficiles a
justifier raisonnablement. Serait-il legitime d’interdire a une personne de défi-
ler pour présenter des habits de mode en gagnant de I'argent? Dans quelle
mesure |’Etat pourrait interdire a un sujet de s’infliger des peines corporelles
pour son plaisir sexuel (le masochisme est une réalit¢ avant d’étre une patho-
logie) ou pour des raisons religieuses? A la suite de la sensibilit¢ aux probléemes
écologiques, des questions nouvelles surgissent qui nous interrogent sur la
nature profonde des biens publics, et le corps humain a le méme statut juridi-
que que certains bien publics.

L’eau qui sort du robinet est, a I'origine, un bien commun naturel que, 4 la
suite d'un traitement précis, nous payons a I’'Etat, mais c’est le traitement et
non pas ’eau que nous payons.

La revue scientifique La Recherche a consacré 'année derniére un numéro
spécial a 'eau (mai 1990): il y avait un article fort intéressant intitulé juste-
ment «A qui appartient I'eau”» qui nous a permis de constater I"absence quasi
totale d’un statut juridique précis. Etant donn¢ le mode de progression du
savoir faire technique de I'homme qui va de I'inanimé au vivant jusqu’a

134



'’homme, il n’est au fond pas étonnant que si 'eau n’a pas de statut juridique
precis, le corps de 'homme, vu sa position dans I'évolution, n’en ait pas un lui
non plus.

[l existe des biens publics que I'on paie et d’autres que 'on ne paie pas, I'eau
appartient a la deuxieme catégorie. La terre, par contre, appartient soit a des
prives, soit a 'Etat, et elle a une valeur de marche. Or, il ne s’agit pas de
décider si le corps humain appartient a I'une ou a 'autre de ces catégories,
mais il faut surtout considerer une différence fondamentale: alors qu’en ce qui
concerne I'eau ou la terre il n’y a aucun sujet qui par nature serait susceptible
d’en étre le propriétaire, en ce qui concerne le corps de 'homme, s’il peut y
avoir un rapport de propriété, celui-ci ne peut exister qu'a I'intérieur méme du
sujet-corps. Bien que le corps partage avec d’autres éléments naturels le méme
statut juridique de «chose hors du commerce», il bénéficie d’un statut ontolo-
gique particulier que les autres ¢léments n’ont pas: la continuité entre le sujet
et son corps (qui fonde la responsabilitée dont il est question dans I'exemple
cité plus haut de séropositivite) fait que le corps a un propriétaire «désigneé»,
pour ainsi dire, par la nature.

Ainsi le statut de «chose hors du commerce» ne clarifie nullement le rapport
existant entre la personne et son corps. Le don d’organes — cher a la tradition
occidentale — se fonde sur I'appartenance du corps a I'espéce plus qu’a I'indi-
vidu; mais puisque le corps, ainsi que nous 'avons montré, ne peut pas
appartenir a quelqu’un de la méme maniere qu’un objet matériel, alors le mot
«don» est trés imprécis. Personne ne saurait raisonnablement prétendre offrir
a un tiers une chose qui ne lui appartient pas, et en effet le corps, ¢tant une
«chose hors du commerce, se trouve avoir le méme statut que I’eau, I'air ou le
ciel: du moment qu’une chose est hors du commerce elle ne peut étre cédee,
méme pas gratuitement, puisqu’elle n’est soumise a aucune volont¢ particu-
licre.

Le don est donc bel et bien déja une violation du statut que le droit
reconnait au corps; de plus il y aurait un sens a parler de don si la possibilite
de la vente existait: en réalité le don n’est pas I'essence de I'acte mais une de ses
modalités. Iy a deux niveaux de choix dans le véritable don: un qui concerne
'accomplissement ou non de I'acte de transaction et autre qui concerne la
possibilit¢ ou non d'un beénéfice économique. La transaction d'un organe
d’une personne a une autre est I'essence de I'acte, le don ou la vente une de ses
modalités.

De plus, si le corps a le méme statut juridique que I’eau ou I'air, étant donné
qu'il est impossible d’offrir a quelqu’un dix metres cubes d’air ou d’eau, alors
on voit bien les problémes que pose I'obstination a parler de don.

135



La situation actuelle en Europe, ou le don constitue la seule modalité
possible pour céder un organe, est une situation a sens unique dans laquelle
I'individu ne choisit pas de donner une partie de son corps a d’autres, mais il y
est oblige a partir du moment ou il décide de mettre son corps 4 la disposition
des autres. De plus, lorsque la personne ne peut plus exercer sa volonté et si
elle n’a pas de famille, en France la loi prévoit la présomption de consente-
ment pour le prélévement d’organes, ainsi la Loi Caillavet de 1976 oblige le
mourant au don (sauf si la famille s’y oppose explicitement ou si le sujet avait
manifesté de son vivant son désaccord). Ainsi il serait bien plus rigoureux de
parler d’obligation de mise a disposition que de don.

Le fait est que la collectivité peut et doit éduquer ses membres a 'altruisme,
mais si elle les y oblige on ne peut plus parler d’altruisme, il s’agit plus
simplement d’une contrainte camouflée et hypocrite.

Dans le cadre de la transplantation d’organes I'exclusivité du don comme
seule modalité possible de la transaction apparait donc comme une circon-
stance ambigué dans laquelle I'évaluation éthique de I'acte se révéle trés
difficile: considérons un exemple peu réel mais significatif. Admettons qu’'une
équipe médicale choisisse au hasard dans la rue un sujet auquel elle présente-
rait un patient en fin de vie qui pourrait étre sauve seulement par une greffe
d’organe. Supposons aussi que le passant dans la rue soit le seul a avoir la
meilleure compatibilite HLA’. Si un médecin disait clairement au sujet sain
que seul le don de son organe pouvait sauver la vie du patient, il est fort
probable qu’il accepterait; dans ce cas dans quelle mesure est-il légitime d’af-
firmer que le passant aurait agi par altruisme? Les récents développements de
la médecine en matiére de transplantation d’organes, ont détermin¢ une situa-
tion nouvelle dans laquelle un acte, qui en soi-méme apparait comme discuta-
ble vise une finalité plus que digne d’étre poursuivie: celle de sauver des vies
humaines.

Or il faut se demander si I’Etat peut ou doit obliger ses citoyens a pour-
suivre des buts dignes, ou bien si sa tache est seulement de les éduquer en ce

7 Le systeme HLA (Human Leucocyte Antigens) constitue un outil de base dans la trans-
plantation d’organes. Découvert il y a environ une trentaine d’années par Jean Dausset, ce
systéme détermine I'histocompatibilité entre individus; le rejet des greffes est déterminé par
les antigénes d’histocompatibilité qui sont des molécules exprimées a la surface des cellules
de chaque individu: les génes responsables de leur production se situent chez I'homme sur
le chromosome n. 6. Le systéme HLA définit ainsi le soi biologique de I'individu, et la
difféerence entre antigénes d’histocompatibilité du donneur et du receveur entraine le rejet
du greffon et sa destruction. Il est donc fondamental que les deux systémes HLA (donneur
et receveur) soient le plus compatibles possible. La probabilité de trouver deux individus
ayant le méme systéme HLA est quasi nulle, en dehors évidemment des vrais jumeaux.

136



sens. L'impératif de sauver des vies humaines semble plutot un acte qui doit
ctre laisse a I'initiative individuelle; dans le cas contraire 1l n’est pas sr que
I’Etat adopterait les meilleurs critéres pour choisir les donneurs, de plus on
peut d’ores et déja constater que I'Etat n’oblige pas ses citoyens a verser des
sommes dérisoires pour le Tiers Monde: dans ce cas aussi il s’agit de sauver
des vies humaines. . .

Vraisemblablement la poursuite de certains buts doit étre laissée a I'initia-
tive individuelle ne flt-ce que pour sauvegarder I'autonomie de la volonteé:
I'acte bon a plus de valeur s’il ne procede pas d’une entité externe au sujet.
L’action accomplie par la volonté libre du sujet n’a pas la méme valeur que la
méme action accomplie par le sujet sous la contrainte. A la fin de ce premier
groupe de considérations, soulignons, une fois de plus, que nous nous situons
ici non pas dans un cadre pragmatique de type juridique, mais dans une
perspective e¢thique; notre but est de chercher des fondements cohérents au
don ou a la vente d’organes tout en partant de la situation réelle de I'Europe
d’aujourd’hui; ¢’est pour cette raison que nous sommes parti d’'une constata-
tion juridique.

6. Considérations a propos de la solution 11

Lorsque la loi doit garantir seulement la protection intersubjective des ci-
toyens sans se soucier de la protection intrasubjective, chaque individu est
libre de disposer de son corps comme mieux lui semble. Dans cette perspective
il est clair qu'un sujet «libre» de se faire écraser le cortex sur un ring pour
amuser des spectateurs — et gagner de I'argent — est tout aussi libre de se faire
enlever un rein pour sauver une vie humaine — et gagner de 'argent.

Le sujet, dans ce cas, se trouve étre le souverain absolu de son corps: il est
libre d’en faire ce qu'il veut a condition de ne pas nuire a autrui.

A la différence de la situation examinée précédemment (solution l) ce
deuxiéme point de vue a le mérite de restituer au sujet le lien de continuité qui
le lie 4 son corps sans laisser aucune bréche pour une interférence de la part de
I'Etat.

Par contre, comme dans le cas précédent, les problémes majeurs se posent
lorsqu’on tente d’appliquer rigoureusement le principe, mais d’un point de
vue strictement €thique il n’y a pas d’inconvénients a ce que le sujet soit le
souverain absolu de son corps.

Le principal probléme d’ordre pratique se situe dans I'exploitation des
(pays) pauvres par les (pays) riches, mais —hélas — ce phénoméne n’est pas un

{37



fait nouveau da aux techniques de transplantation d’organes; c’est la pauvrete
qui est le scandale et non pas la tentative individuelle du pauvre pour remeédier
a sa situation. Il est clair que nous touchons ict @ un probléme énorme qu’il
nous est impossible d’approfondir dans le cadre de ces considérations; remar-
quons simplement que tout progres technique de 'homme implique le risque
d’un agrandissement du fossé¢ qui sépare les riches des pauvres; au fond la
médecine de pointe n’est pas — d’un point de vue strictement ¢conomigque
bien différente de I'automobile ou de la télevision. Certes I'enjeu en est aux
antipodes: 4 quoi bon mener la politique de I'autruche en croyant que puis-
qu’il s’agit de la vie humaine I'aspect économique en serait ipso facto exclu?
Ce serait une ingénuite de philosophe. ..

La rétribution de celui qui met a disposition un organe semble au moins
parer a I'inconvénient d’un jeu ¢conomique ambigu bien visible dans I'exem-
ple du sang (considéré comme un organe qui se régénere) qui peut seulement
étre donné gratuitement. Les centres de récolte du sang s’approprient du
matériel humain gratuit qui leur est mis a disposition grace aussi a certaines
formes de pression tacite, mais au moment ou le sang arrive dans les hopitaux
il acquiert une valeur économique qui manquait au debut de cette chaine. Le
donneur, lui, ne regoit rien, mais le centre peut — s’il s’agit d’une entreprise
privée — tirer un bénéfice de cette activite. Certes on peut supposer une
analogie avec I'exemple cit¢ précédemment de 'eau: ce que I'on paie ce serait
le traitement qu’elle subit et non pas I'eau elle-méme; signalons toutefois que
méme la Commission Braibant, qui est absolument favorable a I'exclusivité
du don, souligne I'aspect ambigu du don du sang en ces termes: «Une telle
régle [I'obligation du don] semble ambigué sinon contestable, deés lors que des
profits importants sont réalisés par certains laboratoires a partir de matiere
humaine gratuite»®.

La facilité avec laquelle les pauvres se soumettraient a des interventions
chirurgicales pour I'ablation d’un organe, nous parait un peu surestimée: il est
des gens qui hésitent avant d’aller voir un dentiste ou qui ont horreur des
salles d’opération; qu'un personne saine — méme sous la contrainte ¢conomi-
que — se soumette a une intervention chirurgicale pour perdre a tout jamais un
organe n’est peut-étre pas une des choses les plus évidentes. .. serions-nous
victime de I'ingénuité du philosophe?

De toute fagon la question fondamentale a laquelle nous devons tous ré-
pondre est celle-ci: est-ce plus grave de disposer de beaucoup d’organes (don-

& Etude du Conseil d’Etat Frangais, op. cit., p. 40

138



nés et vendus), donc d’avoir plus de chances de sauver des vies humaines, ou
bien de rester dans I'actuelle situation de pénurie?

[l se pourrait aussi qu'un controle généralisé et coordonné au niveau plane-
taire puisse reduire de beaucoup le risque d’abus; mais si la vente demeure une
pratique interdite il est sir qu’il n’y aura gue des abus.

[l y a une tendance assez marquée dans notre société au primat de I'indivi-
dualisme sur le collectivisme. Si la pratique de la vente était légalisée le sujet
pauvre pourrait tout aussi bien decider de gagner de 'argent autrement, sans
songer nullement au bénéfice qu’un tiers pourrait tirer de son acte. Si un sujet
est pousse a un tel point par le désespoir et si 'individualisme s'impose on ne
voit pas trés bien pourquoi le pauvre choisirait de «se prostituer» de ma-
nicre . .. medicale au lieu de «se prostituer» selon la signification courante.

Signalons enfin un effet quasi certain qu’aurait I"autorisation de vendre des
produits comme le sang: la perte de qualite. Il est fort probable qu'une
personne en ¢tat de besoin chercherait a tout prix a dissimuler ses maladies
dans le but de se procurer de 'argent, et il est probable qu'un effet analogue se
produirait dans le cadre des greffes d’organes.

7. Vers une solution du moins théorique

Parti que nous étions de la situation européenne actuelle en matiére de trans-
plantation d’organes, nous avons essaye, dans un premier volet, de montrer
que l'attitude sociale face a cette nouvelle perspective ouverte par la médecine
est quelque peu schizophréne. Il est clair que le respect de la personne passe
forcément par le respect de son intégrité corporelle, ce qui est moins clair est
de savoir si I'Etat peut ou doit imposer ce respect a I'intérieur méme du sujet
humain; ce flou qui entoure cette question explique peut-étre I'attitude quel-
que peu contradictoire de I'Etat qui d’une part tente de protéger I'individu
intrasubjectivement (par exemple par l'interdiction de vendre ses organes),
mais, de I'autre permet aux individus de nuire a leur corps (sports dangereux,
fanatisme religieux tolére etc.).

Par la suite nous avons poussé ces deux attitudes a leur conséquences
extrémes, ce qui nous a permis de constater, de plus, que ni I'une ni 'autre de
ces deux positions ne peuvent étre appliquées de maniére cohérente sans
risques; et la situation actuelle en Europe est absolument marquée par la
presence simultanée de ces deux positions divergentes, ce qui peut expliquer
en partie le malaise que I'on ressent lorsqu’on tente d’aborder le probléme
¢thique de maniére rationnelle.

Ainsi nous aimerions tenter maintenant d’esquisser un arriére- plan éthique

139



qui nous fournisse au moins un indice pour déterminer s'il y a des cas ou la
marchandisation du corps se justifie plus que dans d’autres cas.

Il faut tout d’abord se débarrasser de I'indignation que suscite en nous la
pratique illégale de la vente d’organes, et si pour ce faire la raison ne nous
suffit pas, alors nous pouvons contrebalancer I'indignation face au désespoir
du pauvre par la sensation d’injustice lorsque nous voyons la vie d’'un enfant
soumis trois fois par semaine 4 la dialyse. I ne s’agit nullement de peser les
émotions, mais simplement de voir le probléme d’une maniére claire non
seulement d’un coteé, mais des deux.

Le corps appartient au sujet et en aucun cas ni a I’Etat nia 'espece; le sujet est
libre de gérer son corps comme mieux lui semble, du moins ¢’est ce que notre
sociéte nous apprend lorsqu’elle ne pénalise pas 'usage de I’alcool ou du tabac.

Parmi les innombrables usages que nous pouvons faire de notre corps il en
est qui se justifient plus, d’autres qui se justifient moins, et d’autres qui ne se
justifient pas du tout. Vraisemblablement une prostituée, un boxeur et un
vendeur d’organes ne peuvent pas étre situes sur le méme plan, et pourtant on
ne saurait raisonnablement nier que le but commun aux trois est celui de
gagner de I'argent. Or, pour ¢valuer un acte dans son aspect ¢thique il nous
parait insuffisant de s’en tenir a sa seule finalit¢ immeédiate, il est aussi néces-
saire de considérer ses conséquences ultimes.

Ainsi 'activite de la prostituée répond a un besoin social que crée la sociéte,
et il y en a qui pensent qu’il vaut mieux tolérer la prostitution plutot que de
prendre le risque d’une augmentation des viols ou des crimes a caractére sexuel
en général;, bien sir nous n’entrerons pas dans les détails de cette épineuse
question, mais il faut retenir que I'effet de la marchandisation du corps par la
prostitution a certainement un impact social considérable. Ainsi donc la con-
séquence ultime de 'acte de se prostituer pour gagner de I’argent, a une utilité
sociale commune dont la collectivité peut finalement tirer un bénéfice.

En ce qui concerne l'activité du boxeur, nous devons avouer notre peine a
envisager une utilité quelconque dont la collectivité pourrait bénéficier. Méme
en y mettant toute notre bonne volonté, il ne nous semble pas que les specta-
teurs de ce genre de sport puissent tirer un bénéfice quelconque de ce spactacle
violent, si ce n’est un renforcement du mythe du héros qui use de la force
physique pour s’imposer.

Venons-en maintenant a I'exemple du sujet qui, pouss¢ par la misére, décide
de vendre son rein. Le mobile de son action n’est certainement pas 'altruisme,
et en ceci il n’est en rien différent du boxeur ou de la prostituce; en revanche la
conséquence ultime de son acte — qui a un but lucratif — est de sauver une vie
humaine.

140



Par conséquent si la finalité subjective situe les trois cas sur le méme plan,
en revanche leur conséquence ultime permet de les envisager d’une maniére
bien différente. Dans I'évaluation éthique d’un acte il n” y a pas que la dignité
de la fin préposee a I'agir par le sujet qui entre en ligne de compte, mais aussi
la dignit¢ des conséquences ultimes de I'acte indépendamment de la volonte
du sujet.

[l est ainsi fondamental de ne pas s’en tenir strictement au formalisme
kantien, mais de le compléter a I'aide d'une perspective conséquentialiste.
Selon I'¢thique kantienne en effet I'action du sujet qui déciderait de vendre
son rein n'aurait pas un caractére moral puisqu’elle ne procederait pas d’un
impératif catégorique mais d’un impératif hypothétique, alors que la méme
action aurait une valeur ¢thique dans une perspective consequentialiste.

Kant est d’ailleurs tres explicite sur ce point lorsqu’il definit 'impératif
catégorique: «ll concerne, non la matiere de I'action ni ce qui doit en résulter,
mais la forme et le principe dont elle résulte elle-méme; et ce qu’il y a en elle
d’essentiellement bon consiste dans I'intention, quelles que soient les consé-
guences. Cet impératif peut étre nommeé I'impératif de la moralité»®. Si nous
appliquons cette définition de Kant dans sa signification stricte, alors méme
I'individu qui vend son rein pour de I’argent ne se situe pas sur un plan moral.
Lorsque c’est I'intention seule (ou pour utiliser les termes de Kant «la forme»
ou «le principe» dont I'action résulte) qui détermine la valeur de I'action, alors
le sujet qui vend son rein dans un but lucratif se trouve sur le méme plan que
la prostituée ou le boxeur: le but é¢tant dans les trois cas le bénéfice économi-
que. Mais si la conséquence ultime d’une action entre aussi en ligne de compte
dans I'évaluation éthique de I'action envisagée, alors les trois individus ne se
trouvent pas du tout sur le méme plan, puisque I'action de celui qui vend son
rein permet — par le biais du gain — de sauver une vie humaine, ce qui ne se
verifie pas dans les deux autres cas.

Un systéme éthique qui fonde la bonté des actions uniquement sur la base
de 'amour du devoir et le mobile subjectif de I'agir, apparait finalement
comme un systeme clos qui exclut toute justification rationnelle, puisqu’il ne
permet pas de mettre en doute sa prémisse dont I'acceptation ne peut pas étre
justifice. Le manichéisme en bioéthique est sans doute 'ennemi le plus redou-
table: il est absolument indispensable de dépasser les catégorisations d’école
et de briser les chaines de la tradition. Il ne s’agit pas, en bioéthique, de gagner

9 E.Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 1785, (1V,416), tr.fr. Fondements de la
métaphysique des moeurs, sous la direction de F. Alquié, Gallimard NRF, La Pléiade, 1985,
IIme tome, p. 279

141



un combat pour le monopole de I'éthique, mais de contribuer a sauvegarder le
respect de I'étre humain et la libert¢ de la recherche sans se laisser emporter
par les envolées ¢émotives.

Ni Kant ni Mill n"auraient jamais pu envisager les déchirements ¢thiques
auxquels nous accule aujourd’hui la technologie médicale, il est donc ridicule
de se vouloir a tout prix kantien ou utilitariste dans le debat de la bioéthique:
de méme 1l est absolument inutile de concevoir ces deux traditions de pensée
comme s’excluant 'une 'autre.

Dans la problématique que nous venons d’aborder le formalisme strict de
Kant est certes utile, mais il n’¢puise pas la totalit¢ du probléme; ainsi il est
indispensable de faire intervenir la perspective conséquentialiste pour éviter
des situations ¢thiques embarrassantes.

Finalement la prise en considération non seulement du mobile subjectif de
["agir, mais aussi de sa conséquence ultime, nous parait un indice fort utile
dans la tentative de discerner les cas ou une marchandisation du corps pour-
rait étre tolérée de ceux ou elle ne le pourrait pas.

A qui voudrait maladroitement nous reprocher de celébrer 'adage fausse-
ment machiavellique d’apres lequel la fin justifierait les moyens ' nous repon-
drons que dans ce cas precis il sagit de la consequence et non pas de la fin
subjective de I'individu et que, de plus, la conséquence ultime ne justifierait
pas I'emploi de n'importe quel moyen si la vente d’organes ¢tait légalisce et
controlée. Tandis que si elle demeure une pratique illégale, la conséquence
ultime, congue comme fin de la part du receveur, justifie 'emploi de moyens
immoraux, comme cela a ete le cas dans le scandale du Royal Wellington
Hospital de Londres. En conclusion il est important de ne pas trop se focaliser
sur les principes subjectifs de nos choix, ni sur le seul point de vue du «don-
neur»; ainsi que I'écrit M.-A. Hermitte, avec une profonde meéfiance, «il ne
faut pas se poser la question de savoir si on accepte ou non le prélevement
d’organes (.. .), mais il faut savoir si I'on désire bénéficier d’'un organe plutot
que de mourir»'!,

10 En ce qui concerne attribution a Machiavel de ladage mentionng, ce n'est pas le licu ici
d'entrer dans les détails, signalons simplement que dans le celebre passage du chapitre
XVIII du Prince, le Florentin exprime une fois de plus son amertume qui le pousse a
croire que les hommes sont toujours disposés a donner raison a celui qui gagne; de plus la
fin dont il est question dans le Prince ¢tait la constitution d’un Etat unifi¢ Italien au début
du XVIme siecle et non pas de sauver une vie humaine par une greffe d’organe .. .. Comme
quoi, une fois de plus, il est toujours dangereux de "déranger™ les anciens pour résoudre
des problemes nouveaux.

[1 M.-A. Hermitte, cfr. supra

142



	La transplantation d'organes et l'obligation du don : esquisse d'une réflexion sur les incohérences de la situation actuelle en Europe, et recherche d'un fondement éthique

