Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Zur moralischen Bewertung selektiver Abtreibungen
Autor: Schone-Seifert, Bettina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883015

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 50/91

BETTINA SCHONE-SEIFERT
Zur moralischen Bewertung selektiver Abtreibungen

Die folgenden Ausfiithrungen sind durch das Bemiihen um rationale Argu-
mentation bestimmt. So unscharf dieser Begriff auch ist, meint er hier jeden-
falls den Verzicht auf solche Primissen, wie etwa Glaubensvoraussetzungen,
die nicht von allen Adressaten akzeptiert werden konnen, sowie den Verzicht
auf nichtargumentative Formen der Uberzeugung und Durchsetzung von
Normen. Ein Bemithen um Rationalitit bedeutet hingegen nicht, die Existenz
und Bedeutung sogenannter «Irrationalitit», als anthropologisches Faktum
wie als soziale Kraft, zu leugnen — es muss damit vielmehr umgehen. Wie weit
dieses Unterfangen in der praktischen Wirklichkeit trigt, muss sich zeigen.

Alle ethischen Probleme, die sich spezifisch aus den Moglichkeiten der
modernen Humangenetik ergeben, hiingen mit mindestens einer der drei fol-
genden Fragen zusammen:

[. Was folgt aus der moglich gewordenen Kenntnis genetischer Daten von
lebenden Menschen? («Recht auf Nichtwissen»? Genetische Diskriminie-
rung? Informationelle Selbstbestimmung? Genetischer Determinismus?
u.a.)

[st es jemals, und wenn ja unter welchen Umstianden, zuldssig, eine geneti-
sche Verinderung an Keimbahnzellen vorzunehmen? (Recht auf unbeein-
flusste genetische Identitdt? Normativitit der Naturbelassenheit? u.a.)
Wann, wenn tliberhaupt, ist eine selektive Abtreibung moralisch zuléssig
(d.h. das Beenden einer Schwangerschaft allein wegen eines Defekts des zu
erwartenden Kindes)?

b2

2

Diese letzte Frage, um die es hier gehen wird, ist jedenfalls von indirekter
Bedeutung fiir die Beurteilung des Genomkartierungsprojekts, mit dem ge-
rade weltweit die Grundlage umfassender vorgeburtlicher Gendiagnostik ge-
schaffen wird. Denn von den mehreren tausend menschlichen Krankheiten,
denen allein oder neben anderen Faktoren Genfehler zugrundeliegen, und die
man also bald nach der Jahrhundertwende identifizieren zu konnen hofft,
sind noch die wenigsten behebbar.

Eine offensichtlichere Rolle dann spielt die Abtreibungsfrage bei der Beur-
teilung der humangenetischen Beratung (im konkreten Fall und als Praxis)
und vor allem der Prinataldiagnostik. Gerade bei deren ethischer Erérterung

115



wird jedoch eine detaillierte Auseinandersetzung mit selektiver Abtreibung
hdufig umgangen — mit dem Hinweis ndmlich auf deren liberwiegend gute
(insbesondere lebensschiitzende) Folgen: Insgesamt verursache Pranataldia-
gnostik haufiger durch Defektausschluss die Fortsetzung einer Schwanger-
schaft (die sonst wegen des entsprechenden Risikos abgebrochen worden
wiire), als sie durch Feststellen eines Defekts Abtreibungen induziere. Offen-
bar wird bei einer solchen Aufrechnung die generelle Unmoralitit selektiver
Aborte schon vorausgesetzt, aber weder begriindet noch quantifiziert. Diese
Unterlassung wire jedenfalls nicht durch einen Urteilskonsens gerechtfertigt:
Wo viele das absolute Lebensrecht auch eines behinderten Foten unrechtfer-
tigbar verletzt sehen (z. B. Reiter: S. 27), fiirchten sehr viele andere die Folgen
erst einer sich ausweitenden Praxis, etwa dass «Foten nur noch das Selektions-
material elterlicher Kinderwiinsche» (van den Daele: S. 147) sein wiirden.
Einige andere schliesslich sehen in der «Uberwindung des Fortpflanzungs-
Rouletts» (J. Fletcher) einen eindeutigen Gewinn fiir Menschheit und
Menschlichkeit.

Sehen wir also zu, was sich zur Moralitit selektiver Abtreibung sagen lisst
—und zwar, das ist trivial, nicht nur fiir einzelne Handlungen, sondern ebenso
fir ihre Regelung im Kontext unserer Gesellschaft, wie sie nun einmal ist.
Auch das Propagieren und Durchsetzen einer moralisch zuldssigen Verhal-
tensweise kann folgenschwer und allein deswegen unmoralisch sein (das altbe-
kannte Doppelmoralproblem der Konsequentialisten).

Zur Verdeutlichung der relevanten Argumente-Systematik kann folgende
Aufstellung (Tab. 1) dienen:

Moralischer Status des Embryos:

Genuines «Lebensrecht»? Nein ........... Ja
Elterliche Interessen relevant? J& wumemanss g Nein
Gesellschaftliche Kosten relevant? J8 i bmbas 5 i Nein
Vermutete Folgen einer allgemeinen Praxis:

— Sozialer Druck auf elterl. Entscheidung? Nem. somusissios Ja
— Diskriminierung Behinderter? Nein ........... Ja
— Aufweichen humaner Dispositionen? INEH cemrnovsas Ja
Angst/Beunruhigung in der Bevolkerung und

insbes. der Behinderten? Niedrig . ...... Hoch
Prima facie-«Optimierungspflicht»? J& wosmuninsiia Nein
Subjektives Wohlergehen prognostizierbar? Ja ... oL Nein
Resultat: Moralisch zuléssige Praxis: liberal geregelt restriktiv

Tab. 1: Aspekte bei der Bewertung der Moralitit selektiver Abtreibungen

116



Sie soll zum einen die Einsicht vermitteln, dass ein grosser Teil der (ver-
meintlichen) Probleme faktischer Natur ist, nimlich psychosoziale Prognosen
der einen oder anderen Art betrifft, die von ethischer Reflexion als solche
ausgemacht und abgewogen, aber nicht privilegiert erhoben werden kénnen.
Zum andern soll sie unter den normativen Fragen die drei grundlegenden
(durch Hervorhebung) auszeichnen, von deren Beantwortung wiederum das
Gewicht der Antworten auf die anderen Fragen entscheidend abhingt. Diese
drei im engeren Sinne philosophischen Fragen formulieren zusammen mit den
Fragen, ob wir moralisch verpflichtet seien, Nachkommen zu haben, und
welche Pflichten wir ithnen gegeniiber unter der Bedingung ihres Existierens
im Vorgriff hitten, das Problem des richtigen Umgangs mit ¢potentiellen
Menscheny — die zentrale Frage fiir Bevolkerungs- und Umweltethik.

Wenn sich auch bei vielen aktuellen Stellungnahmen zur selektiven Abtrei-
bung auf die jeweilige Position in den drei Grundfragen riickschliessen lisst,
sind sie und ihre Vorgaben doch deswegen noch nicht reflektiert. Andererseits
kann es flir jede der drei Grundpositionen mehrere hinreichende Begriindun-
gen geben. (Allgemein gilt in dieser Tabelle: je mehr Antworten auf die einzel-
nen Fragen rechts liegen, desto niher liegt eine restriktive Praxis — und umge-
kehrt: je mehr Antworten links liegen, desto stiirker ist eine liberale Praxis).

So kann etwa der Befiirworter einer vollig freiziigigen Regelung bei der
selektiven Abtreibung entweder den Interessen der Eltern ein allesentschei-
dendes Gewicht einrdumen (Liberalismus) oder die psychosozialen Folgen fiir
harmlos, 6konomische Interessen aber fiir legitim halten, oder er kann als
Vertreter einer «Optimierungspflicht» bei unseren Nachkommen eine freizii-
gige Selektion dabei fiir den besten Weg halten — in jedem Fall muss er sich
zunichst gegen ein «volles Lebensrecht» bei Embryonen entschieden haben.

Beginnen wir nun mit eben dieser ersten Grundfrage.

Was konnte ein volles Lebensrecht von Embryonen begriinden — d.h. was
konnte rechtfertigen, dass die frithe Abtotung einer Leibesfrucht ceteris pari-
bus ebenso unzulissig ist, wie das Téten eines erwachsenen Menschen es nach
allgemeiner Auffassung ist? (Ich verwende den Begriff «Recht» hier und im
folgenden nur in dem schwachen und allgemeinen Sinn, einen moralischen
Anspruch zu haben.) Es gibt dazu verschiedene systematisch-kritische Unter-
suchungen (z. B. Leist, Hoerster, Sumner), auf welche ich respektvoll verweise.
Sie teilen mit mir die Grundannahme, dass unmoralisch nur sein konne, was
direkt oder indirekt die Interessen empfindender Wesen beeintrachtigt. Dieses
Postulat nun ldsst sich, mit sehr unterschiedlichem Resultat, mentalistisch
oder priferentialistisch, objektivistisch oder subjektivistisch, personlich oder
unpersonlich interpretieren. Ausgeschlossen aus dem Bereich des potentiell

117



Unmoralischen bleibt in jedem Fall das Toten eines dauerhaft empfindungs-
los gewesenen und bleibenden Wesens, wie es etwa ein anenzephaler, ein
hirnloser, Sdugling ist. Und das gilt, obwohl er zur Spezies homo sapiens
gehort, einer vernunftbegabten Spezies angehort, individuiert ist oder gene-
tisch einzigartig.

Ein nicht anenzephaler Embryo wird demgegeniiber erstens (frithestens)
mit Beginn des vierten Lebensmonats empfindungsfihig und zweitens im
Regelfall spiter zu einem normalen Erwachsenen mit vollem Lebensrecht. Da
schon aus diagnosetechnischen Griinden nicht jede selektive Abtreibung vor
Beginn des vierten Schwangerschaftsmonats durchfithrbar ist (Straffretheit in
der ehemaligen Bundesrepublik daher bis zur 22. Schwangerschaftswoche),
betreffen unsere Uberlegungen also potentiell auch bereits empfindungsfihige
Embryonen. Ich kann hier die eigentlich notwendigen Ausfithrungen zum
Begriff eines «Lebensinteresses» nicht machen. Aber es scheint mir jedenfalls
nicht begriindbar, ein solches Interesse (das beim paradigmatischen Erwach-
senen das Totungsverbot rechtfertigt) mit dem Beginn der Empfindungsfihig-
keit anzunechmen. Hingegen begriindet etwa die Fihigkeit zur Schmerzemp-
findung (Qualitit und Beginn unklar, letztgenannter wohl jedenfalls spiiter als
4. Monat) ein prima facie-Recht auf Schmerzfreiheit, allerdings von nicht
grosserem Gewicht als bei jedem anderen Wesen mit vergleichbarer Empfin-
dungsfahigkeit.

Wesentlich aber mag der zweite Gesichtspunkt erscheinen: die Aussicht des
Embryos auf spiteren Erwerb all jener Eigenschaften, die dann sicher ein
Lebensrecht begriinden. Dies ist das sogenannte Potentialititsargument. Es
kann einmal zusammen mit einem Identititsargument auftreten (der Embryo
ist identisch mit dem Wesen, das spiter ein Lebensrecht haben wird/wiirde)
und einmal ohne dies (im Embryo schlummern gewissermassen die lebens-
rechtbegriindenden Eigenschaften des spiteren Menschen) (kritische Beleuch-
tung bei Buckle und insbes. Leist). Der organismischen Identitit, wie sie
zwischen Embryo und geborenem Menschen unzweifelhaft besteht, morali-
sche Bedeutsamkeit zuzumessen, impliziert ein Werturteil, das sich mir weder
aus Plausibilitits- noch aus Konsistenziiberlegungen zu ergeben scheint,
wenngleich es offenbar unseren (semantischen!) Intuitionen entgegenkommt.,

Dem Potentialititskriterium im engeren Sinn (schlummernde Eigenschaf-
ten) ist zu Recht immer wieder vorgehalten worden, dass es in jeder sinnvollen
Interpretation auch auf die noch nicht befruchtete Eizelle zutreffe. Sie ist, wie
die befruchtete, in einem starken Sinn kausal notwendig zur Entwicklung des
spateren Menschen. Wer diesen Schluss anerkennt, betrachtet das Potentiali-
tatsargument meist als widerlegt, da es zu einem absurden Eizellenschutz, also

118



einem drastischen Fortpflanzungsimperativ fithre. Dies ist aber nicht die ein-
zig mogliche Folgerung, kann man doch auch, wie z.B. Hare, eine schwache
Schutzpflicht gegeniiber der Gesamtheit aller befruchteten wie unbefruchteten
Eizellen annehmen. In jedem Fall ergibt sich keine Schutzpflicht gegentiber
konkreten Embryonen.

Mit diesem Ergebnis wire der Weg nun in der Tat frei fir die Erorterung
aller weiteren Aspekte bei der Bewertung der selektiven Abtreibung. Mit dem
gegenteiligen Ergebnis aber, der Annahme eines (vollen) Lebensrechts fiir
jeden konkreten Embryo, missten sich alle Rechtfertigungen einer selektiven
Abtreibung strikt verbieten — ausser vielleicht fiir die seltenen Fille, in denen
einem Embryo nach seiner Geburt nichts als qualvolles Leiden bevorstiinde.
Denn keiner der sonst zur Debatte stehenden «Schaden», der durch eine
selektive Abtreibung verhindert wiirde, konnte nach unserem allgemeinen
Dafirhalten je das Lebensrecht eines Erwachsenen zu verletzen gestatten. Mit
dieser Konsequenz argumentiert jedoch nur eine Minderheit (z.B. Reiter,
Low).

Gegen eine Abtreibung zum Wohl des Kindes> ist hiufig logische oder
epistemische Unmoglichkeit eingewendet worden. Aber die Symmetrieforde-
rung, Wohl durch Handlung bedeute Schaden durch die entsprechende Unter-
lassung, und beides miisse denselben existierenden Adressaten betreffen (das
Kind, dessen Krankwerden man durch Abtreibung verhindere, existiere hin-
gegen gar nicht), muss an dieser Stelle keineswegs unbedingt erfiillt werden
(Parfit: S. 487f)).

Und dass wir auch in extremsten Fillen keine Urteilsbasis hitten, das
kunftige Leiden eines Kindes als schlechthin zu hoch anzusehen, ist als
Ausdruck einer ganz isolierten epistemischen Skepsis vollig unplausibel.
Offensichtlich ist sie eine Reaktion auf die verbrecherischen Lebenswert-
Urteile der Nationalsozialisten, von deren Denkmustern sie grosstmogliche
Entfernung halten will. Daher wird in der deutschsprachigen Diskussion ein
Argumentieren mit Lebens(un)wert-Urteilen, auch wenn sie aus der Perspek-
tive des Betroffenen gefillt werden, pauschal abgelehnt (s. die heftige Abwehr
von Peter Singers Praktischer Ethik). Ganz entsprechend wird das (Kindes-
wohl in praktisch keiner der politischen oder fachgesellschaftlichen Abhand-
lungen als eine auch nur mogliche Rechtfertigung selektiver Abtreibung ge-
nannt (ein verstindliches Spezifikum der deutschen Diskussion). Es hat erst
der Figur und Sprache eines Hans Jonas bedurft, um das Kindeswohl-Argu-
ment in diesem Kontext unter anderem Namen wieder in die allgemeine
Diskussion einzubringen. Jonas spricht von einem «Sonderfall der Mitleids-
ethik: Antizipierendes Mitleid mit einem abstrakt vorgestellten Subjekt ent-

119



scheidet, thm die Existenz zu ersparen, um ithm das damit konkret vorgestellte
Leiden zu ersparen» (Jonas: S. 172; zitiert bet Wolft: S. 186 und Schmidtke:
S. 40).

Paradoxerweise verletzt dann ausgerechnet Jonas selbst das von ithm be-
tonte Verbot, die Kindeswohl-Indikation auch bei minderschweren Defekten
als Argument fur Abtreibung einzusetzen: Er wahlt namlich als Beispiel par
excellence fur Mitleids-Eugenik den «Mongolismus» (Jonas: S. 175). Es wird
zwar Uber ein Vorliegen jener Kindeswohl-Indikation in konkreten Fillen
nicht immer Einigung geben, aber sicher ist doch, dass Fille von solchermas-
sen schwerer Behinderung, dass sie ein Interesse am Leben zunichte machen
wirde, dausserst selten sind. Die Mehrzahl der genetischen Erkrankungen,
derentwegen heute selektive Abtreibungen ublich sind (z. B. besagter Mongo-
lismus, Phenyketonurie, Thalassamie, Himophilie A, Turner Syndrom) las-
sen keine Behinderung erwarten, deren Vorliegen die Betroffenen veranlassen
musste, ihre Existenz nicht lebenswert zu finden.

Selektive Abtreibung, auch in Fillen solch harmloserer Defekte, lisst sich
jedoch grundsitzlich noch auf eine andere Weise mit Bezug auf das Kindes-
wohl rechtfertigen, namlich mit der moralischen Verpflichtung, auch «unper-
sonliches» kindliches Wohlergehen zu fordern. Damit sind wir bei der zweiten
Grundfrage, derjenigen nach einer «Optimierungspflicht», angelangt. Was
damit gemeint ist, moge folgendes (Parfit: S. 367f. nachgebautes) Beispiel
veranschaulichen: Angenommen, eine Gruppe von Frauen mit Kinderwunsch
und nicht vorhandener Immunitit gegen Roteln sei gegen diese Erkrankung
geimpft worden, deren Auftreten in der Schwangerschaft zu schwerer Frucht-
schiadigung fithren kann. Man weiss, dass geringere Schiaden auch bei solchen
Kindern auftreten konnen, die in engem zeitlichen Zusammenhang mit einer
Rotelimpfung empfangen wurden. Daher wird den Geimpften empfohlen, mit
einer Schwangerschaft dreit Monate lang zu warten. Die meisten von uns,
denke ich, werden eine solche Empfehlung als «wohltitig» beurteilen — nur
wird durch sie niemandes Wohlergehen personfich erhoht. Den nun nicht
empfangenen und daher nicht existierenden Kindern, die ohne jene Empfeh-
lung unmittelbar nach Impfung gezeugt worden wiren, «niitzt» ihre Verhii-
tung nicht. Thr moglicherweise gehandicaptes Leben wire sicher nicht so
unertriglich gewesen, dass eine Existenz ihnen nicht zugemutet werden
konnte. Den an ihrer Stelle gezeugten Kindern wurde durch die Verhiitungs-
kampagne insofern auch nicht personlich «geniitzt», als sie anderenfalls gar
nicht existiert hiatten. So gibt es niemanden, dessen personliches Wohlergehen
durch eine solche Kampagne maximiert worden ware. Wohl aber wurden
Embryonen mit kleinerer Gesundheitschance durch solche mit grosseren Aus-

120



sichten auf Gesundheit «ersetzty, wurden wunpersonliche Gesundheit und
damit unpersénliches Wohlergehen maximiert.

Dass tiber solche beunruhigenden Kategorien von Handlungsfolgen erst im
Zusammenhang mit den Moglichkeiten der modernen Reproduktion und
Umweltbeeinflussung die Rede ist, lasst sich leicht erkliaren. In der klassischen
Ethik hatten und haben die zu bewertenden Handlungsalternativen niemals
Einfluss auf die Identitit der von ihnen betroffenen Personen. Entscheidun-
gen flr oder gegen Lige, fiir oder gegen Ehebruch, fiir oder gegen Wohltitig-
keit waren immer «same people choices». Mit den Moglichkeiten der blinden
oder selektiven Verhiitung, Embryonen-Implantation oder Abtreibung haben
wir nun die Moglichkeit, zu beeinflussen, welche Menschen geboren werden.
Und dieser Maglichkeit konnen wir durch keine normative Entscheidung
mehr entrinnen.

Ob allerdings Abtreibungen in den Dienst einer solchen Optimie-
rungspflicht gestellt werden diirfen, hiangt — das sei noch einmal betont —
allererst an der Antwort auf die Statusfrage», die Frage nach dem embryona-
len Lebensrecht. Nur wenn diese verneint worden ist, lisst sich Abtreibung
uberhaupt in eine relevante Analogie mit dem obigen Beispiel termingerechter
Verhiitung zwecks «Optimierung» setzen. Dieser Punkt wird gleich noch ein-
mal aufgenommen werden.

Vorher sei auf eine weitere Bedingung, diesmal der Praktikabilitdt von
«Optimierungy, hingewiesen. Es ist dies die theoretische wie praktische Kom-
mensurabilitit zweier potentieller kiinftiger Menschenleben jedenfalls in Hin-
blick auf ihr krankheitsbedingtes «Ungliick». Wir treffen auf das dritte Kern-
problem: das der Prognostizierbarkeit. Dariiber, ob diese Bedingung in einem
konkreten Fall erfiillt ist, wird sich keine Einigung erzielen lassen, fehlt uns
doch auch wirklich jede empirische Grundlage, auf der sich z.B. behaupten
liesse, das Leben eines mongoloiden Kindes sei fiir es selber weniger gliicklich,
als es das Leben eines gesunden Kindes fiir dieses sei. Gegenteilige Annah-
men, wie Jonas’ oben zitiertes Mongolismus-Urteil, beruhen jedenfalls nicht
auf der angeblichen Sicht des Kindes selbst und bediirften daher einer geson-
derten Begrindung.

In der Praxis liessen sich diese Schwierigkeiten durch Einrdumen einer
elterlichen Entscheidungshoheit umgehen. Bei Aberkennung eines embryona-
len Lebensrechtes (wie sie einerseits rational ist, andererseits unserer eigent-
lichen Abtreibungspraxis entspricht) wire es, allgemeine Sozialvertriglichkeit
einmal vorausgesetzt, nur folgerichtig, die Werte und Interessen dieser Meist-
betroffenen in Geltung zu setzen. Ob Eltern dann schliesslich eine Entschei-
dung nach ihrem vermeintlichen Verstindnis des subjektiven Kindswohls

121



oder nach thren objektivistischen Kriterien fiir gutes Leben oder nach ihren
Eigeninteressen fallen, bliebe allein ithnen und ihrem eigenen Gewissen tiber-
lassen.

Man konnte meinen, in der ehemaligen Bundesrepublik werde selektive
Abtreibung genau auf die gerade beschriebene Weise gehandhabt und ge-
rechtfertigt, ist doch «Zumutbarkeit fir die Eltern» (bei schwergeschiadigten
Embryonen) das Schliisselkriterium all jener Stellungnahmen, die die herr-
schende Praxis vorschreiben, rechtfertigen oder beschreiben. Diese Meinung
aber ist irrig, denn die augenblickliche deutsche Regelung weicht in zweierlei
Hinsicht entscheidend von meinem angedeuteten liberalen Weg ab:

Erstens geht sie von einem vollen Lebensrecht des Embryos aus. Diese
Vorgabe aus Rechtsprechung und Strafrecht wird billigend in den wesent-
lichen politischen und fachgesellschaftlichen Kommentaren bestitigt. Der be-
ratende Arzt solle, heisst es etwa in den Ausschuss-Empfehlungen des Bundes-
tages (§ 6.1.3), «auf das Lebensrecht des behinderten Kindes hinweisen». Es
ist aber vollig unverstindlich, wie elterliche «Unzumutbarkeit» (und das
meint nicht etwa: in vitaler Hinsicht) ein eigentlich striktes Totungsverbot von
Embryonen aufweichen kann. Das ist vergleichbar inkonsistent wie, aber viel
folgenschwerer als die angebliche Vereinbarkeit von genuinem Embryonen-
schutz und psychosozialer miitterlicher Indikation fiir nicht selektive Abtrei-
bungen. In der Selektionsfrage namlich wirft diese Inkonsistenz folgende
Frage auf: Wenn die (iiberdies lax ausgelegte) «Zumutbarkeit» eines behin-
derten Kindes fur seine kiinftigen Eltern ein eigentlich striktes embryonales
Totungsverbot aufweicht, warum dann nicht ebenso das Totungsverbot Be-
hinderter tiberhaupt? Befiirchtungen tiber eine Denkverwandtschaft zwischen
Befiirwortern von «Kriippelabtreibung» und von Mord an Behinderten, wie
sie von vielen Behinderten (z. B. Christoph: S. 13--32) gedussert werden, fin-
den hier formal tatsiachlich einen bedauerlichen Ansatzpunkt.

Ein zweiter Kritikpunkt muss sich auf das Kriterium der Zumutbarkeit
selbst beziehen. Der Embryo, heisst es in § 218a2.1 StGB, misse eine spatere
Gesundheitsschadigung zu erwarten haben, «die so schwer wiegt, dass von der
Schwangeren die Fortsetzung der Schwangerschaft nicht verlangt werden
kann». Hier ist zunichst unklar, ob das «Schwerwiegen» der Behinderung eine
die Unzumutbarkeit explizierende oder erginzende Angabe ist (s. Leist:
S. 203). «Unzumutbarkeit» zielt iiberdies mehr auf objektive Belastbarkeits-
defizite der Eltern ab denn auf ihre Wertungs- und Interessenhoheit. Damit
mag das Kriterium einerseits Schuldgefiihle bei jenen Eltern hervorrufen, die
sich zu einer selektiven Abtreibung entschlossen haben, und insbesondere
denjenigen Unrecht tun, die nicht primir aus Eigeninteressen, sondern aus

122



wirklicher moralischer Uberzeugung heraus entschieden haben. Andererseits
mag es Eltern durch den Objektivitidtsanspruch von «Unzumutbarkeit» von
der eigenen moralischen Entscheidungslast befreien, was wiederum auch nicht
wiinschenswert wiire im Hinblick auf die allgemeinen psychosozialen Folgen
einer liberalen Regelung selektiver Abtreibung.

Uberhaupt hiitte eine Regelung, bei der Schwangere bzw. Eltern auf der
Basis ihrer Werte und Interessen entscheiden, nicht nur den Vorteil konsisten-
ter Begriindbarkeit, sondern der vermutlich geringsten psychosozialen Folge-
schiden. Diese Behauptung ist spekulativ, aber nur durch eine Praxis auf
Probe als zu optimistisch zu widerlegen.

Zum Schluss will ich stichpunktartig solche Vorkehrungen auflisten, wie sie
gegen Unfreiheit elterlicher Fortpflanzungsentscheidungen, gegen einen allge-
meinen Verlust an Humanitat und vor allem gegen (zunechmende) Behinder-
tenfeindlichkeit getroffen und erprobt werden miissten. Grossenteils handelt
es sich dabei nahezu um Standardforderungen der entsprechenden politischen
und ethischen Stellungnahmen:

[. Betonung und Sicherstellung der fast (s.u. Punkt 4) uncingeschrinkten
miitterlichen/elterlichen Entscheidungshoheit und -last: Anderung im Straf-
recht (Gewissensklausel?); Verhinderung von Einflussnahme durch Kranken-
kassen etc.; Realisierung und dabei auch Thematisierung der allgemeinen
Forderung nach Nicht-Direktivitit des jedoch obligaten Beratungsgespra-
ches; Darstellung der starken Wertbesetztheit des Entscheidungskonfliktes (s.
Lebensrechts-Frage).

2. Betonung und Sicherstellung der Tatsache, dass es keine anderen gesell-
schaftlichen Massstibe und Zielsetzungen fur die Regelung selektiver Abtrei-
bungen geben kann als die Selbstbestimmung und damit das Wohl des Einzel-
nen.

3. Verzicht auf Indikationslisten (entgegen den Ausschuss-Empfehlungen);
Verbot von Propaganda fiir oder gegen Prinataldiagnostik; Verbot von Rou-
tinediagnostik.

4. Allgemeine Schirfung des Bewusstseins flir die Tatsache, dass person-
liche und gesellschaftliche Wertsetzungen einander beeinflussen. Dafiir als
sichtbares und gut begriindbares Signal ein allgemeines Verbot von Abtrei-
bung zwecks Geschlechtswahl (sexing).

5. Ernstnehmen und Bekampfen der Behindertenfeindlichkeit in der Ge-
sellschaft.

Sollte gerade dieser letzte und wichtigste Punkt sich nicht realisieren lassen,
wiire eine Einschrinkung der elterlichen Entscheidungsfreiheit fiir oder gegen
selektive Abtreibungen allerdings das kleinere Ubel.

123



Literatur

Beschlussempfehlung und Bericht des Ausschusses fiir Forschung und Technologie — Druck-
sache 11/5320 vom 4.10.89

Buckle, S. (1988): Arguing from Potential, in: Bioethics 2, S. 227-253

Christoph, F. (1990): Todlicher Zeitgeist. Notwehr gegen Euthanasie. Kiepenheuer & Witsch,
Koln

Fletcher, J. (1988): The Ethics of Genetic Control. Ending Reproductive Roulette. Prometheus
Books, Buffalo, New York

Hare, R. M. (1975): Abortion and the Golden Rule, in: Philosophy and Public Affairs 4,
S. 201-222

Hoerster, N. (1989): Ein Lebensrecht fir die menschliche Leibesfrucht? in: Juristische Schu-
lung 89, 8. 172-178

Jonas, H. (1985): Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis des Prinzips Verantwortung. Inscl
Verlag, Frankfurt/M.

Leist, A. (1990): Eine Frage des Lebens. Ethik der Abtreibung und kiinstlichen Befruchtung.
Campus, Frankfurt/M

Low, R, (1985): Leben aus dem Labor: Gentechnologie und Verantwortung — Biologie und
Moral. Bertelsmann, Miinchen

Parfit, D. (/ex31987): Reasons and Persons. Clarendon Press, Oxford

Reiter, J. (1991): Ethische Aspekte der Humangenetik und Embryonenforschung, in: Aus
Politik und Zeitgeschichte. Beilage zu Das Parlament B6, S. 25-31

Schmidtke, J. (1989): Genomanalyse. Expertise im Auftrag der Evangelisch-Lutherischen
Kirche in Bayern. Landeskirchenamt, Miinchen

Sumner, L. W. (1981): Abortion and Moral Theory. Princeton Univ. Press, Princeton

Van den Daele, W. (1985): Mensch nach Mass? Ethische Probleme der Genmanipulation und
Gentherapie. Beck, Miinchen

Wertz, D. C. / Fletcher, J. C. (Hg.) (1989): Ethics and Human Genetics. A Cross-Cultural
Perspective. Springer, Berlin, Heidelberg, New York

Wolff, G. (1989): Die ethischen Konflikte durch die humangenetische Diagnostik, in: Ethik in
der Medizin 1, S. 184-194

124



	Zur moralischen Bewertung selektiver Abtreibungen

