
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Zur moralischen Bewertung selektiver Abtreibungen

Autor: Schöne-Seifert, Bettina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophien 50/91

BETTINA SCHÖNE-SEIFERT

Zur moralischen Bewertung selektiver Abtreibungen

Die folgenden Ausführungen sind durch das Bemühen um rationale
Argumentation bestimmt. So unscharf dieser Begriff auch ist. meint er hier jedenfalls

den Verzicht auf solche Prämissen, wie etwa Glaubensvoraussetzungen,
die nicht von allen Adressaten akzeptiert werden können, sowie den Verzicht

auf nichtargumentative Formen der Überzeugung und Durchsetzung von
Normen. Ein Bemühen um Rationalität bedeutet hingegen nicht, die Existenz
und Bedeutung sogenannter «Irrationalität», als anthropologisches Faktum
wie als soziale Kraft, zu leugnen - es muss damit vielmehr umgehen. Wie weit
dieses Unterfangen in der praktischen Wirklichkeit trägt, muss sich zeigen.

Alle ethischen Probleme, die sich spezifisch aus den Möglichkeiten der
modernen Humangenetik ergeben, hängen mit mindestens einer der drei
folgenden Fragen zusammen:

1. Was folgt aus der möglich gewordenen Kenntnis genetischer Daten von
lebenden Menschen? («Recht auf Nichtwissen»? Genetische Diskriminierung?

Informationelle Selbstbestimmung? Genetischer Determinismus?

u.a.)
2. Ist es jemals, und wenn ja unter welchen Umständen, zulässig, eine genetische

Veränderung an Keimbahnzellen vorzunehmen? (Recht auf unbeein-

flusste genetische Identität? Normativität der Naturbelassenheit? u.a.)
3. Wann, wenn überhaupt, ist eine selektive Abtreibung moralisch zulässig

(d.h. das Beenden einer Schwangerschaft allein wegen eines Defekts des zu

erwartenden Kindes)?

Diese letzte Frage, um die es hier gehen wird, ist jedenfalls von indirekter
Bedeutung für die Beurteilung des Genomkartierungsprojekts, mit dem
gerade weltweit die Grundlage umfassender vorgeburtlicher Gendiagnostik
geschaffen wird. Denn von den mehreren tausend menschlichen Krankheiten,
denen allein oder neben anderen Faktoren Genfehler zugrundeliegen, und die

man also bald nach der Jahrhundertwende identifizieren zu können hofft,
sind noch die wenigsten behebbar.

Eine offensichtlichere Rolle dann spielt die Abtreibungsfrage bei der

Beurteilung der humangenetischen Beratung (im konkreten Fall und als Praxis)
und vor allem der Pränataldiagnostik. Gerade bei deren ethischer Erörterung

115



wird jedoch eine detaillierte Auseinandersetzung mit selektiver Abtreibung
häufig umgangen - mit dem Hinweis nämlich auf deren überwiegend gute
(insbesondere lebensschützende) Folgen: Insgesamt verursache Pränataldiagnostik

häufiger durch Defektausschluss die Fortsetzung einer Schwangerschaft

(die sonst wegen des entsprechenden Risikos abgebrochen worden

wäre), als sie durch Feststellen eines Defekts Abtreibungen induziere. Offenbar

wird bei einer solchen Aufrechnung die generelle Unmoralität selektiver
Aborte schon vorausgesetzt, aber weder begründet noch quantifiziert. Diese

Unterlassung wäre jedenfalls nicht durch einen Urteilskonsens gerechtfertigt:
Wo viele das absolute Lebensrecht auch eines behinderten Föten unrechtfer-

tigbar verletzt sehen (z. B. Reiter: S. 27), fürchten sehr viele andere die Folgen
erst einer sich ausweitenden Praxis, etwa dass «Föten nur noch das Selektionsmaterial

elterlicher Kinderwünsche» (van den Daele: S. 147) sein würden.

Einige andere schliesslich sehen in der «Überwindung des Fortpflanzungs-
Rouletts» (J. Fletcher) einen eindeutigen Gewinn für Menschheit und

Menschlichkeit.
Sehen wir also zu, was sich zur Moralität selektiver Abtreibung sagen lässt

- und zwar, das ist trivial, nicht nur für einzelne Handlungen, sondern ebenso

für ihre Regelung im Kontext unserer Gesellschaft, wie sie nun einmal ist.

Auch das Propagieren und Durchsetzen einer moralisch zulässigen
Verhaltensweise kann folgenschwer und allein deswegen unmoralisch sein (das
altbekannte Doppelmoralproblem der Konsequentialisten).

Zur Verdeutlichung der relevanten Argumente-Systematik kann folgende

Aufstellung (Tab. 1) dienen:

Moralischer Status des Embryos:
Genuines «Lebensrecht»? Nein Ja

Elterliche Interessen relevant? Ja Nein
Gesellschaftliche Kosten relevant? Ja Nein
Vermutete Folgen einer allgemeinen Praxis:

- Sozialer Druck auf elterl. Entscheidung? Nein Ja

- Diskriminierung Behinderter? Nein Ja

- Aufweichen humaner Dispositionen? Nein Ja

Angst/Beunruhigung in der Bevölkerung und
insbes. der Behinderten? Niedrig Hoch
Prima facie-«Optimierungspflicht»? Ja Nein

Subjektives Wohlergehen prognostizierbar? Ja Nein
Resultat: Moralisch zulässige Praxis: liberal geregelt restriktiv

Tab. 1 : Aspekte bei der Bewertung der Moralität selektiver Abtreibungen

116



Sie soll zum einen die Einsicht vermitteln, dass ein grosser Teil der

(vermeintlichen) Probleme faktischer Natur ist, nämlich psychosoziale Prognosen
der einen oder anderen Art betrifft, die von ethischer Reflexion als solche

ausgemacht und abgewogen, aber nicht privilegiert erhoben werden können.

Zum andern soll sie unter den normativen Fragen die drei grundlegenden
(durch Hervorhebung) auszeichnen, von deren Beantwortung wiederum das

Gewicht der Antworten auf die anderen Fragen entscheidend abhängt. Diese

drei im engeren Sinne philosophischen Fragen formulieren zusammen mit den

Fragen, ob wir moralisch verpflichtet seien, Nachkommen zu haben, und
welche Pflichten wir ihnen gegenüber unter der Bedingung ihres Existierens

im Vorgriff hätten, das Problem des richtigen Umgangs mit potentiellen
Menschen) - die zentrale Frage für Bevölkerungs- und Umweltethik.

Wenn sich auch bei vielen aktuellen Stellungnahmen zur selektiven Abtreibung

auf die jeweilige Position in den drei Grundfragen rückschliessen lässt,
sind sie und ihre Vorgaben doch deswegen noch nicht reflektiert. Andererseits
kann es für jede der drei Grundpositionen mehrere hinreichende Begründungen

geben. (Allgemein gilt in dieser Tabelle: je mehr Antworten auf die einzelnen

Fragen rechts liegen, desto näher liegt eine restriktive Praxis - und umgekehrt:

je mehr Antworten links liegen, desto stärker ist eine liberale Praxis).
So kann etwa der Befürworter einer völlig freizügigen Regelung bei der

selektiven Abtreibung entweder den Interessen der Eltern ein allesentschei-

dendes Gewicht einräumen (Liberalismus) oder die psychosozialen Folgen für
harmlos, ökonomische Interessen aber für legitim halten, oder er kann als

Vertreter einer «Optimierungspflicht» bei unseren Nachkommen eine freizügige

Selektion dabei für den besten Weg halten - in jedem Fall muss er sich

zunächst gegen ein «volles Lebensrecht» bei Embryonen entschieden haben.

Beginnen wir nun mit eben dieser ersten Grundfrage.
Was könnte ein volles Lebensrecht von Embryonen begründen - d.h. was

könnte rechtfertigen, dass die frühe Abtötung einer Leibesfrucht ceteris paribus

ebenso unzulässig ist, wie das Töten eines erwachsenen Menschen es nach

allgemeiner Auffassung ist? (Ich verwende den Begriff «Recht» hier und im

folgenden nur in dem schwachen und allgemeinen Sinn, einen moralischen

Anspruch zu haben.) Es gibt dazu verschiedene systematisch-kritische
Untersuchungen (z.B. Leist, Hoerster, Sumner), aufweiche ich respektvoll verweise.

Sie teilen mit mir die Grundannahme, dass unmoralisch nur sein könne, was

direkt oder indirekt die Interessen empfindender Wesen beeinträchtigt. Dieses

Postulat nun lässt sich, mit sehr unterschiedlichem Resultat, mentalistisch
oder präferentialistisch, objektivistisch oder subjektivistisch, persönlich oder

unpersönlich interpretieren. Ausgeschlossen aus dem Bereich des potentiell

117



Unmoralischen bleibt in jedem Fall das Töten eines dauerhaft empfindungslos

gewesenen und bleibenden Wesens, wie es etwa ein anenzephaler, ein

hirnloser, Säugling ist. Und das gilt, obwohl er zur Spezies homo sapiens

gehört, einer vernunftbegabten Spezies angehört, individuiert ist oder genetisch

einzigartig.
Ein nicht anenzephaler Embryo wird demgegenüber erstens (frühestens)

mit Beginn des vierten Lebensmonats empfindungsfähig und zweitens im

Regelfall später zu einem normalen Erwachsenen mit vollem Lebensrechl. Da
schon aus diagnosetechnischen Gründen nicht jede selektive Abtreibung vor
Beginn des vierten Schwangerschaftsmonats durchführbar ist (Straffreiheit in

der ehemaligen Bundesrepublik daher bis zur 22. Schwangerschaftswoche),
betreffen unsere Überlegungen also potentiell auch bereits empfindungsfähige
Embryonen. Ich kann hier die eigentlich notwendigen Ausführungen zum

Begriff eines «Lebensinteresses» nicht machen. Aber es scheint mir jedenfalls
nicht begründbar, ein solches Interesse (das beim paradigmatischen Erwachsenen

das Tötungsverbot rechtfertigt) mit dem Beginn der Empfindungsfähigkeit

anzunehmen. Hingegen begründet etwa die Fähigkeit zur Schmerzempfindung

(Qualität und Beginn unklar, letztgenannter wohl jedenfalls später als

4. Monat) ein prima facie-Rechl auf Schmerzfreiheit, allerdings von nicht

grösserem Gewicht als bei jedem anderen Wesen mit vergleichbarer Empfin-
dungsfahigkeit.

Wesentlich aber mag der zweite Gesichtspunkt erscheinen: die Aussicht des

Embryos auf späteren Erwerb all jener Eigenschaften, die dann sicher ein

Lebensrecht begründen. Dies ist das sogenannte Potentialitätsargument. Es

kann einmal zusammen mit einem Identitätsargument auftreten (der Embryo
ist identisch mit dem Wesen, das später ein Lebensrecht haben wird/würde)
und einmal ohne dies (im Embryo schlummern gewissermassen die lebens-

rechtbegriindenden Eigenschaften des späteren Menschen) (kritische Beleuchtung

bei Buckle und insbes. Leist). Der organismischen Identität, wie sie

zwischen Embryo und geborenem Menschen unzweifelhaft besteht, moralische

Bedeutsamkeit zuzumessen, impliziert ein Werturteil, das sich mir weder

aus Plausibilitäts- noch aus Konsistenzübcrlegungen zu ergeben scheint,

wenngleich es offenbar unseren (semantischen!) Intuitionen entgegenkommt.
Dem Potentialitätskriterium im engeren Sinn (schlummernde Eigenschaften)

ist zu Recht immer wieder vorgehalten worden, dass es in jeder sinnvollen

Interpretation auch auf die noch nicht befruchtete Eizelle zutreffe. Sie ist, wie
die befruchtete, in einem starken Sinn kausal notwendig zur Entwicklung des

späteren Menschen. Wer diesen Schluss anerkennt, betrachtet das

Potentialitätsargument meist als widerlegt, da es zu einem absurden Eizellenschutz, also

118



einem drastischen Fortpflanzungsimperativ führe. Dies ist aber nicht die einzig

mögliche Folgerung, kann man doch auch, wie z. B. Hare, eine schwache

Schutzpflicht gegenüber der Gesamtheit aller befruchteten wie unbefruchteten
Eizellen annehmen. In jedem Fall ergibt sich keine Schutzpflicht gegenüber
konkreten Embryonen.

Mit diesem Ergebnis wäre der Weg nun in der Tat frei für die Erörterung
aller weiteren Aspekte bei der Bewertung der selektiven Abtreibung. Mit dem

gegenteiligen Ergebnis aber, der Annahme eines (vollen) Lebensrechts für
jeden konkreten Embryo, müssten sich alle Rechtfertigungen einer selektiven

Abtreibung strikt verbieten ausser vielleicht für die seltenen Fälle, in denen

einem Embryo nach seiner Geburt nichts als qualvolles Leiden bevorstünde.

Denn keiner der sonst zur Debatte stehenden «Schäden», der durch eine

selektive Abtreibung verhindert würde, könnte nach unserem allgemeinen
Dafürhalten je das Lebensrecht eines Erwachsenen zu verletzen gestatten. Mit
dieser Konsequenz argumentiert jedoch nur eine Minderheit (z.B. Reiter,

Low).
Gegen eine Abtreibung <zum Wohl des Kindes> ist häufig logische oder

cpistemische Unmöglichkeit eingewendet worden. Aber die Symmetrieforderung,

Wohl durch Handlung bedeute Schaden durch die entsprechende
Unterlassung, und beides müsse denselben existierenden Adressaten betreffen (das

Kind, dessen Krankwerden man durch Abtreibung verhindere, existiere

hingegen gar nicht), muss an dieser Stelle keineswegs unbedingt erfüllt werden

(Parfit: S. 487f.).
Und dass wir auch in extremsten Fällen keine Urteilsbasis hätten, das

künftige Leiden eines Kindes als schlechthin zu hoch anzusehen, ist als

Ausdruck einer ganz isolierten epistemischen Skepsis völlig unplausibel.
Offensichtlich ist sie eine Reaktion auf die verbrecherischen Lebenswert-

Urteile der Nationalsozialisten, von deren Denkmustern sie grösstmögliche

Entfernung halten will. Daher wird in der deutschsprachigen Diskussion ein

Argumentieren mit Lcbens(un)wert-Urteilen, auch wenn sie aus der Perspektive

des Betroffenen gefällt werden, pauschal abgelehnt (s. die heftige Abwehr

von Peter Singers Praktischer Ethik). Ganz entsprechend wird das <Kindes-

wohl> in praktisch keiner der politischen oder fachgesellschaftlichen Abhandlungen

als eine auch nur mögliche Rechtfertigung selektiver Abtreibung
genannt (ein verständliches Spezifikum der deutschen Diskussion). Es hat erst
der Figur und Sprache eines Hans Jonas bedurft, um das Kindeswohl-Argument

in diesem Kontext unter anderem Namen wieder in die allgemeine
Diskussion einzubringen. Jonas spricht von einem «Sonderfall der Mitleidsethik:

Antizipierendes Mitleid mit einem abstrakt vorgestellten Subjekt ent-

119



scheidet, ihm die Existenz zu ersparen, um ihm das damit konkret vorgestellte
Leiden zu ersparen» (Jonas: S. 172; zitiert bei Wolff: S. 186 und Schmidtke:
S. 40).

Paradoxerweise verletzt dann ausgerechnet Jonas selbst das von ihm
betonte Verbot, die Kindeswohl-Indikation auch bei minderschweren Defekten
als Argument für Abtreibung einzusetzen: Er wählt nämlich als Beispiel par
excellence für Mitleids-Eugenik den «Mongolismus» (Jonas: S. 175). Es wird

zwar über ein Vorliegen jener Kindeswohl-Indikation in konkreten Fällen
nicht immer Einigung geben, aber sicher ist doch, dass Fälle von solchermas-

sen schwerer Behinderung, dass sie ein Interesse am Leben zunichte machen

würde, äusserst selten sind. Die Mehrzahl der genetischen Erkrankungen,
derentwegen heute selektive Abtreibungen üblich sind (z. B. besagter Mongolismus,

Phenyketonurie, Thalassämie, Hämophilie A, Turner Syndrom) lassen

keine Behinderung erwarten, deren Vorliegen die Betroffenen veranlassen

müsste, ihre Existenz nicht lebenswert zu finden.
Selektive Abtreibung, auch in Fällen solch harmloserer Defekte, lässt sich

jedoch grundsätzlich noch auf eine andere Weise mit Bezug auf das Kindeswohl

rechtfertigen, nämlich mit der moralischen Verpflichtung, auch
«unpersönliches» kindliches Wohlergehen zu fördern. Damit sind wir bei der zweiten

Grundfrage, derjenigen nach einer «Optimierungspflicht», angelangt. Was

damit gemeint ist, möge folgendes (Parfit: S. 367f. nachgebautes) Beispiel
veranschaulichen: Angenommen, eine Gruppe von Frauen mit Kinderwunsch
und nicht vorhandener Immunität gegen Röteln sei gegen diese Erkrankung
geimpft worden, deren Auftreten in der Schwangerschaft zu schwerer

Fruchtschädigung führen kann. Man weiss, dass geringere Schäden auch bei solchen

Kindern auftreten können, die in engem zeitlichen Zusammenhang mit einer

Rötelimpfung empfangen wurden. Daher wird den Geimpften empfohlen, mit
einer Schwangerschaft drei Monate lang zu warten. Die meisten von uns,
denke ich, werden eine solche Empfehlung als «wohltätig» beurteilen - nur
wird durch sie niemandes Wohlergehen persönlich erhöht. Den nun nicht

empfangenen und daher nicht existierenden Kindern, die ohne jene Empfehlung

unmittelbar nach Impfung gezeugt worden wären, «nützt» ihre Verhütung

nicht. Ihr möglicherweise gehandicaptes Leben wäre sicher nicht so

unerträglich gewesen, dass eine Existenz ihnen nicht zugemutet werden

konnte. Den an ihrer Stelle gezeugten Kindern wurde durch die Verhütungskampagne

insofern auch nicht persönlich «genützt», als sie anderenfalls gar
nicht existiert hätten. So gibt es niemanden, dessen persönliches Wohlergehen
durch eine solche Kampagne maximiert worden wäre. Wohl aber wurden

Embryonen mit kleinerer Gesundheitschance durch solche mit grösseren Aus-

120



sichten auf Gesundheit «ersetzt», wurden unpersönliche Gesundheit und

damit unpersönliches Wohlergehen maximiert.
Dass über solche beunruhigenden Kategorien von Handlungsfolgen erst im

Zusammenhang mit den Möglichkeiten der modernen Reproduktion und

Umweltbeeinflussung die Rede ist, lässt sich leicht erklären. In der klassischen

Ethik hatten und haben die zu bewertenden Handlungsalternativen niemals

Einfluss auf die Identität der von ihnen betroffenen Personen. Entscheidungen

für oder gegen Lüge, für oder gegen Ehebruch, für oder gegen Wohltätigkeit

waren immer «same people choices». Mit den Möglichkeiten der blinden
oder selektiven Verhütung, Embryonen-Implantation oder Abtreibung haben

wir nun die Möglichkeit, zu beeinflussen, welche Menschen geboren werden.

Und dieser Möglichkeit können wir durch keine normative Entscheidung
mehr entrinnen.

Ob allerdings Abtreibungen in den Dienst einer solchen

Optimierungspflicht gestellt werden dürfen, hängt - das sei noch einmal betont -
allererst an der Antwort auf die <Statusfrage>, die Frage nach dem embryonalen

Lebensrecht. Nur wenn diese verneint worden ist, lässt sich Abtreibung
überhaupt in eine relevante Analogie mit dem obigen Beispiel termingerechter
Verhütung zwecks «Optimierung» setzen. Dieser Punkt wird gleich noch einmal

aufgenommen werden.

Vorher sei auf eine weitere Bedingung, diesmal der Praktikabilität von
«Optimierung», hingewiesen. Es ist dies die theoretische wie praktische Kom-
mensurabilität zweier potentieller künftiger Menschenleben jedenfalls in
Hinblick auf ihr krankheitsbedingtes «Unglück». Wir treffen auf das dritte
Kernproblem: das der Prognostizierbarkeit. Darüber, ob diese Bedingung in einem

konkreten Fall erfüllt ist, wird sich keine Einigung erzielen lassen, fehlt uns
doch auch wirklich jede empirische Grundlage, auf der sich z.B. behaupten
liesse, das Leben eines mongoloiden Kindes sei für es selber weniger glücklich,
als es das Leben eines gesunden Kindes für dieses sei. Gegenteilige Annahmen,

wie Jonas' oben zitiertes Mongolismus-Urteil, beruhen jedenfalls nicht
auf der angeblichen Sicht des Kindes selbst und bedürften daher einer gesonderten

Begründung.
In der Praxis Hessen sich diese Schwierigkeiten durch Einräumen einer

elterlichen Entscheidungshoheit umgehen. Bei Aberkennung eines embryonalen

Lebensrechtes (wie sie einerseits rational ist, andererseits unserer eigentlichen

Abtreibungspraxis entspricht) wäre es, allgemeine Sozialverträglichkeit
einmal vorausgesetzt, nur folgerichtig, die Werte und Interessen dieser
Meistbetroffenen in Geltung zu setzen. Ob Eltern dann schliesslich eine Entscheidung

nach ihrem vermeintlichen Verständnis des subjektiven Kindswohls

121



oder nach ihren objektivistischen Kriterien für gutes Leben oder nach ihren

Eigeninteressen fällen, bliebe allein ihnen und ihrem eigenen Gewissen
überlassen.

Man könnte meinen, in der ehemaligen Bundesrepublik werde selektive

Abtreibung genau auf die gerade beschriebene Weise gehandhabt und

gerechtfertigt, ist doch «Zumutbarkeit für die Eltern» (bei schwergeschädigten

Embryonen) das Schlüsselkriterium all jener Stellungnahmen, die die
herrschende Praxis vorschreiben, rechtfertigen oder beschreiben. Diese Meinung
aber ist irrig, denn die augenblickliche deutsche Regelung weicht in zweierlei

Hinsicht entscheidend von meinem angedeuteten liberalen Weg ab :

Erstens geht sie von einem vollen Lebensrecht des Embryos aus. Diese

Vorgabe aus Rechtsprechung und Strafrecht wird billigend in den wesentlichen

politischen und fachgesellschaftlichen Kommentaren bestätigt. Der
beratende Arzt solle, heisst es etwa in den Ausschuss-Empfehlungen des Bundestages

(§ 6.1.3), «auf das Lebensrecht des behinderten Kindes hinweisen». Es

ist aber völlig unverständlich, wie elterliche «Unzumutbarkeit» (und das

meint nicht etwa: in vitaler Hinsicht) ein eigentlich striktes Tötungsverbot von
Embryonen aufweichen kann. Das ist vergleichbar inkonsistent wie, aber viel

folgenschwerer als die angebliche Vereinbarkeit von genuinem Embryonenschutz

und psychosozialer mütterlicher Indikation für nicht selektive
Abtreibungen. In der Selektionsfrage nämlich wirft diese Inkonsistenz folgende

Frage auf: Wenn die (überdies lax ausgelegte) «Zumutbarkeit» eines

behinderten Kindes für seine künftigen Eltern ein eigentlich striktes embryonales

Tötungsverbot aufweicht, warum dann nicht ebenso das Tötungsverbot
Behinderter überhaupt? Befürchtungen über eine Denkverwandtschaft zwischen

Befürwortern von «Krüppelabtreibung» und von Mord an Behinderten, wie
sie von vielen Behinderten (z.B. Christoph: S. 13-32) geäussert werden,
finden hier formal tatsächlich einen bedauerlichen Ansatzpunkt.

Ein zweiter Kritikpunkt muss sich auf das Kriterium der Zumutbarkeit
selbst beziehen. Der Embryo, heisst es in § 218a2.1 StGB, müsse eine spätere

Gesundheitsschädigung zu erwarten haben, «die so schwer wiegt, dass von der

Schwangeren die Fortsetzung der Schwangerschaft nicht verlangt werden

kann». Hier ist zunächst unklar, ob das <Schwcrwiegcn> der Behinderung eine

die Unzumutbarkeit explizierende oder ergänzende Angabe ist (s. Leist:
S. 203). «Unzumutbarkeit» zielt überdies mehr auf objektive Belastbarkeits-
defizite der Eltern ab denn auf ihre Wertungs- und Interessenhoheit. Damit

mag das Kriterium einerseits Schuldgefühle bei jenen Eltern hervorrufen, die

sich zu einer selektiven Abtreibung entschlossen haben, und insbesondere

denjenigen Unrecht tun, die nicht primär aus Eigeninteressen, sondern aus

122



wirklicher moralischer Überzeugung heraus entschieden haben. Andererseits

mag es Eltern durch den Objektivitätsanspruch von «Unzumutbarkeit» von
der eigenen moralischen Entscheidungslast befreien, was wiederum auch nicht
wünschenswert wäre im Hinblick auf die allgemeinen psychosozialen Folgen
einer liberalen Regelung selektiver Abtreibung.

Überhaupt hätte eine Regelung, bei der Schwangere bzw. Eltern auf der
Basis ihrer Werte und Interessen entscheiden, nicht nur den Vorteil konsistenter

Begründbarkeit, sondern der vermutlich geringsten psychosozialen
Folgeschäden. Diese Behauptung ist spekulativ, aber nur durch eine Praxis auf
Probe als zu optimistisch zu widerlegen.

Zum Schluss will ich stichpunktartig solche Vorkehrungen auflisten, wie sie

gegen Unfreiheit elterlicher Fortpflanzungsentscheidungen, gegen einen
allgemeinen Verlust an Humanität und vor allem gegen (zunehmende)
Behindertenfeindlichkeit getroffen und erprobt werden müssten. Grossenteils handelt
es sich dabei nahezu um Standardforderungen der entsprechenden politischen
und ethischen Stellungnahmen:

1. Betonung und Sicherstellung der fast (s.u. Punkt 4) ««eingeschränkten
mütterlichen/elterlichen Entscheidungshoheit und -last: Änderung im Strafrecht

(Gewissensklausel?); Verhinderung von Einflussnahme durch Krankenkassen

etc.; Realisierung und dabei auch Thematisierung der allgemeinen

Forderung nach Nicht-Direktivität des jedoch obligaten Beratungsgespräches;

Darstellung der starken Wertbesetzlheit des Entscheidungskonfliktes (s.

Lebensrechts-Frage).
2. Betonung und Sicherstellung der Tatsache, dass es keine anderen

gesellschaftlichen Massstäbe und Zielsetzungen für die Regelung selektiver
Abtreibungen geben kann als die Selbstbestimmung und damit das Wohl des Einzelnen.

3. Verzicht auf Indikationslisten (entgegen den Ausschuss-Empfehlungen);
Verbot von Propaganda für oder gegen Pränataldiagnostik; Verbot von
Routinediagnostik.

4. Allgemeine Schärfung des Bewusstseins für die Tatsache, dass persönliche

und gesellschaftliche Wertsetzungen einander beeinflussen. Dafür als

sichtbares und gut begründbares Signal ein allgemeines Verbot von Abtreibung

zwecks Geschlechtswahl (sexing).
5. Ernstnehmen und Bekämpfen der Behindertenfeindlichkeit in der

Gesellschaft.

Sollte gerade dieser letzte und wichtigste Punkt sich nicht realisieren lassen,

wäre eine Einschränkung der elterlichen Entscheidungsfreiheit für oder gegen
selektive Abtreibungen allerdings das kleinere Übel.

123



Literatur

Beschlussempfehlung und Bericht des Ausschusses für Forschung und Technologie - Drucksache

11/5320 vom 4.10.89

Buckle, S. (1988): Arguing from Potential, in: Bioethics 2, S. 227-253
Christoph, F. (1990): Tödlicher Zeitgeist. Notwehr gegen Euthanasie. Kiepenheuer & Witsch,

Köln
Fletcher, J. (1988): The Ethics ofGenetic Control. Ending Reproductive Roulette. Prometheus

Books, Buffalo, New York
Hare, R. M. (1975): Abortion and the Golden Rule, in: Philosophy and Public Affairs 4.

S. 201-222
Hoerster, N. (1989): Ein Lebensrecht für die menschliche Leibesfrucht? in: Juristische Schulung

89, S. 172-178
Jonas, H. (1985): Technik. Medizin und Ethik. Zur Praxis des Prinzips Verantwortung. Insel

Verlag, Frankfurt/M.
Leist, A. (1990): Eine Frage des Lehens. Ethik der Abtreibung und künstlichen Befruchtung.

Campus, Frankfurt/M
Low, R. (1985): Leben aus dem Labor: Gentechnologie und Verantwortung - Biologie und

Moral. Bertelsmann, München
Parfit, D. (/ex31987): Reasons and Persons. Clarendon Press, Oxford
Reiter, J. (1991): Ethische Aspekte der Humangenetik und Embryonenforschung, in: Aus

Politik und Zeitgeschichte. Beilage zu Das Parlament B6, S. 25-31
Schmidtke, J. (1989): Genomanalyse. Expertise im Auftrag der Evangelisch-Lutherischen

Kirche in Bayern. Landeskirchenamt, München
Sumner, L. W. (1981): Abortion and Mora! Theory. Princeton Univ. Press, Princeton
Van den Daele, W. (1985): Mensch nach Mass? Ethische Probleme der Genmanipulation und

Gentherapie. Beck, München
Wertz, D. C. / Fletcher, J. C. (Hg.) (1989): Ethics and Human Genetics. A Cross-Cultural

Perspective. Springer, Berlin, Heidelberg, New York
Wolff, G. (1989): Die ethischen Konflikte durch die humangenetische Diagnostik, in: Ethik in

der Medizin 1, S. 184-194

124


	Zur moralischen Bewertung selektiver Abtreibungen

