
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Le diagnostic prénatal et la valeur de la vie

Autor: Goffi, Jean-Yves

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 50/91

JEAN-YVES GOFFI

Le diagnostic prénatal et la valeur de la vie

Il y a une indiscrétion foncière du regard médical, quelle que soit par ailleurs

la diversité historique des modalités de celui-ci. Pour l'anatomiste, le corps est

une complexité qui se dissimule et qui n'a longtemps révélé sa structure que

par la pratique des dissections. En témoignent les représentations classiques
d'écorchés par le biais desquelles se dénudent muscles, os, vaisseaux et organes;

en témoignent encore les coupes où c'est l'organe lui-même qui donne à

voir sa morphologie secrète; au-delà de la plénitude un peu moite des formes

prises par la matière vivante on vise la rectitude et la netteté d'une disposition
intelligible, débarrassée de ses épanchements et de ses sécrétions, ce que le

langage usuel appelle instinctivement la sécheresse d'une planche anatomique.
Pour le clinicien, le corps du malade fut classiquement, et est encore jusqu'à
un certain point, le lieu visible de processus morbides invisibles que trahissent
des symptômes plus ou moins massifs, lesquels, idéalement, s'organisent en

tableau. En témoigne l'existence de techniques plus ou moins sophistiquées,

depuis la palpation et l'auscultation jusqu'à la radiologie classique ou numérique

et à la tomodensitométrie, en passant par l'examen des urines, lequel a

longtemps été le symbole de la profession médicale, et caricaturé comme tel.

Cette visualisation de l'invisible, ou cette effraction à l'intérieur du corps
humain, comme on choisira de l'appeler selon que l'on est plus ou moins
sensible aux prouesses technologiques qui la rendent possible trouve certainement

des équivalents en épidémiologie, en génétique, en médecine militaire, en

médecine du travail, en médecine pénitentiaire ou scolaire.

Sans tomber dans une naïveté naguère dénoncée, preuves à l'appui, par
M. Grmek1, on peut chercher dans ce pouvoir de rendre l'invisible visible une
des sources du secret médical. Comment repérer, en effet, la maladie à

l'oeuvre dans l'organisme de ce patient, sans que celui-ci révèle du même

coup, en sa nudité, la détresse qui est la sienne? Dans la mesure où la maladie

peut, comme on dit, frapper n'importe qui, elle appartient, en un sens, à tous,

comme appartient à tous la connaissance des remèdes qui s'opposent à elle;

I M.D. Grmek, Le secret médical, Conc. Méd., t. 85, 1963, pp. 4177-4182, 4283-4290 et
4371 -4380; «L'origine et les vicissitudes du secret médical», Cahiers Laënncc, 29, 1969, 3,

pp. 5-31.

87



mais avec tel ou tel malade on quitte le domaine de l'universel: la situation

singulière qui est la sienne fait partie de ces secrets qui n'appartiennent qu'à
lui, qu'il décide seul de dévoiler ou non, et qu'un tiers n'a pas, prima facie, à

révéler sans son consentement. En un mot, la figuration du corps et de ses

désordres est du domaine public, où l'on peut dire, montrer et exposer, mais

l'épreuve de la maladie comme expérience est du domaine privé, où règne la

confidentialité la plus rigoureuse.
Que cette confidentialité soit une bonne précaution de la part d'individus se

conformant à la déontologie générale des artisans, ou bien qu'elle soit la

traduction d'une sensibilité éthique à ce qu'il peut y avoir de «meutrier» dans

«l'instinct de connaissance» (pour reprendre des termes de M. Foucault)2, elle

est l'occasion de prescriptions très affirmées, et ce dès le serment d'Hippo-
crate, dont je cite pour mémoire un paragraphe bien connu:

«Les choses que, dans l'exercice ou même hors de l'exercice de mon art je
pourrai voir ou entendre sur l'existence des hommes et qui ne doivent pas être

divulguées au-dehors, je les tairai, estimant que ces choses-là ont droit au

secret des mystères.»3

Or, les moyens d'investigation modernes font que l'indiscrétion - au
demeurant nécessaire - du regard médical prend des formes de plus en plus
radicales, ce qui rend de plus en plus difficile l'exercice d'une déontologie
façonnée par une ancienne sagesse humaniste. Ceci est particulièrement
évident dans le champ de ce qu'on appelle le diagnostic prénatal. Quelques mots

d'explication sont nécessaires pour préciser ce dont il s'agit; aussi vais-je, en

un premier temps, tenter d'expliquer ce que sont et ce que peuvent les techniques

du diagnostic prénatal; en un second temps, je montrerai que ces techniques

soulèvent un certain nombre de problèmes éthiques, et je m'attacherai à

examiner de façon critique plusieurs des arguments fréquemment invoqués
dans la discussion de ces problèmes.

En premier lieu, donc, il faut distinguer le diagnostic prénatal de la surveillance

de la grossesse. Cette surveillance, certes, est susceptible de donner un
certain nombre d'indications relatives au foetus: la simple mensuration
utérine et la palpation de l'abdomen permettent, par des gestes très élémentaires

2 Dans «Nietzsche, la généalogie, l'histoire» in: Hommage à J. Hyppolile, Paris. P. U. F.,
1971, p. 170.

3 «Serment d'Hippocrate» in: Santé et Médecine; l'état des connaissances et des recherches,

sous la direction de C. Brisset et J. Stoufflet, Paris, La Découverte/Inscrm/Orstom, 1988.

F. Brisset-Vigneau a choisi la traduction Riquet des Places. Il en existe d'autres, notoirement

différentes. Il est intéressant de noter que le Serment de Montpellier, rédigé par le

88



de déterminer l'orientation, la présentation, la position, l'attitude, la hauteur
du foetus par rapport au bassin, et de connaître de façon précise le poids de ce

foetus. D'autres éléments sont susceptibles d'indiquer des pathologies foetales

par exemple la mobilité foetale sous le choc de la pulpe des doigts permet
d'évaluer la quantité de liquide amniotique et de déterminer des situations

d'oligoamnios ou d'hydramnios, évocatrices éventuellement d'anomalies
sévères. De la même façon, le diabète ou l'hypertension maternelles peuvent
entraîner toutes sortes de complications gravidiques qui retentissent sur le

foetus, et il en est de même pour plusieurs maladies infectieuses, comme pour
certaines cardiopathies et maladies rénales ou vasculaires préexistantes.

Avec le diagnostic prénatal, on a une situation assez différente. 11 est en effet

centré d'emblée, non pas sur le déroulement de la grossesse, mais sur l'état du

foetus, voire de l'embryon. Dès lors, il est commandé pour d'autres raisons

qu'une anomalie dans le déroulement de la grossesse; citons, par exemple,

l'âge de la mère ou le fait que l'on ait affaire à un couple pour lequel existe un

risque de mettre au monde un enfant porteur d'une anomalie, risque suspecté

soit à la suite de la naissance d'un premier enfant atteint, soit à la suite

d'antécédents familiaux, soit à la suite de fausses couches à répétition.
Bref, il y a, outre la découverte fortuite d'anomalies foetales pendant la

surveillance de grossesses où le risque n'était pas, a priori, prévisible, des

explorations systématiques au cours de grossesses où le risque est, a priori,
prévisible: dans ce dernier cas on est le plus souvent à la recherche d'anomalies

génétiques - mais pas toujours; le spina-bifida est, par exemple, un
syndrome malformant récurrent, donc avec antécédents familiaux, mais dont le

déterminisme est sans doute plurifactoriel.

Les techniques utilisées au cours du diagnostic sont multiples:

- certaines permettent une vision indirecte du foetus : l'échographie; plus rare
la radiographie du contenu utérin; d'utilisation encore très récente la

résonance magnétique nucléaire.

- d'autres permettent une vision directe du foetus, embryoscopie et foetosco-

pie. Réservées à des indications très spécifiques, ces deux techniques sont
invasives et présentent des risques assez importants d'avortements spontanés.

- il y a enfin les techniques qui consistent à analyser des tissus maternels ou
foetaux, après prélèvement. Comme exemple de la première technique on

Doyen Lallemant à l'époque révolutionnaire, et que prononcent aujourd'hui encore les

nouveaux docteurs en médecine français après avoir soutenu leur thèse, restreint cette

89



peut citer le dosage de l'a-foetoprotéine diffusé dans la circulation maternelle.

On peut distinguer plusieurs types d'examens de tissus foetaux:
l'établissement d'un cariotype foetal permet de déceler une aberration chromosomique

éventuelle. Une étude biochimique, ou une étude de l'ADN foetal

permet de détecter des maladies géniques. Contrairement à l'établissement

d'un cariotype (qui représente statistiquement l'immense majorité des cas

de diagnostic prénatal), la détection des maladies géniques - soit au niveau
de l'expression du gène, soit au niveau du gène lui-même - repose sur des

techniques étroitement spécifiques. Il est à noter que les prélèvements de

tissus foetaux (prélèvement de villosités choriales, amniocentèse, prise de

sang foetal, prélèvement de peau foetale ou de foie foetal) sont liés à des

dates optimales: les prélèvements se font, selon l'indication, entre 10 et 22

semaines d'aménorrhée, ce qui a son importance eu égard aux législations
sur l'interruption volontaire de grossesse.

Je mentionne encore une technique très spécifique de diagnostic prénatal,

qui est celle de la biopsie embryonnaire: elle concerne uniquement les

embryons fécondés in vitro et consiste à prélever une cellule à un stade très

précoce du développement embryonnaire, ce qui ne préjuge pas du développement

ultérieur de l'embryon. Celui-ci est congelé pendant l'examen de la

cellule prélevée et, en fonction de ce qui a été découvert au cours de ce

diagnosic, éventuellement réimplanté.
Je viens de dire: «éventuellement réimplanté». Avec cette formule, on quitte

le terrain purement technique pour aborder des questions proprement éthiques

- si tant est qu'on puisse distinguer radicalement ces deux types de

questions. En effet, le diagnostic prénatal permet de repérer toute une gamme
d'anomalies, dont la gravité et le diagnostic sont assez différents: des anomalies

mortelles pendant la grossesse ou à la naissance; des anomalies qui ne

rendent possible qu'une très courte survie, en milieu hospitalier; des anomalies

entraînant une dysmorphic et une arriération mentale plus ou moins
sévères; des anomalies sans arriération mentale mais sur lesquelles on ne peut
agir qu'au prix de séquelles très graves; des anomalies qui se manifestent par
l'apparition inéluctable de maladies mortelles, mais seulement à l'adolescence

ou à l'âge adulte; des aberrations chromosomiques sans dysmorphic marquée,
mais se manifestant par des troubles à partir de la puberté; des anomalies qui

discrétion à ce qui se passe «à l'intérieur des maisons». Apparemment l'obligation du secret
médical n'est pas aussi impérieuse dans le champ social ou hospitalier que dans le domaine
domestique.

90



s'expriment par l'apparition de maladies graves, mais que l'on peut contrôler

par un régime ou par un traitement à vie; des malformations sans complications

ni arriérations, mais qui atteignent la morphologie du malade; des

malformations opérables à la naissance, sans séquelles; enfin des malformations

bénignes et traitables, surtout gênantes d'un point de vue esthétique4.

La question qui se pose alors est la suivante: «Que faire lorsqu'un diagnostic

prénatal a été posé?». Idéalement, la réponse est : «Une thérapeutique doit
être entreprise». Mais, comme on vient de le voir, une thérapeutique n'est pas

toujours possible. Certes, il y a d'indéniables progrès en matière de médecine

foetale ou de gestes sur le foetus: citons la prise de médicaments susceptibles
de traverser le placenta maternel, l'injection de certaines substances dans le

cordon, citons la possibilité d'évacuer certains épanchements ou de décompresser

des organes dans certains cas; en outre, le diagnostic prénatal a

d'importantes conséquences sur la chirurgie pédiatrique: les nouveaux-nés n'arrivent

plus dans ces services en état de détresse plus ou moins prononcé, suite à

un diagnostic posé de toute urgence après la naissance.

Cependant - en particulier du fait de polymalformations - la situation est

plutôt celle d'un déséquilibre entre ce qui peut être diagnostiqué et ce qui peut
être entrepris d'un point de vue thérapeutique. Comme le disent les auteurs de

«Diagnostic prénatal et Médecine Foetale»;

«Il existe malheureusement un décalage entre nos moyens de détection et nos

possibilités de traitement qui aboutit à un choix souvent dramatique entre

l'interruption de grossesse et la naissance d'un enfant plus ou moins profondément

handicapé, choix qui met directement en cause la conception que chacun
de nous se fait de la vie et de la personne humaine.»5

Le problème qui se trouve concrètement posé est donc, on le voit, très

souvent celui de l'interruption thérapeutique de grossesse, ou, depuis l'appari-

4 Cette classification est celle que l'on trouve dans Diagnostic prénatal et Médecine foetale,
R. Henrion, Y. Dumcz, J.P. Aubry, M.C. Aubry; Paris, Masson, 1987, pp. 290-291.

5 Ibid. p. 290. Mais cette opinion est très largement partagée. Citons F. Giraud: «Le diagnostic

prénatal est un acte médical, même si, pour l'instant, l'aspect thérapeutique au sens vrai
du terme est fort limité» in : Le diagnostic prénatal, coordinateurs J. F. Mattéi, Y. Dumez,
Paris, Doin, 1986, p. I; citons encore A. Boué et J. Boué: «Le diagnostic prénatal d'une
anomalie du foetus ne se présente pas comme les diagnostics médicaux habituels. Dans de

nombreux cas les anomalies sont particulièrement graves et, sans possibilités thérapeutiques,

la découverte de l'anomalie va mettre les parents devant un choix dramatique:
poursuivre ou interrompre la grossesse. Nous ne sommes plus devant une demande médicale

habituelle», «Le diagnostic prénatal aujourd'hui (II)», «Le Concours médical»,
28-11-1987, 109, 40, p. 3885. On pourrait multiplier indéfiniment ces formules.

91



tion de la biopsie foetale, celui de la non-réimplantation. Au demeurant,
quand bien même un traitement in utero serait possible, la question se pose de

savoir si on peut considérer que le foetus a un droit à ce traitement, ce qui
signifierait que sa mère (entendons par là la femme qui le porte) devrait
consentir à une restriction de sa propre liberté. E. Aziza Shuster pose le

problème en des termes très clairs :

«Peut-on forcer une femme enceinte à subir un traitement pour corriger une
anomalie foetale?»6

Avant d'examiner certains des arguments avancés à propos de toutes ces

questions, je voudrais faire une dernière remarque. Le droit - au sens de

«législation positive» - s'est prononcé sur ces sujets dans un grand nombre de

pays7. On peut dire de ces règles de droit qu'elles sont arbitraires et donc
contestables: par exemple, au Royaume-Uni un avortement peut être
demandé si la santé mentale de la mère est menacée par la grossesse jusqu'à la

vingt-huitième semaine d'aménorrhée. Mais en Irlande du Nord, ce motif est

valable sans restriction pendant toute la durée de la grossesse, sans restriction.
Il est bien entendu possible de se demander ce que l'existence de la mer
d'Irlande a à voir avec la question; l'argument n'est pas nouveau. Personnellement

je serais assez enclin à voir dans la situation une force plutôt qu'une
faiblesse du droit: il s'agit de trancher dans une situation quasiment inextricable

d'un point de vue éthique et de parvenir à une solution acceptable par
tous, ou par la majorité, dans un contexte donné. On peut très bien admettre

que les solutions avancées diffèrent pratiquement sans pour autant sombrer
dans un relativisme complet. Certaines règles très générales peuvent fort bien

s'appliquer de façon assez sensiblement différente dans la réalité, c'est-à-dire

lorsqu'elles sont traduites juridiquement.
Mon propos sera plutôt d'examiner comment on peut justifier des énoncés

candidats à de telles règles, ce qui signifie que mon analyse doit être considérée

comme neutre au point de vue du droit positif, tout au moins pour
l'instant.

Une première argumentation consiste à raisonner en termes de droit des

femmes à disposer de leur corps. Ici le mot «droit» n'est pas à prendre au sens

6 «Le traitement «in utero»: les libertés individuelles en question» in: Ethique médicale et
Droits de l'homme, Arles, Actes Sud; Paris, Inserm, 1988, p. 86.

7 A. Fagot-Largeault et G. Delaisi de Parseval présentent sous forme d'un tableau les motifs
justifiant l'avortement selon les pays dans leur article: «Qu'est-ce qu'un embryon?», Esprit,
No 151, Juin 1989, p. 89.

92



de «droit légal», au sens où on a pu dire qu'un droit est un intérêt juridiquement

protégé, mais plutôt au sens de «prérogative d'un sujet, antérieure à

toute législation concevable». Cette façon de poser le problème était classique

au cours des années 1970 et liée à la fois à la libéralisation de l'avortemcnt et

aux mouvements de libération des femmes. Pour cette raison, il n'est pas
certain qu'elle recouvre tous les problèmes soulevés par le diagnostic prénatal
(Encore qu'E. Aziza Shuster dont j'ai parlé il y a quelques instants montre de

façon convaincante que l'on peut raisonner en ces termes pour justifier un
refus maternel de traitement du foetus). Quoi qu'il en soit, sous sa forme la

plus cohérente et la plus radicale dans l'argumentation, ce qui n'exclut pas une

prudence certaine dans les conclusions, cette analyse apparaît dans un article
retentissant publié en 1971 parJ. Jarvis-Thomson8.

Celle-ci procède d'une façon plutôt inattendue en développant ce que
j'appellerai, d'un terme peut-être inapproprié, l'apologue du violoniste comateux.
Pour expliquer ce dont il s'agit, le mieux est de laisser l'argumentation de

J. Jarvis-Thomson parler pour elle-même; je me contente donc de traduire le

passage en question :

«Je vous demande de vous imaginer ceci. Vous vous réveillez un matin et vous

vous apercevez que vous êtes dans un lit, dos à dos avec un violoniste comateux

(«unconscious»). Un célèbre violoniste en état de coma. On a découvert

qu'il souffre d'une affection des reins, fatale; la Société des Amis de la Musique

a examiné tous les dossiers médicaux disponibles et a découvert que vous
êtes le seul à avoir le groupe sanguin qui pourrait le sauver. En conséquence

on vous a enlevé et, la nuit dernière le système circulatoire du violoniste a été

mis en communication avec le vôtre, de telle sorte que vos reins élimineront les

déchets de son sang aussi bien que ceux du vôtre. Le directeur de l'hôpital
vous dit: «Voyez-vous, nous sommes désolés que la Société des Amis de la

Musique se soit comportée ainsi à votre égard, nous ne l'aurions jamais laissé

faire si nous avions su. Mais ils l'ont fait, et maintenant le violoniste et vous-
même êtes raccordés. Si on vous «débranchait», cela le tuerait. Mais ne vous

inquiétez pas, cela ne durera que neuf mois. A ce moment-là, il sera rétabli et

on pourra vous débrancher en toute sécurité.» Est-ce qu'il vous incombe

vraiment, d'un point de vue moral, de prendre en charge une telle situation? Il
ne fait pas de doute que ce serait très délicat de votre part de le faire, que ce

8 «A Defense of Abortion» in: Philosophy and Public Affairs, Vol. 1, No 1, 1971, pp. 47-66.
Je cite cet article d'après le recueil Moral Problems: a Collection of Philosophical Essays,
J. Rachels (ed.), New-York, Harper & Row, 1975 (2nd cd), pp. 89-106.

93



serait la marque d'une grand bonté. Mais est-ce que vous devez la prendre en

charge?»9

A première vue, la démarche de J. Jarvis-Thomson surprend: on peut
difficilement comparer la relation qui existe entre la femme enceinte et le foetus

qu'elle porte avec la relation (fictive) qui existerait entre le violoniste imaginaire

et l'infortuné personnage qui lui sert involontairement d'appareil à

dialyser. Si on a quelquefois comparé une couveuse à un utérus artificiel, il

paraît plus difficile de soutenir la comparaison en sens inverse et de dire que
l'uterus gravidique est une couveuse naturelle. L'analyse de J. Jarvis-Thomson

serait indifférente à la dimension culturelle et symbolique de la grossesse,

qu'elle soit normale ou bien pathologique.
On peut bien admettre ce genre de remarques dans l'absolu, mais elles

manquent le point. Qu'a voulu faire, en effet, J. Jarvis-Thomson dans son
article? Il est évident que le violoniste comateux représente le foetus et que la

personne - qui peut être un homme aussi bien qu'une femme - enlevée par la

Société des Amis de la Musique représente la femme enceinte. Mais on n'aurait

affaire qu'à une pure spéculation académique si l'on ne voyait pas exactement

que cette analyse est en fait dirigée contre un argument souvent invoqué

par les adversaires de l'avortement. Cet argument consiste à dire que, puisque
le foetus est une personne, alors l'avortement n'est jamais permis. L'originalité
de J. Jarvis-Thomson - et c'est en cela qu'elle est radicale - consiste à

admettre la prémisse (le foetus est une personne) tout en contestant la conclusion

(l'avortement n'est donc jamais permis). Autrement dit, le problème n'est

pas tellement de savoir à quel moment (à la conception, à la nidation, au

moment où on peut détecter une activité cérébrale) le foetus devient une

personne, mais de savoir si, sous la supposition qu'il est une personne, alors
l'avortement est (moralement) interdit. Elle accorde donc à l'argument
personnaliste sa plus grande force, afin de mieux montrer que cet argument n'est

pas concluant.
Reformulé de façon complète, l'argument personnaliste pourrait, en effet,

prendre la forme suivante: une femme a certes le droit de décider ce qui va
advenir de son corps et dans son corps; mais par ailleurs une personne a un
droit à la vie et ce droit est un droit plus contraignant et plus fort que celui

qu'une femme peut avoir de disposer de son corps comme elle l'entend. Par

9 Immédiatement après, une complication supplémentaire est envisagée: que se passerait-il si

la personne enlevée par la Société des Amis de la Musique voyait sa vie menacée du fait
qu'elle est raccordée au violoniste comateux? Cela correspond manifestement au cas de ces

grossesses pathologiques où la mère risque de mourir. La réponse consiste à faire de cette
situation un cas de légitime défense contre une menace innocente.

94



conséquent le foetus - dont on vient d'accorder qu'il est une personne - a

droit à la vie, ce droit est plus contraignant que celui qu'a une femme de

disposer de son propre corps, et l'avortement n'est pas permis.
C'est alors que l'apologue du violoniste comateux prend toute sa signification:

il fournit en effet un contre-exemple extrêmement suggestif d'une situa-

lion analogue en tous points à celle qui vient d'être décrite, situation à propos
de laquelle, pourtant, on ne se sent pas disposé à défendre l'attitude et les

pratiques des membres de la Société des Amis de la Musique! La raison pour
laquelle il en est ainsi est que cette hypothétique situation met en évidence la

profonde amiguïté de la notion de «droit à la vie».

On peut prendre cette formule comme signifiant la chose suivante: «Avoir
le droit que soit attribué au moins le strict minimum dont on a besoin pour
continuer à vivre»1". Ici - et je n'emploie plus les termes employés par J. Jar-
vis-Thomson - ce sont deux types de droits différents qui s'opposent: ainsi
défini le droit à la vie relève d'un droit-créance, tandis que le droit que la

femme a sur son propre corps est un droit-liberté. Pour parler sommairement,
on considère que les droits-libertés constituent des exigences de non-intervention

ou de non-interférence par rapport aux actes des titulaires de ces droits.
En revanche, un droit créance suppose, par rapport à celui qui est le titulaire
de ce droit, qu'une prestation soit fournie, ou qu'une intervention positive ait
lieu. Pour donner un exemple simple - simpliste peut-être : si le droit au travail
est un droit-liberté, cela signifie que nul ne peut légitimement m'empêcher de

tenter ma chance sur le marché du travail; mais cela ne signifie pas que
quelqu'un quelque part doit me procurer un emploi, ce qui ne serait pas loin
d'être le cas si le droit au travail était un droit-créance. Or, dans la tradition
libérale dont J. Jarvis-Thomson se fait ici manifestement l'écho, les droits-
libertés ont toujours priorité sur les droits-créances: ce qui rend une institution

légitime, c'est sa vocation à protéger les droits-libertés, pas son hypothétique

faculté à promouvoir la satisfaction des droits-créances; cela signifie que
la Société des Amis de la Musique, en agissant comme elle agit, se comporte
de façon despotique. Pour dire les choses autrement: les droits-libertés sont
des droits naturels, en ce sens qu'ils sont constitutifs du sujet de droit et n'ont
besoin d'être concédés par personne pour exister; en revanche, les droits-
créances sont des droits artificiels, qui ne sont pas créés, par exemple, par une
situation (fût-elle de détresse ou de pénurie), mais seulement concédés. Et on

peut, sous certaines conditions, reprendre ce qui a été concédé sans commettre
d'injustice.

10 Ibid.p. 96.

95



Mais par ailleurs, le droit-liberté par excellence est celui que l'individu peut

opposer à tous en ce qui concerne son propre corps - on retrouve, là aussi, une
vieille tradition libérale, remontant au moins à J. Locke. En conséquence de

tout ceci, on ne peut pas dire que le concept de droit à la vie, entendu comme
droit-créance, justifie l'argument contre l'interruption de grossesse.

Le justifierait-il si ce concept signifiait: «Le droit de ne pas être tué par qui

que ce soit»? En ce cas s'affronteraient deux droits-libertés, donc des droits de

même nature et de force, semble t-il, égale. Peut-être même le droit du foetus

aurait-il priorité. Précisons: la femme enceinte a le droit de faire de son corps
l'usage qu'elle juge le meilleur - et si elle se trompe, là n'est pas le point; aller
contre sa décision, même pour son bien, serait du paternalisme -. Mais d'un
autre côté le foetus a le droit que nul ne s'en prenne à sa vie - et s'il ne peut pas
faire valoir ce droit, là n'est pas le point; les institutions sont justement là afin
de faire valoir de tels droits au profit de ceux qui en sont incapables -. On voit
donc que les choses sont en apparence plus délicates mais, fondamentalement
la situation reste inchangée. En effet, concrètement, pour le foetus, le droit de

ne pas être tué par qui que ce soit équivaut au droit de continuer à «habiter»
l'utérus de la femme enceinte-comme pour le violoniste comateux ce droit est

le droit de continuer à être relié à son donneur. 11 n'est un droit-liberté qu'en

apparence, et en réalité un droit-créance. Or la seule façon concevable de

satisfaire un droit-créance au détriment d'un droit-liberté, c'est que le titulaire
de ce droit-liberté se déssaisisse de la jouissance de ce droit au profit du
titulaire du droit-créance. Mais nous avons vu que, précisément, nul n'est tenu
à agir ainsi, bien qu'il soit extrêmement généreux de le faire à titre gracieux.

Pour conclure cette présentation de l'analyse de J. Jarvis-Thomson, je
voudrais insister sur deux points qu'elle soulève:

1° Elle ne nie pas qu'il y ait peut-être des contextes où l'on puisse parler du

droit à la vie de l'enfant à naître. Ce qu'elle nie, c'est qu'un tel droit lui
revienne du simple fait qu'il serait une personne.

2° Elle ne veut pas dire que l'avortement est moralement permis dans toutes
les circonstances: il y a des cas où l'avortement est «positivement indécent»11

(situations de pure convenance personnelle, par exemple) et où le pratiquer est
la preuve d'un égoïsme et d'un manque de sensibilité éthique flagrants. Mais
ce sont là des défauts moraux, des déficiences à l'égard de la vertu, pas des

actes injustes qui auraient privé quelqu'un de ce à quoi il a droit. Une
injustice, du point de vue des droits moraux et non de l'éthique générale, ne peut

11 Ibid.p. 105.

96



advenir qu'à la condition suivante: la mère a concédé au foetus le droit
d'utiliser son propre corps pour mener à bien son développement, puis est

brusquement revenue sur sa décision, sans justification ni raison.

Maintenant, comment pouvons-nous utiliser cette argumentation dans le

cadre du diagnostic prénatal? La question revient à ceci: en acceptant une

grossesse, que ce soit par l'intermédiaire de rapports sexuels habituels ou par
l'intermédiaire d'une F1V, la femme a concédé d'avance à un embryon puis à

un foetus, le droit d'utiliser son corps pendant la durée de la grossesse. Peut-

elle reprendre cette concession sans commettre une injustice? La réponse est,

aux yeux de J. Jarvis-Thomson, clairement affirmative: si la grossesse ne peut
mener qu'à la naissance d'un être gravement malformé, qui mourra à la

naissance ou peu de temps après, ou qui pourra vivre relativement longtemps,
mais sans aucune autonomie, et dont l'existence demandera d'importants
sacrifices à sa mère, alors l'interruption de grossesse après diagnostic prénatal
est justifiée; comme le dit J. Jarvis-Thomson:

«On ne peut exiger moralement de personne qu'il fasse d'importants sacrifices
de santé, ou qu'il néglige gravement ses intérêts et ce à quoi il tient, ou ses

devoirs ou ses engagements pendant neuf ans, ou même seulement pendant
neuf mois, à seule fin de maintenir en vie une autre personne.»12

Fondamentalement, il en est de même pour le diagnostic génétique; et il en

est encore de même en ce qui concerne d'éventuelles interventions in utero au
bénéfice du foetus. L'idée essentielle me semble être que les femmes ne veulent

pas une grossesse à seule fin d'avoir une grossesse, mais afin d'avoir des

enfants, et qu'il est légitime qu'elles se forment une certaine idée des enfants

qu'elles auront. Pour prendre une comparaison un peu déplaisante, mais que
suggère J. Jarvis-Thomson elle-même13, les propriétaires ne louent pas leur
bien à seule fin d'avoir des locataires, mais afin de percevoir un loyer, et il est

légitime qu'ils prennent un minimum de garanties à propos de la solvabilité de

ces locataires. Si par ailleurs les dits locataires se révèlent arrogants, se livrent
à des actes de vandalisme, bref sont insupportables, on n'attend pas du

propriétaire qu'il les améliore moralement ou de toute autre façon, mais on
admettra qu'il peut leur donner congé. Mutatis mutandis, on peut transposer
cette comparaison dans le domaine du diagnostic prénatal.

En conclusion, je voudrais faire deux remarques:

12 Ibid. p. 102.

13 «Nous devons avoir à l'espril que la mère et l'enfant à naître ne se comparent pas à deux
locataires dans un maison trop petite qui, à la suite d'une erreur malencontreuse, a été

louce aux deux: c'est la mère qui est le propriétaire», Ibid. pp. 94-95.

97



1° Si la femme veut poursuivre sa grossesse en sachant qu'elle mettra au
monde un enfant malformé, ou si elle refuse un traitement in utero pénible

quant au déroulement bien qu'efficace quant aux résultats, elle en a le droit.
Cela signifie que nulle autorité ne peut la contraindre, pour des raisons
eugéniques, à interrompre une grossesse qu'elle veut, ou à accepter un traitement
dont elle ne veut pas. Mais il semble qu'en vertu même des présupposés de

J. Jarvis-Thomson, la mère d'un enfant malformé n'a pas de titre spécial à

faire valoir - auprès de l'Etat, par exemple -, pour obtenir une aide, dès lors

qu'elle savait que tel serait le résultat de sa grossesse14. Sa décision est alors

doublement héroïque (en admettant qu'elle ne soit pas purement et simplement

irresponsable): ce n'est plus à un Bon Samaritain, mais à un Exceptionnel

Samaritain que l'on a affaire.
2° La notion d'important sacrifice est redoutable, car qu'est-ce qu'un

important sacrifice? Qu'une femme ne veuille pas de la réimplantation d'un
embryon de sexe masculin parce qu'il y a un risque de transmission d'un
syndrome de Lowe ou d'un syndrome de Coflin-Lowry est une chose. Qu'elle
ne veuille pas d'une telle réimplantation parce qu'elle a déjà un garçon et

considère que l'idéal serait d'avoir maintenant une fille en est une autre. On ne

peut exiger de tous d'être de Bons Samaritains, mais il ne paraît pas souhaitable

que l'on soit moins qu'un Samaritain au moins Convenable.

Je passe maintenant au deuxième type d'arguments invoqués parfois dans

le débat. Pour situer ce dont il s'agit, le mieux est d'identifier cette mystérieuse
Société des Amis de la Musique dont parle J. Jarvis-Thomson dans son
apologue du musicien comateux. Elle cite en note de son article deux documents,
dont le premier est la lettre Encyclique de Pie XI du 31 Décembre 1930, «Casti

Connubii» et le second un discours de Pie XII, adressé aux participants du

Congrès de l'Union Catholique Italienne des Sages-Femmes, discours
prononcé en 1951.11 apparaît que l'analyse de J. Jarvis-Thomson est une critique
de la doctrine traditionnelle de l'Eglise Catholique15.

Le premier des deux documents pontificaux fait allusion, à propos de la

grossesse, à la notion sérieusement controversée d'«accomplissement du
devoir naturel», mais le second semble nettement plus inquiétant pour une

analyse comme celle de J. Jarvis-Thomson; il dit, en effet:

14 Si elle ne le savait pas, c'est un autre problème: elle peut se retourner contre les médecins
et les laboratoires qui ont surveillé la grossesse et n'ont pas détecté l'anomalie. C'est le

sens des procès pour naissance préjudiciable.
15 Pie XI «Sur le mariage chrétien; lettre encyclique du 31 Décembre 1930» dite «Casti

Connubii», in: Discours du Pape et Chronique Romaine, Saint-Cénéré, Librairie Téqui,
1965.

98



«L'enfant dans le sein de sa mère tient le droit à la vie immédiatement de Dieu
et non des parents ou de quelque société ou autorité humaine. Donc, il n'y a

aucun homme, aucune autorité humaine, aucune science, aucune «indication»
médicale, eugénique, sociale, économique, morale, qui puisse exhiber ou donner

un titre juridique valable pour disposer directement et délibérément d'une
vie humaine innocente, c'est-à-dire en disposer en vue de sa destruction
envisagée soit comme but, soit comme moyen d'obtenir un but qui peut-être en soi

n'est pas du tout illégitime.»16

La seconde partie de cette citation n'apporte rien de nouveau par rapport à

la thèse discutée jusqu'ici. Elle est l'affirmation résolue - où chaque terme

compte - du droit à la vie. Mais la première partie du passage cité apporte une

prémisse supplémentaire: ce droit à la vie, l'enfant dans le sein de sa mère le

tient directement de Dieu. Cela fait une très grande différence car, avec cette

façon de poser le problème le corps de la femme enceinte - comme d'ailleurs
celui de n'importe quel être humain - n'est pas une propriété dont elle pourrait

disposer absolument à sa guise sans avoir de comptes à rendre sinon à sa

propre conscience. 11 est quelque chose dont elle a simplement la jouissance,
ou l'usufruit. Comme dit le même Pie XII dans un discours de 1957, «Problèmes

religieux et moraux de l'analgésie»:

«C'est un des principes fondamentaux de la morale naturelle et chrétienne que
l'homme n'est pas maître et possesseur, mais seulement usufruitier de son

corps et de son existence.»17

La mère et le foetus ne sont plus dans un rapport propriétaire-locataire,
mais dans un rapport gérant-locataire. Or, le propre du gérant est d'agir en

fonction des instructions qui lui sont données par le propriétaire, et non en

toute autonomie; dans le cas présent, l'analogue de ces instructions est la

morale révélée pour certains, et la loi naturelle pour tous.
Cette façon de poser le problème est dévastatrice pour une analyse en

termes de droit des femmes à disposer de leur corps; et J. Jarvis-Thomson,
dont la subtilité n'a échappé à personne, en est parfaitement consciente. Elle
écrit, par exemple:

16 Pie XII «Avortement thérapeutique et stérilisation» 1951 in: P. Verspielen, s.j„ (ed.).
Biologie, médecine et éthique; textes du mugis1ère catholique, Paris, Le Centurion, 1987,

pp. 19 20.

17 «Problèmes religieux et moraux de l'analgésie» in: ibid.p. 363. Il s'agit d'un discours
prononcé le 24 Février 1957 à Rome, devant une assemblée de 500 médecins et chirurgiens
et qui est en fait une réponse à trois questions posées quelques mois auparavant par les

membres du IXème Congrès National de la Società italiana di Anestesiologia.

99



«Je suppose que selon certaines conceptions de la vie humaine, le corps de la

mère lui est seulement prêté, ce prêt étant d'un type tel qu'il ne lui donne

aucun droit prioritaire sur son corps Mais je laisserai purement et simplement

de côté cette possibilité.»18

En tout état de cause, elle a des retombées très précises en ce qui concerne le

diagnostic prénatal ou génétique; Jean-Paul II affirme ainsi:

«Les recherches endo-utérines, tendant au repérage précoce d'embryons ou de

foetus tarés pour pouvoir les éliminer rapidement par l'avortement, doivent
être considérées comme viciées à l'origine et, comme telles, moralement
inadmissibles.»19

Le diagnostic prénatal ou génétique doit rester à finalité strictement
thérapeutique. Evidemment, cela entraîne des conséquences immédiates plutôt
difficiles à admettre: une femme pourrait être contrainte à subir un traitement

malgré elle, si ce traitement est bénéfique au foetus; chose encore plus

choquante, si une biopsie embryonnaire détecte une anomalie sévère, l'oeuf porteur

de cette anomalie doit être réimplanté au même titre que n'importe quel
autre. Toutefois, il est juste de dire que l'Eglise Catholique s'oppose également

aux FIVETE - ce qui rend théoriquement impossible un dilemme du
deuxième type -, et qu'elle a une doctrine articulée et cohérente à propos du
conseil génétique - ce qui permet d'envisager plus sereinement les dilemmes

du premier type, d'autant que le principe qui consiste à respecter la liberté des

parents est affirmé -20. En outre, cette façon de poser le problème est une
condamnation sans équivoque de toute politique d'eugénisme négatif
(Interdiction de certains mariages, stérilisation forcée, accès au diagnostic prénatal
sous réserve d'un avortement au cas où une anomalie est détectée, avortement
sélectif obligatoire), tout en admettant certaines incitations à portée eugénique

(Possibilité de déconseiller certains mariages, adoption plutôt que
procréation dans certains cas). Enfin, elle encourage ce qu'on appelle parfois
l'action euphémique, c'est-à-dire celle qui consiste à offrir le milieu le plus
favorable aux enfants handicapés. Tout ceci est à mettre au crédit d'une telle

analyse.

Cependant, si la théorie du caractère sacré de la vie n'entraîne pas toutes les

18 Op. cit. p. 95.

19 Allocution de Jean-Paul II: «Diagnostic prénatal et chirurgie prénatale» in P. Verspieren,
s.j., (ed), op. cit. p. 166.

20 Voir par exemple, outre l'allocution citée en note (19), les discours de Pie XII du 5

Septembre et du 12 Septembre 1958, in: ibid. pp. 48-65.

100



conséquences qu'on redoute quelquefois, je voudrais montrer qu'elle est, d'un
point de vue logique, autodestructrice. En effet, que se passera-l-il si aucun
avortement sélectif n'a lieu? Nous savons que les malformations à la naissance

vont d'anomalies bénignes et curables sans séquelles - dans ce cas, raisonner

en termes de caractère sacré de la vie sauve des vies humaines -, jusqu'à des

atteintes majeures, où l'enfant naît mourant et dans un état tel que la médecine

ne peut plus rien pour lui - et dans ce cas raisonner en termes de caractère

sacré de la vie impose aux parents une épreuve dramatique, mais ne change
rien ou presque en ce qui concerne le sort du foetus La situation est

radicalement différente pour les nouveaux-nés qui pourront survivre assez

longtemps - voire jusqu'à l'âge adulte - aux prix de séquelles sévères, tant
physiques, que mentales, à condition d'être traitées. Mais faut-il toujours
traiter? La question de l'avortement sélectif a été remplacée par celle de

l'abstention thérapeutique sélective. La doctrine qui attribue à la vie humaine

un caractère sacré comporte une analyse très claire de l'abstention thérapeutique:

il faut traiter dans tous les cas, sauf les cas terminaux. Les nouveaux-nés

handicapés sont comparables à n'importe quel autre malade, que l'on traitera
sauf si sa situation devient désespérée, cette dernière restriction ayant pour
but d'empêcher l'acharnement thérapeutique. Disons les choses autrement:
bien que toute vie humaine innocente21 soit sacrée et à ce titre mérite un égal

respect, il est des circonstances où il est légitime de se comporter de façon très

différente - en interrompant ou au contraire en poursuivant le traitement - à

l'égard des titulaires de cette vie. Ou bien encore: il y a des circonstances où,
bien qu'il soit intrinsèquement mauvais de tuer ou de laisser intentionnellement

mourir, il est toutefois licite de s'abstenir d'empêcher la mort à

n'importe quel prix. Il est évidemment crucial de dire ce que sont ces circonstances;
l'idée essentielle est que la qualité de la vie (passée, présente ou future) du

malade n'est jamais un critère de choix significatif; les circonstances sont donc
essentiellement les suivantes:

- La mort ne doit pas être intentionnellement recherchée, même si l'action

qu'on entreprend, ou dont on s'abstient risque de l'entraîner, et même si en

21 Une vie humaine car la vie des animaux n'est pas sacrée; une vie innocente car il existe des

crimes tellement graves que celui qui les commet renonce implicitement à la vie en

commun au milieu d'une société humaine, renonciation au nom de laquelle on peut
prendre l'initiative de le mettre à mort: la vie du criminel n'est plus sacrée. La «Somme

Théologique», II, Ilae, question 64 (consacrée à l'homicide) distingue très nettement les

deux situations.

101



fait elle l'entraîne nécessairement, pourvu qu'elle reste une conséquence
indirecte de cette action ou de cette abstention.

- En outre, si on n'a jamais le droit de s'abstenir de mettre en oeuvre, quelles

que soient les circonstances, les moyens ordinaires d'entretenir la vie (les

soins), il est quelquefois légitime de s'abstenir d'entreprendre ou de

poursuivre la mise en oeuvre de moyens extraordinaires de préservation de la vie

(le traitement).

En bref, trois types d'arguments justifient l'abstention thérapeutique:

- La distinction entre tuer et laisser mourir d'une part, et s'abstenir d'empêcher

la mort d'autre part.

- La distinction entre une mort intentionnellement visée d'une part, et provoquée

sans intention de la donner d'autre part.

- La distinction entre moyens ordinaires d'une part, et les moyens extraordinaires

d'autre part.

Ces arguments sont, en un sens, très forts et ils justifient parfaitement la

pratique médicale commune selon laquelle, dans les cas terminaux, le traitement

consiste à s'abstenir d'entreprendre des actions héroïques et à assurer,
autant que faire se peut, une mort sinon sereine, du moins sans souffrances
excessives. Mais ils sont, pour autant que je les comprenne, incompatibles
avec une théorie qui fait de la vie quelque chose de sacré.

Prenons la distinction entre tuer et laisser intentionnellement mourir d'une

part, et s'abstenir d'empêcher la mort d'autre part. Elle rejoint visiblement la

distinction entre commission et omission. Et certainement il y a une différence
factuelle entre commettre et omettre, qui ne sont pas le même genre d'actions.
En tuant, ou en laissant intentionnellement mourir, on initie une série causale

dont on est l'auteur si on se place du point de vue des gestes effectués, et le

responsable si l'on se place du point de vue de l'imputation éventuelle. En

s'abstenant d'empêcher la mort, on laisse se poursuivre un processus causal

dont on n'est pas l'auteur physique et, donc, sans doute pas non plus le

responsable. Mais est-ce vraiment le cas? Ces attitudes factuellement différentes

sont-elles différentes éthiquement? On pourrait dire que même si le médecin,

en s'abstenant de traiter, n'est pas causalement responsable de la mort de

son patient, cependant, dans la mesure où son abstention est une condition
nécessaire pour que la «nature agisse» ici et maintenant (s'il avait traité de

façon héroïque, elle aurait peut-être agi plus tard et autrement), il est moralement

responsable d'avoir pris la décision de laisser la «nature agir». Il semble

que nous nous trouvions dans une situation où l'abstention contraire à une

obligation d'agir (s'abstenir de l'obligation que l'on a de traiter) est équiva-

102



lente à une action contraire à une obligation de s'abstenir (agir contre l'obligation

que l'on a de s'abstenir de tuer ou de laisser mourir)22. Le contre-argument

évident consiste à dire que des traitements sont futiles pour certains
malades étant donné leur état désespéré. Mais cela reviendrait à dire qu'on les

traite en fonction du bénéfice thérapeutique attendu, lequel, semble t-il, est

sans rapport avec le fait que leur vie soit sacrée. Ou alors, faudrait-il dire que
la vie humaine est sacrée sauf au cas où la médecine est impuissante à guérir
les maladies, ou à venir à bout des handicaps? L'hypothèse est trop absurde

pour être envisagée sérieusement.

Maintenant, qu'en est-il de la distinction entre entreprendre (ou suspendre)

une action avec l'intention de donner la mort et entreprendre (ou suspendre)

une action avec la certitude que la mort de quelqu'un s'ensuivra, mais sans

intention de la donner? Ici, on ne parle plus du genre d'action entreprise -
omission ou commission -, mais de l'intention de l'agent. Dans le premier cas

on demandait si la mort était un effet de l'action, on demande maintenant si

elle est voulue par l'agent. Comme la première analyse renvoyait à la distinction

classique entre omission et commission, la nouvelle analyse renvoie au

principe classique des actions à double effet. Après des vicissitudes historiques
sur lesquelles il n'y a pas lieu d'insister, la formulation contemporaine de ce

principe est la suivante:

«Il est permis de poser une action d'où découlent un effet mauvais et un effet

bon, mais à quatre conditions: il faut que cette action soit bonne ou indifférente,

que l'effet bon ne soit pas produit par la médiation de l'effet mauvais,

que seul l'effet bon soit recherché et que le mauvais ne soit que permis ou

toléré, et enfin qu'il y ait une raison proportionnée à poser la cause et une
égale proportion entre les deux effets.»23

Comme le remarque fort bien H. Kuhse24, le principe soulève deux types de

questions distincts. Les clauses 1, 2 et 3 sont relatives à la licéité de l'action,
envisagée du point de vue de la description de cette action et du point de vue
de l'intention de l'agent. Mais la clause 4 est relative à la justification (au sens

d'«opportunité») de cette action en termes de proportion entre ses effets

mauvais et ses effets bons. Une action pourrait être licite en elle-même et par

22 Cet argument est du juriste Pli. Graves. Voir par exemple Bioéthique et libre examen,
G. Hotlois et Ch. Suzanne (eds), Bruxelles, Editions des l'Université libre de Bruxelles,
1988, p. 38 où Ph. Graves est cité par Y. Kenis.

23 J.M. Aubert, Abrégé de la morale catholique, Paris, Desclées, 1987, p. 82.

24 Dans The Sanclity-of-Life doctrine in Medicine; a Critique, Oxford, Clarendon Press,

1987, pp. 83 163.

103



rapport à l'intention de l'agent, et cependant injustifiée si l'on considère la

proportion entre ses effets mauvais et ses effets bons (ce sont des actions du

type «pavé de l'ours»). 11 est à remarquer que la question de la clause 4 ne se

pose que lorsque les clauses 1 à 3 ont été satisfaites, autrement cela signifierait
qu'il n'y a pas lieu d'éliminer des actions comme intrinsèquement mauvaises,

et on aurait affaire à un proportionnalisme plus ou moins avoué25.

Ceci étant, les clauses 3 et 4 posent manifestement un problème.
Par la clause 3, on cherche, en effet, à assimiler les conséquences involontaires

d'un acte découlant d'une délibération (engageant donc la responsabilité
de l'agent) aux conséquences d'un acte involontaire, ne découlant pas d'une
délibération (et donc n'engageant pas la responsabilité de l'agent). Mais comment

peut-on distinguer entre la conséquence voulue et la conséquence inévitable

bien que non voulue de l'action lorsque l'agent est pleinement conscient
de ce qu'il fait? Il y a là un problème de critère - de proximité comme on dit
quelquefois26 - particulièrement redoutable: car faute d'un tel critère on glisse

vers une problématique de la direction de l'intention, qui consiste à donner

une description de la fin de son action en termes d'objet permis, et dont les

«Provinciales» de Pascal ont montré tout l'arbitraire.
Quant à la clause 4, elle signifie que le bilan bons effets/mauvais effets d'une

décision médicale est, dans certaines circonstances, une condition suffisante

pour faire abstraction du caractère sacré de la vie humaine. Encore une fois,
cela paraît douteux, car on ne saurait soutenir que la vie est sacrée, sauf au cas

où il n'y a plus d'espoir de traitement médical efficace, sans faire intervenir de

tout autres considérations.
Considérons enfin la distinction entre moyens ordinaires et moyens

extraordinaires. On lui reproche souvent d'être incertaine dans son principe et

donc arbitraire dans ses applications, car trop perméable aux avancées de la

technologie médicale: un moyen autrefois extraordinaire peut être aujourd'hui

d'un usage banal. Et de fait, les tentatives pour donner des critères précis

d'application de ce concept (complexité, durée, coût du traitement) semblent

assez peu convaincantes. Aussi, on a vu récemment une suggestion, émanant
de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, visant à remplacer la distinc-

25 Sur ces questions, on peut consulter le livre de S. Pinckaers (op): Ce qu'on ne peut jamais
faire. La question des actes moraux intrinsèquement mauvais. Histoire et discussion, Fri-
bourg, Editions Universitaires de Fribourg, 1986.

26 Ce problème est relevé par J. Gury, auquel on attribue parfois la formulation moderne du
principe: «Plus proche se trouve la cause de l'effet mauvais, plus probable est cet effet

mauvais, et moins l'agent sera en droit d'accomplir l'action envisagée en elle-même»,
Compendium Theologiae Moralis, Lyon, 1864, T 1, p. 11.

104



tion moyens ordinaires-moyens extraordinaires par la distinction moyens
proportionnés-moyens disproportionnés. Mais il est permis de se demander si

cette nouvelle distinction ne va pas, en définitive, poser plus de problèmes

qu'elle n'en résoud. En effet, des traitements peuvent être dits ordinaires ou
extraordinaires par rapport à un stade donné d'avancement des techniques
médicales. Mais ils ne peuvent être dits proportionnés ou disproportionnés

que relativement à leurs effets bénéfiques possibles sur un patient. Et cela

revient, encore une fois, à dire que la vie humaine est sacrée, sauf si une

intervention médicale impose une trop lourde charge ou est sans utilité.
En définitive, raisonner en termes de caractère sacré de la vie semble être

une entreprise désespérée. En effet, ou bien on prend ce principe en un sens

littéral, comme s'il signifiait: «promouvoir en toutes circonstances toute vie

humaine innocente», et on impose à la médecine un rôle héroïque. Ou bien on
admet une application restreinte de ce principe, compatible avec l'abstention

thérapeutique. Alors, c'est l'égalité de traitement qui est mise en cause. On
devrait se comporter de façon semblable en face de cas semblables: une

différence de traitement ne se justifie que s'il existe des différences significatives

dans des situations (en l'occurence la maladie ou le handicap) à première

vue semblables. Si l'abstention thérapeutique se justifie, cela signifie que toutes

les vies n'ont pas la même valeur, puisqu'on n'accorde pas les mêmes soins
à toutes. Et qui dirait que les restrictions que j'ai exposées et critiquées sont

acceptables aurait certainement raison; mais ce que je veux dire est que ces

arguments ne sont recevables que si l'on a secrètement abandonné le principe
du caractère sacré de la vie pour introduire des considérations tout à fait
différentes, relatives à la qualité de la vie du malade.

En outre, il me semble que les arguments destinés à justifier l'abstention

thérapeutique envers un nouveau-né justifieraient tout aussi bien l'interruption

thérapeutique de grossesse, à moins peut-être qu'on n'attribue une valeur

particulière au fait biologique de la naissance; mais n'est-ce pas alors à un

naturalisme déguisé que nous aurions affaire?27.

Au cours de cette présentation critique de la notion de caractère sacré de la

27 II peut paraître paradoxal de qualifier de naturaliste, voire de vitaliste une doctrine dont
une thèse centrale consiste à affirmer la dimension surnaturelle de la destinée humaine.

Cependant, si on retient la suggestion de F. Dagognet (dans La maîtrise du vivant, Paris,
Hachette, 1989, p. 48) selon laquelle, au coeur du naturalisme on trouve la juxtaposition
de trois thèmes: valorisation du biologique et de ses équilibres; insécurité des oeuvres
humaines et risques liés à fartificialité; enfin méfaits des transgressions et certitude que
rien ne peut équivaloir aux biens premiers, force est de reconnaître une très nette composante

naturaliste dans la position de l'Eglise Catholique.

105



vie, j'ai employé à plusieurs reprises l'expression «qualité de la vie». Je

voudrais terminer en examinant de plus près cette notion.
Il faut observer qu'elle n'est pas sans ambiguïté. Contrairement à la notion

de caractère sacré de la vie qui constitue un principe tellement rigide qu'il est

nécessaire de construire toute une casuistique des exceptions pour le préserver,

la notion de qualité de vie semble infiniment plus fluide. A ce titre, elle est

d'ailleurs susceptible de recevoir, dans une société pluraliste, un meilleur
accueil que n'importe quelle autre notion. La question est de savoir si cette

fluidité relève d'une confusion irrémédiable, ou bien s'il existe une perspective
à partir de laquelle on puisse la maintenir dans certaines limites.

La notion de qualité, tout d'abord, semble éminemment contextuelle. E.

Keyserlingk observe avec pertinence que lorsqu'on parle de qualité de vie

dans un contexte environnemental et social, ou bien dans un contexte médical,

les choses sont différentes:

«Le concept apparaît comme positif dans le contexte environnemental et

social, et négatif et simpliste dans le domaine médical.»28

On parle de la qualité de la vie des habitants d'une région ou d'une ville

lorsqu'il s'agit d'améliorer la qualité de l'air qu'on y respire, de l'eau que l'on

y boit, des services publics qui y fonctionnent, etc.... Mais on parle de qualité
de la vie d'un patient en médecine lorsqu'il est question d'abandonner un

traitement, ou de distribuer des ressources thérapeutiques dans un contexte de

pénurie, ou d'envisager un avortement thérapeutique, etc... Il est alors
extrêmement facile de faire l'amalgame:

«Utilisé par certains dans un contexte médical et de santé, le concept de la

qualité de la vie laisse croire que certains malades et «invalides», parce que
incapables de contribuer à l'édification de la société, n'ont plus droit aux
ressources du milieu et de la médecine au même titre que les autres.»29

Le concept de qualité n'est pas seulement contextuel, il est aussi comparatif,
en ce sens qu'il se prête éminemment à une formulation en termes de plus ou
moins. Cette particularité a des conséquences particulièrement inquiétantes
dans le champ du diagnostic prénatal: en effet, si toutes les vies ne sont pas de

même qualité, elles n'ont peut-être pas toutes la même valeur. 11 est tentant de

poursuivre en disant que si elle n'est pas conforme à une certaine norme la vie

28 E. Keyserlingk «Le caractère sacré de la vie ou la qualité de la vie», Rapport de la

Commission pour la réforme du droit au Canada, Ottawa, 1979, p. 57.

29 Ibid. p. 61.

106



n'est pas digne d'être vécue; et de conclure en disant qu'il est légitime d'empêcher

ces vies indignes d'être vécues d'advenir, voire qu'il est légitime d'y mettre
lin.

On aurait alors tous les éléments pour justifier des pratiques qu'il faut bien

qualifier d'eugéniques et normalisatrices: euthanasie plus ou moins avouée,

rationnement des soins médicaux et, dans le cas du diagnostic prénatal ou

génétique, avortement sélectif et triage des embryons. Les partisans d'une
théorie de la qualité de la vie vont donc se battre sur deux fronts: premièrement

ils vont essayer de montrer qu'il y a quelque chose comme un «contexte
universel» qui justifie l'introduction de considérations relative à la qualité de

la vie; deuxièmement ils vont essayer de montrer que l'aspect comparatif de la

notion n'entraîne pas forcément les conséquences détestables que je viens

d'évoquer. Mais ils ne réussissent que partiellement dans ces deux entreprises.
En ce qui concerne le premier point, la tactique employée est assez simple;

elle consiste à distinguer deux sens du mot «vie», ce qui permet de dire qu'un
individu peut être un humain sans qu'il soit pour autant une personne
humaine. L'Américain J. Rachels formule cette idée avec une remarquable
concision en distinguant le fait d'être simplement vivant du fait de mener une vie,

ou bien en distinguant dans le mot «vie» un sens biologique et un sens

biographique31. La vie, au sens biologique du terme, c'est l'ensemble des

fonctions organiques qui sont celles d'un être vivant entre sa naissance - ou
peut-être sa conception - et son trépas. La vie, au sens biographique du terme,

recouvre ce qui fait qu'une existence humaine acquiert un caractère unique:
c'est un ensemble de projets, d'actions orientées vers ces projets, de relations,
de décisions, qui méritent d'être rapportées, sauvées de l'oubli, qui constituent
l'individualité propre d'un individu. On peut ajouter plusieurs remarques à

cette distinction initiale: la vie au sens biologique et la vie au sens biographique

ne s'évaluent pas, moralement, de la même façon. Que les organes de tel

ou tel remplissent les fonctions qui sont les leurs dans cette espèce de silence

30 Contrairement à une thèse centrale dans une éthique du caractère sacré de la vie. «Comment

un individu humain ne serait-il pas une personne humaine?» demande l'instruction
de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi intitulée: «Le respect de la vie humaine et la

dignité de la procréation» (1987), in P. Verspieren, s.j., (ed), op. cit., p. 458.
31 J. Rachels, The end of life, Oxford, Oxford University Press, 1986, p. 5. On retrouve ce qui

me semble être la même distinction chez H. Arendt - donc dans une tradition radicalement

différente -, lorsqu'elle insiste sur la distinction entre Bios et Zôè. Bios, la vie linéaire
remplie d'événements qui peuvent être racontés; Zôè l'immense cycle naturel d'où émergent

perpétuellement des cycles vitaux individuels. Voir, par exemple: Condition de

l'homme moderne, Paris, Calmann-Lcvy, 1961, pp. 109-110. (Il s'agit de la traduction
française de The Hitman Condition, publié en 1958).

107



qu'est la santé, tant mieux. Mais la valeur morale d'un tel état de fait reste

limitée. C'est au contraire la vie biographique - ce qu'un individu fait de lui-
même - qui semble avoir une signification morale. Si les «vies des hommes

illustres» ont une valeur exemplaire, ce n'est pas par leur perfection biologique.

Seconde remarque, ce qui fait la valeur d'une vie au sens biographique,
c'est peut-être le degré d'autonomie ou de maîtrise de soi qu'elle manifeste.

D'où les remarques kantiennes sur ce qui peut exciter en nous de l'inclination
et même de l'amour - certaines formes de vie biologiques par exemple - et ce

qui doit susciter en nous le respect - certaines formes de vie biographiques,

par ce pouvoir qu'elles manifestent d'aller au delà d'une vie simplement
biologique -. Envers ce qui est vivant d'une vie simplement biologique, nous

pouvons éprouver de la sympathie, de la curiosité, de la compassion; il en est

tout autrement en ce qui concerne les vies biographiques. Dernière remarque:
chez les êtres humains, vie biologique et vie biographique sont normalement
liées, mais pas toujours. Dans un coma profond et prolongé, la vie biologique
se poursuit tant bien que mal, tandis que la vie biographique est suspendue.
Chez le jeune embryon, la vie biologique s'élabore avec une complexité et une

minutie longtemps insoupçonnées alors que la vie biographique n'existe pas
encore32.

C'est ce décalage entre vie biologique et vie biographique qui permet de

comprendre la notion de qualité de vie de telle façon qu'on n'ait pas affaire à

une caricature; en effet, si on peut vivre d'une vie biologique sans vivre pour
autant d'une vie biographique, il est possible de considérer qu'une vie biologique

soit d'une qualité telle, ou s'annonce d'une qualité telle, qu'elle rendra

impossible toute vie biographique. Bien entendu, il n'est pas indispensable

qu'une vie soit biologiquement parfaite pour qu'elle soit biographiquement
significative: les exemples ne manquent pas d'individus qui ont su transformer
leur maladie pour en faire une oeuvre - F. Nietzsche, par exemple, si on en

croit la préface du «Gai Savoir» -, et on pourrait multiplier les exemples. On
voit donc la différence entre une intention eugénique et une approche en

32 A moins qu'on pense qu'elle existe dans un projet parental: on parle déjà de l'enfant que
cet embryon sera. Je ne sais trop que penser de cet argument. Il est vrai que P. Levi, dans

un des passages les plus poignants de La Tregua qualifie Hurbinek (Il s'agit d'un nom que
les autres déportés lui ont donné), l'enfant sans doute né à Auschwitz et mort dans les

premiers jours de Mars 1945, à trois ans, de «senza-nome». Aucun abandon ne saurait, en

un sens, être plus grand que celui qui consiste à ne même pas figurer dans le discours de

l'autre. D'un autre côté, il semble difficile de parler de vie biographique sans qu'il y ait
exercice d'une autonomie, ce qui suppose un substrat biologique.

108



termes de qualité de vie: l'eugénisme consiste à décider en matière de vie -
biologique aussi bien que biographique - par rapport à une norme. Introduire
une problématique de la qualité de vie c'est, au contraire, tenter de définir un
seuil au dessous duquel la vie biologique est limitée d'une façon tellement

déplorable qu'elle rend impossible tout espoir d'accéder à une vie biographique.

L'eugénisme envisage d'interrompre - et interrompt en effet - des vies

biologiques pour cause d'infirmités ou de maladies curables mais disgracieuses

ou de toute autre déficience jugée indésirable. Il envisage d'interrompre -
et interrompt en effet - des vies biographiques pour cause de marginalité, ou
de tout autre trait de comportement jugé indésirable. Mais dans les deux cas

c'est la conformité par rapport à un modèle qui est le critère décisif. Raisonner

en ternies de qualité de vie, c'est considérer que la vie biologique n'est que la

condition de la vie biographique, pas une fin en soi. Ce n'est pas imposer un
modèle tel et tel, mais envisager qu'un état de l'organisme soit tel qu'il ne

permette en aucune façon la construction autonome d'un modèle de vie, quel

qu'il soit. En d'autres termes, l'eugénisme est perfectionniste, tandis que la

notion de qualité de vie est seulement mélioriste; ceci étant, la distinction est

sans doute difficile à faire dans la réalité.

Du même coup, le second reproche qu'on fait à la notion de qualité de vie

s'estompe sérieusement: en effet, on ne compare pas une vie anormale à

d'autres vies normales, mais l'état d'une vie à d'autres états (réels ou possibles)
de cette même vie. Comme dit E. Keyserlingk:

«La véritable comparaison est donc entre ce que le patient est et ce qu'il était,
entre ce qu'il est et ce qu'il pourra encore ou ne pourra plus être dans
l'avenir.»33

On voit donc qu'on peut à la fois raisonner en tennes de qualité de vie et

refuser cette aberration que serait une «obligation» d'être normal. On peut
même, mais c'est un autre problème, raisonner en termes de qualité de vie et

soutenir qu'il y a une obligation, de la part de ceux qui sont normaux, à venir

en aide à ceux qui ne le sont pas.
Ceci étant, les limites de la démarche se repèrent assez facilement lorsqu'on

demande ce qu'est une vie au sens biographique du terme. Tout le monde

comprend bien que lorsque Socrate dit qu'une vie sans examen ne vaut pas la

peine d'être vécue, il veut dire que si la vie n'était que le simple intervalle

compris entre la naissance et la mort, toutes les existences se vaudraient, celle

33 Op. cit.p. 61.

109



du tyran et celle du philosophe. Mais cette idée semble se pulvériser lorsque
l'analyse devient un peu plus serrée.

C'est ainsi qu'il y a toute une littérature relative aux indicateurs d'humanité.

La théologienne F. Quéré cite neuf raisons de respecter l'homme, «prises

au hasard dans une abondance qui confond» et qui renvoient à des traditions
laïques aussi bien que religieuses, intellectuelles aussi bien qu'esthétiques34;
J. Fletcher a proposé quinze indicateurs d'humanité, bientôt réduits à

quatre35. M. Tooley en signale quinze également et conclut de façon minimale
en introduisant le concept d'intérêts «plus que momentanés»36. Cependant, la

démarche de ces deux derniers auteurs est intéressante dans la mesure où elle

fait subir à la question initiale une distorsion très significative: ils ne parlent
pas de ce qui fait la valeur d'une vie humaine, mais de ce qui fait la valeur
d'une vie personnelle. Cela restreint le champ des réponses envisageables,
certaines des raisons de respecter l'homme énumérés par F. Quéré ne pouvant
plus, à première vue, être retenues : par exemple il est douteux que le fait d'être
le titulaire d'un destin tragique ou d'une existence éphémère soit constitutif de

la personnalité.
Mais est-ce certain? Il y a peut-être quelque naïveté à croire que la notion de

personne est purement descriptive, de telle sorte qu'elle puisse être définie de

façon exhaustive par l'énumération d'une liste de critères indicatifs. Il est

presqu'indubitable que le concept de personne est aussi partiellement normatif,

et partiellement évaluatif. A tout le moins, et sans aller jusqu'à dire que le

concept moral de personne se réduit à l'expression d'une émotion ou est

d'origine émotive, il semble que ce qui compte à nos yeux pour une personne
est lié aux émotions que nous éprouvons lorsque nous estimons que l'intégrité
d'une personne est menacée, ou que nous estimons qu'une personne innocente

est détruite.
Si l'on examine deux conceptions classiques de la personnalité, au sens où

l'on parle de la constitution d'une personne, et non au sens psychologique, du

terme, on comprendra mieux ce dont il s'agit. Je veux parler de la conception
lockienne et de la conception kantienne de la personne. Pour Locke, une

personne est essentiellement une entité capable d'unifier des états de

conscience à travers le temps :

34 «Les neurosciences aussi nous interrogent» in : Réseaux, Revue interdisciplinaire de philoso¬

phie morale et politique, No 53-54 (1987-1988), p. 73.

35 «Indicators of Humanhood: A Tentative Profile of Man», Hastings Center Report 2

(November 1972): 1-4; «Four Indicators of Humanhood: The Enquiry matures»,
Hastings Center Report 4, 6 (December 1974): 4-7.

36 Abortion and Infanticide, Oxford, Clarendon Press, 1983, pp. 90-91 et 146.

110



«C'est, à ce que je crois, un être pensant et intelligent, capable de raison et de

réflexion, et qui peut se représenter soi-même comme le même, comme une
même chose qui pense en différents temps et en différents lieux.»37

Cette conscience d'être le même qui suffit à constituer la personne pour
Locke, est sans doute apparentée à l'unité originaire de la perception chez

Kant. Mais chez ce dernier elle suffit si peu à caractériser adéquatement une

personne que la définition la plus concise de celle-ci s'énonce:

«La personne est un être qui a des droits dont il peut devenir conscient.»38

Et en fait, ce n'est même pas cette définition juridique qui est la plus

significative, mais celle qui rattache la personne à la personnalité, c'est-à-dire:

«la liberté et l'indépendance à l'égard du mécanisme de la nature entière»39.

Maintenant, s'il est vrai que:

«nous pouvons devenir conscients d'être supérieurs à la nature en nous et, ce

faisant, à la nature hors de nous (pour autant qu'elle exerce son action sur
nous)»40,

il est vrai aussi que les entités qui sont des personnes ne seront pas les mêmes

aux yeux de Kant et aux yeux de Locke.

La définition lockienne de la personne fait qu'il est très difficile de trouver
des différences significatives entre l'entendement de certains hommes et celui
de certaines bêtes. En conséquence, on peut dire de certains animaux qu'ils
donnent toutes les démonstrations possibles de la pensée, «excepté qu'ils ne

nous le disent pas eux-mêmes»41. Mais la définition kantienne de la personne
place définitivement les animaux du côté des choses dont on peut disposer à sa

guise: ils sont incapables de s'élever, si peu que ce soit, au-dessus de la nature,
et même il faut leur refuser non seulement la formation d'idées abstraites -
Locke admettait aussi cela -, mais aussi ne leur accorder qu'une simple
«apprehensio bruta».

En généralisant, on peut dire que définir la vie biographiquement significative

en termes de vie personnelle nous conduit directement à un redoutable
dilemme. Ou bien, comme fait Locke - et après lui les utilitaristes (J. Bentham

37 Essai philosophique concernant l'entendement humain, 11 XXVII, 9.

38 Opus Postumum; passage des principes métaphysiques de la science de la nature à la

physique, Paris. PUF, 1986, p. 186.

39 Critique de la Raison Pratique, Paris, PUF, 1966 (5ème ed), p. 91.

40 Critique de la Faculté de Juger, Paris, Vrin, 1968, p. 102.

41 Locke, op. cit., II, I, 19.

111



en particulier) et les néo-utilitaristes (P. Singer, J. Rachels, peut-être M. Too-

ley) - on met la «barre de la personnalité» assez bas: mais alors elle est

franchie par toutes sortes d'entités non-humaines, ce qui conduit à une
réévaluation radicale de nos pratiques à leur égard. Ou bien comme fait K.ant

avant lui Descartes et après lui Hegel - on place la «barre de la personnalité»
très haut: mais alors elle n'est plus franchissable par un nombre considérable
d'êtres humains, et à ceux qui demandent pourquoi nous ne réévaluons pas
nos pratiques à leur égard, il faudra répondre par de bons arguments, je veux
dire pas seulement en jouant de façon camouflée sur l'égoïsme de l'espèce.

En définitive, lorsqu'on reproche à des analyses en termes de qualité de la

vie de mener tout droit à l'eugénisme, je pense que l'on s'abuse. En revanche,

une telle analyse révèle sa fragilité lorsqu'il s'agit de dire ce qui fait qu'un être

humain est plus qu'un montage génétique ou qu'un ensemble plus ou moins
fonctionnel d'organes: nous pensons tous qu'il en est bien ainsi, mais dire ce

qui fait qu'il en est ainsi semble impossible. Et pourtant, si on ne le dit pas,
rien n'empêche la problématique de la qualité de vie de devenir un eugénisme
normalisateur.

Je voudrais conclure par quelques remarques, les unes relativement
optimistes, les autres destinées à faire apparaître mes propres perplexités à l'égard
du problème.

Il n'est évidemment pas question de tenter une synthèse entre des analyses
aussi radicalement différentes que celles que je viens d'exposer; mais chacune

d'entre elles met en évidence une menace qu'il est sans doute possible d'éviter

- et que les législations positives écartent en fait dans un certain nombre de

cas -.
L'approche en termes de droit des femmes à disposer de leur corps met

l'accent sur la notion d'autonomie : elle justifie la non-réimplantation d'un
préembryon défectueux ou l'interruption thérapeutique de grossesse en cas de

maladie foetale grave ou invalidante. On ne voit pas au nom de quoi on

pourrait imposer à qui que ce soit un usage de son corps qu'il a de bonnes

raisons de refuser. Le problème est plus délicat en ce qui concerne le traitement
in utero de maladies foetales curables: on peut concevoir la possibilité d'interférence

avec une décision maternelle, mais y a-t-il là violation de ses droits?

Pour E. Aziza Shuster, oui; d'autres seraient moins affirmatifs. Cependant il y
a lieu de croire que les interventions bénéfiques pour le foetus avec des risques
minimaux pour la mère seront de plus en plus accessibles, médicalement

parlant, et la notion même d'interruption thérapeutique de grossesse après

diagnostic prénatal risque de faire problème.

L'approche en termes de caractère sacré de la vie, en insistant sur le fait que

112



toutes les vies ont la même valeur, met l'accent sur les notions de responsabilité
et de dignité: elle disqualifie l'eugénisme négatif (pour ne pas mentionner

l'eugénisme positif) sans interdire pour autant la prévention de la maladie -
même si elle est parfois timide dans ses conclusions Elle souligne avec force

qu'il y a de mauvaises raisons de revendiquer certains usages de son corps; en

faisant certainement moins confiance à la raison individuelle, même éclairée et

informée, elle donne un contenu à l'affirmation de J. Jarvis-Thomson, selon

laquelle certains avortements sont «positivement indécents». Le problème est

sans doute qu'elle ne fait pas assez confiance à la raison individuelle, avec les

risques d'atteinte aux libertés que cela comporte.
L'approche en termes de qualité de vie met l'accent (peut-être involontairement.

sur la notion de complexité. Ce qui compte éthiquement n'est pas
seulement le fait de la vie, mais la signification qu'elle peut avoir pour celui

qui en est le titulaire; la première partie de cette assertion est d'ailleurs receva-
ble dans une théorie du caractère sacré de la vie, le désaccord semblant porter,
ultimement, sur la nature et la place de l'authentique titulaire de cette vie. A
partir de là, les choses ne sont plus claires du tout pour les raisons que j'ai
dites. A tout le moins, on peut, dans une telle perspective, insister sur le fait

que, de même qu'il existe des qualités de vie différentes, de même il y a des

états différents de développement de la vie, qui ne relèvent pas automatiquement

d'un même traitement. La contre-partie de cette analyse est que toute
décision sera, jusqu'à un certain point, conventionnelle, avec tous les risques

d'arbitraire que cela comporte.
Ce qu'il est possible de dire, par conséquent, c'est que chacune des analyses

est susceptible d'équilibrer ce que les autres, livrées à leur logique propre
risquent d'avoir d'excessif. On a donc là des éléments pour la constitution
d'une «communauté morale pacifique», selon l'expression de H.T. Engelhardt
Jr., ce qui signifie qu'on a essentiellement affaire à une éthique devenue

procédurale. 11 appartient sans doute au droit d'encadrer une telle démarche

procédurale, en indiquant au moins ce qui ne peut pas être fait. Dans la

mesure où beaucoup de législations semblent s'orienter dans cette direction, il

me semble qu'il y a là des raisons d'être plutôt optimiste.
Sur un autre point au moins je serais tenté d'avouer ma perplexité. Il n'a

échappé à personne que j'ai traité de façon identique le problème de l'avorte-
ment sélectif et celui de tri des embryons après diagnostic génétique. Et, pour
tout dire, je serais tenté d'aborder de façon pratiquement identique le cas de

l'abstention thérapeutique en médecine néo-natale. Selon A. Fagot-Largeault
et G. Delaisi de Parseval cette façon de faire confond (soit pour les réprouver,
soit pour les approuver) des pratiques que la conscience morale commune ne

113



juge pas équivalentes moralement (pour prendre un exemple extrême, le port
d'un stérilet et l'infanticide seraient deux aspects d'un seul problème si on

pousse cette logique à son terme)42. Certes, mais qu'en pense la conscience

morale commune? A première vue, on pourrait penser que l'avortement sélectif

est plus «grave» que le tri d'embryons après diagnostic génétique (en ce

sens que l'épreuve est médicalement et psychologiquement plus difficile à

supporter, que le foetus a acquis plus de caractères qui font de lui une
personne si l'avortement survient tard dans la grossesse etc...). Mais on peut
tout aussi bien dire que le tri d'embryons est plus «grave» que l'avortement
sélectif (en ce sens que l'on n'a même pas le sentiment de faire un choix, ce qui

encourage une attitude irresponsable à l'égard de la vie, en ce sens aussi qu'il
laisse la responsabilité de définir la normalité aux médecins, ce qui n'est peut-
être pas leur vocation etc

Ce genre de remarques souligne les limites de l'approche de la question en

termes de diagnostic prénatal. Il est certain que dans les dernières années les

problèmes soulevés par le développement de la procréation médicalement
assistée ont attiré l'attention sur le statut de l'embryon et du foetus. Mais

peut-être est-il possible de procéder selon une autre démarche: avec le diagnostic

génétique, le diagnostic prénatal s'apparente au diagnostic présymptoma-
tique. Et d'autres problèmes se posent alors: ils concernent, par exemple, la

révélation à des sujets adultes de diagnostics (éventuellement fatals comme
dans le cas de la Chorée de Huntington) en l'absence de tout symptôme, ils

concernent l'établissement et la protection de registres génétiques contre
d'intempestives curiosités (de la part de la famille, de l'employeur, de l'Etat), ils

concernent la situation d'individus à risques, qui peuvent être transmetteurs
de gènes défectueux sans être eux-mêmes malades.

Si le diagnostic prénatal pose les questions: que faut-il faire? que faut-il ne

pas faire? que peut-on s'abstenir de faire?, cette autre branche de la médecine

prédictive pose les questions: y a-t-il un droit de savoir? un devoir de savoir?

un droit de ne pas savoir?

42 Voir leur article: «Qu'est-ce qu'un embryon?» in: op. cit.p. 108.

114


	Le diagnostic prénatal et la valeur de la vie

