Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Le diagnostic prénatal et la valeur de la vie
Autor: Goffi, Jean-Yves

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883014

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 50/91

JEAN-YVES GOFFI
Le diagnostic prénatal et la valeur de la vie

[l y a une indiscrétion fonciére du regard médical, quelle que soit par ailleurs
la diversité historique des modalités de celui-ci. Pour I"anatomiste, le corps est
une complexité qui se dissimule et qui n’a longtemps révélé sa structure que
par la pratique des dissections. En témoignent les représentations classiques
d’écorches par le biais desquelles se dénudent muscles, os, vaisseaux et orga-
nes; en témoignent encore les coupes ou c’est I'organe lui-méme qui donne a
voir sa morphologie secrete; au-dela de la plénitude un peu moite des formes
prises par la matiére vivante on vise la rectitude et la netteté¢ d’une disposition
intelligible, débarrasseée de ses ¢panchements et de ses secrétions, ce que le
langage usuel appelle instinctivement la sécheresse d’une planche anatomique.
Pour le clinicien, le corps du malade fut classiquement, et est encore jusqu’a
un certain point, le lieu visible de processus morbides invisibles que trahissent
des symptomes plus ou moins massifs, lesquels, idéalement, s’organisent en
tableau. En témoigne I'existence de techniques plus ou moins sophistiquees,
depuis la palpation et I'auscultation jusqu’a la radiologie classique ou numéri-
que et a la tomodensitométrie, en passant par I'examen des urines, lequel a
longtemps été le symbole de la profession médicale, et caricaturé comme tel.
Cette visualisation de l'invisible, ou cette effraction a I'intérieur du corps
humain, comme on choisira de I'appeler selon que 'on est plus ou moins
sensible aux prouesses technologiques qui la rendent possible trouve certaine-
ment des équivalents en épidémiologie, en génétique, en médecine militaire, en
médecine du travail, en médecine pénitentiaire ou scolaire.

Sans tomber dans une naiveté naguere dénoncée, preuves a 'appui, par
M. Grmek!', on peut chercher dans ce pouvoir de rendre 'invisible visible une
des sources du secret médical. Comment repérer, en effet, la maladie a
'oeuvre dans I'organisme de ce patient, sans que celui-ci révéle du méme
coup, en sa nudité, la détresse qui est la sienne? Dans la mesure ou la maladie
peut, comme on dit, frapper n'importe qui, elle appartient, en un sens, a tous,
comme appartient a tous la connaissance des remédes qui s’opposent a elle;

I M.D. Grmek, Le secret médical, Conc. Méd., t. 85, 1963, pp. 4177-4182, 42834290 et
4371-4380; «Lorigine et les vicissitudes du secret meédical», Cahiers Laénnec, 29, 1969, 3,

pp. 5-31.

87



mais avec fel ou tel malade on quitte le domaine de I'universel: la situation
singuliére qui est la sienne fait partie de ces secrets qui n’appartiennent qu’a
lui, qu’il décide seul de dévoiler ou non, et qu’un tiers n’a pas, prima facie, a
révéler sans son consentement. En un mot, la figuration du corps et de ses
désordres est du domaine public, ou I'on peut dire, montrer et exposer, mais
I'épreuve de la maladie comme expérience est du domaine prive, ou régne la
confidentialite la plus rigoureuse.

Que cette confidentialité soit une bonne précaution de la part d’individus se
conformant a la déontologie générale des artisans, ou bien qu’elle soit la
traduction d’une sensibilité ¢thique a ce qu’il peut y avoir de «meutrier» dans
«l'instinct de connaissance» (pour reprendre des termes de M. Foucault)?, elle
est 'occasion de prescriptions trés affirmées, et ce des le serment d’Hippo-
crate, dont je cite pour mémoire un paragraphe bien connu:

«Les choses que, dans I'exercice ou méme hors de I'exercice de mon art je
pourrai voir ou entendre sur I'existence des hommes et qui ne doivent pas étre
divulguées au-dehors, je les tairai, estimant que ces choses-la ont droit au
secret des mysteres.»?

Or, les moyens d’investigation modernes font que l'indiscrétion — au de-
meurant nécessaire — du regard meédical prend des formes de plus en plus
radicales, ce qui rend de plus en plus difficile I'exercice d'une deéontologie
fagonnée par une ancienne sagesse humaniste. Ceci est particuliérement évi-
dent dans le champ de ce qu’on appelle le diagnostic prénatal. Quelques mots
d’explication sont nécessaires pour préciser ce dont il s’agit; aussi vais-je, en
un premier temps, tenter d’expliquer ce que sont et ce que peuvent les techni-
ques du diagnostic prénatal; en un second temps, je montrerai que ces techni-
ques soulévent un certain nombre de problémes ¢thiques, et je m’attacherai a
examiner de fagon critique plusieurs des arguments fréquemment invoqués
dans la discussion de ces problemes.

En premier lieu, donc, il faut distinguer le diagnostic prénatal de la surveil-
lance de la grossesse. Cette surveillance, certes, est susceptible de donner un
certain nombre d’'indications relatives au foetus: la simple mensuration uté-
rine et la palpation de 'abdomen permettent, par des gestes trés €lémentaires

2 Dans «Nietzsche, la généalogie, I'histoire» in: Hommage a J. Hyppolite, Paris. P. U. F.,
1971, p. 170.

3 «Serment d’Hippocrate» in: Santé et Médecine; l'état des connaissances et des recherches,
sous la direction de C. Brisset et J. Stoufflet, Paris, La Découverte/Inserm/Orstom, 1988.
F. Brisset-Vigneau a choisi la traduction Riquet des Places. Il en existe d’autres, notoire-
ment différentes. Il est intéressant de noter que le Serment de Montpellier, rédige par le

88



de déterminer I'orientation, la présentation, la position, I'attitude, la hauteur
du foetus par rapport au bassin, et de connaitre de fagon précise le poids de ce
foetus. D’autres ¢léments sont susceptibles d'indiquer des pathologies foetales
~ par exemple la mobilité foetale sous le choc de la pulpe des doigts permet
d’évaluer la quantité¢ de liquide amniotique et de déterminer des situations
d’oligoamnios ou d’hydramnios, évocatrices éventuellement d’anomalies se-
véres. De la méme fagon, le diabéte ou I'hypertension maternelles peuvent
entrainer toutes sortes de complications gravidiques qui retentissent sur le
foetus, et il en est de méme pour plusieurs maladies infectieuses, comme pour
certaines cardiopathies et maladies rénales ou vasculaires préexistantes.

Avec le diagnostic prénatal, on a une situation assez différente. Il est en effet
centr¢ d’emblée, non pas sur le déroulement de la grossesse, mais sur 'état du
foetus, voire de I'embryon. Dé¢s lors, il est commandé pour d’autres raisons
qu’une anomalie dans le déroulement de la grossesse; citons, par exemple,
I"age de la mére ou le fait que I'on ait affaire a un couple pour lequel existe un
risque de mettre au monde un enfant porteur d’une anomalie, risque suspecté
soit a la suite de la naissance d’un premier enfant atteint, soit a la suite
d’antécédents familiaux, soit a la suite de fausses couches a répétition.

Bref, il y a, outre la découverte fortuite d’anomalies foetales pendant la
surveillance de grossesses ou le risque n’était pas, a priori, prévisible, des
explorations systématiques au cours de grossesses ou le risque est, a priori,
prévisible: dans ce dernier cas on est le plus souvent a la recherche d’anoma-
lies génétiques — mais pas toujours; le spina-bifida est, par exemple, un syn-
drome malformant récurrent, donc avec antécédents familiaux, mais dont le
déterminisme est sans doute plurifactoriel.

Les techniques utilisées au cours du diagnostic sont multiples:

— certaines permettent une vision indirecte du foetus: I’échographie; plus rare
la radiographie du contenu uterin; d’utilisation encore trés récente la réso-
nance magnétique nucléaire. .

~ d’autres permettent une vision directe du foetus, embryoscopie et foetosco-
pie. Réservées a des indications trés spécifiques, ces deux techniques sont
invasives et présentent des risques assez importants d’avortements sponta-
nes.

— il y a enfin les techniques qui consistent a analyser des tissus maternels ou
foetaux, aprés prélévement. Comme exemple de la premiére technique on

Doyen Lallemant a I'époque révolutionnaire, et que prononcent aujourd’hui encore les
nouveaux docteurs en médecine frangais apreés avoir soutenu leur these, restreint cette

89



peut citer le dosage de I'a-foetoprotéine diffusé dans la circulation mater-
nelle. On peut distinguer plusieurs types d’examens de tissus foetaux: I'éta-
blissement d’un cariotype foetal permet de déceler une aberration chromo-
somique eventuelle. Une étude biochimique, ou une étude de 'ADN foetal
permet de détecter des maladies géniques. Contrairement a I’établissement
d’un cariotype (qui représente statistiquement I'immense majorité des cas
de diagnostic prénatal), la détection des maladies géniques — soit au niveau
de I'expression du géne, soit au niveau du géne lui-méme — repose sur des
techniques étroitement spécifiques. Il est a noter que les prélevements de
tissus foetaux (prélévement de villosités choriales, amniocentése, prise de
sang foetal, prélévement de peau foetale ou de foie foetal) sont liés a des
dates optimales: les préléevements se font, selon I'indication, entre 10 et 22
semaines d’aménorrhée, ce qui a son importance eu ¢gard aux législations
sur I'interruption volontaire de grossesse.

Je mentionne encore une technique tres specifique de diagnostic prénatal,
qui est celle de la biopsie embryonnaire: elle concerne uniquement les em-
bryons fécondés in vitro et consiste a prélever une cellule a un stade trés
précoce du développement embryonnaire, ce qui ne préjuge pas du développe-
ment ultérieur de 'embryon. Celui-ci est congelé pendant I'examen de la
cellule prélevée et, en fonction de ce qui a été découvert au cours de ce
diagnosic, éventuellement réimplanté.

Je viens de dire: «éventuellement réimplanté». Avec cette formule, on quitte
le terrain purement technique pour aborder des questions proprement éthi-
ques — si tant est qu'on puisse distinguer radicalement ces deux types de
questions. En effet, le diagnostic prénatal permet de repérer toute une gamme
d’anomalies, dont la gravité et le diagnostic sont assez différents: des anoma-
lies mortelles pendant la grossesse ou a la naissance; des anomalies qui ne
rendent possible qu'une trés courte survie, en milieu hospitalier; des anoma-
lies entrainant une dysmorphie et une arriération mentale plus ou moins
séveres; des anomalies sans arriération mentale mais sur lesquelles on ne peut
agir qu'au prix de séquelles trés graves; des anomalies qui se manifestent par
’apparition iné¢luctable de maladies mortelles, mais seulement a I'adolescence
ou a I’age adulte; des aberrations chromosomiques sans dysmorphie marquée,
mais se manifestant par des troubles a partir de la puberté; des anomalies qui

discrétion a ce qui se passe «a l'intérieur des maisons». Apparemment "obligation du secret
meédical n’est pas aussi impéricuse dans le champ social ou hospitalier que dans le domaine
domestique.

90



s’expriment par I'apparition de maladies graves, mais que 'on peut controler
par un régime ou par un traitement a vie; des malformations sans complica-
tions ni arriérations, mais qui atteignent la morphologie du malade; des
malformations opérables a la naissance, sans séquelles; enfin des malforma-
tions bénignes et traitables, surtout génantes d’un point de vue esthétique’.

La question qui se pose alors est la suivante: «Que faire lorsqu’un diagno-
stic prénatal a été posé?». Idéalement, la réponse est: «Une thérapeutique doit
¢tre entreprise». Mais, comme on vient de le voir, une thérapeutique n’est pas
toujours possible. Certes, il y a d’indéniables progres en matiére de médecine
foetale ou de gestes sur le foetus: citons la prise de médicaments susceptibles
de traverser le placenta maternel, I'injection de certaines substances dans le
cordon, citons la possibilité d’évacuer certains épanchements ou de décom-
presser des organes dans certains cas; en outre, le diagnostic prénatal a d’im-
portantes conséquences sur la chirurgie pédiatrique: les nouveaux-nés n’arri-
vent plus dans ces services en état de détresse plus ou moins prononcé, suite a
un diagnostic pose de toute urgence apres la naissance.

Cependant — en particulier du fait de polymalformations — la situation est

plutot celle d'un déséquilibre entre ce qui peut étre diagnostiqué et ce qui peut
étre entrepris d’un point de vue thérapeutique. Comme le disent les auteurs de
«Diagnostic prénatal et Médecine Foetale»:
«Il existe malheureusement un décalage entre nos moyens de détection et nos
possibilités de traitement qui aboutit & un choix souvent dramatique entre
I'interruption de grossesse et la naissance d’un enfant plus ou moins profondé-
ment handicapé, choix qui met directement en cause la conception que chacun
de nous se fait de la vie et de la personne humaine.»*

Le probléme qui se trouve concrétement posé est donc, on le voit, tres
souvent celui de 'interruption thérapeutique de grossesse, ou, depuis I'appari-

4 Cette classilication est celle que I'on trouve dans Diagnostic prénatal et Médecine foetale,
R. Henrion, Y. Dumez, J.P. Aubry, M.C. Aubry; Paris, Masson, 1987, pp. 290-291.

5 Ibid.p. 290. Mais cette opinion est trés largement partagée. Citons F. Giraud: «Le diagno-
stic prénatal est un acte medical, méme si, pour 'instant, l'aspect thérapeutique au sens vrai
du terme est fort limité» in: Le diagnostic prénatal, coordinateurs J.F. Mattéi, Y. Dumez,
Paris, Doin, 1986, p. ; citons encore A. Bou¢ ¢t J. Bou¢: «Le diagnostic prénatal d'une
anomalie du foetus ne se présente pas comme les diagnostics médicaux habituels. Dans de
nombreux cas les anomalies sont particuliérement graves et, sans possibilités thérapeuti-
ques, la découverte de 'anomalie va mettre les parents devant un choix dramatique:
poursuivre ou interrompre la grossesse. Nous ne sommes plus devant une demande médi-
cale habituellen, «Le diagnostic prénatal aujourd’hui (II)», «Le Concours médical,
28111987, 109, 40, p. 3885. On pourrait multiplier indéfiniment ces formules.

91



tion de la biopsie foetale, celui de la non-réimplantation. Au demeurant,
quand bien méme un traitement in utero serait possible, la question se pose de
savoir si on peut considérer que le foetus a un droit a ce traitement, ce qui
signifierait que sa mere (entendons par la la femme qui le porte) devrait
consentir a une restriction de sa propre liberté. E. Aziza Shuster pose le
probléme en des termes trés clairs:

«Peut-on forcer une femme enceinte a subir un traitement pour corriger une
anomalie foetale?»®

Avant d’examiner certains des arguments avancés a propos de toutes ces
questions, je voudrais faire une derni¢re remarque. Le droit — au sens de
«législation positive» — s’est prononcé sur ces sujets dans un grand nombre de
pays’. On peut dire de ces régles de droit qu’elles sont arbitraires et donc
contestables: par exemple, au Royaume-Uni un avortement peut étre de-
mandeé si la santé mentale de la mére est menacée par la grossesse jusqu’a la
vingt-huitiéme semaine d’aménorrhée. Mais en Irlande du Nord, ce motif est
valable sans restriction pendant toute la durée de la grossesse, sans restriction.
Il est bien entendu possible de se demander ce que I'existence de la mer
d’Irlande a a voir avec la question; I'argument n’est pas nouveau. Personnelle-
ment je serais assez enclin a voir dans la situation une force plutdt qu'une
faiblesse du droit: il s’agit de trancher dans une situation quasiment inextrica-
ble d’un point de vue éthique et de parvenir a une solution acceptable par
tous, ou par la majorité, dans un contexte donné. On peut treés bien admettre
que les solutions avancees différent pratiquement sans pour autant sombrer
dans un relativisme complet. Certaines régles trés générales peuvent fort bien
s’appliquer de fagon assez sensiblement différente dans la réalité, c’est-a-dire
lorsqu’elles sont traduites juridiquement.

Mon propos sera plutot d’examiner comment on peut justifier des énoncés
candidats a de telles régles, ce qui signifie que mon analyse doit étre considé-
rée comme neutre au point de vue du droit positif, tout au moins pour
I'instant.

Une premiére argumentation consiste a raisonner en termes de droit des
femmes a disposer de leur corps. Ici le mot «droit» n’est pas a prendre au sens

6 «Le traitement «in utero»: les libertés individuelles en question» in: Ethique médicale et
Droits de I'homme, Arles, Actes Sud; Paris, Inserm, 1988, p. 86.

7 A. Fagot-Largeault et G. Delaisi de Parseval présentent sous forme d’un tableau les motifs
justifiant 'avortement selon les pays dans leur article: «Qu’est-ce qu'un embryon?», Esprit,
No 151, Juin 1989, p. 89.

92



de «droit legal», au sens ou on a pu dire qu'un droit est un intérét juridique-
ment protégé, mais plutdt au sens de «prérogative d’un sujet, antérieure a
toute législation concevable». Cette fagon de poser le probleme ¢tait classique
au cours des années 1970 et lice a la fois a la libéralisation de I'avortement et
aux mouvements de libération des femmes. Pour cette raison, il n’est pas
certain qu’elle recouvre tous les problémes souleves par le diagnostic prénatal
(Encore qu’'E. Aziza Shuster dont j'ai parlé il y a quelques instants montre de
fagon convaincante que I'on peut raisonner en ces termes pour justifier un
refus maternel de traitement du foetus). Quoi qu’il en soit, sous sa forme la
plus cohérente et la plus radicale dans I'argumentation, ce qui n’exclut pas une
prudence certaine dans les conclusions, cette analyse apparait dans un article
retentissant publi¢ en 1971 par J. Jarvis-Thomson®.

Celle-ci procéde d'une fagon plutot inattendue en développant ce que j'ap-
pellerai, d’un terme peut-étre inapproprie, ’'apologue du violoniste comateux.
Pour expliquer ce dont il s’agit, le mieux est de laisser 'argumentation de
J. Jarvis-Thomson parler pour elle-méme; je me contente donc de traduire le
passage en question:

«Je vous demande de vous imaginer ceci. Vous vous réveillez un matin et vous
vous apercevez que vous étes dans un lit, dos a dos avec un violoniste coma-
teux («unconscious»). Un célébre violoniste en état de coma. On a découvert
qu’il souffre d’une affection des reins, fatale; la Société des Amis de la Musi-
que a examine tous les dossiers médicaux disponibles et a découvert que vous
étes le seul a avoir le groupe sanguin qui pourrait le sauver. En conséquence
on vous a enlevé et, la nuit derniére le systéme circulatoire du violoniste a été
mis en communication avec le votre, de telle sorte que vos reins élimineront les
déchets de son sang aussi bien que ceux du votre. Le directeur de I’hopital
vous dit: «Voyez-vous, nous sommes désolés que la Société des Amis de la
Musique se soit comportée ainsi a votre égard, nous ne 'aurions jamais laissé
faire si nous avions su. Mais ils I'ont fait, et maintenant le violoniste et vous-
méme étes raccordés. Si on vous «débranchaity», cela le tuerait. Mais ne vous
inquiétez pas, cela ne durera que neuf mois. A ce moment-l1a, il sera rétabli et
on pourra vous débrancher en toute sécurité.» Est-ce qu’il vous incombe
vraiment, d’un point de vue moral, de prendre en charge une telle situation? Il
ne fait pas de doute que ce serait trés délicat de votre part de le faire, que ce

8 «A Defense of Abortion» in: Philosophy and Public Affairs, Vol. |, No 1, 1971, pp. 47-66.
Je cite cet article d’apreés le recueil Moral Problems. a Collection of Philosophical Essays,
J. Rachels (ed.), New-York, Harper & Row, 1975 (2nd ed), pp. 89-106.

23



serait la marque d’une grand bonté. Mais est-ce que vous devez la prendre en
charge”»®

A premiere vue, la démarche de J. Jarvis-Thomson surprend: on peut diffi-
cilement comparer la relation qui existe entre la femme enceinte et le foetus
quelle porte avec la relation (fictive) qui existerait entre le violoniste imagi-
naire et I'infortun¢ personnage qui lui sert involontairement d’appareil a
dialyser. Si on a quelquefois comparé une couveuse a un utérus artificiel, il
parait plus difficile de soutenir la comparaison en sens inverse et de dire que
'uterus gravidique est une couveuse naturelle. L'analyse de J. Jarvis-Thom-
son serait indifférente a la dimension culturelle et symbolique de la grossesse,
qu’elle soit normale ou bien pathologique.

On peut bien admettre ce genre de remarques dans 'absolu, mais elles
manquent le point. Qu’a voulu faire, en effet, J. Jarvis-Thomson dans son
article? Il est évident que le violoniste comateux représente le foetus et que la
personne — qui peut étre un homme aussi bien qu’une femme — enlevée par la
Société des Amis de la Musique représente la femme enceinte. Mais on n’au-
rait affaire qu’a une pure spéculation académique si I'on ne voyait pas exacte-
ment que cette analyse est en fait dirigée contre un argument souvent invoqué
par les adversaires de I'avortement. Cet argument consiste a dire que, puisque
le foetus est une personne, alors I'avortement n’est jamais permis. L'originalité
de J. Jarvis-Thomson — et C’est en cela qu’elle est radicale — consiste a ad-
mettre la prémisse (le foetus est une personne) tout en contestant la conclu-
sion (I'avortement n’est donc jamais permis). Autrement dit, le probléme n’est
pas tellement de savoir a quel moment (a la conception, a la nidation, au
moment ou on peut détecter une activité cérébrale) le foetus devient une
personne, mais de savoir si, sous la supposition qu’il est une personne, alors
'avortement est (moralement) interdit. Elle accorde donc a I'argument per-
sonnaliste sa plus grande force, afin de mieux montrer que cet argument n’est
pas concluant.

Reformulé de fagon compléte, 'argument personnaliste pourrait, en effet,
prendre la forme suivante: une femme a certes le droit de décider ce qui va
advenir de son corps et dans son corps; mais par ailleurs une personne a un
droit a la vie et ce droit est un droit plus contraignant et plus fort que celui
qu’une femme peut avoir de disposer de son corps comme elle I’'entend. Par

9 Immédiatement apres, une complication supplémentaire est envisagée: que se passerait-il si
la personne enlevée par la Soci¢te des Amis de la Musique voyait sa vie menacée du fait
qu’elle est raccordée au violoniste comateux? Cela correspond manifestement au cas de ces
grossesses pathologiques ou la mére risque de mourir. La réponse consiste a faire de cette
situation un cas de légitime défense contre une menace innocente.

94



conséquent le foetus — dont on vient d’accorder qu'il est une personne — a
droit a la vie, ce droit est plus contraignant que celui qu'a une femme de
disposer de son propre corps, et 'avortement n’est pas permis.

C’est alors que I'apologue du violoniste comateux prend toute sa significa-
tion: il fournit en effet un contre-exemple extrémement suggestif dune situa-
tion analogue en tous points a celle qui vient d’étre décrite, situation a propos
de laquelle, pourtant, on ne se sent pas disposé a défendre I'attitude et les
pratiques des membres de la Société des Amis de la Musique! La raison pour
laquelle il en est ainsi est que cette hypothétique situation met en évidence la
profonde amiguite de la notion de «droit a la vie.

On peut prendre cette formule comme signifiant la chose suivante: «Avoir
le droit que soit attribu¢ au moins le strict minimum dont on a besoin pour
continuer a vivre»', Ici — et je n’emploie plus les termes employés par J. Jar-
vis-Thomson — ce sont deux types de droits différents qui s’opposent: ainsi
defini le droit a la vie releve d’un droit-créance, tandis que le droit que la
femme a sur son propre corps est un droit-liberté. Pour parler sommairement,
on considere que les droits-libertés constituent des exigences de non-interven-
tion ou de non-interférence par rapport aux actes des titulaires de ces droits.
En revanche, un droit créance suppose, par rapport a celui qui est le titulaire
de ce droit, qu’une prestation soit fournie, ou qu’une intervention positive ait
licu. Pour donner un exemple simple — simpliste peut-étre: si le droit au travail
est un droit-liberté, cela signifie que nul ne peut légitimement m’empécher de
tenter ma chance sur le marché du travail; mais cela ne signifie pas que
quelqu’un quelque part doit me procurer un emploi, ce qui ne serait pas loin
d’étre le cas si le droit au travail était un droit-créance. Or, dans la tradition
libérale dont J. Jarvis-Thomson se fait ici manifestement 1’écho, les droits-
libertés ont toujours priorité sur les droits-créances: ce qui rend une institu-
tion légitime, c’est sa vocation a protéger les droits-libertés, pas son hypothéti-
que faculté a promouvoir la satisfaction des droits-créances; cela signifie que
la Sociéte des Amis de la Musique, en agissant comme elle agit, se comporte
de fagon despotique. Pour dire les choses autrement: les droits-libertés sont
des droits naturels, en ce sens qu’ils sont constitutifs du sujet de droit et n’ont
besoin d’étre concédés par personne pour exister; en revanche, les droits-
créances sont des droits artificiels, qui ne sont pas crées, par exemple, par une
situation (fut-elle de détresse ou de pénurie), mais seulement concédés. Et on
peut, sous certaines conditions, reprendre ce qui a été concédé sans commettre
d’injustice.

10 Ibid. p. 96.

95



Mais par ailleurs, le droit-liberté par excellence est celui que I'individu peut
opposer a tous en ce qui CoNcerne son propre corps — on retrouve, la aussi, une
vieille tradition libérale, remontant au moins a J. Locke. En conséquence de
tout ceci, on ne peut pas dire que le concept de droit a la vie, entendu comme
droit-créance, justifie I'argument contre 'interruption de grossesse.

Le justifierait-il si ce concept signifiait: «Le droit de ne pas étre tué par qui
que ce soit»? En ce cas s’affronteraient deux droits-libertés, donc des droits de
méme nature et de force, semble t-il, égale. Peut-étre méme le droit du foetus
aurait-il priorité. Précisons: la femme enceinte a le droit de faire de son corps
'usage qu’elle juge le meilleur — et si elle se trompe, la n’est pas le point; aller
contre sa décision, méme pour son bien, serait du paternalisme —. Mais d’un
autre cote le foetus a le droit que nul ne s’en prenne a sa vie — et ’il ne peut pas
faire valoir ce droit, la n’est pas le point; les institutions sont justement la afin
de faire valoir de tels droits au profit de ceux qui en sont incapables —. On voit
donc que les choses sont en apparence plus délicates mais, fondamentalement
la situation reste inchangée. En effet, concrétement, pour le foetus, le droit de
ne pas étre tué par qui que ce soit ¢quivaut au droit de continuer a «habiter»
I'utérus de la femme enceinte — comme pour le violoniste comateux ce droit est
le droit de continuer a €tre relie a son donneur. Il n’est un droit-liberté qu’en
apparence, et en réalit¢ un droit-créance. Or la seule fagon concevable de
satisfaire un droit-créance au détriment d'un droit-liberté, c’est que le titulaire
de ce droit-libert¢ se déssaisisse de la jouissance de ce droit au profit du
titulaire du droit-créance. Mais nous avons vu que, précisément, nul n’est tenu
a agir ainsi, bien qu’il soit extrémement généreux de le faire a titre gracieux.

Pour conclure cette présentation de 'analyse de J. Jarvis-Thomson, je vou-
drais insister sur deux points qu’elle souléve:

1” Elle ne nie pas qu’il y ait peut-étre des contextes ou I'on puisse parler du
droit a la vie de I'enfant a naitre. Ce qu’elle nie, c’est qu'un tel droit lui
revienne du simple fait qu’il serait une personne.

2° Elle ne veut pas dire que I'avortement est moralement permis dans toutes
les circonstances: il y a des cas ou 'avortement est «positivement indécent»!!
(situations de pure convenance personnelle, par exemple) et ou le pratiquer est
la preuve d’un égoisme et d’un manque de sensibilité¢ éthique flagrants. Mais
ce sont la des défauts moraux, des déficiences a 'égard de la vertu, pas des
actes injustes qui auraient privé quelqu’un de ce a quoi il a droit. Une inju-
stice, du point de vue des droits moraux et non de I’éthique générale, ne peut

[1 Ibid.p. 105.

96



advenir qu’a la condition suivante: la mére a concédé au foetus le droit
d’utiliser son propre corps pour mener a bien son développement, puis est
brusquement revenue sur sa décision, sans justification ni raison.

Maintenant, comment pouvons-nous utiliser cette argumentation dans le
cadre du diagnostic prénatal? La question revient a ceci: en acceptant une
grossesse, que ce soit par I'intermédiaire de rapports sexuels habituels ou par
I'intermédiaire d'une F1V, la femme a concédé d’avance a un embryon puis a
un foetus, le droit d’utiliser son corps pendant la durée de la grossesse. Peut-
clle reprendre cette concession sans commettre une injustice? La réponse est,
aux yeux de J. Jarvis-Thomson, clairement affirmative: si la grossesse ne peut
mener qu'a la naissance d’un étre gravement malformé, qui mourra a la
naissance ou peu de temps aprés, ou qui pourra vivre relativement longtemps,
mais sans aucune autonomie, et dont 'existence demandera d’importants
sacrifices a sa mere, alors I'interruption de grossesse apres diagnostic prénatal
est justifice; comme le dit J. Jarvis-Thomson:

«On ne peut exiger moralement de personne qu’il fasse d’importants sacrifices
de santé, ou qu’il néglige gravement ses intéréts et ce a quoi il tient, ou ses
devoirs ou ses engagements pendant neuf ans, ou méme seulement pendant
neuf mois, a seule fin de maintenir en vie une autre personne.»'?

Fondamentalement, il en est de méme pour le diagnostic génétique; et il en
est encore de méme en ce qui concerne d’éventuelles interventions in utero au
bénéfice du foetus. L'idée essentielle me semble étre que les femmes ne veulent
pas une grossesse a seule fin d’avoir une grossesse, mais afin d’avoir des
enfants, et qu’il est légitime qu’elles se forment une certaine idée des enfants
qu’elles auront. Pour prendre une comparaison un peu déplaisante, mais que
suggere J. Jarvis-Thomson elle-méme', les propriétaires ne louent pas leur
bien a scule fin d’avoir des locataires, mais afin de percevoir un loyer, et il est
légitime qu’ils prennent un minimum de garanties a propos de la solvabilité de
ces locataires. Si par ailleurs les dits locataires se révélent arrogants, se livrent
a des actes de vandalisme, bref sont insupportables, on n’attend pas du
propriétaire qu'il les ameliore moralement ou de toute autre fagon, mais on
admettra qu’il peut leur donner congé. Mutatis mutandis, on peut transposer
cette comparaison dans le domaine du diagnostic prénatal.

En conclusion, je voudrais faire deux remarques:

12 Tbid.p. 102.
13 «Nous devons avoir a 'esprit que la mére et 'enfant a naitre ne se comparent pas a deux

locataires dans un maison trop petite qui, a la suite d’une erreur malencontreuse, a été
louée aux deux: c’est la mére qui est le propriétaire», Ibid. pp. 94-95.

97



I° Si la femme veut poursuivre sa grossesse en sachant qu’elle mettra au
monde un enfant malforme, ou si elle refuse un traitement in utero pénible
quant au déroulement bien qu’efficace quant aux résultats, elle en a le droit.
Cela signifie que nulle autorité ne peut la contraindre, pour des raisons euge-
niques, a interrompre une grossesse qu’elle veut, ou a accepter un traitement
dont elle ne veut pas. Mais il semble qu’en vertu méme des présupposés de
J. Jarvis-Thomson, la meére d’un enfant malformé n’a pas de titre spécial a
faire valoir — aupres de I’Etat, par exemple —, pour obtenir une aide, des lors
qu’elle savait que tel serait le resultat de sa grossesse'*. Sa décision est alors
doublement héroique (en admettant qu’elle ne soit pas purement et simple-
ment irresponsable): ce n’est plus a un Bon Samaritain, mais a un Exception-
nel Samaritain que 'on a affaire.

2° La notion d’important sacrifice est redoutable, car qu'est-ce qu’un im-
portant sacrifice? Qu’une femme ne veuille pas de la réimplantation d’un
embryon de sexe masculin parce qu’il y a un risque de transmission d’un
syndrome de Lowe ou d’un syndrome de Coffin-Lowry est une chose. Qu’elle
ne veuille pas d’une telle réimplantation parce qu'elle a déja un gargon et
considere que I'idéal serait d’avoir maintenant une fille en est une autre. On ne
peut exiger de tous d’étre de Bons Samaritains, mais il ne parait pas souhaita-
ble que I'on soit moins qu’un Samaritain au moins Convenable.

Je passe maintenant au deuxiéme type d’arguments invoqués parfois dans
le debat. Pour situer ce dont il s’agit, le mieux est d'identifier cette mystérieuse
Sociéte des Amis de la Musique dont parle J. Jarvis-Thomson dans son apo-
logue du musicien comateux. Elle cite en note de son article deux documents,
dont le premier est la lettre Encyclique de Pie XI du 31 Décembre 1930, «Casti
Connubii» et le second un discours de Pie XII, adressé aux participants du
Congres de I'Union Catholique I[talienne des Sages-Femmes, discours pro-
nonceé en 1951. Il apparait que I'analyse de J. Jarvis-Thomson est une critique
de la doctrine traditionnelle de I’'Eglise Catholique'”.

Le premier des deux documents pontificaux fait allusion, a propos de la
grossesse, a la notion sérieusement controversée d’«accomplissement du de-
voir naturel», mais le second semble nettement plus inquiétant pour une
analyse comme celle de J. Jarvis-Thomson; il dit, en effet:

14 Si clle ne le savait pas, ¢’est un autre probléme: elle peut se retourner contre les meédecins
et les laboratoires qui ont surveillé la grossesse ¢t n'ont pas détecte 'anomalie. Clest le
sens des proces pour naissance préjudiciable.

15 Pie XI «Sur le mariage chrétien; lettre encyclique du 31 Décembre 1930» dite «Casti
Connubii», in: Discours du Pape et Chronique Romaine, Saint-Cénére, Librairie Téqui,
1965.

98



«L’enfant dans le sein de sa mere tient le droit a la vie immeédiatement de Dieu
et non des parents ou de quelque société ou autorite humaine. Dong, il n’y a
aucun homme, aucune autorité humaine, aucune science, aucune «indication»
medicale, eugénique, sociale, cconomique, morale, qui puisse exhiber ou don-
ner un titre juridique valable pour disposer directement et délibérément d’une
vie humaine innocente, ¢’est-a-dire en disposer en vue de sa destruction envi-
sagée soit comme but, soit comme moyen d’obtenir un but qui peut-étre en soi
n’est pas du tout illegitime.»'o

La seconde partie de cette citation n"apporte rien de nouveau par rapport a
la these discutée jusquici. Elle est Paffirmation résolue — ou chaque terme
compte — du droit a la vie. Mais la premiére partie du passage cité apporte une
prémisse supplémentaire: ce droit a la vie, I'enfant dans le sein de sa mére le
tient directement de Dieu. Cela fait une tres grande différence car, avec cette
fagon de poser le probléme le corps de la femme enceinte — comme d’ailleurs
celui de n'importe quel étre humain — n’est pas une proprié¢té dont elle pour-
rait disposer absolument a sa guise sans avoir de comptes a rendre sinon a sa
propre conscience. Il est quelque chose dont elle a simplement la jouissance,
ou l'usufruit. Comme dit le méme Pie XI1I dans un discours de 1957, «Proble-
mes religicux et moraux de I"analgésie»:

«C’est un des principes fondamentaux de la morale naturelle et chrétienne que
'’homme n’est pas maitre et possesseur, mais seulement usufruitier de son
corps et de son existence.»!’

La mere et le foetus ne sont plus dans un rapport propriétaire-locataire,
mais dans un rapport gérant-locataire. Or, le propre du gérant est d’agir en
fonction des instructions qui lui sont données par le propriétaire, et non en
toute autonomie; dans le cas présent, I'analogue de ces instructions est la
morale révélee pour certains, et la loi naturelle pour tous.

Cette fagon de poser le probléeme est dévastatrice pour une analyse en
termes de droit des femmes a disposer de leur corps; et J. Jarvis-Thomson,
dont la subtilité¢ n’a échappé a personne, en est parfaitement consciente. Elle
¢crit, par exemple:

[6 Pie XII «Avortement thérapeutique et stérilisation» (1951) in: P. Verspieren, s.j., (ed.),
Biologie, médecine et éthique; textes du magistére catholique, Paris, Le Centurion, 1987,
pp. 19-20.

[7 «Problémes religieux et moraux de analgésie» in: ibid.p. 363. Il s’agit d’un discours
prononc¢ le 24 Février 1957 & Rome, devant une assemblée de 500 médecins et chirurgiens
et qui est en fait une réponse a trois questions posees quelques mois auparavant par les
membres du [Xéme Congrés National de la Societa italiana di Anestesiologia.

99



«Je suppose que selon certaines conceptions de la vie humaine, le corps de la
mere lui est seulement prété, ce prét étant d’un type tel qu’il ne lui donne
aucun droit prioritaire sur son corps... Mais je laisserai purement et simple-
ment de coté cette possibilité.n!

En tout état de cause, elle a des retombées trés précises en ce qui concerne le
diagnostic prénatal ou génétique; Jean-Paul 11 affirme ainsi:

«Les recherches endo-utérines, tendant au repérage précoce d’embryons ou de
foetus tarés pour pouvoir les éliminer rapidement par 'avortement, doivent
étre considérées comme viciées a I'origine et, comme telles, moralement inad-
missibles.»"?

Le diagnostic prénatal ou génétique doit rester a finalité strictement théra-
peutique. Evidemment, cela entraine des conséquences immédiates plutot
difficiles a admettre: une femme pourrait étre contrainte a subir un traitement
malgré elle, si ce traitement est bénéfique au foetus; chose encore plus cho-
quante, si une biopsie embryonnaire détecte une anomalie sevére, [’oeuf por-
teur de cette anomalie doit étre réimplanté au méme titre que n’importe quel
autre. Toutefois, il est juste de dire que I'Eglise Catholique s’oppose également
aux FIVETE — ce qui rend théoriquement impossible un dilemme du deu-
xiéme type —, et qu'elle a une doctrine articulée et cohérente a propos du
conseil génétique — ce qui permet d’envisager plus sereinement les dilemmes
du premier type, d’autant que le principe qui consiste a respecter la liberte des
parents est affirmé —20. En outre, cette fagon de poser le probléme est une
condamnation sans équivoque de toute politique d’eugénisme négatif (Inter-
diction de certains mariages, stérilisation forcée, acces au diagnostic prénatal
sous réserve d’un avortement au cas ou une anomalie est détectée, avortement
sélectif obligatoire), tout en admettant certaines incitations a portée eugéni-
que (Possibilité de déconseiller certains mariages, adoption plutot que pro-
création dans certains cas). Enfin, elle encourage ce qu'on appelle parfois
I’action euphémique, c’est-a-dire celle qui consiste a offrir le milieu le plus
favorable aux enfants handicapés. Tout ceci est & mettre au crédit d’une telle
analyse.

Cependant, si la théorie du caractére sacré de la vie n’entraine pas toutes les

18 Op. cit.p. 95.

19 Allocution de Jean-Paul II: «Diagnostic prénatal et chirurgie prénatale» in P. Verspieren,
s.j., (ed), op. cit.p. 166.

20 Voir par exemple, outre 'allocution citée en note (19), les discours de Pie XII du 5
Septembre et du 12 Septembre 1958, in: ibid. pp. 48—65.

100



conséquences qu’on redoute quelquefois, je voudrais montrer qu’elle est, d’un
point de vue logique, autodestructrice. En effet, que se passera-t-il si aucun
avortement selectif n’a lieu? Nous savons que les malformations a la naissance
vont d’anomalies bénignes et curables sans séquelles — dans ce cas, raisonner
en termes de caractere sacré de la vie sauve des vies humaines —, jusqu’a des
atteintes majeures, ou 'enfant nait mourant et dans un état tel que la méde-
cine ne peut plus rien pour lui — et dans ce cas raisonner en termes de caractére
sacré de la vie impose aux parents une épreuve dramatique, mais ne change
rien ou presque en ce qui concerne le sort du foetus —. La situation est
radicalement différente pour les nouveaux-nés qui pourront survivre assez
longtemps — voire jusqu’a ’dge adulte — aux prix de séquelles s¢veéres, tant
physiques, que mentales, a condition d’étre traitées. Mais faut-il toujours
traiter? La question de I'avortement sélectif a été remplacée par celle de
I"abstention thérapeutique sélective. La doctrine qui attribue a la vie humaine
un caractere sacré comporte une analyse trés claire de 'abstention thérapeuti-
que: il faut traiter dans tous les cas, sauf les cas terminaux. Les nouveaux-nés
handicapés sont comparables a n’importe quel autre malade, que ’on traitera
sauf si sa situation devient désesperee, cette derniere restriction ayant pour
but d’empécher I"'acharnement thérapeutique. Disons les choses autrement:
bien que toute vie humaine innocente?' soit sacree et a ce titre mérite un égal
respect, il est des circonstances ou il est 1égitime de se comporter de fagon trés
différente — en interrompant ou au contraire en poursuivant le traitement — a
I’égard des titulaires de cette vie. Ou bien encore: il y a des circonstances ou,
bien qu’il soit intrinséquement mauvais de tuer ou de laisser intentionnelle-
ment mourir, il est toutefois licite de s’abstenir d’empécher la mort a n’im-
porte quel prix. Il est évidemment crucial de dire ce que sont ces circonstances;
I'idée essentielle est que la qualité de la vie (passée, présente ou future) du
malade n’est jamais un critére de choix significatif; les circonstances sont donc
essentiellement les suivantes:

- La mort ne doit pas étre intentionnellement recherchée, méme si I'action
qu’on entreprend, ou dont on s’abstient risque de ’entrainer, et méme si en

21 Une vie humaine car la vie des animaux n’est pas sacrée; une vie innocente car il existe des
crimes tellement graves que celui qui les commet renonce implicitement a la vie en
commun au milieu d'une société humaine, renonciation au nom de laquelle on peut
prendre I'initiative de le mettre 4 mort: la vie du criminel n’est plus sacrée. La «Somme
Théologiquer, II, ITae, question 64 (consacrée a I’homicide) distingue trés nettement les
deux situations.

101



fait elle 'entraine nécessairement, pourvu qu’elle reste une conséquence
indirecte de cette action ou de cette abstention.

— En outre, si on n’a jamais le droit de s’abstenir de mettre en oeuvre, quelles
que soient les circonstances, les moyens ordinaires d’entretenir la vie (les
soins), il est quelquefois legitime de s’abstenir d’entreprendre ou de pour-
suivre la mise en oeuvre de moyens extraordinaires de préservation de la vie
(le traitement).

En bref, trois types d’arguments justifient 'abstention thérapeutique:

— La distinction entre tuer et laisser mourir d’une part, et s’abstenir d’empé-
cher la mort d’autre part.

— La distinction entre une mort intentionnellement visée d"une part, et provo-
quée sans intention de la donner d’autre part.

— La distinction entre moyens ordinaires d’une part, et les moyens extraordi-
naires d’autre part.

Ces arguments sont, en un sens, trés forts et ils justifient parfaitement la
pratique médicale commune selon laquelle, dans les cas terminaux, le traite-
ment consiste a s’abstenir d’entreprendre des actions héroiques et a assurer,
autant que faire se peut, une mort sinon sereine, du moins sans souffrances
excessives. Mais ils sont, pour autant que je les comprenne, incompatibles
avec une theorie qui fait de la vie quelque chose de sacré.

Prenons la distinction entre tuer et laisser intentionnellement mourir d’une
part, et s’abstenir d’empécher la mort d’autre part. Elle rejoint visiblement la
distinction entre commission et omission. Et certainement il y a une différence
factuelle entre commettre et omettre, qui ne sont pas le méme genre d’actions.
En tuant, ou en laissant intentionnellement mourir, on initie une série causale
dont on est 'auteur si on se place du point de vue des gestes effectués, et le
responsable si 'on se place du point de vue de I'imputation éventuelle. En
s’abstenant d’empécher la mort, on laisse se poursuivre un processus causal
dont on n’est pas I'auteur physique et, donc, sans doute pas non plus le
responsable. Mais est-ce vraiment le cas? Ces attitudes factuellement différen-
tes sont-clles différentes ¢thiquement? On pourrait dire que méme si le méde-
cin, en s’abstenant de traiter, n’est pas causalement responsable de la mort de
son patient, cependant, dans la mesure ou son abstention est une condition
nécessaire pour que la «nature agisse» ici et maintenant (s’il avait traité de
fagon héroique, elle aurait peut-étre agi plus tard et autrement), il est morale-
ment responsable d’avoir pris la décision de laisser la «nature agir». Il semble
que nous nous trouvions dans une situation ou I'abstention contraire a une
obligation d’agir (s’abstenir de 'obligation que 'on a de traiter) est équiva-

102



lente & une action contraire a une obligation de s’abstenir (agir contre I'obliga-
tion que 'on a de s’abstenir de tuer ou de laisser mourir)?. Le contre-argu-
ment ¢vident consiste a dire que des traitements sont futiles pour certains
malades étant donné leur ¢tat désespére. Mais cela reviendrait a dire qu’on les
traite en fonction du bénéfice thérapeutique attendu, lequel, semble t-il, est
sans rapport avec le fait que leur vie soit sacrée. Ou alors, faudrait-il dire que
la vie humaine est sacrée sauf au cas ou la medecine est impuissante a guérir
les maladies, ou a venir a bout des handicaps? L’hypothése est trop absurde
pour étre envisagee sérieusement.

Maintenant, qu’en est-il de la distinction entre entreprendre (ou suspendre)
une action avec I'intention de donner la mort et entreprendre (ou suspendre)
une action avec la certitude que la mort de quelqu’un s’ensuivra, mais sans
intention de la donner? Ici, on ne parle plus du genre d'action entreprise —
omission ou commission —, mais de /'intention de 'agent. Dans le premier cas
on demandait si la mort était un effet de ’'action, on demande maintenant si
elle est voulue par I'agent. Comme la premiere analyse renvoyait a la distinc-
tion classique entre omission et commission, la nouvelle analyse renvoie au
principe classique des actions a double effet. Apres des vicissitudes historiques
sur lesquelles il n'y a pas lieu d’insister, la formulation contemporaine de ce
principe est la suivante:

«ll est permis de poser une action d’ou découlent un effet mauvais et un effet
bon, mais a quatre conditions: il faut que cette action soit bonne ou indiffé-
rente, que I'effet bon ne soit pas produit par la médiation de I'effet mauvais,
que seul I'effet bon soit recherché et que le mauvais ne soit que permis ou
tolére, et enfin qu’il y ait une raison proportionnée a poser la cause et une
¢gale proportion entre les deux effets.»?

Comme le remarque fort bien H. Kuhse?, le principe souléve deux types de
questions distincts. Les clauses 1, 2 et 3 sont relatives a la licéité de 'action,
envisagée du point de vue de la description de cette action et du point de vue
de I'intention de I'agent. Mais la clause 4 est relative a la justification (au sens
d’«opportunité») de cette action en termes de proportion entre ses effets
mauvais et ses effets bons. Une action pourrait étre licite en elle-méme et par

22 Cet argument est du juriste Ph. Graves. Voir par exemple Bioé¢thique et libre examen,
G. Hottois et Ch. Suzanne (eds), Bruxelles, Editions des I'Université libre de Bruxelles,
1988, p. 38 ou Ph. Graves est cite par Y. Kenis.

23 .M. Aubert, Abrégé de la morale catholique, Paris, Desclées, 1987, p. 82.

24 Dans The Sanctity-of-Life doctrine in Medicine; a Critigue, Oxford, Clarendon Press,
1987, pp. 83-163.

103



rapport a I'intention de I’agent, et cependant injustifiée si I’'on considére la
proportion entre ses effets mauvais et ses effets bons (ce sont des actions du
type «pavé de 'ours»). Il est a remarquer que la question de la clause 4 ne se
pose que lorsque les clauses 1 a 3 ont été satisfaites, autrement cela signifierait
qu’il n’y a pas lieu d’¢liminer des actions comme intrinséquement mauvaises,
et on aurait affaire a un proportionnalisme plus ou moins avoué?,

Ceci étant, les clauses 3 et 4 posent manifestement un probléme.

Par la clause 3, on cherche, en effet, a assimiler les conséquences involontai-
res d’un acte découlant d’une délibération (engageant donc la responsabilité
de I'agent) aux conséquences d’un acte involontaire, ne découlant pas d’une
délibération (et donc n’engageant pas la responsabilité de 'agent). Mais com-
ment peut-on distinguer entre la conséquence voulue et la conséquence inévi-
table bien que non voulue de I’action lorsque I'agent est pleinement conscient
de ce qu’il fait? Il y a la un probléme de critére — de proximité comme on dit
quelquefois? — particulicrement redoutable: car faute d’un tel critére on glisse
vers une problématique de la direction de 'intention, qui consiste a4 donner
une description de la fin de son action en termes d’objet permis, et dont les
«Provinciales» de Pascal ont montré tout 'arbitraire.

Quant a la clause 4, elle signifie que le bilan bons effets/mauvais effets d’une
décision médicale est, dans certaines circonstances, une condition suffisante
pour faire abstraction du caractere sacré de la vie humaine. Encore une fois,
cela parait douteux, car on ne saurait soutenir que la vie est sacrée, sauf au cas
ou il n'y a plus d’espoir de traitement médical efficace, sans faire intervenir de
tout autres considérations.

Considérons enfin la distinction entre moyens ordinaires et moyens ex-
traordinaires. On lui reproche souvent d’étre incertaine dans son principe et
donc arbitraire dans ses applications, car trop perméable aux avancées de la
technologie médicale: un moyen autrefois extraordinaire peut €tre aujour-
d’hui d’un usage banal. Et de fait, les tentatives pour donner des critéres précis
d’application de ce concept (complexite, durée, colit du traitement) semblent
assez peu convaincantes. Aussi, on a vu récemment une suggestion, émanant
de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, visant a remplacer la distinc-

25 Sur ces questions, on peut consulter le livre de S. Pinckaers (op): Ce qu'on ne peut jamais
Sfaire. La question des actes moraux intrinséquement mauvais. Histoire et discussion, Fri-
bourg, Editions Universitaires de Fribourg, 1986.

26 Ce probléme est relevé par J. Gury, auquel on attribue parfois la formulation moderne du
principe: «Plus proche se trouve la cause de I'effet mauvais, plus probable est cet effet
mauvais, et moins I’agent sera en droit d’accomplir I'action envisagée en eclle-méme»,
Compendium Theologiae Moralis, Lyon, 1864, T 1, p. 11.

104



tion moyens ordinaires-moyens extraordinaires par la distinction moyens pro-
portionnés-moyens disproportionnés. Mais il est permis de se demander si
cette nouvelle distinction ne va pas, en définitive, poser plus de problémes
qu’elle n’en resoud. En effet, des traitements peuvent étre dits ordinaires ou
extraordinaires par rapport a un stade donné d’avancement des techniques
médicales. Mais ils ne peuvent étre dits proportionnés ou disproportionnés
que relativement a leurs effets bénéfiques possibles sur un patient. Et cela
revient, encore une fois, a dire que la vie humaine est sacree, sauf si une
intervention médicale impose une trop lourde charge ou est sans utilite.

En définitive, raisonner en termes de caractére sacré de la vie semble étre
une entreprise désespérée. En effet, ou bien on prend ce principe en un sens
littéral, comme §’1l signifiait: «promouvoir en toutes circonstances toute vie
humaine innocente», et on impose a la médecine un role héroique. Ou bien on
admet une application restreinte de ce principe, compatible avec I'abstention
thérapeutique. Alors, c’est I'égalité de traitement qui est mise en cause. On
devrait se comporter de fagon semblable en face de cas semblables: une
différence de traitement ne se justifie que s'il existe des différences significati-
ves dans des situations (en 'occurence la maladie ou le handicap) a premiere
vue semblables. Si I'abstention thérapeutique se justifie, cela signifie que tou-
tes les vies n’ont pas la méme valeur, puisqu’on n’accorde pas les mémes soins
a toutes. Et qui dirait que les restrictions que j’ai exposées et critiquées sont
acceptables aurait certainement raison; mais ce que je veux dire est que ces
arguments ne sont recevables que si I'on a secrétement abandonné le principe
du caractére sacré de la vie pour introduire des considérations tout a fait
différentes, relatives a la qualité de la vie du malade.

En outre, il me semble que les arguments destinés a justifier I'abstention
thérapeutique envers un nouveau-né justifieraient tout aussi bien I'interrup-
tion thérapeutique de grossesse, @ moins peut-étre qu’on n’attribue une valeur
particuliére au fait biologique de la naissance; mais n’est-ce pas alors a un
naturalisme déguisé que nous aurions affaire??’. '

Au cours de cette présentation critique de la notion de caractére sacre de la

27 1l peut paraitre paradoxal de qualifier de naturaliste, voire de vitaliste une doctrine dont
une thése centrale consiste a affirmer la dimension surnaturelle de la destinée humaine.
Cependant, si on retient la suggestion de F. Dagognet (dans La maitrise du vivant, Paris,
Hachette, 1989, p. 48) selon laquelle, au coeur du naturalisme on trouve la juxtaposition
de trois thémes: valorisation du biologique et de ses équilibres; insécurité des oeuvres
humaines et risques liés a l'artificialité; enfin méfaits des transgressions et certitude que
rien ne peut équivaloir aux biens premiers, force est de reconnaitre une trés nette compo-
sante naturaliste dans la position de I'Eglise Catholique.

105



vie, j'al employé a plusieurs reprises I'expression «qualité de la vie». Je vou-
drais terminer en examinant de plus pres cette notion.

I1 faut observer qu’elle n’est pas sans ambiguitée. Contrairement a la notion
de caractere sacré de la vie qui constitue un principe tellement rigide qu’il est
nécessaire de construire toute une casuistique des exceptions pour le préser-
ver, la notion de qualité de vie semble infiniment plus fluide. A ce titre, elle est
d’ailleurs susceptible de recevoir, dans une socié¢té pluraliste, un meilleur ac-
cueil que n'importe quelle autre notion. La question est de savoir si cette
fluidité reléve d’une confusion irrémeédiable, ou bien s’il existe une perspective
a partir de laquelle on puisse la maintenir dans certaines limites.

La notion de qualité, tout d’abord, semble éminemment contextuelle. E.
Keyserlingk observe avec pertinence que lorsqu’on parle de qualit¢ de vie
dans un contexte environnemental et social, ou bien dans un contexte médi-
cal, les choses sont différentes:

«Le concept apparait comme positif dans le contexte environnemental et
social, et négatif et simpliste dans le domaine médical.»

On parle de la qualité de la vie des habitants d’une région ou d’une ville
lorsqu’il s’agit d’améliorer la qualité de I’air qu’on y respire, de I’eau que 'on
y boit, des services publics qui y fonctionnent, etc. . .. Mais on parle de qualité
de la vie d’'un patient en meédecine lorsqu’il est question d’abandonner un
traitement, ou de distribuer des ressources thérapeutiques dans un contexte de
pénurie, ou d’envisager un avortement thérapeutique, etc. .. Il est alors extré-
mement facile de faire 'amalgame:

«Utilisé par certains dans un contexte medical et de santé, le concept de la
qualité de la vie laisse croire que certains malades et «invalides», parce que
incapables de contribuer a I'¢dification de la soci¢té, n’ont plus droit aux
ressources du milieu et de la médecine au méme titre que les autres.»?

Le concept de qualité n’est pas seulement contextuel, il est aussi comparatif,
en ce sens qu'il se préte éminemment a une formulation en termes de plus ou
moins. Cette particularité a des conséquences particuliérement inquiétantes
dans le champ du diagnostic prénatal: en effet, si toutes les vies ne sont pas de
méme qualité, elles n’ont peut-Ctre pas toutes la méme valeur. Il est tentant de
poursuivre en disant que si elle n’est pas conforme a une certaine norme la vie

28 E. Keyserlingk «Le caractére sacré de la vie ou la qualit¢ de la vien, Rapport de la
Commission pour la réforme du droit au Canada, Ottawa, 1979, p. 57.
29 Ibid.p. 61.

106



n’est pas digne d’¢tre vécue; et de conclure en disant qu’il est légitime d’empé-
cher ces vies indignes d’étre vécues d’advenir, voire qu’il est légitime d’y mettre
fin.

On aurait alors tous les ¢léments pour justifier des pratiques qu’il faut bien
qualifier d’eugéniques et normalisatrices: euthanasie plus ou moins avouée,
rationnement des soins medicaux et, dans le cas du diagnostic prénatal ou
génétique, avortement sélectif et triage des embryons. Les partisans d’une
théorie de la qualité de la vie vont donc se battre sur deux fronts: premiére-
ment ils vont essayer de montrer qu’il y a quelque chose comme un «contexte
universel» qui justifie 'introduction de considérations relative a la qualité de
la vie; deuxieémement ils vont essayer de montrer que I'aspect comparatif de la
notion n’'entraine pas forcément les conséquences détestables que je viens
d’évoquer. Mais ils ne réussissent que partiellement dans ces deux entreprises.

En ce qui concerne le premier point, la tactique employée est assez simple;
elle consiste a distinguer deux sens du mot «vie», ce qui permet de dire qu'un
individu peut étre un humain sans qu’il soit pour autant wune personne hu-
maine®. I Ameéricain J. Rachels formule cette idée avec une remarquable con-
cision en distinguant le fait d’étre simplement vivant du fait de mener une vie,
ou bien en distinguant dans le mot «vie» un sens biologique et un sens
biographique®. La vie, au sens biologique du terme, c’est I’ensemble des
fonctions organiques qui sont celles d’un €tre vivant entre sa naissance — ou
peut-étre sa conception — et son trépas. La vie, au sens biographique du terme,
recouvre ce qui fait qu'une existence humaine acquiert un caractére unique:
c'est un ensemble de projets, d’actions orientées vers ces projets, de relations,
de décisions, qui méritent d’€tre rapportées, sauvees de I'oubli, qui constituent
I'individualité propre d’un individu. On peut ajouter plusieurs remarques a
cette distinction initiale: la vie au sens biologique et la vie au sens biographi-
que ne s'évaluent pas, moralement, de la méme fagon. Que les organes de tel
ou tel remplissent les fonctions qui sont les leurs dans cette espéce de silence

30 Contrairement a une thése centrale dans une éthique du caractére sacré de la vie. «Com-
ment un individu humain ne serait-il pas une personne humaine?» demande I'instruction
de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi intitulée: «Le respect de la vie humaine et la
dignité de la procréation» (1987), in P. Verspieren, s.j., (ed), op. cit., p. 458.

31 J. Rachels, The end of life, Oxford, Oxford University Press, 1986, p. 5. On retrouve ce qui
me semble étre la méme distinction chez H. Arendt — donc dans une tradition radicale-
ment différente —, lorsqu’elle insiste sur la distinction entre Bios et Z6¢. Bios, la vie linéaire
remplie d’événements qui peuvent étre racontés; Zo¢ I'immense cycle naturel d’od émer-
gent perpétuellement des cycles vitaux individuels. Voir, par exemple: Condition de
l'homme moderne, Paris, Calmann-Lévy, 1961, pp. 109-110. (Il s’agit de la traduction
frangaise de The Human Condition, publié en 1958).

107



qu’est la santé, tant mieux. Mais la valeur morale d’un tel état de fait reste
limitée. C’est au contraire la vie biographique — ce qu’un individu fait de lui-
méme — qui semble avoir une signification morale. Si les «vies des hommes
illustres» ont une valeur exemplaire, ce n’est pas par leur perfection biologi-
que. Seconde remarque, ce qui fait la valeur d’une vie au sens biographique,
c'est peut-étre le degré d’autonomie ou de maitrise de soi qu’elle manifeste.
D’ou les remarques kantiennes sur ce qui peut exciter en nous de 'inclination
et méme de I’amour — certaines formes de vie biologiques par exemple — et ce
qui doit susciter en nous le respect — certaines formes de vie biographiques,
par ce pouvoir qu'elles manifestent d’aller au dela d’une vie simplement
biologique —. Envers ce qui est vivant d’une vie simplement biologique, nous
pouvons éprouver de la sympathie, de la curiosite, de la compassion; il en est
tout autrement en ce qui concerne les vies biographiques. Derniére remarque:
chez les étres humains, vie biologique et vie biographique sont normalement
liées, mais pas toujours. Dans un coma profond et prolongg, la vie biologique
se poursuit tant bien que mal, tandis que la vie biographique est suspendue.
Chez le jeune embryon, la vie biologique s’¢labore avec une complexité et une
minutie longtemps insoupgonnées alors que la vie biographique n’existe pas
encore®,

C’est ce décalage entre vie biologique et vie biographique qui permet de
comprendre la notion de qualité de vie de telle fagon qu’on n’ait pas affaire a
une caricature; en effet, si on peut vivre d’une vie biologique sans vivre pour
autant d’une vie biographique, il est possible de considérer qu'une vie biologi-
que soit d'une qualité telle, ou s’annonce d’une qualité telle, qu’elle rendra
impossible toute vie biographique. Bien entendu, il n’est pas indispensable
qu’une vie soit biologiquement parfaite pour qu’elle soit biographiquement
significative: les exemples ne manquent pas d’individus qui ont su transformer
leur maladie pour en faire une oeuvre — F. Nietzsche, par exemple, si on en
croit la préface du «Gai Savoir» —, et on pourrait multiplier les exemples. On
voit donc la différence entre une intention eugénique et une approche en

32 A moins qu'on pense qu’elle existe dans un projet parental: on parle déja de I'enfant que
cet embryon sera. Je ne sais trop que penser de cet argument. Il est vrai que P. Levi, dans
un des passages les plus poignants de La Tregua qualifie Hurbinek (Il s’agit d’un nom que
les autres déportés lui ont donné), I'enfant sans doute né a Auschwitz et mort dans les
premiers jours de Mars 1945, a trois ans, de «senza-nome». Aucun abandon ne saurait, en
un sens, étre plus grand que celui qui consiste 4 ne méme pas figurer dans le discours de
autre. D'un autre c6té, il semble difficile de parler de vie biographique sans qu'il y ait
exercice d’une autonomie, ce qui suppose un substrat biologique.

108



termes de qualité de vie: 'eugénisme consiste a décider en matiére de vie —
biologique aussi bien que biographique — par rapport a une norme. Introduire
une problématique de la qualité de vie c’est, au contraire, tenter de définir un
seuil au dessous duquel la vie biologique est limitée d’une fagon tellement
déplorable qu’elle rend impossible tout espoir d’accéder a une vie biographi-
que. L'eugénisme envisage d’'interrompre — et interrompt en effet — des vies
biologiques pour cause d’infirmités ou de maladies curables mais disgracieu-
ses ou de toute autre déficience jugéee indésirable. Il envisage d’interrompre —
et interrompt en effet — des vies biographiques pour cause de marginalite, ou
de tout autre trait de comportement jugé indésirable. Mais dans les deux cas
¢’est la conformité par rapport a un modele qui est le critére décisif. Raisonner
en termes de qualité de vie, c’est considérer que la vie biologique n’est que la
condition de la vie biographique, pas une fin en soi. Ce n’est pas imposer un
modéle tel et tel, mais envisager qu’un état de I'organisme soit tel qu’il ne
permette en aucune fagon la construction autonome d’un modele de vie, quel
qu’il soit. En d’autres termes, I'eugénisme est perfectionniste, tandis que la
notion de qualite de vie est seulement mélioriste; ceci étant, la distinction est
sans doute difficile a faire dans la réalité.

Du méme coup, le second reproche qu’on fait a la notion de qualité de vie
s’estompe sérieusement: en effet, on ne compare pas une vie anormale a
d’autres vies normales, mais 'état d’une vie a d’autres états (réels ou possibles)
de cette méme vie. Comme dit E. Keyserlingk:

«La véritable comparaison est donc entre ce que le patient est et ce qu’il était,
entre ce qu'il est et ce qu’il pourra encore ou ne pourra plus étre dans I'ave-
nir.»3

On voit donc qu’on peut a la fois raisonner en termes de qualité de vie et
refuser cette aberration que serait une «obligation» d’étre normal. On peut
méme, mais c’est un autre probléme, raisonner en termes de qualité de vie et
soutenir qu'il y a une obligation, de la part de ceux qui sont normaux, a venir
en aide a ceux qui ne le sont pas.

Ceci étant, les limites de la démarche se repérent assez facilement lorsqu’on
demande ce qu’est une vie au sens biographique du terme. Tout le monde
comprend bien que lorsque Socrate dit qu’une vie sans examen ne vaut pas la
peine d’étre vécue, il veut dire que si la vie n’était que le simple intervalle
compris entre la naissance et la mort, toutes les existences se vaudraient, celle

33 Op.cit.p. 61.

109



du tyran et celle du philosophe. Mais cette idée semble se pulvériser lorsque
'analyse devient un peu plus serrce.

C’est ainsi qu’il y a toute une littérature relative aux indicateurs d’huma-
nité. La théologienne F. Queéré cite neuf raisons de respecter I'homme, «prises
au hasard dans une abondance qui confond» et qui renvoient a des traditions
laiques aussi bien que religieuses, intellectuelles aussi bien qu’esthétiques™;
J. Fletcher a propos¢ quinze indicateurs d’humanité, bientot réduits a
quatre’. M. Tooley en signale quinze ¢galement et conclut de fagon minimale
en introduisant le concept d’intéréts «plus que momentaneés»*. Cependant, la
démarche de ces deux derniers auteurs est intéressante dans la mesure ou elle
fait subir a la question initiale une distorsion trés significative: ils ne parlent
pas de ce qui fait la valeur d’une vie humaine, mais de ce qui fait la valeur
d’une vie personnelle. Cela restreint le champ des réponses envisageables,
certaines des raisons de respecter I’homme énumerés par F. Quéré ne pouvant
plus, a premiére vue, étre retenues: par exemple il est douteux que le fait d’étre
le titulaire d’un destin tragique ou d’une existence ¢phémere soit constitutif de
la personnalité.

Mais est-ce certain? Il y a peut-¢tre quelque naiveté a croire que la notion de
personne est purement descriptive, de telle sorte qu'elle puisse étre définie de
fagon exhaustive par I'énumération d’une liste de criteres indicatifs. 11 est
presqu’indubitable que le concept de personne est aussi partiellement norma-
tif, et partiellement évaluatif. A tout le moins, et sans aller jusqu’a dire que le
concept moral de personne se reduit a I'expression d’une ¢émotion ou est
d’origine émotive, il semble que ce qui compte a4 nos yeux pour une personne
est li¢ aux émotions que nous ¢prouvons lorsque nous estimons que I'intégrité
d’une personne est menacée, ou (ue nous estimons qu’une personne inno-
cente est détruite.

Si I'on examine deux conceptions classiques de la personnalité, au sens ou
I'on parle de la constitution d’une personne, et non au sens psychologique, du
terme, on comprendra mieux ce dont il s’agit. Je veux parler de la conception
lockienne et de la conception kantienne de la personne. Pour Locke, une
personne est essentiellement une entité capable d’unifier des états de con-
science a travers le temps:

34 «Les neurosciences aussi nous interrogent» in: Réseaux, Revue interdisciplinaire de philoso-
phie morale et politiqgue, No 5354 (1987-1988), p. 73.

35 «Indicators of Humanhood: A Tentative Profile of Man», Hastings Center Report 2
(November 1972): 1-4; «Four Indicators of Humanhood: The Enquiry matures», Ha-
stings Center Report 4, 6 (December 1974): 4-7.

36 Abortion and Infanticide, Oxford, Clarendon Press, 1983, pp. 90-91 ¢t 146.

110



«C’est, a ce que je crois, un étre pensant et intelligent, capable de raison et de
reflexion, et qui peut se représenter soi-méme comme le méme, comme une
méme chose qui pense en différents temps et en différents lieux.»¥

Cette conscience d’étre le méme qui suffit a constituer la personne pour
Locke, est sans doute apparentée a I'unité originaire de la perception chez
Kant. Mais chez ce dernier elle suffit si peu a caractériser adéquatement une
personne que la deéfinition la plus concise de celle-ci s’énonce:

«La personne est un étre qui a des droits dont il peut devenir conscient.»

Et en fait, ce n’est méme pas cette définition juridique qui est la plus
significative, mais celle qui rattache la personne a la personnalité, ¢’est-a-dire:

«la liberte et I'indépendance a I'égard du mécanisme de la nature entiére»n®,
Maintenant, sl est vrai que:

«nous pouvons devenir conscients d'étre supérieurs a la nature en nous et, ce
faisant, a la nature hors de nous (pour autant qu’elle exerce son action sur
nous)»*,

il est vrai aussi que les entités qui sont des personnes ne seront pas les mémes
aux yeux de Kant et aux yeux de Locke.

La définition lockienne de la personne fait qu’il est tres difficile de trouver
des différences significatives entre I'entendement de certains hommes et celui
de certaines bétes. En conséquence, on peut dire de certains animaux qu'ils
donnent toutes les démonstrations possibles de la pensée, «excepté qu’ils ne
nous le disent pas eux-mémes»*!. Mais la définition kantienne de la personne
place définitivement les animaux du c¢oté des choses dont on peut disposer a sa
guise: ils sont incapables de s’¢lever, si peu que ce soit, au-dessus de la nature,
et méme il faut leur refuser non seulement la formation d’idées abstraites -
Locke admettait aussi cela -, mais aussi ne leur accorder qu'une simple
«apprehensio bruta»,

En généralisant, on peut dire que définir la vie biographiquement significa-
tive en termes de vie personnelle nous conduit directement a un redoutable
dilemme. Ou bien, comme fait Locke — et aprés lui les utilitaristes (J. Bentham

37 Essai philosophique concernant 'entendement humain, 11 XXVII, 9.

38 Opus Postumum; passage des principes métaphysiques de la science de la nature a la
physique, Paris, PUF, 1986, p. 186.

39 Critique de la Raison Pratique, Paris, PUF, 1966 (5¢me ed), p. 91.

40 Critique de la Faculté de Juger, Paris, Vrin, 1968, p. 102.

41 Locke, op. cit., 11, I, 19.

111



en particulier) et les neo-utilitaristes (P. Singer, J. Rachels, peut-étre M. Too-
ley) — on met la «barre de la personnalité» assez bas: mais alors elle est
franchie par toutes sortes d’entités non-humaines, ce qui conduit a une rééva-
luation radicale de nos pratiques a leur ¢gard. Ou bien comme fait Kant

avant lui Descartes et apres lut Hegel — on place la «barre de la personnalité»
trés haut: mais alors elle n’est plus franchissable par un nombre considérable
d’étres humains, et a ceux qui demandent pourquoi nous ne réévaluons pas
nos pratiques a leur égard, il faudra répondre par de bons arguments, je veux
dire pas seulement en jouant de fagon camouflée sur I'égoisme de I'espéce.

En deéfinitive, lorsqu’on reproche a des analyses en termes de qualite de la
vie de mener tout droit a 'eugénisme, je pense que I’'on s’abuse. En revanche,
une telle analyse révéle sa fragilité lorsqu’il s’agit de dire ce qui fait qu’un étre
humain est plus qu'un montage génétique ou qu’un ensemble plus ou moins
fonctionnel d’organes: nous pensons tous qu’il en est bien ainsi, mais dire ce
qui fait qu’il en est ainsi semble impossible. Et pourtant, si on ne le dit pas,
rien n’empéche la problématique de la qualit¢ de vie de devenir un eugénisme
normalisateur.

Je voudrais conclure par quelques remarques, les unes relativement opti-
mistes, les autres destinées 4 faire apparaitre mes propres perplexités a I'égard
du probléme.

[l n’est evidemment pas question de tenter une synthése entre des analyses
aussi radicalement différentes que celles que je viens d’exposer; mais chacune
d’entre elles met en évidence une menace qu’il est sans doute possible d’¢viter
— et que les législations positives écartent en fait dans un certain nombre de
cas —.

Lapproche en termes de droit des femmes a disposer de leur corps met
I"accent sur la notion d’autonomie: elle justifie la non-réimplantation d’un pre-
embryon défectueux ou l'interruption thérapeutique de grossesse en cas de
maladie foetale grave ou invalidante. On ne voit pas au nom de quoi on
pourrait imposer a qui que ce soit un usage de son corps qu’il a de bonnes
raisons de refuser. Le probléme est plus délicat en ce qui concerne le traitement
in utero de maladies foetales curables: on peut concevoir la possibilité d’inter-
féerence avec une décision maternelle, mais y a-t-il [a violation de ses droits?
Pour E. Aziza Shuster, oui; d’autres seraient moins affirmatifs. Cependant il y
a lieu de croire que les interventions bénéfiques pour le foetus avec des risques
minimaux pour la mére seront de plus en plus accessibles, médicalement
parlant, et la notion méme d’interruption thérapeutique de grossesse apres
diagnostic prénatal risque de faire probléme.

L’approche en termes de caractére sacré de la vie, en insistant sur le fait que

112



toutes les vies ont la méme valeur, met I'accent sur les notions de responsabilité
et de dignité: elle disqualifie I'eugénisme négatif (pour ne pas mentionner
I'eugénisme positif) sans interdire pour autant la prévention de la maladie —
méme si elle est parfois timide dans ses conclusions —. Elle souligne avec force
qu'il y a de mauvaises raisons de revendiquer certains usages de son corps; en
faisant certainement moins confiance a la raison individuelle, méme éclairée et
informée, elle donne un contenu a 'affirmation de J. Jarvis-Thomson, selon
laquelle certains avortements sont «positivement indécents». Le probleme est
sans doute qu’elle ne fait pas assez confiance a la raison individuelle, avec les
risques d’atteinte aux libertes que cela comporte.

L’approche en termes de qualité de vie met I’accent (peut-€tre involontaire-
ment...) sur la notion de complexité. Ce qui compte ¢thiquement n’est pas
seulement le fait de la vie, mais la signification qu’elle peut avoir pour celui
qui en est le titulaire; la premiére partie de cette assertion est d’ailleurs receva-
ble dans une théorie du caractére sacré de la vie, le désaccord semblant porter,
ultimement, sur la nature et la place de 'authentique titulaire de cette vie. A
partir de 1a, les choses ne sont plus claires du tout pour les raisons que j’ai
dites. A tout le moins, on peut, dans une telle perspective, insister sur le fait
que, de méme qu’il existe des qualités de vie différentes, de méme il y a des
ctats differents de développement de la vie, qui ne relévent pas automatique-
ment d’'un méme traitement. La contre-partie de cette analyse est que toute
décision sera, jusqu’a un certain point, conventionnelle, avec tous les risques
d’arbitraire que cela comporte.

Ce qu’il est possible de dire, par conséquent, c’est que chacune des analyses
est susceptible d’équilibrer ce que les autres, livrées a leur logique propre
risquent d’avoir d’excessif. On a donc la des ¢léments pour la constitution
d’une «communauté morale pacifique», selon I'expression de H. T. Engelhardt
Jr., ce qui signifie qu’'on a essenticllement affaire a une éthique devenue
procédurale. Il appartient sans doute au droit d’encadrer une telle démarche
procédurale, en indiquant au moins ce qui ne peut pas étre fait. Dans la
mesure ou beaucoup de législations semblent s’orienter dans cette direction, il
me semble qu’il y a la des raisons d’étre plutot optimiste.

Sur un autre point au moins je serais tenté d’avouer ma perplexité. Il n’a
¢chappé d personne que j'ai traité de fagon identique le probléme de I'avorte-
ment sélectif et celui de tri des embryons aprés diagnostic génétique. Et, pour
tout dire, je serais tenté d’aborder de fagon pratiquement identique le cas de
I'abstention thérapeutique en médecine n¢o-natale. Selon A. Fagot-Largeault
et G. Delaisi de Parseval cette fagon de faire confond (soit pour les réprouver,
soit pour les approuver) des pratiques que la conscience morale commune ne

113



juge pas équivalentes moralement (pour prendre un exemple extréme, le port
d’un stérilet et I'infanticide seraient deux aspects d’un seul probléme si on
pousse cette logique a son terme)*. Certes, mais qu’en pense la conscience
morale commune? A premiére vue, on pourrait penser que I'avortement sélec-
tif est plus «grave» que le tri d’'embryons apres diagnostic génétique (en ce
sens que I'épreuve est médicalement et psychologiquement plus difficile a
supporter, que le foetus a acquis plus de caractéres qui font de lui une per-
sonne si I'avortement survient tard dans la grossesse etc...). Mais on peut
tout aussi bien dire que le tri d’embryons est plus «grave» que 'avortement
selectif (en ce sens que I'on n’a méme pas le sentiment de faire un choix, ce qui
encourage une attitude irresponsable a I'égard de la vie, en ce sens aussi qu’il
laisse la responsabilité de definir la normalité aux medecins, ce qui n’est peut-
¢étre pas leur vocation etc. . ..).

Ce genre de remarques souligne les limites de 'approche de la question en
termes de diagnostic prénatal. Il est certain que dans les dernieres années les
problémes soulevés par le développement de la procréation medicalement
assistée ont attiré 'attention sur le statut de 'embryon et du foetus. Mais
peut-étre est-il possible de procéder selon une autre démarche: avec le diagno-
stic génétique, le diagnostic prénatal s’apparente au diagnostic présymptoma-
tique. Et d’autres problémes se posent alors: ils concernent, par exemple, la
révelation a des sujets adultes de diagnostics (éventuellement fatals comme
dans le cas de la Chorée de Huntington) en I"absence de tout symptome, ils
concernent ’établissement et la protection de registres génétiques contre d’in-
tempestives curiosités (de la part de la famille, de 'employeur, de I'Etat), ils
concernent la situation d’individus a risques, qui peuvent étre transmetteurs
de génes défectueux sans étre eux-mémes malades.

Si le diagnostic prenatal pose les questions: que faut-il faire? que faut-il ne
pas faire? que peut-on s’abstenir de faire?, cette autre branche de la médecine
prédictive pose les questions: y a-t-il un droit de savoir? un devoir de savoir?
un droit de ne pas savoir?

42 Voir leur article: «Qu’est-ce qu'un embryon?» in: op. cit.p. 108.

114



	Le diagnostic prénatal et la valeur de la vie

