
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Ethische und politische Problemperspektiven der Gentechnologie am
Beispiel der Humangenetik

Autor: Schreiber, Hans-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 50/91

HANS-PETER SCHREIBER

Ethische und politische Problemperspektiven der
Gentechnologie am Beispiel der Humangenetik

Die Zeitschrift Bild der Wissenschaft versah eine ihrer Ausgaben mit dem Titel
«Biologen als Designer: Der 8. Tag der Schöpfung»1, und zwar in Anlehnung
an eine amerikanische Buchveröffentlichung, die in einer grossangelegten

Detaildarstellung die Wissenschaftsgeschichte der modernen Molekularbiologie
und Genetik nachzeichnet. Der Chefredaktor der Zeitschrift, der diesen Titel

zur Ankündigung eines Berichts über die Zukunftsentwicklung der
Biowissenschaften gewählt hatte, meinte sich auf sein sicheres Gespür verlassen zu
können. Als Metapher für einen ungebrochenen Fortschrittsoptimismus sollte

der Titel Anspruch und Fähigkeit der modernen Biologie demonstrieren, die

Schöpfung mit wissenschaftlichen und technischen Mitteln fortzusetzen. Die

Wirkung bei den Lesern blieb nicht aus, aber sie ging in eine andere Richtung
als erwartet. Der Autor des Artikels, Ernst Ludwig Winnacker, einer der

führenden Molekularbiologen der Gegenwart, sah sich wegen der überaus

negativen Reaktionen alsbald veranlasst, sich von dem redaktionellen Titel zu
distanzieren. In einem Interview mit dem Titel «Gentechnik - Zeichen der

Hybris?» erklärte Winnacker, er betrachte die Formulierung «am achten

Schöpfungstag» in der Tat für unglücklich, «weil wir uns in der Wissenschaft

überhaupt nicht so sehen und uns immer bemüht haben, verantwortungsvoll
zu handeln».

Ich greife diesen Vorfall auf, weil er mir für die gegenwärtige Diskussion
über das Pro oder Contra der Gentechnologie symptomatisch erscheint. Im
öffentlichen Bewusstsein stösst ein solcher Anspruch, wie ihn der Titel «Der 8.

Tag der Schöpfung» suggeriert spontan auf Ablehnung: Der Mensch soll sich

nicht die Rolle des Schöpfers anmassen und Gott spielen wollen -, wobei sich

dieser Hybris-Vorwurf verbindet mit einem generellen Misstrauen gegenüber
Wissenschaft, Technik und Industrie; deren Entwicklungsdynamik wird als

Ausdruck eines grenzenlosen Fortschrittsdenkens zurückgewiesen, und immer
häufiger wird die Forderung erhoben, technologischen Fortschritt vermehrt
der öffentlichen Entscheidung zugänglich zu machen.

I Bild der Wissenschaft, 1987, Heft 2.

77



Systematisiert man die kritischen Argumente, die in der öffentlichen
Diskussion über die Gentechnik vorgebracht werden, dann empfiehlt es sich zwei

Argumentationsebenen zu unterscheiden. Die eine ist die, auf der Problempunkte

erörtert werden, die sich direkt aus der Gentechnik als einer innovativen

Methode der Molekularbiologie ergeben : so etwa Probleme der biologischen

Sicherheit, aber auch gesundheits- und sozialpolitische Folgenprobleme.

Hierbei geht es vor allem um das Abwägen von Chancen und Risiken
der Gentechnik im engeren Sinne. Auf einer zweiten Ebene werden

Problemzusammenhänge thematisiert, die nicht direkt mit der Gentechnik im

Zusammenhang stehen, sondern vielmehr die Erfahrung der rasanten Wissenschafts-

und Technikdynamik widerspiegeln, ein Diskussionszusammenhang,
in dem der Gentechnik gleichsam die Funktion eines Kristallisationspunktes
für die Frage nach dem Verhältnis des Wandels normativer Grundlagen unserer

Kultur und der Wissenschafts- und Technikentwicklung z.B. im Bereich

der Medizin zukommt. Im folgenden möchte ich einige Aspekte dieser beiden

Ebenen thematisieren. Dabei beschränke ich mich auf die Anwendung der
Gentechnik im humanmedizinischen Bereich, wohl wissend, dass die
Probleme der Gentechnik im extra-humanen Bereich sich nicht weniger komplex
darstellen.

I

Wer von der Voraussetzung ausgeht, dass eine moderne Gesellschaft
angesichts der rasanten Technikentwicklung nur dann politisch noch handlungsfähig

bleiben könne, wenn gegenüber neuen Technologien die Akzeptanz
verweigert wird, gerät angesichts der medizinischen Möglichkeiten, die die
Gentechnik im Gesundheitsbereich eröffnet, in Argumentationsschwierigkeiten,
denn die Bekämpfung von Krankheit bzw. die Sicherstellung der Gesundheit

gilt in unserer Kultur als ein so hoher Wert, dass beinahe jedes medizinische

Mittel, das diesem Ziel dient, als legitim erscheint.

Angesichts der vielfältigen Möglichkeiten, die die Gentechnik in der Medizin

eröffnet, wird von Seiten der Kritiker/innen geltend gemacht, dass man
sich mit dieser Technik gleichzeitig auch eine Fülle sozialer und politischer
Folgenprobleme einhandle, die letztlich nicht zu verantworten sind.

Kontrovers sind dabei weniger die Gefahren, die aus einem dramatischen
Missbrauch der Gentechnik folgen könnten als vielmehr diejenigen, die mit
der legitimen Anwendung dieser Technik verbunden sind. So wird mit der
Gentechnik u.a. die menschliche Natur in der Tat immer mehr zu einem

78



Objekt gezielter Eingriffe, wodurch sich unsere Einstellung zum Lebendigen
drastisch verändern wird. Diese Technik ermöglicht nämlich, die molekularen
Mechanismen, welche den Aufbau und die Funktion der Zelle programmieren,

immer differenzierter aufzuklären und, wenn erwünscht, auch
umzusteuern. Damit wird Leben im Prinzip kontingent, d.h. entscheidungsfähig
und entscheidungsbedürftig. Menschliche Natur ist uns nicht länger als

Grenze und Orientierungspunkt für unser Handeln vorgegeben. Sie wird
vielmehr zum Objektbereich und zur Option dieses Handelns. Selbst der Verzicht

auf den Eingriff wäre ein Akt der Herstellung und würde vor dem Hintergrund

dessen, was möglich wäre, begründungspflichtig2.
Was angesichts dieses Manipulationspotentials vor allzu grosser Willkür

schützt, ist zur Zeit das in der Medizin noch vorherrschende Krankheitskonzept,

das als eine Art gesellschaftliches Regulativ fungiert. In ihm sind
gesellschaftlich-moralische Schranken, aber auch berufsständische Nonnen fixiert,
die die technische Verfügung über den menschlichen Körper und das legitime
Handlungsfeld des Arztes weitgehend begrenzen. Denn jenseits der Schwelle

«therapeutischer Eingriff» verliert medizinisches Handeln und technisches

Verfügen über die menschliche Natur rasch ihre Legitimität. Allerdings drängt
sich, angesichts der raschen Technikentwicklung, die Frage auf. ob nicht
gerade unter dem Druck immer neuer Techniken die noch als gesichert geltenden

normativen Schranken sukkzessive sich aufzulösen beginnen und ob

damit das bislang geltende Krankheitsmodell nicht immer unschärfer zu werden

droht, so dass dieses sich schliesslich als ungeeignet erweist, um zwischen

legitimen und illegitimen Eingriffen noch unterscheiden zu können, - eine

Befürchtung, die sich in der Tat nicht leicht von der Hand weisen lässt.

Die in unserer Kultur vorherrschende Krankheitsdefinition bestimmt
Krankheit primär als körperliches Geschehen, als Abweichen vom normalen
Funktionieren des Organismus. Ebenso liegt einem gentechnisch orientierten
Denken in der Medizin ein Krankheitsverständnis zu Grunde, das nicht nur
die Symtome der Krankheit, sondern auch deren Ursachen und die Interventionen

zu ihrer Abwehr oder Korrektur ausschliesslich auf Prozesse im
Organismus des Kranken bezieht. Dieses Denken steht in der Tradition der seit

dem 19. Jahrhundert gerade auch in der Medizin vorherrschenden
naturwissenschaftlichen und biomedizinischen Auffassung, derzufolge nicht die Frage
nach dem «Warum» der Krankheit im lebensgeschichtlichen Zusammenhang
eines Menschen massgeblich ist, sondern die Frage nach dem «Wie» ihrer

2 W. van den Daele, Technische Dynamik und gesellschaftliche Moral, in : Soziale Welt, H. 2/3
1986, S. 149.

79



Entstehung auf der Ebene der kleinsten molekularen Bausteine. Dieser

Reduktionismus, auch «biomedical fix» genannt, wird von manchen Kritiker/
Innen sowohl als medizinische wie als gesundheitspolitische Fehlentwicklung
kritisiert. Der Zusammenhang zwischen der Person, ihrer sozialen oder natürlichen

Umwelt und der Krankheit würden dabei, so wird kritisch angemahnt,
vollständig ausgeblendet. Im Gegenzug zu diesem Reduktionismus hatte
schon die von Viktor von Weizsäcker mitbegründete Heidelberger Schule

versucht, einer ganzheitlichen Betrachtung des Menschen wieder vermehrt

Geltung zu verschaffen und viele Krankheiten aus der Lebensgeschichte der
Person als Störung der «Lebensordnung» zu interpretieren1.

Diese Ergänzung des biomedizinischen Krankheitskonzepts erweist sich

angesichts vieler degenerativ-chronischen, aber auch vieler psychischen
Erkrankungen durchaus als gerechtfertigt4. Entsprechend erscheint denn auch

die Forderung nach vermehrter Berücksichtigung alternativer Ansätze in der

Medizin, wie z.B. unorthodoxer Naturheilverfahren, psychosomatischer und

sozialpräventiver Ansätze, durchaus legitim. Ob damit eo ipso auch schon ein

Verzicht auf die vielfach sich abzeichenden gentechnischen Optionen in der
Medizin angezeigt ist, bleibt jedoch höchst fraglich. Denn bei vielen

Krankheitsbildern, bei denen genetische Defekte durchschlagen, ist offensichtlich
das biomedizinische Modell nicht nur ein mögliches, sondern das einzig
adäquate, wie ja überhaupt der Reduktionismus in der Medizin nicht einfach als

Fehlentwicklung qualitiziert werden darf, sondern - wie die Geschichte der

Medizin zeigt - durchaus auch mit grossartigen Erfolgen verbunden ist. Und
selbst im Bereich der Psychiatrie scheinen molekulargenetische Erkenntnisse
bei der Aufklärung bestimmter Krankheiten immer mehr an Bedeutung zu

gewinnen. «Noch vor zehn Jahren», schreibt der Humangenetiker und Psychiater

Peter Propping, «wurde ein Humangenetiker, der auf die Bedeutung

genetischer Faktoren bei der Entstehung von Geisteskrankheiten hinwies, in

Psychiater- und Psychologenkreisen nicht selten als ein Fossil aus überwunden

geglaubter Vorzeit angesehen. Inzwischen haben die eindrucksvollen
Erfolge der Molekulargenetik zu einer völlig geänderten Einschätzung geführt».
Sie stellt, so heisst es weiter, «Methoden zur Verfügung, die zur Analyse
genetischer Krankheiten des Menschen, vermutlich auch von Geisteskrankheiten,

angewandt werden können»5. Trotz dieses Hinweises mahnt Propping,

3 V. von Weizsäcker, Der Gestaltkreis, Frankflirt 1973.

4 Obwohl gerade heute die Molekulargcnetik unsere Erkenntnisse im Blick auf die Ursachen
selbst psychischer Leiden stark erweitert hat. Vgl. dazu P. Propping, Psychiatrische Genetik,

Heidelberg, New York, London 1989, S. VII.
5 Ebd.

80



«die Erklärungskraft genetischer Methoden» nicht zu überschätzen. Gleichwohl

wäre es Propping zufolge problematisch, die Humangenetik für die

«Analyse psychiatrischer Krankheiten nicht auch nutzbar zu machen»6.

Trotz dieser das medizinische Handlungsfeld enorm erweiternden Aussichten

provoziert die Gentechnik, insbesondere im Bereich der Pränataldiagnostik,

eine Reihe von Fragen und Unsicherheiten. Pränataldiagnostik kann
einerseits verstanden werden als eine Chance für Familien, in denen ein hohes

Wiederholungsrisiko für eine schon einmal aufgetretene, erblich bedingte
Erkrankung besteht. Andererseits dient sie der Abklärung erhöhter kindlicher
Erkrankungsrisiken, die aufgrund anamnetischer oder sonstiger Parameter

bestehen, ohne dass ein erkranktes Mitglied in der Familie lebt. Auch wenn sie

in der Regel zur Bestätigung der «Gesundheit» des Kindes in Anspruch
genommen wird, hat sie dennoch bei jedem positiven Befund, angesichts der
meist fehlenden Möglichkeiten einer pränatalen Therapie, den
Schwangerschaftsabbruch zum Ziel. In letzter Konsequenz könnte eine solche
Massnahme als eine Art Behandlung der erst durch die Diagnostik und ihre Ergebnisse

entstandenen Problemsituation für die Mutter und Familie aufgefasst
werden. Die Wertentscheidung bei der Lösung dieser Problemsituation durch
einen Schwangerschaftsabbruch ist daher eindeutig: Dem tatsächlichen oder

vermuteten Lebenswert einer «unbehinderten» Familie wird das als krank
oder behindert eingestufte Leben eines werdenden Menschen gleichsam geopfert.

Und hier wird der nur graduelle Unterschied zwischen einer genetischen

Indikation und einer sozialen besonders augenfällig, denn die bei einer
solchen Entscheidung in Frage kommenden Bewertungen sind weitgehend
psychosozialer Natur (wie z. B. Zumutbarkeit, Tragfähigkeit einer Familie etc.).
Durch die ständige Erweiterung des Diagnostikspektrums wird diese Problematik

nicht kleiner, weil man sich fragen muss, was denn mit der Zeit noch
alles diagnostiziert werden soll. Gegenwärtig scheint daher nur eine sehr eng
gefasste Indikation vor der Ausweitung dieser Technik ins Uferlose den

notwendigen Schutz zu garantieren. Das Ergebnis wäre sonst, dass generell
werdendes Leben zur Disposition gestellt würde, wenn es seinen «Zweck», gesund
oder normal zu sein, verfehlte. Dann würde in der Tat die Gefahr drohen, dass

sich der medizinische Charakter der gegenwärtigen Praxis der Pränataldiagnostik

verändert, und zwar hin zur Verwirklichung allgemein akzeptierter
Wünsche der Eltern im Blick auf einen möglichst vollkommenen Nachwuchs.
Eine solche Entwicklung wäre nicht nur biologisch fragwürdig, sie wäre vor
allem in ethischer Hinsicht äusserst bedenklich, da sie eindeutig in Richtung

6 Ebd.

81



auf eine positive Eugenik mit einer utilitaristischen Zielsetzung weist. Wer

sollte dann bestimmen, was wann, wofür und für wen als nützlich erkannt
wird?

Durch die Ausweitung humangenetischer Diagnostikmöglichkeiten ergeben

sich aber noch weitere ethische Probleme. Gegenwärtig kann man davon

ausgehen, dass die Inanspruchnahme dieser Diagnostikmethode aus Freiheit

geschieht. Diese Freiheit droht jedoch - dies ist die Befürchtung vieler -
zunehmend zu verschwinden, und dies nicht zuletzt aufgrund einer
zunehmenden Medikalisierung gerade des vorgeburtlichen Bereichs. Allein schon

die Verwendung des Begriffs «Indikation» kann für viele ein «Muss» für die

Durchführung einer bestimmten medizinischen Massnahme bedeuten. Aber
durch was wird vorgegeben, dass eine Pränataldiagnostik bei einem bestimmten

Risiko angezeigt sein könnte? Etwa die Höhe der Erkrankungswahrscheinlichkeit

oder die Schwere einer Erkrankung bzw. Behinderung? «So

ergibt sich in vielen Situationen für Ärzte und ihre Patienten eine scheinbar

zwingende Notwendigkeit für die Durchführung einer infragestehenden
Diagnostik vor allem dann, wenn der Abwägungscharakter der Indikationsstellung

nicht deutlich wird.»7 Wer entscheidet nach welchen Kriterien darüber,

wann eine Diagnose angezeigt ist? Eine im besten Sinne nicht-direktive Beratung

wird daher im Einzelfall immer wieder deutlich machen müssen, dass es

oft gesellschaftlich-soziale und familiäre Rahmenbedingungen sind, welche

die Entscheidung über eine pränatale Diagnostik bestimmen und nicht rein

medizinisch-genetische.
Viele befürchten darüber hinaus, dass durch die Möglichkeit der

Pränataldiagnostik die Akzeptanz von genetischen Risiken und damit von genetisch

bedingten Erkrankungen und Behinderungen sowohl in der Bevölkerung als

auch beim Einzelnen immer geringer werden wird. Ebenso ist zu erwarten,
dass mit zunehmender Genauigkeit der Diagnostikmethoden und den sich

ausweitenden Anwendungsmöglichkeiten bei erhöhter Schnelligkeit der

Durchführung und frühestmöglicher Anwendung in der Schwangerschaft sich

eine neue Form von Eugenik etablieren könnte, die sich nun aber, im Unterschied

zu den historischen Eugenikprogrammen, demokratisch und sozial

durchaus als verträglich erweise - eine Eugenik sozusagen von unten. Robert
Sinsheimer sprach daher von einer «neuen Eugenik, die mit dem dramatischen

Wissenszuwachs der Biochemie der Vererbung erwachsen sei. Die alte

Eugenik Galtons habe ein massives Sozialprogramm über viele Generationen

7 G. Wolff, Ethische Konflikte durch humangenetischc Diagnostik, in: Ethik in der Medizin,
1989, Heft 2, S. 187.

82



hinweg erfordert, das ohne das Einverständnis und die Mitwirkung eines

grossen Teils der Bevölkerung gar nicht durchzuführen sei. Im Gegensatz
dazu könne die neue Eugenik auf einer individuellen Basis, innerhalb einer

Generation und ohne jegliche gesellschaftliche Beschränkung implementiert
werden»8. Eine brisante Problemperspektive haftet dieser Entwicklung auch

insofern an, als die Gefahr besteht, die Bewertung werdenden Lebens reduk-
tionistisch nur noch nach genetischen Kriterien vorzunehmen. Dadurch
würde der traditionelle Krankheitsbegriff in der Medizin, der üblicherweise

mit dem Phänomen subjektiven Leidens verknüpft ist, mehr und mehr zur
Disposition gestellt, und genetische Abweichungen könnten zunehmend als

Chancenminderungen aufgefasst werden. Ab wann, so liesse sich dann fragen,
wäre z. B. eine mit einer Chromosomenanomalie gekoppelte Verringerung der

Intelligenz schon als geistige Behinderung einzustufen? Sind angeborene
Stoffwechselbesonderheiten schon identisch mit Krankheitsdispositionen,
auch wenn sie nur mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit oder nur unter
bestimmten Umweltbedingungen gesundheitliche Probleme mit sich bringen?
Schärfer noch: Sind heterozygote, rezessive Erbmerkmale, die für die Träger
keinerlei Krankheitswert haben, wohl aber für deren Kinder, falls sie diese

Merkmale von beiden Eltern erben, schon als genetische Defekte zu bestimmen?

Hinzu kommt ja, dass die Molekulargenetik immer deutlicher die Variabilität

des menschlichen Genoms aufdeckt und damit die Gefahr einer
problematischen Ausweitung der Krankheitsdefinition schon in den Bereich des

Gesunden mit sich führt. Vor diesem Hintergrund werden Entscheidungen
über einen Schwangerschaftsabbruch nicht unbeeinflusst von gesellschaftlichen

Nonnen gefällt. Daher ergeben sich ethische Probleme der Gentechnik,

vor allem im humanmedizinischen Bereich, immer auch aus dem Interessen-

konflikt zwischen individueller Entscheidungsfreiheit, familiärer Lebensplanung

und gesellschaftlichen Normansprüchen.

II

Angesichts dieser komplexen Problemlage wird vielfach ein Verbot der
Gentechnik gefordert, insbesondere der Praxis der Pränataldiagnostik. Das

Fragwürdige dieses Vorschlags besteht m. E. jedoch darin, dass man glaubt, die

Entscheidungslasten und Entscheidungsunsicherheiten, die aus dem Prinzip

8 P. Weingart, J. Kroll, K. Bayertz, Geschichte der Eugenik und Rassenhygiene in Deutschland,

Frankfurt 1988, S. 650.

83



der Selbstbestimmung resultieren, dadurch wegschaffen zu können, dass man
die Möglichkeit der Selbstbestimmung im Umfeld dieser medizinischen
Optionen einfach aufhebt. Zweifellos trifft es zu, dass die gentechnischen Optionen,

wie wir gesehen haben, eine Reihe neuer Handlungszwänge erzeugen.
Diese sind jedoch nicht nur die Kehrseite der Technikentwicklung, sondern

gleichermassen die Kehrseite von Freiheit überhaupt, und dies in den
unterschiedlichsten Lebenszusammenhängen.

Die Forderung nach einem allgemeinen Verzicht auf jede Anwendung
humangenetischer Techniken (inkl. der Reproduktionstechnologie) auf den

Menschen lässt sich aber unter der Voraussetzung der in der gegenwärtigen
Kultur geltenden Wertungsprinzipien m. E. nicht wirklich rechtfertigen. Die

Anerkennung absoluter individueller Rechte zwingt zu einer Güterabwägung,
in der ein Technikverzicht nur noch unter der Perspektive der Gefahrenabwehr

legitimiert werden kann. Dabei müsste dieser Verzicht das einzig mögliche

und verhältnismässige Mittel zum Schutz anderer Rechtsgüter sein.

Damit aber wird die Beweislast derart hoch, dass eine rechtliche Reaktion auf
die neuen Techniken nur in der Unterscheidung zugelassener Anwendungen
von unzulässigen Missbräuchen, nicht aber in einem pauschalen Verbot der
Technik bestehen könnte'. Dieses Ergebnis wird vermutlich denjenigen nicht

befriedigen, der nur im Verbot dieser Technik einen Schutz vor den Tendenzen

zunehmender technischer Modernisierung und Rationalisierung der menschlichen

Natur glaubt erkennen zu können und für den ein politisch verordneter
Verzicht darüber hinaus auch ein Beweis dafür wäre, dass die Gesellschaft

gegenüber der wissenschaftlich-technischen Dynamik sich zu wehren weiss

und dabei gleichzeitig handlungsfähig bleibt.
Eine solche Reaktion macht deutlich, dass die Forderung nach einem Verbot

der Gentechnik ein doppeltes Telos hat: Sie richtet sich zum einen an den

Gesetzgeber und erwartet von ihm ein rechtliches Verbot. Zum andern aber
zielt sie ab auf das öffentliche Bewusstsein und fordert eine Änderung im
Denken und eine Umorientierung im Blick auf vorherrschende Wertorientierungen.

Im ersten Fall ist diese Reaktion der Versuch einer regulativen Politik,
die aber ihre Grenzen in der Begrenztheit staatlicher Handlungsfähigkeit
findet, d.h. in den Grundsätzen geltender Moral und den durch die Verfassung

festgeschriebenen Rechtsprinzipien. Im zweiten Fall handelt es sich um
eine kulturelle Reflexion, die qua Reflexion (und aufgrund der Unterschei-

9 Wie dies z.B. in St. Gallen und Basel-Stadt im Blick auf die Reproduktionsmedizin
angestrebt wurde.

84



dung von Recht und Moral) durchaus über die verfassungsrechtliche Grenze

hinauszugehen vermag.
Jedoch gelingt es langfristig keiner Kultur, sich gegen den Wandel ihrer

normativen Grundlagen zu immunisieren. Selbst die Verfassung schützt nicht

gegen den Verlust des Konsenses, der allererst ihre Geltung garantiert10. Einen

solchen Konsensverlust, den wir z.B. schon im Umfeld der Kernenergiedebatte

beobachten konnten, lässt sich nun auch im Blick auf die
technischökonomische Entwicklung insgesamt, in die die Gentechnik eingebettet ist,
beobachten. «Die technisch-ökonomische Entwicklung verliert ihren kulturellen

Konsens, und dies zu einem Zeitpunkt, wo die Beschleunigung technischen

Wandels und die Reichweite seiner gesellschaftlichen Veränderungen ein

historisch bislang beispielloses Ausmass annehmen.»11 Die aus diesem Verlust

resultierende Forderung nach Umorientierung der Werte und nach einem

kulturellen Wandel, der einen Verzicht z. B. auf Gentechnik selbst im
Gesundheitsbereich durchsetzbar machen würde, mag unter kultur-philosophischen
Aspekten durchaus legitim sein. Aber von der blossen Forderung nach einem

solchen Wandel führt, bevor er realisiert ist, kein Weg zu einem rechtlichen

Verbot im Namen der normativ angestrebten Kultur.
Ebensowenig kann eine regulative Politikstrategie, die sich etwa in gesetzlichen

Regelungen manifestieren würde, ein geeignetes Mittel sein, um
Korrekturen an vorherrschenden Werthaltungen und Lebensführungskonzepten
wie Hedonismus, Individualismus oder Utilitarismus durchzusetzen. Geltendes

Recht kann den Wandel kultureller Grundlagen zwar nicht verhindern,
aber ebensowenig kann es ihn einleiten. Will man sich daher auf die Seite einer

Wandlungsforderung stellen, bleibt nur das Mittel der Aufklärung, und das

bedeutet: das Mittel eines demokratischen Aushandlungsprozesses. Soll man
in technologiepolitischen Zielvorstellungen sich nicht nur an dem orientieren,

was technisch möglich ist, sondern an dem, was zum Wohle des Menschen ist,

dann müssen Voraussetzungen geschaffen werden, die es ermöglichen, die

Öffentlichkeit vermehrt an jenen Entscheidungsprozessen teilhaben zu lassen,

die gravierend unsere gesellschaftliche Zukunft prägen werden. Der Nutzen
der Gentechnik ist eben keine naturwissenschaftliche Kategorie, sondern eine

politische Beurteilung derselben, für die wir alle in Verantwortung einzustehen

haben. Solidarität im Bereich von Gesellschaft und Technologiepolitik

10 W. van den Daele, Kulturelle Bedingungen der Technikkontrolle durch regulative Politik,
in: Technik als sozialer Prozess, hg. von P. Weingart, Frankfurt 1989, S. 223. Vgl. auch
H.J. Braczyk, Konsensverlust und neue Technologien, in: Soziale Welt, 1986, H. 2/3,
S. 173-190.

11 U. Beck, Risikogesellschaft, Frankfurt 1986, S. 328 f.

85



kann daher nicht durch Verweigerung von Kommunikation und argumentativer

Auseinandersetzung entstehen, sondern nur durch deren Intensivierung.

86


	Ethische und politische Problemperspektiven der Gentechnologie am Beispiel der Humangenetik

