
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Die Grenzen liberaler und konservativer Moral am Beispiel der
Gentechnologie

Autor: Rust, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 50/91

ALOIS RUST

Die Grenzen liberaler und konservativer Moral
am Beispiel der Gentechnologie

Der moralphilosophische Diskurs bezüglich der Gentechnologie ist mittlerweile

eingespielt. Es lassen sich grundsätzlich zwei Pole ausmachen, die die

Diskussion bestimmen. Auf der einen Seite gibt es die liberale Position, die im
Trend der Zeit liegt. Ihr gegenüber wird in zum Teil überraschenden Koalitionen

eine wertkonservative Haltung vertreten, die zumeist aus der Opposition
heraus argumentiert. Beide Seiten haben gewichtige Argumente. Im folgenden
werden diese beiden Ansätze in einem weiteren Umfeld, nicht bloss als im

engeren Sinne moralphilosophische Argumentationen, thematisiert. Bereits

diese einführende Charakterisierung stellt den Gegensatz in den Rahmen

politischer Philosophie. Dies ist jedoch nicht die einzige Affinität, die hier eine

Rolle spielt. Eine zweite ist die zwischen Positivismus und Metaphysik. Eine
konservative Moral bezieht sich auf eine ideale menschliche Natur, die es im
moralischen Handeln zu realisieren gilt.

Ausgehend von einer Kritik dieser beiden gängigsten Haltungen zur
Gentechnologie wird der Weg skizziert, der zu einer befriedigenderen Thematisierung

des Umgangs mit der Gentechnologie führen könnte. Eine andere oder

neue Moral kann von der Philosophie nicht einfach herbeigeredet werden,
sondern sie kann - in wünschbarer Form - nur aus einer veränderten
gesellschaftlichen Handlungs- und Lebensform resultieren.

Der Ruf nach einer neuen Ethik

Wo wir der unmittelbaren Gewissheit bezüglich des moralisch richtigen
Handelns verlustig gegangen sind, kann dieser Verlust durch ethische Reflexion
niemals mehr befriedigend wettgemacht werden. Diese Einsicht ist nicht neu.
Sie findet ihren Ausdruck in allen Philosophien, die auf dem Vorrang der

praktischen vor der theoretischen Vernunft insistieren. So hat auch John

Dewey auf dem Hintergrund seiner pragmatischen Philosophie schon darauf

55



verwiesen1. Bereits um die Jahrhundertwende hat er festgehalten, dass wir
aufgrund der modernen Technik in die Situation versetzt sind, dass die
überkommene Moral angesichts neuer Handlungsmöglichkeiten stumm bleibt.
Das Bedürfnis nach ethischer Orientierung entsteht da, wo entweder die
Verbindlichkeit bestehender ethischer Orientierungen brüchig wird oder aber in

gänzlich neuen Situationen, die durch bestehende Handlungsprinzipien nicht
auf leicht einsehbare Weise abgedeckt sind. Damals stellte das Radio, die

schnelle Information über nationale und insbesondere auch kulturelle Grenzen

hinweg, eine Herausforderung für die etablierte Moral dar.
Die Gentechnik bildet eine so grundlegend neue Handlungsmöglichkeit,

dass sie nicht fraglos in Analogie zu andern Handlungsbereichen behandelt
werden kann. Wenn also die Auffassung vertreten wird, dass die bisherige
Ethik hier durchaus Lösungen bereit halte, so sind diese doch im einzelnen

namhaft zu machen und es ist für sie zu argumentieren. Das Fehlen einer

eindeutigen und unbestrittenen Handlungsorientierung im Bereich der
Gentechnik drückt sich darin aus, dass zwei sich grundsätzlich widerstreitende
ethische Reaktionen auszumachen sind. In radikalkritischer oder konservativer

Perspektive ist hier das Prinzip von Hans Jonas relevant, dass im Zweifelsfall

der schlechteren Prognose vor der besseren Gehör zu geben sei2. Hans
Jonas konzentriert sich daher zunächst auf diejenigen Aspekte der Gentechnik,

die er ablehnend beurteilt. Jonas ist ein systematischer Fortschrittsskeptiker.

Systematisch, insofern er den Wunsch nach Verbesserungen der menschlichen

Existenzbedingungen, wo immer diese mit Risiken behaftet sind,

grundsätzlich zurückweist. Im Zweifelsfalle haben wir nach Jonas immer vom
schlechtestmöglichen Fall auszugehen - die kleinen Fortschrittsversprechen
dürfen die warnende Stimme nicht übertönen. Auch Günter Altner legt Wert
darauf, dass man in der kritischen Beurteilung der Gentechnologie den dieser

Technik immanenten Standpunkt hinterfragt: «Ganz sicher ist uns nicht mit
einer systemimmanenten Bewertung geholfen, bei der man allenfalls noch
über Laborsicherheit und über die Sicherheit von industriellen Anlagen, in
denen Gentechnik getrieben wird, sprechen kann.»' Für Ulrich Eibach ist
diese Technik «Ausdruck und Höhepunkt einer mechanistisch-reduktionisti-

1 John Dewey, Theory of the Moral Life, 1908, abgedruckt in William K. Frankena und John
T. Granrose (eds.), Introductory Readings in Ethics, Englewood Cliffs/N. J. 1974,

pp. 12-17.
2 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt 1984, S. 70.
3 In: V. Braun, D. Mieth, S. Steigleder (Hg.), Ethische und rechtliche Fragen der Gentechnologie

und Reproduktionsmedizin, München 1987, S. 214.

56



sehen (verengenden) Sicht des Lebens»4. Ein weiterer Kritiker konservativer

Prägung, aber ganz anderer Art, ist Jeremy Rifkin, der über seine verschiedenen

politischen Aktivitäten gegen die Gentechnologie in den USA auch
hierzulande bekannt geworden ist. Rifkin ist jedoch auch philosophisch interessant,

indem er wie kaum sonst jemand auf die Weltbild-Dimension dieser

Technik verweist5. Seine Kritik stützt sich argumentativ weniger auf klassische

Bestände der Ethik, als vielmehr auf Naturphilosophie und Metaphysik einerseits,

sowie auf Ideologiekritik andererseits.

Spezifisch theologisch argumentiert Ulrich Eibach, wobei er das Argument
der Geschöpflichkeit kritisch so wendet, dass er für das Verbot der Gentechnologie

nicht von der Geschöpflichkeit von Pflanzen und andern Organismen
ausgeht, sondern von der Geschöpflichkeit des Menschen. Diese soll den

Grund abgeben für einen Verzicht auf den Eingriff in die Geschöpflichkeit der

Mitschöpfung. Die Würde des Menschen drückt sich im Verzicht aus: «Indem
der Mensch darauf verzichtet, Schöpfer von Leben zu werden, erkennt er
christlich gesprochen - sein Geschöpfsein und sein Sündersein, seine

Begrenztheit und seine Fehlbarkeit an. Das Besondere der Würde des Menschen

bestünde dann nicht - mit der idealistischen Tradition - darin, dass er seine

geschöpflichen Grenzen ständig dadurch transzendiert, dass er durch seine

<Ratio> immer mehr Macht über das Leben ausübt, sondern ganz im Gegenteil

darin, dass er auf die ständige Erweiterung seiner Macht verzichtet und

nach den Grenzen seiner Fähigkeiten fragt, sein Tun zu verantworten.»6

Theologisch argumentiert wird in dieser Frage jedoch nicht bloss von
Theologen, sondern auch von Philosophen und von Politikern, insbesondere auch

von solchen, die dem entsprechenden religiösen Hintergrund in andern

Zusammenhängen durchaus fern stehen. Der Begriff der Würde der Kreatur, der

Schöpfung, des Menschen wird auf diesem theologischen Hintergrund als

entscheidendes Argument gegen Eingriffe in die Keimbahn von Mensch und

Tier angeführt. Der Mensch, so lautet die Argumentation, übernimmt eine

Schöpferrolle und greift in das So-Sein der Natur ein, unterstellt diese seinen

eigenen Zwecken und <entheiligt> sie damit. Der menschliche Eingriff ist aus
dieser Perspektive mit grober Zerstörung natürlicher Zusammenhänge
verbunden. Theologisches Denken verbindet sich mit eschatologischen

Unheilserwartungen. Man kann von einer eigentlichen konservativen Allianz spre-

4 Ulrich Eibach, Gentechnik: der Griff nach dem Lehen, Wuppertal 1986, S. 203.
5 Jeremy Rifkin, Genesis zwei; Biotechnik - Schöpfung nach Mass, Reinbek b. Hamburg 1986

(Originalausgabe: Algeny, New York, 1983).
6 Eibach, a.a.O., S. 207f.

57



chen, in der sich Konservative aus der religiösen Tradition mit Öko-Konservativen

wie Jeremy Rifkin verbinden.
Gemeinsam ist diesen Autoren, dass sie auf den ersten Blick die Prinzipien

einer liberalen Moral ausser Kraft setzen, wenn es um die Gentechnik geht.
Dass sie dies bei andern Fragen auch tun würden, ist nur für diejenigen zu

erwarten, die fest in einer konservativen, hierarchischen Weltanschauung
verankert sind, kaum jedoch für die traditionell eher links orientierten Öko-

Konservativen. Bei Rifkin und andern Öko-Konservativen bleibt der Ruf
nach einer neuen Moral eher diffus. Bei der ethischen Beurteilung der
Gentechnologie aus radikal kritischer Sicht wird man den Verdacht nicht los, dass

es sich um eine Argumentation ad hoc handelt. Dieser Eindruck ist jedoch
auch wieder nur zum Teil richtig. Vielfach ist diese Kritik nämlich in eine

umfassendere Naturphilosophie eingebettet, die das menschliche Naturverhältnis

insgesamt, nicht nur die Gentechnologie, in einer ganz neuen, veränderten

Perspektive sieht. In der Umweltethik wird unter der Bezeichnung

«deep ecology» eine umfassende Neuorientierung des menschlichen Naturverhältnisses

aus einer vertieften Sicht der Natur gefordert. In dieser Sicht gibt es

für die Gentechnologie keinen Platz und dies zunächst einmal deswegen, weil
die «deep ecology» nicht eine Ethik im herkömmlichen Sinne formuliert,
sondern vielmehr eine eigentliche Weltsicht oder Metaphysik intendiert. Sie ist

deswegen «tief», weil sie auf eine Veränderung des Selbstverständnisses

menschlicher Existenz im Insgesamt der Natur abzielt. In dieser

Tiefenbetrachtung hat die Gentechnologie als eine Methode des Naturzugangs aus

naheliegenden Gründen nichts zu suchen. Vielmehr muss mit Rifkin gefragt
werden, ob die Gentechnologie nicht auch selbst eine solche Tiefenseite hat,
d.h. in ihrer Bedeutung für den Menschen weit über die greifbaren technischen

oder biologischen Aspekte hinaus das menschliche Selbstverständnis

und das Verständnis der Natur in einem metaphysischen Sinne neu bestimmt.
Aus der Sicht der «deep ecology» geht es im Zusammenhang der Gentechnologie

nicht um eine neue Ethik, sondern um ein neues Weltbild, das als

Hintergrund für alles Handeln in einem umfassenderen Sinne orientierend

wirkt, als dies bei einzelnen Normen der Fall sein kann. Die «deep ecology» ist

insofern mit der Frage der Gentechnologie konfrontiert, als diese sich innerhalb

einer reformistischen Umweltethik durchaus als Mittel für die Behebung

von Schäden anbieten kann. Zusammenfassend Hesse sich damit feststellen,
dass die «deep ecology» nur oberflächlich betrachtet mit dem konservativen
Weltbild eine Allianz eingeht. Näher betrachtet ist das Denken der «deep

ecology» alles andere als konservativ im Sinne von bewahrend. Die neuen

Naturbeziehungen können gerade nicht in einem Rekurs auf bestehende intel-

58



lcktuclle oder praktische Traditionen im abendländischen Denken aktiviert
werden. Gleichwohl ergibt sich in dieser einen Sachfrage eine Allianz mit
bewusst konservativen Positionen.

Die liberale Antwort auf die Gentechnologie

Als die Prinzipien einer liberalen Ethik möchte ich im folgenden die in allen

Fragen der praktischen Ethik immer wieder angeführten folgenden Prinzipien
verstanden wissen :

1. Die Autonomie oder Selbstbestimmung von Personen darf nur dann
beschränkt werden, wenn sie mit fremder Autonomie in Konflikt gerät (Freiheit)

2. Du sollst niemandem Leid zufügen! (Wohlergehen)
3. Du sollst gerecht handeln! (Gerechtigkeit und Gleichheit7.

Die verschiedenen historischen Varianten der liberalen Begründung der

Moral haben die Beziehungen unter diesen Prinzipien unterschiedlich gesehen.

So steht für Kant die Gerechtigkeit über dem Wohlergehen, bei J. St. Mill
jedoch ist das Verhältnis gerade umgekehrt8. Die Freiheit des Individuums
bildet aber bei allen Liberalen den zentralen Punkt. Natürlich gibt es auch hier
nochmals bedeutsame Unterschiede, denn ob das Individuum vorn transzendentalen

Subjekt her (Kant) oder als empirisch gegebenes Bündel von
Strebungen und Wünschen (Hume) gesehen wird, beeinflusst u.a. nicht zuletzt das

Verständnis von Freiheit. Auch bezüglich der Gentechnologie haben diese

Differenzen ihre Auswirkung. So wird ein Kantianer aufgrund des kantischen

Personenbegriffs möglicherweise bei Eingriffen in die menschliche Keimbahn
absolute Grenzen des Erlaubten sehen, die dem Empiristen fremd sind oder
sich höchstens aus Klugheitserwägungen aufdrängen. Die liberale Haltung
bewegt sich insgesamt jedoch innerhalb der Rationalität neuzeitlicher Wissenschaft.

Im Extremfall werden die Gefahren dieser Technik in der philosophischen

Betrachtung ganz in den Hintergrund gestellt und die Diskussion geht

7 Diese Grundsätze schöpfen die liberale Moral nicht aus, so fehlt etwa der Schutz des

Eigentums in dieser Liste. Es handelt sieh bloss um eine Aufzählung der hier relevanten

Prinzipien. Allerdings spielt der Schutz des Eigentums in der Bioethik bisweilen eine Rolle;
analog zur Gründung des Rechts auf Abtreibung auf den Besitz des Körpers könnte in
liberaler Perspektive auch im Zusammenhang der Gen technologie der Grundsatz der «sclf-

ownership» geltend gemacht werden.
8 Vgl. dazu Michael J. Sandel, Liberalism und the Limits ofJustice, Cambridge 1982, Einleitung.

59



von der Fragestellung aus, was moralisch zu rechtfertigen wäre, falls die

Fragen der Sicherheit beantwortet wären''. Die eigentlichen ethischen Fragen
beginnen nach dieser Auffassung erst dann, wenn die Fragen der Sicherheit
beantwortet sind. Denn die letzteren lassen sich ethisch innerhalb der
angeführten Prinzipien einer liberalen Ethik trivial entscheiden. Was hinsichtlieh
der Sicherheit Schwierigkeiten bereitet, betrifft Fakten, die allerdings
aufgrund der Neuheit der Technologie erhebliche Probleme provozieren können.
Wenn die oben skizzierte Linie der konservativen Kritik der Gentechnologie
ernst zu nehmen sein soll, dann darf sich ihre Argumentation nicht zentral auf
Fragen der Sicherheit abstützen. Dies ist tatsächlich bei einigen Autoren auch
nicht der Fall. Gerade beim häufig zitierten Hans Jonas jedoch stehen die

Fragen der Sicherheit im Vordergrund, und es finden sich keine ernsthaften

philosophischen Gründe, die unabhängig davon namhaft gemacht werden.

Die darüber hinausgehenden Positionsbezüge sind theologischer Natur. Die

Veränderung der menschlichen Konstitution wird mit der «Hütung des Erbes

in seinem <ebenbildlichen> Ansinnen» zurückgewiesen"'.
Auch die oben angeführten liberalen Prinzipien beziehen sich nicht bloss

auf Sicherheitsfragen. Neben dem möglichen Schaden an Leib und Leben ist

auf diesem Standpunkt der Verlust an Autonomie durchaus ein Thema. Das

Prinzip, niemandem zu schaden, und das Prinzip der Respektierung der Freiheit

anderer spielen in der liberalen Optik die entscheidende Rolle in der

Beurteilung der Gentechnologie. Mit diesen beiden Prinzipien sind einerseits

Missbräuehe der Gentechnik kritisierbar und andererseits die Dimensionen

angegeben, in denen sich Gentechnologie vorteilhaft auswirken könnte, so
dass ein Verbot dieser Möglichkeiten eine unzureichende Einschränkung
darstellen würde. Wo die Konsequenzen für die wenig industrialisierten Länder
mitbedacht werden, spielt auch das Prinzip der Gerechtigkeit eine Rolle.

Aus der Sicht der liberalen Moral ist in der Gentechnologie dann ein Konflikt

gegeben, wenn die Freiheit des Forschers und der Industrie mit den

berechtigten Sicherheitsansprüchen der Bürger in einen Widerstreit gerät. Die

Freisetzung von gentechnisch manipulierten Organismen liefert dafür ein

gutes Beispiel. Sie kann aus rein wissenschaftlichen, aber auch aus wirtschaftlichen

Gründen wünschbar sein, auf der andern Seite ist sie immer mit einem

schwer abschätzbaren Risiko verbunden. Die einzige Lösung dieses Konfliktes

besteht in einem möglichst umsichtigen Verfahren der Risikoabschätzung.

9 Dazu exemplarisch die Untersuchung von Jonathan Glover, What Sort of People Should
there he?, Harmondsworth 1984.

10 Jonas, a.a.O., S. 393.

60



Die Entscheidung wird dann schliesslich, im Idealfall, in voller Kenntnis der

Risiken und Chancen für oder gegen die Freisetzung gefällt. Die dazu benötigte

Urteilskraft wird sich erst in der Erfahrung mit solchen Freisetzungen
wirklich bilden können. Konflikte gibt es jedoch nicht bloss zwischen

Forschung und Industrie auf der einen und Bürgern auf der andern Seite. Sehr

viele Menschen hegen grosse Erwartungen in die Gentechnologie, insbesondere

was die Linderung oder Behebung von Krankheiten anbelangt. Wer etwa
ein Leiden hat, dem mit dieser Technologie möglicherweise einmal abgeholfen
werden kann, besitzt ein handfestes Interesse an der Entwicklung dieser
Möglichkeiten. Es handelt sich damit nicht einfach um einen Konflikt zwischen

Freiheit (der Wissenschaft, Industrie) und Wohlergehen (Sicherheit, Gesundheit).

Es gibt durchaus auch Gründe des Wohlergehens, die für die Gentechnologie

sprechen. Es legt sich daher aus liberaler Sicht nahe, die Gentechnologie

grundsätzlich freizugeben, innerhalb der Grenzen, die durch die

Berücksichtigung des Wohlergebens, der Autonomie und der Gerechtigkeit gesetzt
sind. Dies heisst insbesondere, dass in moralischer Absicht nicht über die

Gentechologie in toto gesprochen werden kann, sondern nur über ihre

Anwendung im einzelnen. Die prinzipielle Verletzung eines absoluten Wertes ist

aus dieser Sicht mit der Technologie als solcher nicht gegeben.

Aus der Diskussion ausgeschlossen sind damit diejenigen Aspekte, in denen

die Gentechnologie in einer metaphysischen Dimension gesehen werden

könnte. Es ist diese Dimension, auf welche sich erfahrungsgemäss die Erwartungen

an die Philosophie in dieser Frage sehr häufig richten. Dass sie mit
einer essentialistischen, konservativen Antwort am einfachsten abgedeckt
werden könnten, ist evident. Denn sofern und solange wir eine gottgegebene
oder naturgewollte Ordnung anerkennen und uns darauf beziehen können,
sind die schwierigsten Fragen, die sich stellen, relativ einfach zu beantworten.-

Probleme ergeben sich hier nicht eigentlich in normativer Hinsicht. Vielmehr
handelt es sich darum, die Natur bzw. Gottes Willen zu lesen, zu interpretieren.

In neueren Ansätzen wird diese alte Aufgabe einer Problemlösung mit
metaphysischen Ansätzen wieder aufgenommen, und sei es nur in Gestalt der

anthropologischen Frage nach der Natur des Menschen. Diese Frage stellt
sich, das ist etwa bei Glover nachzuvollziehen, auch dem liberalen Ansatz.
Der Zug zum Metaphysischen liegt in der Thematik begründet - der
Umgestaltung der physischen Natur. Es ist hierzulande üblich, bei einer liberalen

Grenzziehung in bezug auf die Gentechnologie von den Prinzipien der

Schadensvermeidung und der Beschränkung der Autonomie auszugehen. Wie
selbstverständlich unterstellt man dabei, dass aus dieser Sichtweise auch gen-

61



technische Eingriffe in die Keimbahn ausgeschlossen sind. Es lassen sich

jedoch gentechnische Eingriffe in die menschliche Keimbahn denken, die jene

Prinzipien nicht verletzen. Aber darüber zu sprechen, verletzt ein Tabu. Man
könnte argumentieren, es sei nicht nützlich, ja eventuell gar schädlich, gleichwohl

davon zu sprechen. Soweit dies ein Argument sein soll, ist es nicht gültig.
Denn wenn die Barriere so gering ist, dass man davon besser nicht spricht,
spricht man besser davon. In den angelsächsischen Ländern mit einer in vielen

Elinsichten differenten Debattier-Kultur sind solche Eingriffe in die Keimbahn

seit einiger Zeit tatsächlich ein Thema. Jonathan Glover, Philosoph in

Oxford und Berater der Europäischen Kommission und des amerikanischen

Kongresses in Fragen der Gentechnologie, kommt im bereits erwähnten
Buch, das ausdrücklich dieser Thematik gewidmet ist, zur Schlussfolgerung,
dass sich eine Veränderung des menschlichen Genoms unter Voraussetzung
dieser Prinzipien nicht nur nicht verbieten lasse, sondern dass sie unter
Umständen gar geboten sei. Dies ist nämlich dann der Fall, wenn man, wie

Glover, die liberalen Prinzipien im Rahmen einer utilitaristischen Moraltheorie

interpretiert. Auf die Details seiner Argumentation will ich nicht eingehen.
Die Argumentation ist - unter seinen Voraussetzungen - sicher schlüssig".
Denn prinzipiell ist es ja denkbar, dass eine Veränderung des Genoms
angestrebt wird, die alle von uns geschätzen Eigenschaften verstärkt und negative,
z.B. Aggressivität, ausmerzt. Glover diskutiert hier nicht die Frage, ob man
dies heute anstreben soll; auch für ihn wäre das in keiner Weise verantwortbar.

Bei der Anführung von Gründen, die dagegen sprechen, beschränkt er
sich jedoch auf die ungelösten Fragen der Sicherheit. Die gleiche Auffassung
vertritt in mehreren Publikationen auch H. Tristram Engelhardt. Ein neuerer
Aufsatz von ihm beginnt mit den Worten: «This essay is meant as a form of
philosophical exorcism. The goal is to dispel the view that there are general
secular grounds for holding human germline genetic engineering to be intrinsically

wrong, a malum in se, or a morally culpable violation of human

nature.»12 Auch für Engelhardt verbietet sich zum gegenwärtigen Zeitpunkt
eine Veränderung der menschlichen Keimbahn in einem solchen positiv euge-

11 Auf der andern Seite ist auf die Spannung zwischen dem Utilitarismus in klassischer
Gestalt und dem Liberalismus hinzuweisen. Der Utilitarismus ordnet die Freiheit von
Individuen der Maximierung des Glücks einer Kommunität unter. Dass dies nicht nur
prinzipiell, sondern tatsächlich zu schwerwiegenden Widersprüchen führt, hat Amartya
Sen gezeigt (On Ethics and Economics, Oxford 1987, und «Rights and Agency», in:
Consequentialism and its Critics, ed. S. Schcffler, Oxford 1988, pp. 187 223).

12 H. Tristram Engelhardt, Human Nature Technologically Revisited, in: Social Philosophy
& Policy 8/1 (1990) p. 180. Engelhardt ist Herausgeber des Journal of Medicine and
Philosophy und Ethik-Professor am Baylor College of Medicine.

62



nischcn Sinne. Allerdings eben nur aus Gründen der Klugheit; er ist insgesamt
noch zuversichtlicher als Glover, dass sich diese Fragen positiv werden
beantworten lassen: «Concerns regarding the consent of individuals and about

realizing more benefits than harms properly attend germline genetic engineering,

as they do all human experimentation and clinical interventions. But the

absence of a basis for special moral limits will mean that, in the best of all
secular worlds, given the progress of science and the benefits that such

interventions will allow, germline genetic engineering will become desirable and

morally endorsable.»13 So könnte die genetische Beseitigung antisozialer

Eigenschaften einer aufwendigen Erziehung vorzuziehen sein14. Diese liberale

Auffassung zu Eingriffen in die menschliche Keimbahn hat schon einmal

Eingang in eine von der US-Regierung in Auftrag gegebene Studie gefunden15.

In diesem Bericht ist u.a. davon die Rede, dass Gentechnologie sich für den

Menschen als Mittel erweisen könnte, Freiheit gegenüber dem Diktat der

genetischen Vererbung zu erlangen. Wenn mir also der üble Zufall der Vererbung

Musikalität vorenthält, wer soll das Recht haben, mich davon abzuhalten,

diese Eigenschaft auf dem Weg der Gen technologie wenigstens für meine

Nachkommen zu realisieren? Nach einer konsequent liberalen Vorstellung ist

hier kein prinzipielles Gegenargument möglich.
Die liberale Minimalmoral1'1 und die dazugehörige Begründung ist in der

Vorstellung fundiert, dass die Freiheit des einzelnen nur dort einzuschränken

sei, wo sie mit der Freiheit eines andern in Konflikt gerät. Die liberale Moral
ist nicht moralisierend, indem sie das Handeln nur formal begrenzt und nicht
definiert, was für den einzelnen das gute Leben sei. Dadurch hat sie jedoch
einen inhärenten Zug zum Legalismus. Die bedrohte Freiheit wird geschützt
durch rechtlich durchsetzbare Normen. Die Schwäche einer legalistischen
Moral besteht in der Abstützung auf die Aussensteuerung der Handelndem
Formen der sozialen Kontrolle und schliesslich Polizeigewalt sind die Garanten

für die Durchsetzung dieses Typs von Moral. Obwohl sich eine utilitaristische

Ethik, die das Individuum systematisch vernachlässigt, und die liberale

13 A.a.O., p. 183.

14 A.a.O., p. 186.

15 Splicing Life. A Report on the Socio! ami Ethical Issues ofGenetic Engineering with Human

Beings. US President's Commission for the Study of Ethical Problems in Medicine and
Biomedical and Behavioral Research.

16 Dass es sich hierbei nicht um das einzige mögliche liberale Moralverständnis handelt, wird
weiter unten ausgeführt. Es ist gleichwohl von grosser Bedeutung, weil es gerade in Fragen
der Bioethik - insbesondere auch bei Engelhardt oder Glover - im Zentrum steht.

63



Moral mit ihrem Individualismus in zentralen Fragen widerstreiten, so führt
die Verbindung beider Gesichtspunkte in der Frage des Eingriffs in die Keimbahn

doch zu der für viele nicht akzeptablen Auffassung, dass solche Eingriffe
nicht nur legitim, sondern unter Umständen gar geboten sein können, und
dies nicht nur in therapeutischer Absicht, sondern auch um einen <besseren>

Menschen zu schaffen. Es ist immer unbefriedigend, eine Position bloss wegen
einzelner, nicht akzeptabler Konsequenzen zu verwerfen. Befriedigender ist
der Aufweis, dass die Gründe, weshalb diese Konsequenzen nicht akzeptabel
sind, mit dem Liberalismus nicht nur punktuell verknüpft sind, sondern insgesamt

eine Schwäche des Liberalismus darstellen, zumal in seiner minimalisti-
schen Variante.

Die Grenzen einer liberalen Moral

Ein erstes Argument gegen die im liberalen Denken implizierte Moralphilosophie

setzt bei einzelnen Handlungen bzw. Handlungstypen einerseits und bei

dem Individuum als Akteur anderseits ein. Das grundlegende Prinzip betrifft
die Autonomie des Individuums. Diese zu beschränken ist nur dort legitim,
wo sie mit fremder Freiheit in Konflikt gerät. Damit kann man sich sehr

schnell einverstanden erklären. Das Problem ist nur, dass diese Gestalt von
Moralphilosophie die grundlegende, d.h. die alltägliche Handlungssituation
nicht beschreibt, sondern sich an Handlungen orientiert, die sich am Rande

des Erlaubten bewegen. Rein deskriptiv ist das autonome Individuum ein

Phantom, das primär eine Existenz in der Theorie hat. Ein moralischer
Akteur begegnet in der Praxis selten oder nie; er stellt eine normative Idee dar.

Dass man sich damit gleichwohl begnügen zu können glaubt, liegt daran, dass

die neuzeitliche Moralphilosophie nicht mehr als praktische Wissenschaft -
als Thematisierung des Wissens aus dem Gesichtspunkt des Handelns -
verstanden, Handeln vielmehr nachgerade als notwendigerweise blind eingestuft
wird. Diese Auffassung findet im Liberalismus vor allem zwei Ausprägungen.
Nach der einen, der kantischen Variante, ist handlungsanleitendes Wissen

theoretisches Wissen eines nicht beteiligten objektiven Beobachters. Das

ideale Handlungssubjekt ist frei von Beteiligung (Interesse), seine Freiheit
daher auch unbestimmt, bzw. bloss an einem Ideal von Entscheidung orientiert,

die gerade und prinzipiell nie die Situation von real Entscheidenden sein

kann. Nach dem andern Modell, dem Benthamschen, lässt die wesenhafte

Blindheit des Handelns den Handelnden gänzlich zu einem Bündel von Lust-

64



und Schmerzempfindungen zusammenschrumpfen. Beide Varianten des

Liberalismus sind, so gekennzeichnet, zugegebenermassen Karikaturen. Karikaturen

haben die Funktion, einen zentralen Punkt deutlich hervortreten zu
lassen. Dieser Punkt ist eben die Bestimmungslosigkeit des Subjekts und seiner

Freiheit. Freiheit besteht nach liberaler Auffassung immer - aufgrund der

Bestimmungslosigkeit der Flandlungssituation - in der bestimmungslosen
Freiheit zu handeln. Die Situation realer Entscheidungen aber ist eine andere:

denn sie stehen insbesondere dann, wenn sie als moralisch nicht neutral
betrachtet werden, in einem weiteren Kontext, in welchem die Freiheit der
momentanen Entscheidung nicht von Bedeutung ist. Von Bedeutung ist vielmehr
der Hintergrund, auf dem die Handlung reflektiert wird. Dieser Hintergrund
umfasst die eigenen Lebenspläne und die Lebenspläne anderer, insbesondere

nahestehender Personen. Natürlich spielt in diesem Zusammenhang die

Berücksichtigung fremder Freiheit eine Rolle. Die Art und Weise, wie dies

geschieht, wird jedoch vom liberalen Schema nicht erfasst. Das Beispiel der

Eltern-Kinder-Beziehung kann dies verdeutlichen. Die Eltern dürfen die Freiheit

der Kinder nicht verletzen. Die Konzeption negativer Freiheit, das heisst,

die Konzeption, fremde Freiheit nicht zu behindern, kann dieser Situation
nicht Genüge tun. Die Aufgabe der Eltern ist es ja, die Entwicklung von
Fähigkeiten und Begabungen zu fördern, d.h. sie zielen auf die positive Freiheit

ihrer Kinder ab, sich zu einer Persönlichkeit zu entwickeln, die ein
physisch, psychisch und geistig reichhaltiges Leben zu führen in der Lage ist.

Diese Aufgabe wird durch das in der liberalen Auffassung üblicherweise
enthaltene Prinzip der Wohltätigkeit nicht abgedeckt. Das letztere Prinzip ist sehr

problematisch, wie sich bei der Bestimmung der Grenzen zeigt, bis zu welchen

Wohltätigkeit eine Pflicht darstellt. Eine weitere Schwierigkeit liegt in der

Klärung des «Wohls». Davon unabhängig stellt sich noch das zusätzliche

Problem, Wohl innerhalb dieser Konzeption überhaupt herzuleiten.

Die Bestimmungslosigkeit der Freiheit im liberalen Verständnis führt es mit
sich, dass ein Widerspruch in der Freiheit der Vielen möglich wird. Die Freiheit

des einen ist nach diesem Freiheitsverständnis begrenzt durch die Freiheit
des andern. Freiheit muss darum zum Thema der Moralphilosophie werden,

wenn sie in Konflikt mit anderer Freiheit gerät. Fairerweise ist hier auch die

positive Seite des neuzeitlich-liberalen Freiheitsverständnisses hervorzuheben.
Ein Staat, der diesen Begriff hochhält, wird sich davor hüten, für die einzelnen

Bürger festzulegen, was für sie das Gute ist. Das Ziel des liberalen Staates

besteht darin, die Wünsche zu erfüllen, die die Bürger haben, und nicht zu
bewirken, dass die Bürger gute Menschen werden. Oder in Mills Worten:
«Mankind are greater gainers by suffering each other to live as seems good to

65



themselves, than by compelling each to live as seems good to the rest.»17 Im
Falle der Gentechnologie, das haben die oben angestellten Überlegungen

gezeigt, könnte dieser Anspruch zu tief angesetzt sein. Damit stellt sich die

schwierige Frage, inwiefern von einer liberalen Theorie der hier zugrundegelegten

Art Abstand zu nehmen sei. Die Komplexität von Entscheidungen, wie
sie heute anstehen, kann in diesem idealen Entscheidungsmodell nicht
befriedigend gespiegelt werden. Entscheidungen, die als einzelne unproblematisch
erscheinen, können sich zu einer von niemandem gewünschten Beschränkung
der Freiheit aller summieren.

Die folgenden Optionen sind in dieser Situation in Betracht zu ziehen: a)

Man kann am Liberalismus grundsätzlich festhalten, aber darauf bestehen,
dass die Moral, insbesondere die Moral der Wissenschaftler, sich in diesem

permissiven Rahmen nicht auch schon erschöpfen darf. Zur liberalen Gesetzgebung

kommt eine berufsständische Moral notwendig hinzu. Diese Moral
enthält weitergehende Vorstellungen über das für den Menschen Gute. In
Anlehnung an die Hippokralische Tradition könnte dies den Verzicht beinhalten,

über das Heilen und Helfen im konkreten, einzelnen Fall hinauszugehen.
Die berufsständische Ethik würde in diesem Falle einen Schritt tun, der innerhalb

des liberalen Rahmens möglich, aber nicht unbedingt vorgesehen ist.

Konflikte von der Art wären dann denkbar, dass bestimmte Personen von
Medizinern und Gentechnologen Leistungen erwarten, die diesen durch ihre
berufsständische Ethik untersagt sind; eine Situation, die nicht grundsätzlich
neu ist. b) Die zweite Option besteht in einer konservativen Antwort auf die

Herausforderung der Gentechnologie. Eine solche Auffassung vertritt Torbjörn

Tännsjö18. Er geht die Standardargumente gegen gentechnische Eingriffe
in die menschliche Keimbahn durch und zeigt, dass keines der traditionellen

Argumente den prinzipiellen Verzicht auf diese Möglichkeit wirklich stützen

kann. Auch wenn grundsätzlich noch weitere Argumentationsstrategien denkbar

wären, so sind die Aussichten, auf liberaler Grundlage ein zwingendes

Argument gegen die Veränderung der menschlichen Keimbahn vorzutragen,
doch sehr gering19. Das Argument, das Tännsjö als konservatives Argument

17 John Stuart Mill, Einleitung zu On Liberty, in: John Stuart Mill, Utilitarianism, edited by
Mary Warnock; including Mill's «On Liberty» and «Essay on Bentham» and Selections
from the Writings of Jeremy Bentham and John Austin, London 1986, p. 138.

18 Torbjörn Tännsjö, Conservatism for Our Time, London 1990, pp. 119-139.
19 Im einzelnen prüft Tännsjö die folgenden Argumente: a) Die genetische Veränderung der

Keimbahn verletzt ein Recht auf ein bestimmtes So-sein. d.h. das Recht eine Person zu
sein, in deren physische Konstitution nicht eingegriffen worden ist. b) Ein weiteres Argument

beruft sich auf die Weisheit der über Jahrtausende wirksamen Evolution, der gegenüber

der Mensch sich nicht anmassen darf, es besser zu wissen, c) Der Mensch darf nicht

66



vorträgt, besteht einfach darin zu sagen, dass es von intrinsischem Wert sei,

dass die menschliche Spezies in der uns bekannten Form erhalten bleibe. Das
sieht zunächst nicht nach einem Argument aus, sondern vielmehr nach einem

Standpunkt, der sich allerdings verteidigen lässt20. Ein Konservativismus wird
von Tännsjö mit der Auffassung vertreten, dass (1) alles, was als gut etabliertes

Faktum existiert, fortbestehen sollte und (2) dass der Grund, weshalb es

fortbestehen sollte, darin liegt, class es gut etabliert ist21. Ein solches Faktum
ist für Tännsjö auch die menschliche Spezies. So wie der Liberalismus in sich

noch keine ausgebildete Moralphilosophie darstellt, so wenig kann dies für
den Konservativismus gelten. Diese Grundhaltung kann moralisch sehr

fragwürdig sein, denn der Umstand, dass sich etwas gut etabliert hat, bedeutet

nicht eo ipso, dass es auch gerechtfertigt werden kann. In bezug auf die

Veränderung der menschlichen Keimbahn ist auch zu bedenken, dass ein

solcher Eingriff nicht unbedingt die Verabschiedung der menschlichen

Gattung, wie wir sie heute kennen, bedeuten muss. Der Konservativismus von
Tännsjö beinhaltet bloss ein Prinzip des Beharrens und stellt keine genügende

Antwort auf die im Liberalismus offen gebliebenen Fragen dar.

Die von Tännsjö verworfenen Kritiken der Gentechnologie sind zum Teil
auch selbst als konservative zu charakterisieren. Sie zeichnen sich dadurch

aus, dass sie mit inhaltlichen Setzungen (naturgegebene Ordnung, gottgewollte

Ordnung) gegen den liberalen Umgang mit dem Genom von
Menschen, aber auch von andern Organismen, Einwände erheben. Das normative
Zentrum dieses Konservativismus ist nicht mehr im Individuum angesiedelt,
sondern in einer Vielzahl von Positionierungen: beim Eigenwert der verschiedenen

Arten, bei der Ordnung von Ökosystemen oder - klassischer - einer

Ordnung der Natur insgesamt. Die Verschiebung des normativen Kerns
beinhaltet die Möglichkeit, eine Gegenposition zu formulieren und sich inhaltlich

mit dem liberalen Weltbild auseinanderzusetzen. Tännsjö sieht, dass diese

Auseinandersetzung jedoch wenig erfolgreich ist, da bezüglich der normativen

Grundlagen eine Einigung nicht möglich ist. Zudem sind die konservativen

Gott spielen, d) Gentechnische Eingriffe in die Keimbahn verletzten die soziale Identität
des Menschen, d) Spezies-Grenzen dürfen nicht überschritten werden, e) Gentechnische

Eingriffe in die Keimbahn beinhalten nicht-akzeptable Risiken.
20 Eine Letztbegründung wird hier wohlweislich niemand verlangen wollen. Eine Haltung

gegenüber andern Menschen, die Verletzungen der Integrität ausschliesst, noch über den
Tod hinaus, ist der Moral fest eingeschrieben. Vgl. für eine reflektierende Begründung
solcher Zusammenhänge David Cockburn, Other Human Beings, London 1990.

21 A.a.O., p. 4. Konservativismus in diesem Sinne ist ohne weiteres mit politisch rechts und
links stehenden Positionen vereinbar. Tännsjö vertritt diese Auffassung als Mitglied der
schwedischen kommunistischen Partei.

67



Positionen - auch unabhängig von der Gentechnologie - unter Beweisnotstand.

Die moderne Wissenschaft und ihr durchschlagender Erfolg auch

bezüglich der Ausgestaltung des Weltbildes des modernen Menschen hat die

naturphilosophischen Grundlagen des konservativen Denkens nachhaltig
untergraben. Es hat sich herausgestellt, dass die Artgrenzen bereits ohne den

menschlichen Eingriff in die Gene viel durchlässiger sind, als dies im essentia-

listischen Denken vorgesehen war. Die Arten werden nicht mehr über den

Begriff einer essentia gedacht, sondern im Zusammenhang der Evolutionstheorie

über die Adaptation und die ökologische Nische definiert. Die struk-
turale Betrachtungsweise sieht an der Stelle der Essenzen ein Gefüge von
Lebensformen, das sich in wechselseitigem Austausch verändert und entwik-
kelt. Im So-sein der verschiedenen Lebensformen mag man daher nicht mehr
einen göttlichen Willen oder eine moralische Ordnung erkennen. Wenn eine

solche gedacht werden soll, dann als menschliche Konstruktion, sei es dass

diese bewusst in dieser Absicht entwickelt, sei es dass sie bloss naiv in die

Natur hineininterpretiert wird. Auch das Denken in ökologischen
Zusammenhängen kann hier nicht eine neue ontologische Grundlage bieten, um
die konservativen Inhalte wieder zu einer lebendigen Tradition werden zu
lassen und so das freie Verfügen von Individuen wieder in eine umfassende

Ordnung zu lenken. Zumindest sind Ökosysteme nicht auch schon moralische

Ordnungen, die einen diesbezüglichen politischen Entwurf enthalten würden.
Es ist nicht abzusehen, dass das konservative Denken in absehbarer Zeit

anders als auf totalitäre oder fundamentalistische Weise nochmals zu einer
bestimmenden Kraft werden könnte. Attraktiv bleiben einige Momente,
insbesondere etwa die Vorstellung, dass Moral nicht eine Institution ist, die

durch Aussensteuerung wie gesetzliche Regelungen aufgezwungen werden

kann. Das ist zunächst nur negativ. Wenn man die Alternative formuliert, d.h.
eine Ethik, die sich auf eine Erkenntnis der rechten Ordnung stützt, die sich

am Weg der Tugend orientiert, so stellen sich sogleich Schwierigkeiten ein, die

nicht nur damit zusammenhängen, dass uns dieses Vokabular heute fremd

geworden ist. Sicherlich ist die Auffassung falsch, dass eine dem konservativen
Weltbild entsprechende Gesellschaftsordnung zur Zeit ihrer Blüte notwendigerweise

totalitär und fundamentalistisch war. Wenn die heutige Gesellschaft
in ihren Grundzügen als liberal zu charakterisieren ist, so heisst das doch

nicht, dass nicht auch heute noch, und nicht nur im Appenzell, die konservative

Lebensform nach wie vor mit Überzeugung gelebt werden kann und dies,
ohne dass sie deswegen als fundamentalistisch gelten muss. Was es nicht mehr

gibt, das ist eine lebendige Entwicklung von sozialen und kulturellen Formen,
die diesem Weltbild entsprechen. Das ist der Grund, weshalb der Versuch,

68



unter den Bedingungen einer liberalen, pluralistischen Gesellschaft dorthin
zurückzukehren, sogleich fundamentalistische und totalitäre Züge annimmt.
Ohne die Lebendigkeit einer solchen Tradition ist es nicht möglich, diesen

Schritt in die Vergangenheit zu machen, den sich so viele angesichts der

Gentechnologie wünschen.

Chancen im konservativen Denken

Alasdair Maclntyre22 hat gezeigt, dass sich zwischen den spezifischen Inhalten
des konservativen Denkens und der etwa bei Thomas von Aquin stilisiert
entwickelten Form der Auseinandersetzung unterscheiden lässt. Ich will das

kurz beleuchten, da es in der Situation, in der wir mit der Frage der Gentechnologie

stecken, unmittelbar von Relevanz sein könnte. Ob die Form der

Auseinandersetzung, wie sie Maclntyre charakterisiert, tatsächlich den
historischen Gegebenheiten entspricht, ist hier nicht von Bedeutung. Wichtig ist
das Modell. Nach Maclntyres Darstellung gab es in der scholastischen Form
der Auseinandersetzung eine grössere Offenheit im Blick auf das Ziel der

moralphilosophischen Untersuchung. Die modernen liberalen Modelle der
ethischen Untersuchung haben dies gemeinsam, dass sie eine starke, nicht

hintergehbare Voraussetzung machen, nämlich dass jeder nach seiner eigenen

Façon glücklich werden soll, sofern nur dies nicht mit den entsprechenden
Freiheitsrechten der andern kollidiert. Dieses liberale Grundprinzip ist noch

nicht selbst ein ethisches Prinzip, sondern bedarf der Ergänzung, die in den

unterschiedlichen Traditionen in unterschiedlicher Weise ausfallt. Bei Kant ist

es der Begriff der Person, die - als einzig möglicher Endzweck verstanden -
den obersten Grundsatz prägt. Bei Bentham ist es die Fähigkeit zu leiden, die

diese Begründungsfunktion innerhalb seiner utilitaristischen Ethik
übernimmt.

In der thomistischen Sichtweise wird die Freiheit des einzelnen zwar nicht

geleugnet, es kommt ihr jedoch nicht diese fundamentale Rolle zu. Fundamental

ist die spezifische Menschennatur, die der einzelne in seinem Flandeln
als Ziel realisieren soll. Das antike teleologische Denken, das diese Vorstellung
leitet, drückt sich im Grundsatz aus, dass das Sein und das Gute identisch
seien. Thomistische Ethik erwist sich damit als ontologische Ethik. Was die

Menschennatur ist, dies bleibt freilich immer offen für weitere Bestimmungen.
Der Primat der Ontologie erscheint hier, anders als für die Neuzeit, nicht als

22 Vgl. insbesondere sein Buch Whose Justice? Which Rationality?, London 1988, Kapitel X.

69



eine unüberwindbare Beschränkung der Freiheit. Denn die ideale Menschennatur

ist nur dem Sein nach ein Früheres, nicht aber bezüglich der Erkenntnis.
Die Erkenntnis der Ziele des menschlichen Handelns bleibt eine Aufgabe für
immer exaktere Bestimmung. Sie ist nicht in der Angabe von einzelnen Prinzipien,

wie Gerechtigkeit, der gleichen Berücksichtung von Interessen oder
dergleichen zu Finden. Das Wertvolle an der scholastischen Methode besteht

darin, nicht mit einem obersten praktischen Prinzip in praktischen Fragen die
moralisch richtige Handlung in dogmatischer Manier zu deduzieren.
Vielmehr ist an den Deduktionen die Bestimmung der idealen Menschennatur
immer auch erneut zu überprüfen. Indem sich die neuzeitliche oder liberale
Ethik durch die Grundnorm der Freiheit vordergründig mehr Offenheit und

Unbestimmtheit gibt, ist sie in der Fixierung der obersten Prinzipien des

gerechtfertigten Handelns umso dogmatischer. Maclntyre führt das neuzeitliche

Denkmuster auf Descartes zurück, der der Auffassung war, dass wir in

einem Akt die volle Bedeutung der Prämissen zu erkennen vermöchten, vorweg

der Untersuchung der Folgerungen. Maclntyre hält dem entgegen, dass

wir auch die Prämissen in ihrer Bedeutung erst dann vollständiger erfassen,

wenn wir sehen, was aus ihnen folgt. In moralphilosophischen Kontexten ist
hier zudem mit einer Infragestellung der Prämissen für einen bestimmten

praktischen Schluss zu rechnen, sei es, weil weitere Prämissen dazukommen,
sei es, weil sich die Prämissen in den Folgerungen als nicht akzeptierbar
erweisen23.

Dieser antidogmatische Zug bei Thomas und in der Scholastik insgesamt
hat eine grosse Verwandtschaft mit dem Pragmatismus; zudem lassen sich

geistesgeschichtliche Zusammenhänge aufzeigen. Charles Peirce hat den
Pragmatismus in einer Konfrontation der Neuzeit (Descartes) mit der Scholastik

(Duns Scotus) entwickelt24. Seine Kritik der oberflächlichen Betrachtungsweise

der Syllogistik in der Neuzeit deckt sich mit der eben im Anschluss an

Maclntyre angedeuteten Differenz zwischen der Logik praktischer Urteile in
der Scholastik und in der Neuzeit.

Es sei nochmals betont, dass es hier bloss um die formalen Aspekte dieser

Tradition geht. Die spezifischen Inhalte, die Ansichten über die Naturord-

23 Zu diesem Unterschied von praktischen und theoretischen Urteilen s. Anthony Kenny,
The Metaphysics of Mittd, Oxford 1989, p. 44 und 145.

24 Vgl. seine Descartes-Kritik in Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man
(Writings of Charles S. Peirce, vol. 2, pp. 193-211). Die Stellen zu Duns Scotus finden
sich in den Collected Papers (CP) und in der neueren, noch unvollständigen Ausgabe, den

Writings of Charles S. Peirce, verstreut; am deutlichsten CP 1.405; vgl. noch Writings, vol.
2, p. 43 lf; vol. 4, p. 507ff; CP 1.560.

70



nung und insbesondere die Auffassung, dass die Natur an sich nach moralischen

Standards geordnet sei, verfallen dem Verdikt des Essentialismus. Es ist
bloss die der scholastischen Methode eigene offene Form der Suche nach einem

inhaltlichen Leitmuster in praktischen Fragen, die mit dem liberalen Credo,
dass jeder nach seiner eigenen Façon glücklich werden soll, verglichen werden

kann.

Sowenig wie in der liberalen Vorstellung sind allerdings auch in dieser

Tradition Inhalt und Form völlig voneinander zu trennen. Das implizite und
unverzichtbare Verständnis von Freiheit in der klassischen konservativen
Tradition lässt sich wie folgt charakterisieren: Die Freiheit verschiedener Individuen

kann nicht in Konflikt geraten, da die Freiheit nicht ein persönliches,
sondern ein öffentliches oder gemeinsames Gut ist, an dem die Individuen
teilhaben. Freiheit heisst für das Individuum zunächst Befreiung zu etwas,
d.h. positive Freiheit. Die Entwicklung der Fähigkeiten und Begabungen des

einzelnen ist auf der Grundlage eines Verständnisses von Freiheit als Autonomie

nicht ohne weiteres am besten gewährleistet. Amartya Sen hat gezeigt,
dass eine optimale Gestaltung persönlicher Freiheit und die Verpflichtung auf
gesellschaftliche Zielsetzungen nicht nur keinen Widerspruch darstellen,
sondern sich sogar bedingen25. Sen versucht den Begriff der Freiheit durch die

Entwicklung einer Theorie der «goal-rights» zu füllen. Die Rechte, die wir
jedem Glied der menschlichen Gemeinschaft zusprechen wollen, sind nach

dieser Auffassung von den Fähigkeiten und Begabungen abhängig und nicht
bloss von den individuellen Wünschen. Das «goal-right-system» (d.h. Rechte

auf gewisse Zielsetzungen) gewährt dem einzelnen die Freiheit, seine Persönlichkeit

ohne Behinderung (negative Freiheit) und unter Berücksichtigung
seiner Begabungen (positive Freiheit) zu entwickeln. Im Unterschied zur
liberalen Auffassung setzt dies voraus, dass die Frage verbindlich geklärt wird,
was zu den Bestimmungen der freien Entwicklung der Person gehört. Denn
anders lässt sich nicht festlegen, für welche Zielsetzungen das einzelne Individuum

Rechte haben soll. Die Bestimmung der Freiheit und der für sie

zugrundegelegten menschlichen Natur ist Sache einer offenen Untersuchung gemäss

der skizzierten scholastisch-pragmatischen Methode.

25 Vgl. Amartya Sen, Individual Freedom as a Social Commitment, in: The New York
Review of Books Vol. XXXVII, Nr. 10, June 14, 1990. Anders ausgedrückt: die optimale
Ausgestaltung persönlicher Freiheit ist auf der Grundlage des liberalen Freiheitsbegriffes
gerade nicht möglich.

71



Gentechnologie im Lichte dieser Überlegungen

Für den Zusammenhang dieser Überlegungen mit der Problematik der
Gentechnologie ist es wesentlich, dass die zentralen moralphilosophischen Aussagen

nicht diejenigen sind, die ein absolutes Verbot aussprechen. Im Zentrum
der Überlegungen steht vielmehr die Bemühung um eine gemeinsame Bestimmung

der wünschbaren Formen positiver Freiheit, d.h. eine Bestimmung der

Spielräume menschlichen Handelns, die eine aktive Förderung des «guten
Lebens» beinhalten. Das «gute Leben» ist für Aristoteles das Leben in der
Polis. Die Polis ist unter den Bedingungen der modernen Zivilisation die

ganze Menschheit26. Gerade in der Gentechnologie wird deutlich, dass

Entscheidungen nicht von bloss lokaler Bedeutung sind. Wenn sich durch die

Gentechnologie die Landwirtschaft entscheidend verändern sollte, dann hat
dies Auswirkungen für die weniger industrialisierten Länder.

Inwiefern können diese Überlegungen der Erarbeitung einer Alternative
zum individualistischen Liberalismus bei der moralischen Beurteilung der

Gentechnologie dienen? Ganz offensichtlich ergibt sich auch auf dieser

Grundlage keine klare und eindeutige Stellungnahme gegen irgendeine
bestimmte Technologie. Beurteilt wird nicht die Technologie, sondern diese im
Kontext der Bestimmung des «guten Lebens». Das «gute Leben» ist einerseits

ein Leben, das aufgrund gegebener Bedingungen (materielles und physisches

Wohlergehen) in einem aussermoralischen Sinne als «gut» verstanden werden
kann. Man wird diesem Begriff jedoch nicht gerecht, indem man eine moralische

und eine aussermoralische Bedeutung unterscheidet. Denn er meint beide

Komponenten in wechselseitiger Bestimmung. Insbesondere lässt sich nicht
eine rein moralische Komponente absondern. Das gute Leben ist das Leben,
das in der Entfaltung der Begabungen und Fähigkeiten im Zusammenhang
der Gemeinschaft besteht. Ein gelungenes Leben ist weder altruistisch noch

26 Hier wäre einiges zur vielfach geforderten Ausweitung der Moralgemeinschaft auf ausser-
menschliche Organismen und Institutionen zu sagen. Ich will mich jedoch auf die Andeutung

beschränken, dass in der hier entwickelten neo-aristotelischen Perspektive eine solche

Ausweitung nicht möglich, aber auch nicht erforderlich ist - im Unterschied zu liberalen
Moralkonzeptionen. Nicht möglich deshalb, weil die Bestimmung des «guten Lebens» für
den Menschen im Fokus steht - als eine offene Suche, an der sich alle moralischen
Akteure beteiligen. Nicht erforderlich deshalb, weil die Bestimmung des guten Lebens
inhaltlich reicher ist als die bloss negativen Bestimmungen der individualistischen Moral
und insbesondere auch ein Verhältnis zu Menschen, die nicht moralische Akteure sind,
sowie zur aussermenschlichen Natur umfasst. In dieser Auffassung der Ethik gibt es keine
strikte Grenze zu benachbarten Disziplinen wie Ökologie, Ökonomie und Politik,
stattdessen einen Zusammenhang, wie er sich schon bei Aristoteles bestens studieren lässt.

72



egoistisch. Aristoteles verstand die menschliche Natur als so weit festgelegt,
dass eine Übereinstimmung bezüglich des für alle guten Lebens möglich
schien. Diese Auffassung können wir heute nicht mehr uneingeschränkt
teilen. Die Innenperspektive eines Lebens und die Aussenperspektive fallen nicht
notwendigerweise zusammen27. Es gibt viele Weisen, ein gutes Leben zu führen.

Die Hilfestellung der Philosophie in der Bestimmung des «guten Lebens»

muss daher viel bescheidener ausfallen, als dies nach aristotelischer Vorstellung

der Fall war. Möglich und nötig ist ein Prozess der Entwicklung einer

Lebensform, die den verschiedenen Interessen so weit wie möglich Rechnung

trägt. Liberaler Individualismus und konservative Fixierung auf eine

bestimmte Sicht des guten Lebens sind dabei Extrempunkte. Ohne dafür in der
menschlichen Natur einen bestimmenden Anhaltspunkt zu haben
(Aussenperspektive) und ohne uns dabei nur auf die Wünsche der einzelnen verlassen

zu können (Innenperspektive), sind wir vor die Aufgabe gestellt, durch
Prozesse der Konsensbildung zu einer gemeinsamen Lebensform beizutragen, die

gewisse minimale Bedingungen erfüllt: Sie darf die Möglichkeit einer dauerhaften

menschlichen Existenz nicht verletzen. Dies bedingt eine Lebensweise,
die die natürlichen Ressourcen nicht erschöpft und die Vielfalt der Arten
bewahrt.

Wie sich die Gentechnologie zum «guten Leben» verhält, kann nur im
Einzelfall entschieden werden. Nach den hier skizzierten Überlegungen ist
dabei die Einbettung der einzelnen Projekte in eine umfassende, nicht bloss

auf Schadensvermeidung ausgerichtete Perspektive von Nöten. Auch dem

gesellschaftlichen Entscheidungsprozess selbst muss die nötige Beachtung
geschenkt werden. Leider drängt sich immer wieder die folgende Beobachtung
auf: «Auf einer ganz abgehobenen Ebene der Betrachtung stellt sich mir die

Situation heute so dar, als fühlten wir uns erneut im Zugzwang. Als wäre die

Entwicklung der Gentechniken zur Sicherung der quantitativen und qualitativen

Reproduktionsmöglichkeiten der kommenden Generationen und ihren
natürlichen Ressourcen unerlässlich.»28 Wenn wir tatsächlich vor der Alternative

zwischen einer Einbusse an Lebensqualität und technologischen Sach-

zwängen stünden, dann hätten wir uns wohl für die Einbusse an Lebensqualität

zu entscheiden. So wie eine Person ihre moralische Integrität verlieren

kann, so kann eine Gesellschaft auch die Fähigkeit zu einer lebendigen Aus-

27 Vgl. dazu Bernard Williams, Ethics and the Limits of Philosophy, London 1985; insbes.

Kap. 3.

28 Siegfried Keil, Sozialethische Probleme der Gentechnik, in: Johannes Baltzer (Hg.); Gen¬

techniken und Individuum. Interdisziplinäre Fachtagung vom 27. bis 29. August 1986

Universität Osnabrück, Köln 1988, S. 141.

73



einandersetzung bezüglich der gemeinsamen Lebensweise verlieren. Die
Lücke wird dann durch Methoden der Beeinfiussung gefüllt, die nicht mehr
mit der Entscheidungskraft reifer Persönlichkeiten rechnen. Die mögliche Ein-
busse an äusseren Gütern oder Wohlstand fällt nicht so schwer ins Gewicht
wie der Verlust der Möglichkeit zu konsensueller Auseinandersetzung um die

wünschbaren Lebensformen angesichts sich rasch entwickelnder technischer

Möglichkeiten.

Möglichkeiten und Grenzen philosophischer Reflexion

Das in Anlehnung an Thomas dargelegte konservative Verfahren für die

Betrachtung strittiger Fragen führt nicht zu einer inhaltlich grundsätzlich
unterschiedlichen Haltung gegenüber den Möglichkeiten der Gentechnologie.
Dieses Verfahren legt vielmehr eine Haltung nahe, die auf Distanz zu einem

technologischen Zwang ((technological fix>) geht und auf der Notwendigkeit
einer technologieunabhängigen Reflexion der menschlichen Natur und des

Sinnes der menschlichen Existenz zu insistieren.

Abschliessend ist eine Ehrenrettung des Liberalismus am Platz. Die hier

gebotene Auseinandersetzung wird weder den neueren Theoretikern des

Liberalismus noch so bedeutenden Figuren wie John Stuart Mill gerecht. Mill war
sich Bentham gegenüber der Notwendigkeit der Inkorporation wesentlicher
Elemente einer Tugendethik in sein System bewusst. «Morality consists of two
parts. One of these is self-education; the training, by the human being himself,
of his affections and will. That department is a blank in Bentham's system.
The other and co-equal part, the regulation of his outward actions, must be

altogether halting and imperfect without the first; for how can we judge in
what manner many an action will affect even the worldly interests of ourselves

or others, unless we take in, as part of the question, its influence on the

regulation of our, or their, affections and desires?»29 Aber auch bei praktisch
allen liberalen Theoretikern der Gegenwart findet sich eine Betonung und

Gewichtung dieser beiden Aspekte einer liberalen Moral. Unter dem
zunehmenden Einfluss einer konservativen Gegenbewegung unter der Bezeichnung
«communitarianism» ist es in der liberalen Tradition wieder üblich geworden,
vermehrt auf diese Aspekte zu achten30.

29 John Stuart Mill, Essay on Bentham, in: op. cit. (Anm.17), p. 103f.

30 Vgl. dazu exemplarisch Stephen Macedo, Libera! Virtues. Citizenship. Virtue, and
Community in Libera! Constitutionalism, Oxford 1990.

74



Warum also meine vorangehenden Bemerkungen über die Grenzen einer
liberalen Moralphilosophie? Es ist eine, wenn auch erstaunliche, Tatsache,
dass in der Behandlung praktischer Fragen, in der sogenannten angewandten
Ethik, diese zweite Seite der Moralität nach Mill fast systematisch ausgeblendet

wird und sich die Reflexion auf diejenige Ebene konzentriert, wo aus einer

liberalen Sicht die Grenzlinie zwischen Erlaubtem und Verbotenem verlaufen
soll. Diese Beschränkung auf die negative Freiheit und das Schweigen bezüglich

der positiven Freiheit lässt gerade in Fragen angewandter Ethik zentrale
Punkte unberührt. Die vorangehenden Rettexionen sollten deutlich gemacht
haben, dass die Ausgestaltung dieser Aspekte in einer liberalen Tradition
nicht unbedingt in einem Widerspruch zu einer kommunitaristischen Auffassung

zu sehen ist. Auf jeden Fall zeigen die Debatten zu diesem Aspekt in der
liberalen Tradition, dass diese noch genügend vital ist, um hier eine offene

Auseinandersetzung zuzulassen. Eine Entscheidung zwischen diesen beiden

Positionen kann auf jeden Fall nicht anhand der Frage der Gentechnologie
getroffen werden. Die hier vorgetragene Auseinandersetzung sollte jedoch
gerade deutlich gemacht haben, dass der Gegensatz zwischen konservativem
und liberalem Denken, der in der öffentlichen Auseinandersetzung so bestimmend

ist, nur dann trägt, wenn man sich für die konservative Position auf den

Standpunkt stellt, wie er von Tännsjö vertreten wird. Auch wenn es gegen
diesen Standpunkt argumentativ nicht viel zu sagen gibt, so wird er doch

kaum genügen, um bezüglich der Entwicklung, die die Gentechnologie nehmen

wird, richtungweisend sein zu können. Was fehlt, ist eine Besinnung auf
die Bestimmung der positiven Freiheit, die sich aus einer auf die persönliche
Moral, Tugenden und Gemeinschaft abstellenden moralischen Reflexion in
einem andauernden Prozess vollzieht, sei es aus einer eher konservativen oder
aber aus einer liberalen Optik.

Die Chance, dass sich eine Bewegung wie die «deep ecology» zu einer

lebendigen Tradition entwickelt, ist so gering wie die Chance, dass eine
aristotelische Bestimmung des Lebenszieles des Menschen zu einer verbindlichen

Grundlage für das Flandeln werden könnte. Beiden Philosophien entsprechen
sicherlich Lebensfonnen, die die erwähnten Bedingungen für eine positive
Bestimmung der Freiheit über das unzureichende liberale Minimum hinaus

vorzüglich erfüllen. Sie scheitern daran, dass sie nicht die einzigen Möglichkeiten

darstellen. Beide Strömungen können jedoch, gerade wegen ihrer anregenden

inhaltlichen Bestimmungen in der öffentlichen Auseinandersetzung eine

unverzichtbare kritische Rolle spielen. Die Begrenzung auf die Aspekte bloss

negativer Freiheit, wie sie heute in der Reflexion praktischer Fragen noch

häufig anzutreffen ist, kann auf jeden Fall nicht ausreichen, die anstehenden

75



Fragen, und nicht nur im Bereich der Gentechnologie, zu lösen. Die
Versuchung, sich auf die einfachen liberalen Prinzipien zu beschränken, ergibt sich

daraus, dass wir mit denen sehr klare und leicht anwendbare Grundsätze für
die Entscheidung praktischer Fragen haben. Die Aufgabe einer Bestimmung
auch der positiven Freiheit bedeutet den Abschied von Prinzipien, die eine

eindeutige Sprache sprechen und damit die Verabschiedung der Philosophie in
der Rolle des Schiedsrichters in praktischen Fragen. Die Antwort auf die

Frage nach dem richtigen Leben ist weder eine Privatsache, noch eine Sache

von Experten, sondern eine öffentliche Angelegenheit. In dieser öffentlichen

Auseinandersetzung kann die Philosophie mehr als nur zur Klärung von
Begriffen beitragen. Sie kann, zusammen mit andern Disziplinen, die Formen
des wünschbaren guten Lebens mitentwickeln helfen. Ethik hat darin die

breitere und ursprüngliche Bedeutung der Reflexion auf das Ethos, zusammen

mit den sogenannten Humanwissenschaften. Sie kann jedoch, um nochmals

an die Einsicht von Dewey zu erinnern, die Gewissheit des unmittelbaren
Handelns nicht wieder herstellen, wenn diese verlustig gegangen ist. Unser
Handeln in diesem Bereich der Gentechnologie ist mit der Möglichkeit von
massivem Irrtum belastet. Wie wir mit dieser Situation umgehen, ist nicht in

der Philosophie zu entscheiden, sondern nur in der öffentlichen Auseinandersetzung,

unter Beteiligung von Philosophen*.

* Helmut Holzhey, Mathias Eidenbenz, Carlo Jaeger und Peter Schaber haben zu diesem
Aufsatz durch ihre kritische Lektüre beigetragen, wofür ich mich bei ihnen herzlich
bedanke.

76


	Die Grenzen liberaler und konservativer Moral am Beispiel der Gentechnologie

