Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Die Grenzen liberaler und konservativer Moral am Beispiel der
Gentechnologie

Autor: Rust, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 50/91

ALOIS RUST

Die Grenzen liberaler und konservativer Moral
am Beispiel der Gentechnologie

Der moralphilosophische Diskurs beziiglich der Gentechnologie ist mittler-
weile eingespielt. Es lassen sich grundsitzlich zwei Pole ausmachen, die die
Diskussion bestimmen. Auf der einen Seite gibt es die liberale Position, die im
Trend der Zeit liegt. Ihr gegeniiber wird in zum Teil tiberraschenden Koalitio-
nen eine wertkonservative Haltung vertreten, die zumeist aus der Opposition
heraus argumentiert. Beide Seiten haben gewichtige Argumente. Im folgenden
werden diese beiden Ansitze in einem weiteren Umfeld, nicht bloss als im
engeren Sinne moralphilosophische Argumentationen, thematisiert. Bereits
diese einfithrende Charakterisierung stellt den Gegensatz in den Rahmen
politischer Philosophie. Dies ist jedoch nicht die einzige Affinitit, die hier eine
Rolle spielt. Eine zweite ist die zwischen Positivismus und Metaphysik. Eine
konservative Moral bezieht sich auf eine ideale menschliche Natur, die es im
moralischen Handeln zu realisieren gilt.

Ausgehend von einer Kritik dieser beiden géiingigsten Haltungen zur Gen-
technologie wird der Weg skizziert, der zu einer befriedigenderen Thematisie-
rung des Umgangs mit der Gentechnologie fithren konnte. Eine andere oder
neue Moral kann von der Philosophie nicht einfach herbeigeredet werden,
sondern sie kann — in wiinschbarer Form — nur aus einer verdanderten gesell-
schaftlichen Handlungs- und Lebensform resultieren.

Der Ruf nach einer neuen Ethik

Wo wir der unmittelbaren Gewissheit beziiglich des moralisch richtigen Han-
delns verlustig gegangen sind, kann dieser Verlust durch ethische Reflexion
niemals mehr befriedigend wettgemacht werden. Diese Einsicht ist nicht neu.
Sie findet ithren Ausdruck in allen Philosophien, die auf dem Vorrang der
praktischen vor der theoretischen Vernunft insistieren. So hat auch John
Dewey auf dem Hintergrund seiner pragmatischen Philosophie schon darauf

55



verwiesen'. Bereits um die Jahrhundertwende hat er festgehalten, dass wir
aufgrund der modernen Technik in die Situation versetzt sind, dass die Giber-
kommene Moral angesichts neuer Handlungsmoglichkeiten stumm bleibt.
Das Bedtirfnis nach ethischer Orientierung entsteht da, wo entweder die Ver-
bindlichkeit bestehender ethischer Orientierungen briichig wird oder aber in
ganzlich neuen Situationen, die durch bestehende Handlungsprinzipien nicht
auf leicht einsehbare Weise abgedeckt sind. Damals stellte das Radio, die
schnelle Information tiber nationale und insbesondere auch kulturelle Gren-
zen hinweg, eine Herausforderung fiir die etablierte Moral dar.

Die Gentechnik bildet eine so grundlegend neue Handlungsmoglichkeit,
dass sie nicht fraglos in Analogie zu andern Handlungsbereichen behandelt
werden kann. Wenn also die Auffassung vertreten wird, dass die bisherige
Ethik hier durchaus Loésungen bereit halte, so sind diese doch im einzelnen
namhaft zu machen und es ist fiir sie zu argumentieren. Das Fehlen einer
eindeutigen und unbestrittenen Handlungsorientierung im Bereich der Gen-
technik driickt sich darin aus, dass zwei sich grundsitzlich widerstreitende
ethische Reaktionen auszumachen sind. In radikalkritischer oder konservati-
ver Perspektive ist hier das Prinzip von Hans Jonas relevant, dass im Zweifels-
fall der schlechteren Prognose vor der besseren Gehor zu geben sei?. Hans
Jonas konzentriert sich daher zunachst auf diejenigen Aspekte der Gentech-
nik, die er ablehnend beurteilt. Jonas ist ein systematischer Fortschrittsskepti-
ker. Systematisch, insofern er den Wunsch nach Verbesserungen der mensch-
lichen Existenzbedingungen, wo immer diese mit Risiken behaftet sind,
grundsitzlich zurtuckweist. Im Zweifelsfalle haben wir nach Jonas immer vom
schlechtestmoglichen Fall auszugehen — die kleinen Fortschrittsversprechen
diirfen die warnende Stimme nicht tibertonen. Auch Giinter Altner legt Wert
darauf, dass man in der kritischen Beurteilung der Gentechnologie den dieser
Technik immanenten Standpunkt hinterfragt: «Ganz sicher ist uns nicht mit
einer systemimmanenten Bewertung geholfen, bei der man allenfalls noch
tiber Laborsicherheit und tber die Sicherheit von industriellen Anlagen, in
denen Gentechnik getrieben wird, sprechen kann.»’ Fiir Ulrich Eibach ist
diese Technik «Ausdruck und Hoéhepunkt einer mechanistisch-reduktionisti-

I John Dewey, Theory of the Moral Life, 1908, abgedruckt in William K. Frankena und John
T. Granrose (eds.), Introductory Readings in Ethics, Englewood Cliffs/N. J. 1974,
pp. 12-17.

2 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt 1984, S. 70.

3 In: V. Braun, D. Mieth, S. Steigleder (Hg.), Ethische und rechtliche Fragen der Gentechno-
logie und Reproduktionsmedizin, Miinchen 1987, S. 214.

56



schen (verengenden) Sicht des Lebens»*. Ein weiterer Kritiker konservativer
Prigung, aber ganz anderer Art, ist Jeremy Rifkin, der {iber seine verschiede-
nen politischen Aktivititen gegen die Gentechnologie in den USA auch hier-
zulande bekannt geworden ist. Rifkin ist jedoch auch philosophisch interes-
sant, indem er wie kaum sonst jemand aufl die Weltbild-Dimension dieser
Technik verweist®. Seine Kritik stiitzt sich argumentativ weniger auf klassische
Bestinde der Ethik, als vielmehr auf Naturphilosophie und Metaphysik einer-
seits, sowie auf Ideologiekritik andererseits.

Spezifisch theologisch argumentiert Ulrich Eibach, wobei er das Argument
der Geschopflichkeit kritisch so wendet, dass er fiir das Verbot der Gentech-
nologie nicht von der Geschopflichkeit von Pflanzen und andern Organismen
ausgeht, sondern von der Geschopflichkeit des Menschen. Diese soll den
Grund abgeben fir einen Verzicht auf den Eingriff in die Geschopflichkeit der
Mitschopfung. Die Wiirde des Menschen driickt sich im Verzicht aus: «Indem
der Mensch darauf verzichtet, Schépfer von Leben zu werden, erkennt er -
christlich gesprochen — sein Geschopfsein und sein Siindersein, seine Be-
grenztheit und seine Fehlbarkeit an. Das Besondere der Wiirde des Menschen
bestiinde dann nicht — mit der idealistischen Tradition — darin, dass er seine
geschopflichen Grenzen standig dadurch transzendiert, dass er durch seine
«Ratio> immer mehr Macht tiber das Leben ausiibt, sondern ganz im Gegen-
teil darin, dass er auf die stindige Erweiterung seiner Macht verzichtet und
nach den Grenzen seiner Fihigkeiten fragt, sein Tun zu verantworten.»®

Theologisch argumentiert wird in dieser Frage jedoch nicht bloss von Theo-
logen, sondern auch von Philosophen und von Politikern, insbesondere auch
von solchen, die dem entsprechenden religiosen Hintergrund in andern Zu-
sammenhingen durchaus fern stehen. Der Begriff der Wiirde der Kreatur, der
Schopfung, des Menschen wird auf diesem theologischen Hintergrund als
entscheidendes Argument gegen Eingriffe in die Keimbahn von Mensch und
Tier angefiihrt. Der Mensch, so lautet die Argumentation, tibernimmt eine
Schopferrolle und greift in das So-Sein der Natur ein, unterstellt diese seinen
eigenen Zwecken und <entheiligh sie damit. Der menschliche Eingriff ist aus
dieser Perspektive mit grober Zerstorung natiirlicher Zusammenhinge ver-
bunden. Theologisches Denken verbindet sich mit eschatologischen Unheils-
erwartungen. Man kann von einer eigentlichen konservativen Allianz spre-

4 Ulrich Eibach, Gentechnik : der Griff nach dem Leben, Wuppertal 1986, S. 203.

5 Jeremy Rifkin, Genesis zwei,; Biotechnik — Schopfung nach Mass, Reinbek b. Hamburg 1986
(Originalausgabe: Algeny, New York, 1983).

6 Eibach, a.a. 0., S. 207f.

57



chen, in der sich Konservative aus der religiosen Tradition mit Oko-Konserva-
tiven wie Jeremy Rifkin verbinden.

Gemeinsam ist diesen Autoren, dass sie auf den ersten Blick die Prinzipien
einer liberalen Moral ausser Kraft setzen, wenn es um die Gentechnik geht.
Dass sie dies bei andern Fragen auch tun wiirden, ist nur fiir diejenigen zu
erwarten, die fest in einer konservativen, hierarchischen Weltanschauung ver-
ankert sind, kaum jedoch fiir die traditionell eher links orientierten Oko-
Konservativen. Bei Rifkin und andern Oko-Konservativen bleibt der Ruf
nach einer neuen Moral eher diffus. Bei der ethischen Beurteilung der Gen-
technologie aus radikal kritischer Sicht wird man den Verdacht nicht los, dass
es sich um eine Argumentation ad hoc handelt. Dieser Eindruck ist jedoch
auch wieder nur zum Teil richtig. Vielfach ist diese Kritik nimlich in eine
umfassendere Naturphilosophie eingebettet, die das menschliche Naturver-
héltnis insgesamt, nicht nur die Gentechnologie, in einer ganz neuen, verin-
derten Perspektive sieht. In der Umweltethik wird unter der Bezeichnung
«deep ecology» eine umfassende Neuorientierung des menschlichen Naturver-
héltnisses aus einer vertieften Sicht der Natur gefordert. In dieser Sicht gibt es
fiir die Gentechnologie keinen Platz und dies zunachst einmal deswegen, weil
die «deep ecology» nicht eine Ethik im herkdmmlichen Sinne formuliert,
sondern vielmehr eine eigentliche Weltsicht oder Metaphysik intendiert. Sie 1st
deswegen «tief», weil sie auf eine Verinderung des Selbstverstindnisses
menschlicher Existenz im Insgesamt der Natur abzielt. In dieser Tiefenbe-
trachtung hat die Gentechnologie als eine Methode des Naturzugangs aus
naheliegenden Griinden nichts zu suchen. Vielmehr muss mit Rifkin gefragt
werden, ob die Gentechnologie nicht auch selbst eine solche Tiefenseite hat,
d.h. in threr Bedeutung fiir den Menschen weit tber die greifbaren techni-
schen oder biologischen Aspekte hinaus das menschliche Selbstverstindnis
und das Verstiandnis der Natur in einem metaphysischen Sinne neu bestimmt.
Aus der Sicht der «deep ecology» geht es im Zusammenhang der Gentechno-
logie nicht um ecine neue Ethik, sondern um ecin neues Weltbild, das als
Hintergrund fiir alles Handeln in einem umfassenderen Sinne orientierend
wirkt, als dies bei einzelnen Normen der Fall sein kann. Die «deep ecology» ist
insofern mit der Frage der Gentechnologie konfrontiert, als diese sich inner-
halb einer reformistischen Umweltethik durchaus als Mittel fiir die Behebung
von Schiden anbieten kann. Zusammenfassend liesse sich damit feststellen,
dass die «deep ecology» nur oberflichlich betrachtet mit dem konservativen
Weltbild eine Allianz eingeht. Niher betrachtet ist das Denken der «deep
ecology» alles andere als konservativ im Sinne von bewahrend. Die neuen
Naturbezichungen konnen gerade nicht in einem Rekurs auf bestehende intel-

58



lektuelle oder praktische Traditionen im abendliandischen Denken aktiviert
werden. Gleichwohl ergibt sich in dieser einen Sachfrage eine Allianz mit
bewusst konservativen Positionen.

Die liberale Antwort auf die Gentechnologie

Als die Prinzipien einer liberalen Ethik mochte ich im folgenden die in allen
Fragen der praktischen Ethik immer wieder angefiihrten folgenden Prinzipien
verstanden wissen:

[. Die Autonomie oder Selbstbestimmung von Personen darf nur dann be-
schrinkt werden, wenn sie mit fremder Autonomie in Konflikt gerit (Frei-
heit)

2. Du sollst niemandem Leid zufiigen! (Wohlergehen)

3. Du sollst gerecht handeln! (Gerechtigkeit und Gleichheit’.

Die verschiedenen historischen Varianten der liberalen Begriindung der
Moral haben die Beziechungen unter diesen Prinzipien unterschiedlich gese-
hen. So steht fiir Kant die Gerechtigkeit tiber dem Wohlergehen, bei J. St. Mill
jedoch ist das Verhdltnis gerade umgekehrt®. Die Freiheit des Individuums
bildet aber bei allen Liberalen den zentralen Punkt. Natiirlich gibt es auch hier
nochmals bedeutsame Unterschiede, denn ob das Individuum vom transzen-
dentalen Subjekt her (Kant) oder als empirisch gegebenes Biindel von Stre-
bungen und Wiinschen (Hume) gesehen wird, beeinflusst u.a. nicht zuletzt das
Verstandnis von Freiheit. Auch beziiglich der Gentechnologie haben diese
Differenzen ihre Auswirkung. So wird ein Kantianer aufgrund des kantischen
Personenbegriffs moglicherweise bei Eingriffen in die menschliche Keimbahn
absolute Grenzen des Erlaubten sehen, die dem Empiristen fremd sind ode
sich hochstens aus Klugheitserwigungen aufdringen. Die liberale Haltung
bewegt sich insgesamt jedoch innerhalb der Rationalitiit neuzeitlicher Wissen-
schaft. Im Extremfall werden die Gefahren dieser Technik in der philosophi-
schen Betrachtung ganz in den Hintergrund gestellt und die Diskussion geht

7 Diese Grundsitze schopfen die liberale Moral nicht aus, so fehlt etwa der Schutz des
Eigentums in dieser Liste. Es handelt sich bloss um eine Aufzithlung der hier relevanten
Prinzipien. Allerdings spielt der Schutz des Eigentums in der Bioethik bisweilen eine Rolle;
analog zur Griindung des Rechts auf Abtreibung auf den Besitz des Korpers kénnte in
liberaler Perspektive auch im Zusammenhang der Gentechnologie der Grundsatz der «self-
ownership» geltend gemacht werden.

8 Vel dazu Michael J. Sandel, Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge 1982, Einlei-
tung.

59



von der Fragestellung aus, was moralisch zu rechtfertigen wire, falls die
Fragen der Sicherheit beantwortet wiren’. Die eigentlichen ethischen Fragen
beginnen nach dieser Auffassung erst dann, wenn die Fragen der Sicherheit
beantwortet sind. Denn die letzteren lassen sich ethisch innerhalb der ange-
fiihrten Prinzipien einer liberalen Ethik trivial entscheiden. Was hinsichtlich
der Sicherheit Schwierigkeiten bereitet, betrifft Fakten, dic allerdings auf-
grund der Neuheit der Technologie erhebliche Probleme provozieren konnen.
Wenn die oben skizzierte Linie der konservativen Kritik der Gentechnologie
ernst zu nehmen sein soll, dann darf sich thre Argumentation nicht zentral auf
Fragen der Sicherheit abstiitzen. Dies ist tatsiachlich bei einigen Autoren auch
nicht der Fall. Gerade beim haufig zitierten Hans Jonas jedoch stehen die
Fragen der Sicherheit im Vordergrund, und es finden sich keine ernsthaften
philosophischen Griinde, die unabhangig davon namhaft gemacht werden.
Die dariiber hinausgehenden Positionsbeziige sind theologischer Natur, Die
Veranderung der menschlichen Konstitution wird mit der «Hiitung des Erbes
in seinem <ebenbildlichen» Ansinnen» zuriickgewiesen'.

Auch die oben angefithrten liberalen Prinzipien beziehen sich nicht bloss
auf Sicherheitsfragen. Neben dem moglichen Schaden an Leib und Leben ist
auf diesem Standpunkt der Verlust an Autonomie durchaus ein Thema. Das
Prinzip, niemandem zu schaden, und das Prinzip der Respektierung der Frei-
heit anderer spielen in der liberalen Optik die entscheidende Rolle in der
Beurteilung der Gentechnologie. Mit diesen beiden Prinzipien sind einerseits
Missbriauche der Gentechnik kritisierbar und andererseits die Dimensionen
angegeben, in denen sich Gentechnologie vorteilhaft auswirken konnte, so
dass ein Verbot dieser Moglichkeiten eine unzureichende Einschrinkung dar-
stellen wiirde. Wo die Konsequenzen fiir die wenig industrialisierten Linder
mitbedacht werden, spielt auch das Prinzip der Gerechtigkeit eine Rolle.

Aus der Sicht der liberalen Moral ist in der Gentechnologie dann ein Kon-
flikt gegeben, wenn die Freiheit des Forschers und der Industrie mit den
berechtigten Sicherheitsanspriichen der Biirger in einen Widerstreit gerit. Die
Freisetzung von gentechnisch manipulierten Organismen liefert dafiir ein
gutes Beispiel. Sie kann aus rein wissenschaftlichen, aber auch aus wirtschaft-
lichen Grunden wiinschbar sein, auf der andern Seite ist sie immer mit einem
schwer abschitzbaren Risiko verbunden. Die einzige Losung dieses Konflik-
tes besteht in einem moglichst umsichtigen Verfahren der Risikoabschitzung.

9 Dazu exemplarisch die Untersuchung von Jonathan Glover, What Sort of People Should
there be?, Harmondsworth 1984.
10 Jonas, a.a.0., S. 393.

60



Die Entscheidung wird dann schliesslich, im Idealfall, in voller Kenntnis der
Risiken und Chancen fiir oder gegen die Freisetzung gefallt. Die dazu beno-
tigte Urteilskraft wird sich erst in der Erfahrung mit solchen Freisetzungen
wirklich bilden konnen. Konflikte gibt es jedoch nicht bloss zwischen For-
schung und Industrie auf der einen und Biirgern auf der andern Seite. Sehr
viele Menschen hegen grosse Erwartungen in die Gentechnologie, insbeson-
dere was die Linderung oder Behebung von Krankheiten anbelangt. Wer etwa
ein Leiden hat, dem mit dieser Technologie moglicherweise einmal abgeholfen
werden kann, besitzt ein handfestes Interesse an der Entwicklung dieser Mog-
lichkeiten. Es handelt sich damit nicht einfach um einen Konflikt zwischen
Fretheit (der Wissenschaft, Industrie) und Wohlergehen (Sicherheit, Gesund-
heit). Es gibt durchaus auch Griinde des Wohlergehens, die fiir die Gentech-
nologie sprechen. Es legt sich daher aus liberaler Sicht nahe, die Gentechnolo-
gie grundsitzlich freizugeben, innerhalb der Grenzen, die durch die Beriick-
sichtigung des Wohlergebens, der Autonomie und der Gerechtigkeit gesetzt
sind. Dies heisst insbesondere, dass in moralischer Absicht nicht {iber die
Gentechologie in toto gesprochen werden kann, sondern nur {iber ihre An-
wendung im einzelnen. Die prinzipielle Verletzung eines absoluten Wertes ist
aus dieser Sicht mit der Technologie als solcher nicht gegeben.

Aus der Diskussion ausgeschlossen sind damit diejenigen Aspekte, in denen
die Gentechnologie in einer metaphysischen Dimension gesehen werden
konnte. Es ist diese Dimension, auf welche sich erfahrungsgemiiss die Erwar-
tungen an die Philosophie in dieser Frage sehr haufig richten. Dass sie mit
einer essentialistischen, konservativen Antwort am einfachsten abgedeckt
werden konnten, ist evident. Denn sofern und solange wir eine gottgegebene
oder naturgewollte Ordnung anerkennen und uns darauf beziechen konnen,
sind die schwierigsten Fragen, die sich stellen, relativ einfach zu beantworten:
Probleme ergeben sich hier nicht eigentlich in normativer Hinsicht. Vielmehr
handelt es sich darum, die Natur bzw. Gottes Willen zu lesen, zu interpretie-
ren.

In neueren Ansiitzen wird diese alte Aufgabe einer Problemlésung mit
metaphysischen Ansitzen wieder aufgenommen, und sei es nur in Gestalt der
anthropologischen Frage nach der Natur des Menschen. Diese Frage stellt
sich, das ist etwa bei Glover nachzuvollziehen, auch dem liberalen Ansatz.
Der Zug zum Metaphysischen liegt in der Thematik begriindet — der Umge-
staltung der physischen Natur. Es ist hierzulande tiblich, bei einer liberalen
Grenzzichung in bezug auf die Gentechnologie von den Prinzipien der
Schadensvermeidung und der Beschrinkung der Autonomie auszugehen. Wie
selbstverstandlich unterstellt man dabei, dass aus dieser Sichtweise auch gen-

61



technische Eingriffe in die Keimbahn ausgeschlossen sind. Es lassen sich je-
doch gentechnische Eingriffe in die menschliche Keimbahn denken, die jene
Prinzipien nicht verletzen. Aber dartber zu sprechen, verletzt ein Tabu. Man
konnte argumentieren, es sei nicht nutzlich, ja eventuell gar schadlich, gleich-
wohl davon zu sprechen. Soweit dies ein Argument sein soll, ist es nicht gultig.
Denn wenn die Barriere so gering ist, dass man davon besser nicht spricht,
spricht man besser davon. In den angelsiachsischen Landern mit einer in vielen
Hinsichten differenten Debattier-Kultur sind solche Eingriffe in die Keim-
bahn seit einiger Zeit tatsichlich ein Thema. Jonathan Glover, Philosoph in
Oxford und Berater der Europiischen Kommission und des amerikanischen
Kongresses in Fragen der Gentechnologie, kommt im bereits erwahnten
Buch, das ausdriicklich dieser Thematik gewidmet ist, zur Schlussfolgerung,
dass sich eine Verinderung des menschlichen Genoms unter Voraussetzung
dieser Prinzipien nicht nur nicht verbieten lasse, sondern dass sie unter Um-
stinden gar geboten sei. Dies ist namlich dann der Fall, wenn man, wie
Glover, die liberalen Prinzipien im Rahmen einer utilitaristischen Moraltheo-
rie interpretiert. Auf die Details seiner Argumentation will ich nicht eingehen.
Die Argumentation ist — unter seinen Voraussetzungen — sicher schliissig!!.
Denn prinzipiell ist es ja denkbar, dass eine Verinderung des Genoms ange-
strebt wird, die alle von uns geschitzen Eigenschaften verstarkt und negative,
z.B. Aggressivitat, ausmerzt. Glover diskutiert hier nicht die Frage, ob man
dies heute anstreben soll; auch fiir ihn wiire das in keiner Weise verantwort-
bar. Bei der Anfiihrung von Griinden, die dagegen sprechen, beschrinkt er
sich jedoch auf die ungelosten Fragen der Sicherheit. Die gleiche Auffassung
vertritt in mehreren Publikationen auch H. Tristram Engelhardt. Ein neuerer
Aufsatz von ihm beginnt mit den Worten: «This essay is meant as a form of
philosophical exorcism. The goal is to dispel the view that there are general
secular grounds for holding human germline genetic engineering to be intrin-
sically wrong, a malum in se, or a morally culpable violation of human
nature.»'2 Auch fir Engelhardt verbietet sich zum gegenwirtigen Zeitpunkt
eine Verdnderung der menschlichen Keimbahn in einem solchen positiv euge-

Il Auf der andern Seite ist auf die Spannung zwischen dem Ulilitarismus in klassischer
Gestalt und dem Liberalismus hinzuweisen. Der Utilitarismus ordnet die Freiheit von
Individuen der Maximierung des Gliicks einer Kommunitit unter. Dass dies nicht nur
prinzipiell, sondern tatsichlich zu schwerwiegenden Widerspriichen fiihrt, hat Amartya
Sen gezeigt (On Ethics and Economics, Oxford 1987, und «Rights and Agency», in:
Consequentialism and its Critics, ed. S. Scheffler, Oxford 1988, pp. 187-223).

12 H. Tristram Engelhardt, Human Nature Technologically Revisited, in: Social Philosophy
& Policy 8/1 (1990) p. 180. Engelhardt ist Herausgeber des Journal of Medicine and
Philosophy und Ethik-Professor am Baylor College of Medicine.

62



nischen Sinne. Allerdings eben nur aus Griinden der Klugheit; er ist insgesamt
noch zuversichtlicher als Glover, dass sich diese Fragen positiv werden beant-
worten lassen: «Concerns regarding the consent of individuals and about
realizing more benefits than harms properly attend germline genetic enginee-
ring, as they do all human experimentation and clinical interventions. But the
absence of a basis for special moral limits will mean that, in the best of all
secular worlds, given the progress of science and the benefits that such inter-
ventions will allow, germline genetic engineering will become desirable and
morally endorsable.» So konnte die genetische Beseitigung antisozialer Ei-
genschaften einer aufwendigen Erziechung vorzuziehen sein'd. Diese liberale
Auffassung zu Eingriffen in die menschliche Keimbahn hat schon einmal
Eingang in eine von der US-Regierung in Auftrag gegebene Studie gefunden'.
In diesem Bericht ist u.a. davon die Rede, dass Gentechnologie sich fiir den
Menschen als Mittel erweisen konnte, Freiheit gegentiber dem Diktat der
genetischen Vererbung zu erlangen. Wenn mir also der iible Zufall der Verer-
bung Musikalitit vorenthélt, wer soll das Recht haben, mich davon abzuhal-
ten, diese Eigenschaft auf dem Weg der Gentechnologie wenigstens fiir meine
Nachkommen zu realisieren? Nach einer konsequent liberalen Vorstellung ist
hier kein prinzipielles Gegenargument moglich.

Die liberale Minimalmoral's und die dazugehorige Begriindung ist in der
Vorstellung fundiert, dass die Freiheit des einzelnen nur dort einzuschranken
sei, wo sie mit der Freiheit eines andern in Konflikt gerit. Die liberale Moral
ist nicht moralisierend, indem sie das Handeln nur formal begrenzt und nicht
definiert, was fiir den einzelnen das gute Leben sei. Dadurch hat sie jedoch
einen inhidrenten Zug zum Legalismus. Die bedrohte Freiheit wird geschiitzt
durch rechtlich durchsetzbare Normen. Die Schwiiche einer legalistischen
Moral besteht in der Abstiitzung auf die Aussensteuerung der Handelnden.
Formen der sozialen Kontrolle und schliesslich Polizeigewalt sind die Garan-
ten fur die Durchsetzung dieses Typs von Moral. Obwohl sich eine utilitaristi-
sche Ethik, die das Individuum systematisch vernachlissigt, und die liberale

13 A.a.O, p. 183.

14 A.a.0, p. 186.

15 Splicing Life. A Report on the Social and Ethical Issues of Genetic Engineering with Human
Beings. US President’s Commission for the Study of Ethical Problems in Medicine and
Biomedical and Behavioral Research.

16 Dass es sich hierbei nicht um das einzige mégliche liberale Moralverstindnis handelt, wird
weiter unten ausgefiihrt. Es ist gleichwohl von grosser Bedeutung, weil es gerade in Fragen
der Bioethik — insbesondere auch bei Engelhardt oder Glover — im Zentrum steht,

63



Moral mit ihrem Individualismus in zentralen Fragen widerstreiten, so fiihrt
die Verbindung beider Gesichtspunkte in der Frage des Eingriffs in die Keim-
bahn doch zu der fiir viele nicht akzeptablen Auffassung, dass solche Eingrifte
nicht nur legitim, sondern unter Umstinden gar geboten sein konnen, und
dies nicht nur in therapeutischer Absicht, sondern auch um einen <besseren
Menschen zu schaffen. Es ist immer unbefriedigend, eine Position bloss wegen
einzelner, nicht akzeptabler Konsequenzen zu verwerfen. Befriedigender ist
der Aufweis, dass die Griinde, weshalb diese Konsequenzen nicht akzeptabel
sind, mit dem Liberalismus nicht nur punktuell verknitipft sind, sondern insge-
samt eine Schwiiche des Liberalismus darstellen, zumal in seiner minimalisti-
schen Variante.

Die Grenzen einer liberalen Moral

Ein erstes Argument gegen die im liberalen Denken implizierte Moralphiloso-
phie setzt bei einzelnen Handlungen bzw. Handlungstypen einerseits und bei
dem Individuum als Akteur anderseits ein. Das grundlegende Prinzip betrifft
die Autonomie des Individuums. Diese zu beschranken ist nur dort legitim,
wo sie mit fremder Freiheit in Konflikt gerdt. Damit kann man sich sehr
schnell einverstanden erkliaren. Das Problem ist nur, dass diese Gestalt von
Moralphilosophie die grundlegende, d.h. die alltigliche Handlungssituation
nicht beschreibt, sondern sich an Handlungen orientiert, die sich am Rande
des Erlaubten bewegen. Rein deskriptiv ist das autonome Individuum ein
Phantom, das primir eine Existenz in der Theorie hat. Ein moralischer Ak-
teur begegnet in der Praxis selten oder nie; er stellt eine normative Idee dar.
Dass man sich damit gleichwohl begniigen zu konnen glaubt, liegt daran, dass
die neuzeitliche Moralphilosophie nicht mehr als praktische Wissenschaft —
als Thematisierung des Wissens aus dem Gesichtspunkt des Handelns — ver-
standen, Handeln vielmehr nachgerade als notwendigerweise blind eingestuft
wird. Diese Auffassung findet im Liberalismus vor allem zwei Ausprigungen.
Nach der einen, der kantischen Variante, ist handlungsanleitendes Wissen
theoretisches Wissen eines nicht beteiligten objektiven Beobachters. Das
ideale Handlungssubjekt ist frei von Beteiligung (Interesse), seine Freiheit
daher auch unbestimmt, bzw. bloss an einem Ideal von Entscheidung orien-
tiert, die gerade und prinzipiell nie die Situation von real Entscheidenden sein
kann. Nach dem andern Modell, dem Benthamschen, ldsst die wesenhafte
Blindheit des Handelns den Handelnden ginzlich zu einem Biindel von Lust-

64



und Schmerzempfindungen zusammenschrumpfen. Beide Varianten des Libe-
ralismus sind, so gekennzeichnet, zugegebenermassen Karikaturen. Karikatu-
ren haben die Funktion, einen zentralen Punkt deutlich hervortreten zu las-
sen. Dieser Punkt ist eben die Bestimmungslosigkeit des Subjekts und seiner
Freiheit. Freiheit besteht nach liberaler Auffassung immer — aufgrund der
Bestimmungslosigkeit der Handlungssituation — in der bestimmungslosen
Freiheit zu handeln. Die Situation realer Entscheidungen aber ist eine andere:
denn sie stehen insbesondere dann, wenn sie als moralisch nicht neutral be-
trachtet werden, in einem weiteren Kontext, in welchem die Freiheit der mo-
mentanen Entscheidung nicht von Bedeutung ist. Von Bedeutung ist vielmehr
der Hintergrund, auf dem die Handlung reflektiert wird. Dieser Hintergrund
umfasst die eigenen Lebenspliane und die Lebenspline anderer, insbesondere
nahestehender Personen. Natiirlich spielt in diesem Zusammenhang die Be-
rticksichtigung fremder Freiheit eine Rolle. Die Art und Weise, wie dies ge-
schieht, wird jedoch vom liberalen Schema nicht erfasst. Das Beispiel der
Eltern-Kinder-Bezichung kann dies verdeutlichen. Die Eltern diirfen die Frei-
heit der Kinder nicht verletzen. Die Konzeption negativer Freiheit, das heisst,
die Konzeption, fremde Freiheit nicht zu behindern, kann dieser Situation
nicht Gentige tun. Die Aufgabe der Eltern ist es ja, die Entwicklung von
Fihigkeiten und Begabungen zu fordern, d.h. sie zielen auf die positive Frei-
heit ihrer Kinder ab, sich zu einer Personlichkeit zu entwickeln, die ein phy-
sisch, psychisch und geistig reichhaltiges Leben zu fithren in der Lage ist.
Diese Aufgabe wird durch das in der liberalen Auffassung tiblicherweise ent-
haltene Prinzip der Wohltitigkeit nicht abgedeckt. Das letztere Prinzip ist sehr
problematisch, wie sich bei der Bestimmung der Grenzen zeigt, bis zu welchen
Wohltitigkeit eine Pflicht darstellt. Eine weitere Schwierigkeit liegt in der
Klidrung des «Wohls». Davon unabhingig stellt sich noch das zusitzliche
Problem, Wohl innerhalb dieser Konzeption tiberhaupt herzuleiten.

Die Bestimmungslosigkeit der Freiheit im liberalen Verstéindnis fiihrt es mit
sich, dass ein Widerspruch in der Freiheit der Vielen moglich wird. Die Frei-
heit des einen ist nach diesem Freiheitsverstindnis begrenzt durch die Freiheit
des andern. Freiheit muss darum zum Thema der Moralphilosophie werden,
wenn sie in Konflikt mit anderer Freiheit gerit. Fairerweise ist hier auch die
positive Seite des neuzeitlich-liberalen Freiheitsverstindnisses hervorzuheben.
Ein Staat, der diesen Begriff hochhilt, wird sich davor hiiten, fiir die einzelnen
Biirger festzulegen, was fiir sic das Gute ist. Das Ziel des liberalen Staates
besteht darin, die Wiinsche zu erfiillen, die die Biirger haben, und nicht zu
bewirken, dass die Biirger gute Menschen werden. Oder in Mills Worten:
«Mankind are greater gainers by suffering each other to live as seems good to

65



themselves, than by compelling each to live as seems good to the rest.»'” Im
Falle der Gentechnologie, das haben die oben angestellten Uberlegungen
gezeigt, konnte dieser Anspruch zu tief angesetzt sein. Damit stellt sich die
schwierige Frage, inwiefern von einer liberalen Theorie der hier zugrundege-
legten Art Abstand zu nehmen sei. Die Komplexitit von Entscheidungen, wie
sie heute anstehen, kann in diesem idealen Entscheidungsmodell nicht befrie-
digend gespiegelt werden. Entscheidungen, die als einzelne unproblematisch
erscheinen, konnen sich zu einer von niemandem gewiinschten Beschrankung
der Freiheit aller summieren.

Die folgenden Optionen sind in dieser Situation in Betracht zu ziehen: a)
Man kann am Liberalismus grundsitzlich festhalten, aber darauf bestehen,
dass die Moral, insbesondere die Moral der Wissenschaftler, sich in diesem
permissiven Rahmen nicht auch schon erschopfen darf. Zur liberalen Gesetz-
gebung kommt eine berufsstindische Moral notwendig hinzu. Diese Moral
enthilt weitergehende Vorstellungen tber das fiir den Menschen Gute. In
Anlehnung an die Hippokratische Tradition konnte dies den Verzicht beinhal-
ten, iiber das Heilen und Helfen im konkreten, einzelnen Fall hinauszugehen.
Die berufsstindische Ethik wiirde in diesem Falle einen Schritt tun, der inner-
halb des liberalen Rahmens moglich, aber nicht unbedingt vorgeschen ist.
Konflikte von der Art waren dann denkbar, dass bestimmte Personen von
Medizinern und Gentechnologen Leistungen erwarten, die diesen durch ihre
berufsstindische Ethik untersagt sind; eine Situation, die nicht grundsitzlich
neu ist. b) Die zweite Option besteht in einer konservativen Antwort auf die
Herausforderung der Gentechnologie. Eine solche Auffassung vertritt Torb-
jorn Tannsjo's. Er geht die Standardargumente gegen gentechnische Eingriffe
in die menschliche Keimbahn durch und zeigt, dass keines der traditionellen
Argumente den prinzipiellen Verzicht auf diese Moglichkeit wirklich stiitzen
kann. Auch wenn grundsitzlich noch weitere Argumentationsstrategien denk-
bar wiren, so sind die Aussichten, auf liberaler Grundlage ein zwingendes
Argument gegen die Verdnderung der menschlichen Keimbahn vorzutragen,
doch sehr gering'®. Das Argument, das Tdnnsjo als konservatives Argument

17 John Stuart Mill, Einleitung zu On Liberty, in: John Stuart Mill, Utilitarianism, edited by
Mary Warnock; including Mill’s «On Liberty» and «Essay on Bentham» and Selections
from the Writings of Jeremy Bentham and John Austin, London 1986, p. 138.

18 Torbjorn Tannsjo, Conservatism for Our Time, London 1990, pp. 119-139.

19 Im einzelnen priift Tinnsjo die folgenden Argumente: a) Die genetische Verdnderung der
Keimbahn verletzt ein Recht auf ein bestimmtes So-sein, d.h. das Recht eine Person zu
sein, in deren physische Konstitution nicht eingegriffen worden ist. b) Ein weiteres Argu-
ment beruft sich auf die Weisheit der tiber Jahrtausende wirksamen Evolution, der gegen-
tiber der Mensch sich nicht anmassen darf, es besser zu wissen. ¢) Der Mensch darf nicht

66



vortrigt, besteht einfach darin zu sagen, dass es von intrinsischem Wert sei,
dass die menschliche Spezies in der uns bekannten Form erhalten bleibe. Das
sieht zunichst nicht nach einem Argument aus, sondern vielmehr nach einem
Standpunkt, der sich allerdings verteidigen ldsst. Ein Konservativismus wird
von Tannsjo mit der Auftfassung vertreten, dass (1) alles, was als gut etablier-
tes Faktum existiert, fortbestehen sollte und (2) dass der Grund, weshalb es
fortbestehen sollte, darin liegt, dass es gut etabliert ist”'. Ein solches Faktum
ist fiir Tannsjo auch die menschliche Spezies. So wie der Liberalismus in sich
noch keine ausgebildete Moralphilosophie darstellt, so wenig kann dies fiir
den Konservativismus gelten. Diese Grundhaltung kann moralisch sehr frag-
wirdig sein, denn der Umstand, dass sich etwas gut etabliert hat, bedeutet
nicht eo ipso, dass es auch gerechtfertigt werden kann. In bezug auf die
Veranderung der menschlichen Keimbahn ist auch zu bedenken, dass ein
solcher Eingriff nicht unbedingt die Verabschiedung der menschlichen Gat-
tung, wie wir sie heute kennen, bedeuten muss. Der Konservativismus von
Tinns)o beinhaltet bloss ein Prinzip des Beharrens und stellt keine geniigende
Antwort auf die im Liberalismus offen gebliebenen Fragen dar.

Die von Tinnsjo verworfenen Kritiken der Gentechnologie sind zum Teil
auch selbst als konservative zu charakterisieren. Sie zeichnen sich dadurch
aus, dass sie mit inhaltlichen Setzungen (naturgegebene Ordnung, gottge-
wollte Ordnung) gegen den liberalen Umgang mit dem Genom von Men-
schen, aber auch von andern Organismen, Einwdnde erheben. Das normative
Zentrum dieses Konservativismus ist nicht mehr im Individuum angesiedelt,
sondern in einer Vielzahl von Positionierungen: beim Eigenwert der verschie-
denen Arten, bei der Ordnung von Okosystemen oder — klassischer — einer
Ordnung der Natur insgesamt. Die Verschiebung des normativen Kerns be-
inhaltet die Maglichkeit, eine Gegenposition zu formulieren und sich inhalt-
lich mit dem liberalen Weltbild auseinanderzusetzen. Tiannsjo sieht, dass diese
Auseinandersetzung jedoch wenig erfolgreich ist, da beziiglich der normativen
Grundlagen eine Einigung nicht moglich ist. Zudem sind die konservativen

Gott spielen. d) Gentechnische Eingriffe in dic Keimbahn verletzten die soziale Identitit
des Menschen. d) Spezies-Grenzen diirfen nicht Gberschritten werden. ¢) Gentechnische
Eingriffe in die Keimbahn beinhalten nicht-akzeptable Risiken.

20 Eine Letztbegrindung wird hier wohlweislich niemand verlangen wollen. Eine Haltung
gegeniiber andern Menschen, die Verletzungen der Integritit ausschliesst, noch {iber den
Tod hinaus, ist der Moral fest eingeschrieben. Vgl. fiir eine reflektierende Begriindung
solcher Zusammenhinge David Cockburn, Other Human Beings, London 1990.

21 A.a.0., p. 4. Konservativismus in diesecm Sinne ist ohne weiteres mit politisch rechts und
links stehenden Positionen vereinbar. Tannsjo vertritt diese Auffassung als Mitglied der
schwedischen kommunistischen Partei.

67



Positionen — auch unabhingig von der Gentechnologie — unter Beweisnot-
stand. Die moderne Wissenschaft und ihr durchschlagender Erfolg auch be-
ziiglich der Ausgestaltung des Weltbildes des modernen Menschen hat die
naturphilosophischen Grundlagen des konservativen Denkens nachhaltig
untergraben. Es hat sich herausgestellt, dass die Artgrenzen bereits ohne den
menschlichen Eingriff in die Gene viel durchlissiger sind, als dies im essentia-
listischen Denken vorgesehen war. Die Arten werden nicht mehr iiber den
Begriff einer essentia gedacht, sondern im Zusammenhang der Evolutions-
theorie liber die Adaptation und die 6kologische Nische definiert. Die struk-
turale Betrachtungsweise sieht an der Stelle der Essenzen ein Geflige von
Lebensformen, das sich in wechselseitigem Austausch verindert und entwik-
kelt. Im So-sein der verschiedenen Lebensformen mag man daher nicht mehr
einen gottlichen Willen oder eine moralische Ordnung erkennen. Wenn eine
solche gedacht werden soll, dann als menschliche Konstruktion, sei es dass
diese bewusst in dieser Absicht entwickelt, sei es dass sie bloss naiv in die
Natur hineininterpretiert wird. Auch das Denken in 6kologischen Zu-
sammenhéngen kann hier nicht eine neue ontologische Grundlage bieten, um
die konservativen Inhalte wieder zu einer lebendigen Tradition werden zu
lassen und so das freie Verfiigen von Individuen wieder in eine umfassende
Ordnung zu lenken. Zumindest sind Okosysteme nicht auch schon moralische
Ordnungen, die einen diesbeziiglichen politischen Entwurf enthalten wiirden.

Es ist nicht abzusehen, dass das konservative Denken in absehbarer Zeit
anders als auf totalitire oder fundamentalistische Weise nochmals zu einer
bestimmenden Kraft werden konnte. Attraktiv bleiben einige Momente, ins-
besondere etwa die Vorstellung, dass Moral nicht eine Institution ist, die
durch Aussensteuerung wie gesetzliche Regelungen aufgezwungen werden
kann. Das ist zunichst nur negativ. Wenn man die Alternative formuliert, d. h.
eine Ethik, die sich auf eine Erkenntnis der rechten Ordnung stiitzt, die sich
am Weg der Tugend orientiert, so stellen sich sogleich Schwierigkeiten ein, die
nicht nur damit zusammenhdngen, dass uns dieses Vokabular heute fremd
geworden ist. Sicherlich ist die Auffassung falsch, dass eine dem konservativen
Weltbild entsprechende Gesellschaftsordnung zur Zeit ihrer Bliite notwendi-
gerweise totalitir und fundamentalistisch war. Wenn die heutige Gesellschaft
in ihren Grundziigen als liberal zu charakterisieren ist, so heisst das doch
nicht, dass nicht auch heute noch, und nicht nur im Appenzell, die konserva-
tive Lebensform nach wie vor mit Uberzeugung gelebt werden kann und dies,
ohne dass sie deswegen als fundamentalistisch gelten muss. Was es nicht mehr
gibt, das ist eine lebendige Entwicklung von sozialen und kulturellen Formen,
die diesem Weltbild entsprechen. Das ist der Grund, weshalb der Versuch,

68



unter den Bedingungen einer liberalen, pluralistischen Gesellschaft dorthin
zuriickzukehren, sogleich fundamentalistische und totalitire Ziige annimmt.
Ohne die Lebendigkeit einer solchen Tradition ist es nicht moglich, diesen
Schritt in die Vergangenheit zu machen, den sich so viele angesichts der
Gentechnologie wiinschen.

Chancen im konservativen Denken

Alasdair Maclntyre? hat gezeigt, dass sich zwischen den spezifischen Inhalten

des konservativen Denkens und der etwa bei Thomas von Aquin stilisiert
entwickelten Form der Auseinandersetzung unterscheiden lidsst. Ich will das
kurz beleuchten, da es in der Situation, in der wir mit der Frage der Gentech-
nologie stecken, unmittelbar von Relevanz sein konnte. Ob die Form der
Auseinandersetzung, wie sie Maclntyre charakterisiert, tatsichlich den histo-
rischen Gegebenheiten entspricht, ist hier nicht von Bedeutung. Wichtig ist
das Modell. Nach Maclntyres Darstellung gab es in der scholastischen Form
der Auseinandersetzung eine grossere Offenheit im Blick auf das Ziel/ der
moralphilosophischen Untersuchung. Die modernen liberalen Modelle der
ethischen Untersuchung haben dies gemeinsam, dass sie eine starke, nicht
hintergehbare Voraussetzung machen, namlich dass jeder nach seiner eigenen
Fagon gliicklich werden soll, sofern nur dies nicht mit den entsprechenden
Freiheitsrechten der andern kollidiert. Dieses liberale Grundprinzip ist noch
nicht selbst ein ethisches Prinzip, sondern bedarf der Erganzung, die in den
unterschiedlichen Traditionen in unterschiedlicher Weise ausfillt. Bei Kant ist
es der Begriff der Person, die — als einzig moglicher Endzweck verstanden —
den obersten Grundsatz pragt. Bei Bentham ist es die Fiahigkeit zu leiden, die
diese Begriindungsfunktion innerhalb seiner utilitaristischen Ethik tber-
nimmt.

In der thomistischen Sichtweise wird die Freiheit des einzelnen zwar nicht
geleugnet, es kommt ihr jedoch nicht diese fundamentale Rolle zu. Funda-
mental ist die spezifische Menschennatur, die der einzelne in seinem Handeln
als Ziel realisieren soll. Das antike teleologische Denken, das diese Vorstellung
leitet, driickt sich im Grundsatz aus, dass das Sein und das Gute identisch
seien. Thomistische Ethik erwist sich damit als ontologische Ethik. Was die
Menschennatur ist, dies bleibt freilich immer offen fiir weitere Bestimmungen.
Der Primat der Ontologie erscheint hier, anders als fiir die Neuzeit, nicht als

22 Vgl. insbesondere sein Buch Whose Justice? Which Rationality?, London 1988, Kapitel X.

69



eine unuberwindbare Beschrinkung der Freiheit. Denn die ideale Menschen-
natur ist nur dem Sein nach ein Friiheres, nicht aber beztiglich der Erkenntnis.
Die Erkenntnis der Ziele des menschlichen Handelns bleibt eine Aufgabe flir
immer exaktere Bestimmung. Sie ist nicht in der Angabe von einzelnen Prinzi-
pien, wie Gerechtigkeit, der gleichen Berticksichtung von Interessen oder der-
gleichen zu finden. Das Wertvolle an der scholastischen Methode besteht
darin, nicht mit einem obersten praktischen Prinzip in praktischen Fragen die
moralisch richtige Handlung in dogmatischer Manier zu deduzieren. Viel-
mehr ist an den Deduktionen die Bestimmung der idealen Menschennatur
immer auch erneut zu tiberpriifen. Indem sich die neuzeitliche oder liberale
Ethik durch die Grundnorm der Freiheit vordergriindig mehr Offenheit und
Unbestimmtheit gibt, ist sie in der Fixierung der obersten Prinzipien des
gerechtfertigten Handelns umso dogmatischer. Maclntyre fithrt das neuzeit-
liche Denkmuster auf Descartes zurtick, der der Auffassung war, dass wir in
einem Akt die volle Bedeutung der Pramissen zu erkennen vermochten, vor-
weg der Untersuchung der Folgerungen. MacIntyre hilt dem entgegen, dass
wir auch die Pramissen in ihrer Bedeutung erst dann vollstandiger erfassen,
wenn wir sehen, was aus ihnen folgt. In moralphilosophischen Kontexten ist
hier zudem mit einer Infragestellung der Pramissen fiir einen bestimmten
praktischen Schluss zu rechnen, sei es, weil weitere Pramissen dazukommen,
sei es, weil sich die Pramissen in den Folgerungen als nicht akzeptierbar
erweisen?,

Dieser antidogmatische Zug bei Thomas und in der Scholastik insgesamt
hat eine grosse Verwandtschaft mit dem Pragmatismus; zudem lassen sich
geistesgeschichtliche Zusammenhinge aufzeigen. Charles Peirce hat den Prag-
matismus in einer Konfrontation der Neuzeit (Descartes) mit der Scholastik
(Duns Scotus) entwickelt?*. Seine Kritik der oberflichlichen Betrachtungs-
weise der Syllogistik in der Neuzeit deckt sich mit der eben im Anschluss an
MaclIntyre angedeuteten Differenz zwischen der Logik praktischer Urteile in
der Scholastik und in der Neuzeit.

Es sei nochmals betont, dass es hier bloss um die formalen Aspekte dieser
Tradition geht. Die spezifischen Inhalte, die Ansichten liber die Naturord-

23 Zu diesem Unterschied von praktischen und theoretischen Urteilen s. Anthony Kenny,
The Metaphysics of Mind, Oxford 1989, p. 44 und 145.

24 Vgl. seine Descartes-Kritik in Questions Concerning Certain Faculties Claimed for Man
(Writings of Charles S. Peirce, vol. 2, pp. 193-211). Die Stellen zu Duns Scotus finden
sich in den Collected Papers (CP) und in der neueren, noch unvollstindigen Ausgabe, den
Writings of Charles S. Peirce, verstreut; am deutlichsten CP 1.405; vgl. noch Writings, vol.
2, p. 431f; vol. 4, p. 507ff; CP 1.560.

70



nung und insbesondere die Auffassung, dass die Natur an sich nach morali-
schen Standards geordnet sei, verfallen dem Verdikt des Essentialismus. Es ist
bloss die der scholastischen Methode eigene offene Form der Suche nach einem
inhaltlichen Leitmuster in praktischen Fragen, die mit dem liberalen Credo,
dass jeder nach seiner eigenen Fagon gliicklich werden soll, verglichen werden
kann.

Sowenig wie in der liberalen Vorstellung sind allerdings auch in dieser
Tradition Inhalt und Form vollig voneinander zu trennen. Das implizite und
unverzichtbare Verstindnis von Freiheit in der klassischen konservativen Tra-
dition lésst sich wie folgt charakterisieren: Die Freiheit verschiedener Indivi-
duen kann nicht in Konflikt geraten, da die Freiheit nicht ein personliches,
sondern ein Offentliches oder gemeinsames Gut ist, an dem die Individuen
teilhaben. Freiheit heisst fiir das Individuum zunéchst Befreiung zu etwas,
d.h. positive Freiheit. Die Entwicklung der Féihigkeiten und Begabungen des
einzelnen ist auf der Grundlage eines Verstindnisses von Freiheit als Autono-
mie nicht ohne weiteres am besten gewihrleistet. Amartya Sen hat gezeigt,
dass eine optimale Gestaltung persénlicher Freiheit und die Verpflichtung auf
gesellschaftliche Zielsetzungen nicht nur keinen Widerspruch darstellen, son-
dern sich sogar bedingen®. Sen versucht den Begriff der Freiheit durch die
Entwicklung einer Theorie der «goal-rights» zu fiillen. Die Rechte, die wir
jedem Glied der menschlichen Gemeinschaft zusprechen wollen, sind nach
dieser Auffassung von den Féhigkeiten und Begabungen abhingig und nicht
bloss von den individuellen Wiinschen. Das «goal-right-system» (d.h. Rechte
auf gewisse Zielsetzungen) gewihrt dem einzelnen die Freiheit, seine Person-
lichkeit ohne Behinderung (negative Freiheit) und unter Beriicksichtigung
seiner Begabungen (positive Freiheit) zu entwickeln. Im Unterschied zur libe-
ralen Auffassung setzt dies voraus, dass die Frage verbindlich geklart wird,
was zu den Bestimmungen der freien Entwicklung der Person gehort. Denn
anders lasst sich nicht festlegen, fiir welche Zielsetzungen das einzelne Indivi-
duum Rechte haben soll. Die Bestimmung der Freiheit und der fiir sie zugrun-
degelegten menschlichen Natur ist Sache einer offenen Untersuchung gemaiss
der skizzierten scholastisch-pragmatischen Methode.

25 Vgl. Amartya Sen, Individual Freedom as a Social Commitment, in: The New York
Review of Books Vol. XXXVII, Nr. 10, June 14, 1990. Anders ausgedriickt: die optimale
Ausgestaltung personlicher Freiheit ist auf der Grundlage des liberalen Freiheitsbegriffes
gerade nicht moglich.

71



Gentechnologie im Lichte dieser Uberlegungen

Fiir den Zusammenhang dieser Uberlegungen mit der Problematik der Gen-

technologie ist es wesentlich, dass die zentralen moralphilosophischen Aussa-
gen nicht digjenigen sind, die ein absolutes Verbot aussprechen. Im Zentrum
der Uberlegungen steht vielmehr die Bemiihung um eine gemeinsame Bestim-
mung der wiinschbaren Formen positiver Freiheit, d.h. eine Bestimmung der
Spielrdaume menschlichen Handelns, die eine aktive Forderung des «guten
Lebens» beinhalten. Das «gute Leben» ist fiir Aristoteles das Leben in der
Polis. Die Polis ist unter den Bedingungen der modernen Zivilisation die
ganze Menschheit?. Gerade in der Gentechnologie wird deutlich, dass Ent-
scheidungen nicht von bloss lokaler Bedeutung sind. Wenn sich durch die
Gentechnologie die Landwirtschaft entscheidend verdandern sollte, dann hat
dies Auswirkungen fur die weniger industrialisierten Lander.

Inwiefern konnen diese Uberlegungen der Erarbeitung einer Alternative
zum individualistischen Liberalismus bei der moralischen Beurteilung der
Gentechnologie dienen? Ganz offensichtlich ergibt sich auch auf dieser
Grundlage keine klare und eindeutige Stellungnahme gegen irgendeine be-
stimmte Technologie. Beurteilt wird nicht die Technologie, sondern diese im
Kontext der Bestimmung des «guten Lebens». Das «gute Leben» ist einerseits
ein Leben, das aufgrund gegebener Bedingungen (materielles und physisches
Wohlergehen) in einem aussermoralischen Sinne als «gut» verstanden werden
kann. Man wird diesem Begriff jedoch nicht gerecht, indem man eine morali-
sche und eine aussermoralische Bedeutung unterscheidet. Denn er meint beide
Komponenten in wechselseitiger Bestimmung. Insbesondere lisst sich nicht
eine rein moralische Komponente absondern. Das gute Leben ist das Leben,
das in der Entfaltung der Begabungen und Fahigkeiten im Zusammenhang
der Gemeinschaft besteht. Ein gelungenes Leben ist weder altruistisch noch

26 Hier wiire einiges zur vielfach geforderten Ausweitung der Moralgemeinschaft auf ausser-
menschliche Organismen und Institutionen zu sagen. Ich will mich jedoch auf die Andeu-
tung beschrianken, dass in der hier entwickelten neo-aristotelischen Perspektive eine solche
Ausweitung nicht moglich, aber auch nicht erforderlich ist — im Unterschied zu liberalen
Moralkonzeptionen. Nicht moglich deshalb, weil die Bestimmung des «guten Lebens» fiir
den Menschen im Fokus steht — als eine offene Suche, an der sich alle moralischen
Akteure beteiligen. Nicht erforderlich deshalb, weil die Bestimmung des guten Lebens
inhaltlich reicher ist als die bloss negativen Bestimmungen der individualistischen Moral
und insbesondere auch ein Verhiltnis zu Menschen, die nicht moralische Akteure sind,
sowie zur aussermenschlichen Natur umfasst. In dieser Auffassung der Ethik gibt es keine
strikte Grenze zu benachbarten Disziplinen wie Okologie, Okonomie und Politik, statt-
dessen einen Zusammenhang, wie er sich schon bei Aristoteles bestens studieren ldsst.

72



egoistisch. Aristoteles verstand die menschliche Natur als so weit festgelegt,
dass eine Ubereinstimmung beziiglich des fiir alle guten Lebens mdglich
schien. Diese Auffassung konnen wir heute nicht mehr uneingeschriankt tei-
len. Die Innenperspektive eines Lebens und die Aussenperspektive fallen nicht
notwendigerweise zusammen?’. Es gibt viele Weisen, ein gutes Leben zu fiih-
ren. Die Hilfestellung der Philosophie in der Bestimmung des «guten Lebens»
muss daher viel bescheidener ausfallen, als dies nach aristotelischer Vorstel-
lung der Fall war. Moglich und nétig ist ein Prozess der Entwicklung einer
Lebensform, die den verschiedenen Interessen so weit wie moglich Rechnung
tragt. Liberaler Individualismus und konservative Fixierung auf eine be-
stimmte Sicht des guten Lebens sind dabei Extrempunkte. Ohne dafiir in der
menschlichen Natur einen bestimmenden Anhaltspunkt zu haben (Aussen-
perspektive) und ohne uns dabei nur auf die Wiinsche der einzelnen verlassen
zu konnen (Innenperspektive), sind wir vor die Aufgabe gestellt, durch Pro-
zesse der Konsensbildung zu einer gemeinsamen Lebensform beizutragen, die
gewisse minimale Bedingungen erfiillt: Sie darf die Moglichkeit einer dauer-
haften menschlichen Existenz nicht verletzen. Dies bedingt eine Lebensweise,
die die nattirlichen Ressourcen nicht erschopft und die Vielfalt der Arten
bewahrt.

Wie sich die Gentechnologie zum «guten Leben» verhilt, kann nur im
Einzelfall entschieden werden. Nach den hier skizzierten Uberlegungen ist
dabei die Einbettung der einzelnen Projekte in eine umfassende, nicht bloss
auf Schadensvermeidung ausgerichtete Perspektive von Noten. Auch dem
gesellschaftlichen Entscheidungsprozess selbst muss die notige Beachtung ge-
schenkt werden. Leider driangt sich immer wieder die folgende Beobachtung
auf: «Auf einer ganz abgehobenen Ebene der Betrachtung stellt sich mir die
Situation heute so dar, als fithlten wir uns erneut im Zugzwang. Als wire di¢
Entwicklung der Gentechniken zur Sicherung der quantitativen und qualitati-
ven Reproduktionsmoglichkeiten der kommenden Generationen und ihren
natiirlichen Ressourcen unerldsslich.»*® Wenn wir tatsichlich vor der Alterna-
tive zwischen einer Einbusse an Lebensqualitdt und technologischen Sach-
zwingen stiinden, dann hitten wir uns wohl fiir die Einbusse an Lebensquali-
tit zu entscheiden. So wie eine Person ihre moralische Integritdt verlieren
kann, so kann eine Gesellschaft auch die Féahigkeit zu einer lebendigen Aus-

27 Vgl. dazu Bernard Williams, Ethics and the Limits of Philosophy, London 1985; insbes.
Kap. 3.

28 Siegfried Keil, Sozialethische Probleme der Gentechnik, in: Johannes Baltzer (Hg.); Gen-
techniken und Individuum. Interdisziplinire Fachtagung vom 27. bis 29. August 1986
Universitdt Osnabriick, Kéln 1988, S. 141.

73



einandersetzung beziiglich der gemeinsamen Lebensweise verlieren. Die
Liicke wird dann durch Methoden der Beeinflussung gefiillt, die nicht mehr
mit der Entscheidungskraft reifer Personlichkeiten rechnen. Die mogliche Ein-
busse an ausseren Giitern oder Wohlstand fallt nicht so schwer ins Gewicht
wie der Verlust der Moglichkeit zu konsensueller Auseinandersetzung um die
wiinschbaren Lebensformen angesichts sich rasch entwickelnder technischer
Moglichkeiten.

Moglichkeiten und Grenzen philosophischer Reflexion

Das in Anlehnung an Thomas dargelegte konservative Verfahren fiir die
Betrachtung strittiger Fragen fiihrt nicht zu einer inhaltlich grundsitzlich
unterschiedlichen Haltung gegeniiber den Moglichkeiten der Gentechnologie.
Dieses Verfahren legt vielmehr eine Haltung nahe, die auf Distanz zu einem
technologischen Zwang (<technological fix») geht und auf der Notwendigkeit
einer technologieunabhingigen Reflexion der menschlichen Natur und des
Sinnes der menschlichen Existenz zu insistieren.

Abschliessend ist eine Ehrenrettung des Liberalismus am Platz. Die hier
gebotene Auseinandersetzung wird weder den neueren Theoretikern des Libe-
ralismus noch so bedeutenden Figuren wie John Stuart Mill gerecht. Mill war
sich Bentham gegentiber der Notwendigkeit der Inkorporation wesentlicher
Elemente einer Tugendethik in sein System bewusst. «Morality consists of two
parts. One of these is self-education; the training, by the human being himself,
of his affections and will. That department is a blank in Bentham’s system.
The other and co-equal part, the regulation of his outward actions, must be
altogether halting and imperfect without the first; for how can we judge in
what manner many an action will affect even the worldly interests of ourselves
or others, unless we take in, as part of the question, its influence on the
regulation of our, or their, affections and desires?»? Aber auch bei praktisch
allen liberalen Theoretikern der Gegenwart findet sich eine Betonung und
Gewichtung dieser beiden Aspekte einer liberalen Moral. Unter dem zuneh-
menden Einfluss einer konservativen Gegenbewegung unter der Bezeichnung
«communitarianismy ist es in der liberalen Tradition wieder liblich geworden,
vermehrt auf diese Aspekte zu achten®,

29 John Stuart Mill, Essay on Bentham, in: op. cit. (Anm.17), p. 103f.
30 Vgl. dazu exemplarisch Stephen Macedo, Liberal Virtues. Citizenship, Virtue, and Com-
munity in Liberal Constitutionalism, Oxford 1990.

74



Warum also meine vorangehenden Bemerkungen tiber die Grenzen einer
liberalen Moralphilosophie? Es ist eine, wenn auch erstaunliche, Tatsache,
dass in der Behandlung praktischer Fragen, in der sogenannten angewandten
Ethik, diese zweite Seite der Moralitit nach Mill fast systematisch ausgeblen-
det wird und sich die Reflexion auf diejenige Ebene konzentriert, wo aus einer
liberalen Sicht die Grenzlinie zwischen Erlaubtem und Verbotenem verlaufen
soll. Diese Beschriankung auf die negative Freiheit und das Schweigen beziig-
lich der positiven Freiheit ldsst gerade in Fragen angewandter Ethik zentrale
Punkte unberthrt. Die vorangehenden Reflexionen sollten deutlich gemacht
haben, dass die Ausgestaltung dieser Aspekte in einer liberalen Tradition
nicht unbedingt in einem Widerspruch zu einer kommunitaristischen Auffas-
sung zu schen ist. Auf jeden Fall zeigen die Debatten zu diesem Aspekt in der
liberalen Tradition, dass diese noch geniigend vital ist, um hier eine offene
Auseinandersetzung zuzulassen. Eine Entscheidung zwischen diesen beiden
Positionen kann auf jeden Fall nicht anhand der Frage der Gentechnologie
getroffen werden. Die hier vorgetragene Auseinandersetzung sollte jedoch
gerade deutlich gemacht haben, dass der Gegensatz zwischen konservativem
und liberalem Denken, der in der 6ffentlichen Auseinandersetzung so bestim-
mend ist, nur dann trigt, wenn man sich fiir die konservative Position auf den
Standpunkt stellt, wie er von Tinnsjo vertreten wird. Auch wenn es gegen
diesen Standpunkt argumentativ nicht viel zu sagen gibt, so wird er doch
kaum geniigen, um beziiglich der Entwicklung, die die Gentechnologie neh-
men wird, richtungweisend sein zu konnen. Was fehlt, ist eine Besinnung auf
die Bestimmung der positiven Freiheit, die sich aus einer auf die personliche
Moral, Tugenden und Gemeinschaft abstellenden moralischen Reflexion in
einem andauernden Prozess vollzieht, sei es aus einer eher konservativen oder
aber aus einer liberalen Optik. )

Die Chance, dass sich eine Bewegung wie die «deep ecology» zu einer
lebendigen Tradition entwickelt, ist so gering wie die Chance, dass eine aristo-
telische Bestimmung des Lebenszieles des Menschen zu einer verbindlichen
Grundlage fiir das Handeln werden konnte. Beiden Philosophien entsprechen
sicherlich Lebensformen, die die erwihnten Bedingungen flir eine positive
Bestimmung der Freiheit tiber das unzureichende liberale Minimum hinaus
vorziiglich erfiillen. Sie scheitern daran, dass sie nicht die einzigen Moglichkei-
ten darstellen. Beide Stromungen koénnen jedoch, gerade wegen ihrer anregen-
den inhaltlichen Bestimmungen in der offentlichen Auseinandersetzung eine
unverzichtbare kritische Rolle spielen. Die Begrenzung auf die Aspekte bloss
negativer Fretheit, wie sie heute in der Reflexion praktischer Fragen noch
hdufig anzutreffen ist, kann auf jeden Fall nicht ausreichen, die anstehenden

i)



Fragen, und nicht nur im Bereich der Gentechnologie, zu l6sen. Die Versu-
chung, sich auf die einfachen liberalen Prinzipien zu beschrinken, ergibt sich
daraus, dass wir mit denen sehr klare und leicht anwendbare Grundsitze fiir
die Entscheidung praktischer Fragen haben. Die Aufgabe einer Bestimmung
auch der positiven Freiheit bedeutet den Abschied von Prinzipien, die eine
eindeutige Sprache sprechen und damit die Verabschiedung der Philosophie in
der Rolle des Schiedsrichters in praktischen Fragen. Die Antwort auf die
Frage nach dem richtigen Leben ist weder eine Privatsache, noch eine Sache
von Experten, sondern eine offentliche Angelegenheit. In dieser 6ffentlichen
Auseinandersetzung kann die Philosophie mehr als nur zur Klirung von
Begriffen beitragen. Sie kann, zusammen mit andern Disziplinen, die Formen
des wiinschbaren guten Lebens mitentwickeln helfen. Ethik hat darin die
breitere und urspriingliche Bedeutung der Reflexion auf das Ethos, zusam-
men mit den sogenannten Humanwissenschaften. Sie kann jedoch, um noch-
mals an die Einsicht von Dewey zu erinnern, die Gewissheit des unmittelbaren
Handelns nicht wieder herstellen, wenn diese verlustig gegangen ist. Unser
Handeln in diesem Bereich der Gentechnologie ist mit der Moglichkeit von
massivem Irrtum belastet. Wie wir mit dieser Situation umgehen, ist nicht in
der Philosophie zu entscheiden, sondern nur in der offentlichen Auseinander-
setzung, unter Beteiligung von Philosophen*.

* Helmut Holzhey, Mathias Eidenbenz, Carlo Jaeger und Peter Schaber haben zu diesem
Aufsatz durch ihre kritische Lektiire beigetragen, wofiir ich mich bei ihnen herzlich be-
danke.

76



	Die Grenzen liberaler und konservativer Moral am Beispiel der Gentechnologie

