
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: Biomedizinische Ethik als Diskurs über Politisches

Autor: Rehmann-Sutter, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 50/91

CHRISTOPH REHMANN-SUTTER

Biomedizinische Ethik als Diskurs über Politisches'

Ich möchte zeigen, dass Bioethik eigentlich ein Diskurs über politische
Aspekte im Bereich Biomedizin ist. Die Art und Weise, wie sie Handeln und
Moral zum Thema hat, liegt näher bei der politischen Philosophie als bei der

Individualethik. Die philosophische Ethik, soweit sie sich auf die Probleme in
diesem Bereich eingelassen hat, nimmt aber die politische Dimension nur sehr

selten und ohne rechtes Interesse wahr. Das hängt einerseits mit der speziellen
Geschichte abendländischer Moralphilosophie zusammen, andererseits

scheint die Reduktion der Handlungsdilemmata auf moralische Bewertungsfragen

individueller Entscheidungen die Sache auch zu vereinfachen,
übersichtlicher zu machen. Meine folgenden Ausführungen sind durch die

Beobachtung motiviert, dass so die Probleme oft nur verkürzt wahrgenommen
werden und dass die Philosophie ihre Rolle damit nicht voll ausspielt. Sie

könnte mehr.
Die Einschätzung der Rolle, welche die Bioethik innerhalb der öffentlichen

Auseinandersetzung spielt, hat Konsequenzen für die Inhalte ihrer Argumentationen

und für die Bewertungsmassstäbe der Gültigkeit ihrer Argumente.
Die Reflexion auf die eigenen Diskursverhältnisse ist deshalb fundamental

wichtig. Sie ist nicht etwas, das noch hinzukommen könnte oder begrüssens-

wert wäre, sondern mir scheint eine solche Besinnung die Bedingung zu sein",

ohne welche biomedizinische Ethik im Kontext der gegenwärtigen Konflikte
im Umkreis biomedizinischer Technologien gar nicht auf den Weg zu bringen
ist. Die politische Blindheit der Bioethik erzeugt nicht nur intern ein falsches

Bewusstsein, sondern macht sie zur Kollaborateurin2: Sie wirkt dadurch
politisch, dass sie die Struktur der Probleme unpolitisch definiert. Die Aufgabe
der Philosophie besteht hier in der Aufklärung dieser Verhältnisse. Philoso-

1 Diese Arbeit entstand als Antwort auf das Symposion «Philosophie und biomedizinische
Ethik» der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft in Neuchâtel am 15./16. November

1990.

2 Aus ähnlicher Motivation spricht Ina Praetorius von «Hofethik» («Ethik - die neue

Hoffnung», in: Claudia Roth (Hg.), Genzeit, Zürich 1987, S. 153-161; «Ethik: ein umstrittenes

Hoffnungsworl», in: Christian Mürner (Hg.), Ethik - Genetik - Behinderung, Luzern 1991,

S. 13-29). Vgl. zur Sache auch meinen Aufsatz «Ethik, Politik und Genlechnologie», in:
Öko-Mitteilungen 13/3 (1990) S. 30-31.

21



phie ist nicht nur ein Sprechen über Weisheit, sondern auch der Versuch, im

Sprechen weiser zu werden.

In I möchte ich anhand zweier Beispiele die Intuition für die angesprochenen

Problemdimensionen wecken. Der zweite Anlauf wird dann etwas
systematischer sein müssen. Die These, dass Bioethik ein öffentlicher Diskurs über

politische Aspekte ist, versuche ich auf dem Weg einer Explikation des

Begriffs des Politischen zu gewinnen. Das wird nicht ohne eine Besprechung der

Konzepte von Normen und Institutionen abgehen (II). Schliesslich (III) sollen

Konsequenzen für die Rolle, welche die Philosophie im bioethischen Diskurs
spielen könnte, diskutiert werden.

I

Das erste Beispiel ist ein sehr persönliches. Es handelt von einem einzigen
Menschen und seiner sogar höchstpersönlichen Entscheidung: der Abwägung
der eigenen Lebenszeit gegen die Freiheit von therapeutischen Einschränkungen.

- Vielleicht wird gerade an diesem Beispiel, das auf den ersten Blick gar
nichts Öffentliches an sich hat, deutlich, inwiefern persönliche Handlungsdilemmata

im politischen Horizont stehen.

Der 56jährige Peter Noll, Professor für Strafrecht in Zürich, widersetzte
sich einer Blasenkrebsoperalion, weil er dessen Folgen nicht akzeptierte:
«Harnplastiksäckchen auf dem Bauch [...], dauernde Impotenz, Rückfallrisiko

zu 60%»3. In seinem Verständnis von Lebens- und Todesqualität war ein

begrenztes Leben in Erwartung des Todes einem technisch aufgeschobenen
Tod mit wesentlichen Freiheitsbehinderungen vorzuziehen. Noll diktierte:
«Ich habe eine relativ kurze, überblickbare Zeitspanne, in der ich nochmals
ein neues, freieres Leben beginnen kann. Ich werde mich - nach dem Freisemester

im Sommer - pensionieren lassen und dann noch alles tun, was ich

immer aufgeschoben habe. Es ist wirklich eine Chance, den Tod auf sich

zukommen zu sehen.» Für Noll wären alle Kanülen und alle medizinische

Apparatur bloss Instrumente eines <bösen> Todes gewesen, der «dir Stück für
Stück dein Leben wegnimmt und dich schliesslich ins Nichts stösst, nachdem
du schon ein Nichts geworden bist. [...] Der Lebenszwang darf einfach nicht
so stark sein, dass du all dies über dich ergehen lässt. Der Lebenswille muss
sich dem entgegensetzen.» - Peter Noll starb zehn Monate nach der Entdek-
kung seines Tumors.

3 Peter Noll, Diktate über Sterben & Tod, Zürich o.J. [1983], alle Zit. S. 27f.

22



Der Patient Noll war vor eine Entscheidung gestellt, die ihm nur bevorstand,

weil als Resultat bestimmter historischer Auseinandersetzungen eine

ganz bestimmte Form von medizinischer Methode entwickelt und diese Medizin

in einer ganz bestimmten Weise sozial gehandhabt wurde. Nur eine

mechanistische Medizin, die ihre Aufgabe darin sieht, den menschlichen Organismus

- die zelluläre Maschine4 - am Funktionieren zu erhalten, konnte eine

Technik entwickeln, Tumore durch Herausschneiden zu beseitigen, das

verbliebene Gewebe zu bestrahlen und die verlorengegangenen Vitalfunktionen
mit künstlichen Hilfsmitteln zu gewährleisten, also hier die Blase durch ein

Plastiksäckchen auf dem Bauch zu ersetzen. Es hat sich eine ganz bestimmte

medizinische Anthropologie ausdifferenzieren müssen, damit Medizin im

heutigen Sinn überhaupt möglich wurde. Das war wiederum nur möglich
innerhalb breiter kultureller Veränderungsprozesse im menschlichen
Selbstverständnis, die verbunden waren mit Umverteilungen sozialer Macht und

Herrschaft, d.h. mit Neufestlegungen in der Gesellschaftsstruktur. Die Weise,

wie Medizin heute genutzt wird und wie sie als Gegenstand bioethischer

Auseinandersetzung vorliegt, spiegelt diese Reihe von historischen

Entscheidungen5. Es sind Entscheidungen, die nicht nur im Kabinett der Theorien

erfolgten, sondern die Strukturen der Welt betreffen, in welcher zu leben

Menschen sich gegenseitig verpflichten. Strukturen der Lebenswelt haben den

Charakter der Öffentlichkeit; sie gelten überindividuell.
Der Zustand der Medizin 1982 in Zürich, der Nolls Konflikt heraufrief,

repräsentiert die Verknüpfung seiner persönlichen, existentiellen
Entscheidungssituation mit einer Ebene öffentlicher Festsetzungen. Dies aber nicht

nur unter dem Aspekt der Sozialgeschichte der Medizin, sondern vielleicht
noch viel offensichtlicher und direkter unter dem Aspekt der Gesundheitspolitik:

Peter Noll war privilegiert. Ihm stand Spitzenmedizin zur Verfügung, d.h.
die erheblichen finanziellen Kosten wären durch Krankenversicherungen ge-

4 Zur Etablierung des Maschinenbildes in der Medizin vgl. Claude Bernard, Einführung in
das Studium der experimentellen Medizin 1865), übers. P. Szendrö, Leipzig 1961.

5 Die Reihe umfasst neben Festlegungen für etwas auch solche gegen etwas: Die Geschichte
der Medizin enthält Ausschlüsse von Methoden, die Verödung und nicht nur die Akkumulation

von Wissen. Für den Bereich der Gynäkologie s. die Studien von Gcrnot Böhme,
«Wissenschaftliches und lebensweltliches Wissen am Beispiel der Verwissenschaftlichung
der Geburtshilfe», in: dcrs., Alternativen der Wissenschaft, Frankfurt/M. 1980, S. 26-53:
Barbara Duden, Geschichte unter der Haut, Stuttgart 1987. - Allgemein wissenssoziologisch

verweise ich auf den Arzt Ludwig Fleck: «Entdeckungen werden von einer gewissen

Verschiebung des Interesses begleitet, und mit dem Erscheinen irgendwelcher neuer Einzelheiten

verschwinden häufig bestimmte frühere Einzelheiten. [...] Was wir denken und wie
wir sehen, hängt vom Denkkollektiv ab, dem wir angehören.» (Erfahrung und Tatsache,

Frankfurt/M. 1983, S. 79 und 82)

23



tragen worden, die nötigen Einrichtungen waren in Zürich mit genügender

Kapazität vorhanden. An anderen Orten auf der Erde, für untere
Gesellschaftsschichten von Ländern mit kleinerem Bruttosozialprodukt würde sich

das Problem nicht in der gleichen Art gestellt haben. Die Gesundheitspolitik
betrifft u.a. die Entscheidungen, wieviel wirtschaftlicher Aufwand in welche

Medizin investiert und welchen Menschen sie zugänglich gemacht wird.
Weiterhin fällt auf, dass Noll als Patient das entscheidende letzte Wort über

seine Behandlungsart hatte. Die Ärztinnen und Ärzte haben sich heutzutage
daran gewöhnt, weniger zu verordnen und mehr zu beraten. Das Prinzip der

«Patientenautonomie»6 spielt für das Verhalten des medizinischen Personals

eine wachsende Rolle. Die Kranken werden nicht im Stich gelassen, sobald sie

in eine Therapie nicht einwilligen wollen, sondern man versucht von
vorneherein, den Patientenwillen in den Behandlungsabiauf mit einzubeziehcn.

Das «Wertbild» soll wie das «Blutbild» eine leitende Rolle bei der Therapieplanung

spielen. Von Noll wurde nicht absoluter Gehorsam erwartet, sondern
seine eigenwillige Entscheidung wurde respektiert, wenn vielleicht auch mit
Befremden. Die Normstruktur der Situation war von einer vorgängigen
Auseinandersetzung mit entsprechenden medizinethischen Problemen beeinflusst.

Noll hat diese Normstruktur vorgefunden, er musste sie sich nicht erst selbst

schaffen. Sie wartete sozusagen auf ihn. Sie existierte überindividuell, quasi

gegenständlich, wenn auch immateriell. Normstrukturen können deshalb als

gesellschaftliche Einrichtungen angesehen werden, an die man gleichsam
stösst, wenn man mit ihnen zu tun hat.

Nolls persönliche Geschichte hat auf dieser Ebene dann auch selber in eine

Auseinandersetzung um Normstrukturen eingegriffen. Er hat seine Erwägungen

als Buch veröffentlicht. Seine Theorie vom «Lebenswillen», der sich einem

«Lebenszwang» u.U. entgegenstellen muss, gab Anlass zu verschiedenen
Debatten über den Primat des organischen Lebens, über die absolute Wünsch-

barkeit von lebensverlängernden Massnahmen, über die Akzeptanz von
therapeutisch bedingten Freiheitseinschränkungen usw. In diesen Bereichen wurden

eingelebte Vorstellungen sicher ein Stück weit aufgelöst, zumindest
antastbar gemacht.

Das zweite Beispiel kommt aus der Sphäre des unmittelbar Öffentlichen.

Wie wohl keine andere bioethische Frage neben Gentechnologie und
Reproduktionsmedizin fand in den letzten drei Jahren das Problem der Euthanasie

6 Vgl. H. Tristram Engelhardt, The Foundations of Bioethics, New York/Oxford: Oxford UP
1986, S. 66 ff.

7 Der Audruck findet sich bei Hans-Martin Sass, «Einführung» zu dem von ihm hgg. Bd.

Medizin und Ethik, Stuttgart 1989.

24



Neugeborener öffentliche Resonanz. Die Medien sprechen von der «Singer-
Debatte». Sie entbrannte rund um Peter Singers ethischen Begründungsversuch

der These, wonach es schwerbehinderte Kinder gebe, die in ihrem eigenen

Interesse lieber schnell und schmerzlos getötet werden sollten, als sie eines

langsamen natürlichen (und sozialen) Todes sterben zu lassen8. Solche
Argumentationen lösten nicht nur Wortgefechte aus, sondern ganz handfeste:

Kongresse wurden verhindert, Vorträge wurden gestört, Resolutionen und

Stellungnahmen wurden (vor)eilig publiziert, sogar Professoren sollten ihres

Amtes enthoben werden. Singer wurde in Deutschland politische persona non

grata. Man berief sich von der einen Seite auf die Nazi-Vergangenheit und von
der anderen auf die akademische Freiheit9. Alte Feindbilder lebten auf und

neue wurden konstruiert. Seither ist das Wort praktische Ethik im deutschen

Sprachraum nicht mehr ohne entsprechende Konnotationen zu gebrauchen.
Man kann sich fragen, weshalb es möglich war, dass philosophische

Argumente, die selber sicher keinerlei böse Handlungen darstellen, öffentliche
Proteststürme auslösen, und daneben in der Praxis der Neonatalmedizin -
aufgrund geltender Richtlinien - ohne weiteres Fälle von Euthanasie vorkommen,

ohne dass sich darüber eine Öffentlichkeit in vergleichbarem Masse

aufhalten würde. Laut den «Grenzen der ärztlichen Behandlungspflicht bei

Schwerstgeschädigten Neugeborenen», die von der Deutschen Gesellschaft für
Medizinrecht verabschiedet worden sind10, müssen nicht unter allen Umständen

alle lebenserhaltenden Massnahmen getroffen werden, wenn das Neugeborene

dabei keine Aussicht auf Heilung hat. In Grenzfällen kann sich die

Hilfe auf die Aufrechterhaltung der Basisversorgung und auf die Linderung
von Schmerzen beschränken". In Einzelfällen ist es schwer abzusehen, ob eine

Schmerzmitteldosis das Eintreten des Todes beschleunigt hat, oder ob der Tod
ein wirklich (natürlichen war12. Fälle von Euthanasie müssen demnach in der

Praxis tatsächlich vorkommen, wenn auch ohne die gezielte Absicht, den Tod

8 Peter Singer, Praktische Ethik, übers. J.-C. Wolf, Stuttgart 1984, Kap. 7.

9 Vgl. die Dossiers in Die Zeit, Nr. 26 und 29 (1989); die Sondernummer der Zeitschrift aus
der schweizerischen Behindertenbewegung Puls 32/6 (1990) «Hoch-zeit Eugenik-Euthanasie»;

Peter Moser, «Behinderte gegen Philosophen - Bericht über die Singer-Affäre», in:
Information Philosophie 18/4 (1990) S. 18-32; Christian Mürner (Hg.), op. cit. (Anm. 2)

(dort auch alle wünschbaren Literaturangaben); Peter Singer selbst: «Bioethics and
Academic Freedom», in: Bioethics 4 (1990) S. 33-44.

10 Medizinrecht 1 (1986) S. 281 (abgedr. in H.-M. Sass (Hg.), op. cit. (Anm. 7), S. 375-378).
11 Das entspricht auch schweizerischer Praxis, wie mir vom Pflegepersonal der Säuglings-

Intensivstation des Basler Kindcrspilals bestätigl wurde.
12 Vgl. die Diskussion dieses Punktes bei Ursula Wolf, Das Tier in der Moral. Frankfurt/M.

1990, S. 129 133. In den Zeit-Dossiers werden sowohl Fälle von Sterbenlassen erwähnt
wie auch Fälle von grausamem Nicht-Sterbenlassen.

25



eines Kindes durch Kausaleinwirkung herbeizuführen. Aber erst Singers
These von der moralischen Richtigkeit aktiver Euthanasie führte zum Skandal.

Ich glaube, dass man schlecht daran tut, die empfindliche Raktion von
Seiten Behinderter als «irrational» abzuweisen. Besser ist hier eine

Rationalitätsvermutung. Zumal sie in Aussicht stellt, über die Rolle philosophischethischer

Argumentationen im gesellschaftlichen Horizont etwas zu lernen. Es

ist ein evidenter Unterschied, ob die Norm der Unantastbarkeit menschlichen
Lebens gesellschaftlich wirksam bleibt und davon nur in Ausnahmesituationen,

wo die ärztliche Pflicht zur Linderung von Leiden mit ihr in Konflikt
kommt, die Last einer möglichen Verkürzung des Lebens übernommen wird,
oder ob stattdessen die Norm mit einer Ausnahmeklausel versehen wird,
welche Tötung in diesen und jenen Fällen für moralisch geboten erklärt. Im
letzteren Fall hätten wir eine neue Norm konstruiert; im ersten Fall ist lediglich

zugestanden, dass sich die allgemeinen moralischen Normen in ausserordentlich

gelagerten Situationen nicht konsequent durchhalten lassen, dass es

dort echte moralische Konflikte gibt, wo sich die «Menschlichkeit» darin
erweisen muss, die Verantwortung für eine nicht verallgemeinerbare Normabwägung

zu übernehmen13. Das bedeutet, dass die öffentliche Relevanz des

Euthanasieproblems sprunghaft ansteigen muss, sobald jemand wie Singer
das Problem auf der Ebene jener allgemeinen Norm und der generalisierbaren
Ausnahmeklausel angehen will und sich nicht auf die Evaluation einzelner
Fälle beschränkt. Der Argumentationszusammenhang, in den sich Singer
stellt, ist ganz verschieden von demjenigen, in dem sich etwa eine Ethikkommission

einer Kinderklinik befindet.

Moralische Sätze im Bioethik-Diskurs, wenn sie in allgemeiner Form
geäussert werden, haben den Charakter «prinzipieller Allgemeinvcrbindlich-
keit»14, d.h. sie erheben allgemeine Geltungsansprüche, betreffen nicht nur
<diesen> Fall, sondern grundsätzlich alle in den relevanten Punkten vergleichbaren

Fälle. Aber das ist erst die logische Seite. Sie gewährleistet, dass ethische

Sätze überhaupt diskutierbar sind. Hätten sie bloss die Form von
Ich-Botschaften, könnten sie nicht Gegenstand einer argumentativen Auseinanderset-

13 Robert Leicht deutete (Die Zeit Nr. 29 (1989) S. 11) in diese Richtung: «Was immer man
in so einer Situation tut [...], man entscheidet sich. Nur glaube ich, dass unser Anspruch,
[...] eine fehlerfreie Entscheidung treffen oder eine Kasuistik für die Entscheidung
aufbauen zu müssen, ein Interesse ist, das uns gilt und nicht dem Menschen, mit dem wir zu
tun haben, f...] Der ganze Singer ist im Grunde nicht ein Versuch, zu verantwortlichen
Entscheidungen zu finden; es geht darum, Entlastungsstrategien von der Rätselhaftigkeit
letztendlicher Entscheidungen zu gewinnen.»

14 So Wolfgang Wieland, «Strukturtypen ärztlichen Handelns», in: H.-M. Sass (Hg.), op.
cit. (Anm. 7), S. 69-95, hier S. 70.

26



zung sein, wo nicht das Charisma einer Person, sondern die Gültigkeit ihrer

Aussagen zählt.
Die Allgemeinheit moralischer Sätze hat aber auch eine politische Seite.

Allgemeine Geltungsansprüche, wie sie im Ethik-Diskurs erhoben werden,
stehen auf der gleichen Ebene wie die Normen der sozialen, zu Institutionen
verfestigten (positiven) Moral. Sie treten mit diesen in Wechselwirkung.
Moralische Erwägungen können jene institutionellen Nonnen entweder in ihrer

Geltung reproduzieren15, oder sie können sie angreifen, in Zweifel setzen,

negieren. In unserem Beispiel waren es nicht zufällig diejenigen, die sich als

potentiell Betroffene eingeschätzt haben, welche für die direkte politische
Brisanz der anscheinend so neutralen ethischen Erwägungen Singers Sensibilität

zeigten. - Wir stossen auf einen für jede bioethische Diskussion bedeutsamen

Umstand: Es ist nicht möglich, eine solche Diskussion innerhalb eines

neutralen Raumes zu führen, in dem sie vor der Interaktion mit real wirksamen

sozialen Normen bewahrt bliebe. Sie sprengt die Seminarräume. Denn

Argumentieren ist selbst schon ein Stück weit öffentliches Handeln.
Soweit unser eher assoziativer Zugang. Es ist nun nötig, die anhand der

Beispiele gewonnenen Vermutungen auf der Ebene der Begriffe zu verifizieren.

II

Biomedizinische Ethik behandelt Probleme aus dem Bereich der medizinrelevanten

Forschung, der ärztlichen und klinischen Praxis, der Gesundheitspolh
tik16. Aber in welcher Weise? - Laut Aussagen von Theoretikern kümmert sich

ärztliche Ethik um Situationen, «in denen der Arzt Handlungsentscheidungen
zu fällen hat, deren ethische Normierung nicht trivial ist»17. Demnach müsste

Bioethik eine moralische Wissenschaft sein, die das moralische Alltagswissen
bezüglich konfliktbeladener oder ganz neuartiger Situationen ergänzt, die

dort Antworten bereit hält, wo die ärztliche Trivialmoral an ihre Grenzen
stösst. Ärztinnen und Ärzte rufen nach einem Normensystem, aus dem für

15 Die Gellung bestimmter sozialer Normen ist durch nichts anderes konstituiert, als durch
ihre Reproduktion im Handeln und Argumentieren. Harold Garftnkel spricht von der
«Reflexivität» von Situationsbeschreibungen, «for they arefeatures of the socially organized

occasions of their use» (Studies in Ethnomethodology, Cambridge: Polity 1984, S. 4).
16 So Jean-Marie Thcvoz, «La bioéthique peut-elle infléchir le cours de la science?», in

diesem Bd. S. 9ff.
17 Wieland, op. cit. (Anm. 14), S. 69.

27



nichttriviale Handlungsentscheidungen Richtlinien abzulesen sind. Ebenso

rufen Forscherinnen und Forscher nach «Ethik» in diesem Sinne: sie soll

ihnen die Grenzen des moralisch Verantwortbaren vorschreiben18. - Und von
der Moralphilosophie wird diesem Bedürfnis je länger desto mehr Rechnung

getragen. Es erscheinen Bücher über «praktische Ethik» - gibt es eine Ethik,
die sich nicht auf Praxis bezieht?), welche eine «Anwendung der Ethik oder

Moral [...] auf praktische Probleme»19 sein soll. «Bioethics will inevitably
develop as a secular fabric of rationality in an era of uncertainty. [...]
Bioethics is developing as the lingua franca of a world concerned with health care,
but not possessing a common ethical viewpoint. [...] Bioethics draws on a

tradition of the West that in fact attemtps to step outside the constraints of
particular cultures, including Western culture itself, by giving reasons and

arguments anyone should accept.»-0 Philosophinnen und Philosophen sehen

ihre Aufgabe darin, an einer «allgemein zustimmungsfähigen Moral», an
«einem heute angemessenen moralischen Standpunkt» zu arbeiten21. - Mein
Verdacht ist, dass solche Bestimmungen, die sich gegenwärtige Moralphilosophie

selbst zuschreibt, zwar vom gesellschaftlichen «Bedürfnis» nach
akzeptierbaren Entscheidungskriterien, aber auch von einem naiven Selbstverständnis

der Ethik getragen sind. Sie schätzt so ihr Verhältnis zu institutionellen
Moralen, wie es das medizinische Ethos zu einem grossen Teil ist, falsch ein

und blendet den politischen Horizont der Normen, wie er in (I) aufgeleuchtet
hat, aus. Deshalb ist es unumgänglich, sich über die Konzepte der Normen,
der Institutionen und der Politik neu zu verständigen.

(1) Normen sind in erster Annäherung die Elemente, aus denen sich eine

Moral oder ein Rechtssystem zusammensetzt. Man kann den Begriff der

Norm ohne weiteres so weit fassen, dass in ihm nicht nur Regeln, sondern
auch Werte und Prinzipien, sowie Rechte und Pflichten Platz linden, insofern
allen diesen Entitäten Eines gemeinsam ist: sie schreiben etwas vor. Normsätze

sind präskriptive Sätze. Sie enthalten neben Beschreibungen von Verhalten

und Streben einen Index, der angibt: «Du sollst.. ,»22.

Die soziologische Normentheorie untersucht Normen, insofern sie die Qualität

sozialer Tatsachen (Dürkheims «faits sociaux») haben. Das ist ein Teilbe-

18 Vgl. Jürgen Mittelstrass, «Auf dem Wege zu einer Reparaturethik?», in: Jean-Pierre Wils/
Dietmar Mieth (Hg.), Ethik ohne Chance?, Tübingen 1989, S. 89 108.

19 Singer, op. cit. (Anm. 8), S. 9.

20 Engelhardt, op. cit. (Anm. 6), S. 5f. (Hervorh. von mir).
21 Wolf, op. cit. (Anm. 12), S. 20 und 64.

22 S. dazu Richard M. Hare, The Language of Morals, Oxford 1952; Robert Alcxy, Theorie
der Grundrechte, Baden-Baden 1985.

28



reich der Normen. In ethischen Erwägungen können Nonnen vorkommen,
die sozial nicht fixiert sind, die u.U. zu sozialen Fixierungen sogar «quer»
stehen. Jede «soziale Nonn» kann vom Standpunkt der Moral als «gerecht»
oder «ungerecht», «gut» oder «schlecht» qualifiziert werden. Das ist vielleicht
eines der wichtigsten Kennzeichen des moralischen Standpunktes. Aber das

Moralische steht zum Bereich der sozialen Normen in einer Beziehung.
Es werden im allgemeinen vier Kennzeichen sozialer Normen unterschieden:

(i) Sie drücken ein erwartetes zukünftiges Verhalten aus; (ii) sie betreffen

Verhaltensregelmässigkeiten, beruhen also auf der Möglichkeit, mit der
Gleichheil von Handlungen (zumindest mit der Gleichheit in wesentlichen

Punkten) rechnen zu können; (iii) sie enthalten ein bestimmtes Interesse am
erwarteten Verhalten, ihre Erwartungen sind desiderativ, bzw. drücken ein

Sollen aus; (iv) im Enttäuschungsfall reagieren die Enttäuschten in verschiedenen

Schärfegraden mit Sanktionen23.

Soziale Normen gehören ganz fundamental zu jeder menschlichen
Vergesellschaftung, sie können sogar als so etwas wie das Konstruktionsprinzip von
Gesellschaft angesehen werden: «Jedes Auf-Dauer-Stellen menschlichen
Zueinander impliziert einen Prozess des Feststellens, des Sich-gegenseitig-Fest-
stellens. Verhalten wird standardisiert. Solche Standardisierungen werden

ausgebaut zu Gehäusen des menschlichen Zusammenlebens, die unabhängig
von den vergesellschafteten Individuen und ihren Intentionen erfassbar
sind.»2,1 Soziale Normen liegen in unterschiedlichen Graden der Fixiertheit
vor. Sie können aufgeschrieben sein oder ungeschrieben wirksam bleiben. Sie

können einem raschen Wandel unterliegen oder über Jahrhunderte gleichbleiben.

Wenn ihre Geltung von einem staatlichen Herrschaftsapparat garantiert
wird, sprechen wir von «Rechtsnormen»25; ist die Sanktionsinstanz eine mehr
oder weniger diffuse Gruppenöffentlichkeit, sprechen wir von «Sitten» oder
eben von positiver «Moral», von «Standesethik», «Berufsethos» etc.

Wir sagen, Ethik beginne dort, wo soziale Normen hinsichtlich ihrer Legitimität

hinterfragt werden. In anderer Terminologie heisst es, eine Flandlungs-
gemeinschaft trete dann in einen praktischen Diskurs, wenn die Richtigkeit
normativer Geltungsansprüche nicht (mehr) selbstverständlich ist26. Damit ist

23 Heinrich Popitz, Die normative Konstruktion von Gesellschaft, Tübingen 1980, S. I 12.

24 A.a.O., S. 15.

25 Vgl. H. L.A. Hart, The Concept of Law, Oxford: Clarendon 1961; Theodor Geiger,
Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts, Berlin u.a. 1987.

26 Der locus classicus hei Jürgen Habermas, «Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie
der kommunikativen Kompetenz», in: J. Habermas / N. Luhmann, Theorie der Gesellschaft

oder Sozialtechnologie, Frankfurt/M. 1971, S. 101-141.

29



formuliert, in welcher Weise sich Ethik auf soziale Normen bezieht. Es ist
aber noch nicht gesagt, wie die Antwort der Ethik aussehen kann. Zwischen
der hier gewonnenen Eormulierung und den oben zitierten Ethikbestimmungen,

wonach die Ethik Gründe und Argumente beibringen soll, die von allen

vernünftigen Wesen akzeptiert werden müssen (bei Kant hiess es: insofern sie

vernünftig sind), klafft eine Lücke. Solche Bestimmungen enthalten die
Prämisse, dass die Philosophie eine privilegierte Sicht auf das Gute hat. Oder
anders ausgedrückt: Wenn philosophische Ethik ihre Aufgabe darin sieht,
nach allgemein angemessenen moralischen Sätzen zu suchen, setzt sie voraus,
dass durch Vernunftüberlegungen die für eine Gesellschaft guten sozialen

Normen gefunden werden können. Sie gebärdet sich rationalistisch. Diese

Haltung der Philosophie enthält selbst einen Geltungsanspruch, der im Zeitalter

der Demokratien nicht mehr selbstverständlich erhoben werden kann.

Der Vorwurf wird dadurch nicht gemildert, dass es ja gerade ein gesellschaftliches,

gegenüber der Philosophie geäussertes Bedürfnis war, das die Philosophie

in die Position einer moralischen Problemlösungsinstanz erhob.

(2) Die Rolle der Ethik unter den Bedingungen demokratischer Kultur
wird vielleicht klarer, wenn wir davon ausgehen, dass sich Ethik auf Handeln
bezieht". Der Bezug zu sozialen Normen ist demgegenüber sekundär. Er
kommt daher, dass Normen gesellschaftlich fixierte Standards für Handlungen

sind. Die moralische Qualität der sozialen Normen ergibt sich durch die

moralische Qualität der Handlungen, die sie anleiten. Soziale Normen sind
eben «Gehäuse» für das Handeln. Dementsprechend wäre es erstaunlich,
wenn die Antwort der Ethik auf Fragen nach dem Handeln in der gleichen
Art und Weise gegeben werden könnte wie Antworten auf Fragen nach den

Gehäusen für das Handeln. Sofern Handlungen ganz unabhängig von aller
faktischen oder möglichen sozialen Fixierung erwogen werden, bewegen sich

die Erwägenden im Bereich der Individualethik. Das ist der Bereich, welcher in

der philosophischen (und theologischen) Tradition am ausführlichsten

besprochen wurde, mitunter sogar als das eigentliche Feld der Ethik überhaupt
angesehen wurde. Nach Kant befasst sich Ethik mit der Frage «Was soll ich

tun?» - und nicht mit der Frage «Wie sollen wir unsere gesellschaftlichen

Verhaltensfixierungen gestalten?». Letztere Frage eröffnet den Bereich der

politischen Ethik (welchen Kant unter dem Titel der «Rechtslehre» behandelte).

Ich glaube, dass der Begriff einer politischen Ethik gute Chancen hat,
verstanden zu werden, sofern über den Inhalt des Begriffs des Politischen

27 Annemarie Pieper beginnt ihre Einführung in die Ethik mit der Aussage: «Ethik hat es

mit Handlungen zu tun» (Ethik und Moral, München 1985, S. 9).

30



Klarheil herrscht. Wir müssen uns noch darum kümmern. Hier sei nur soviel

gesagt, dass eine politische Ethik die sozialen Verhaltensfestlegungen thematisiert,

d.h. die um die Individuen herum gebauten Gehäuse des Handelns,
welche aufgrund der Austauschbarkeit der Individuen einen Charakter der
Öffentlichkeit haben. Die Einführung eines eigenen Begriffs für diesen Bereich

macht zwei gegensätzliche Missverständnisse etwas unwahrscheinlicher,
wonach (i) Ethik und Politik zwei voneinander unabhängige Dimensionen seien,

und wonach (ii) sich Probleme der sozialen Normen durch Strategien lösen

lassen, die aus dem Bereich des individuellen Handelns direkt übernommen
sind. Politisches Handeln ist Handeln und als solches nicht jenseits des

Ethischen. Aber die ethischen Erwägungen, welche die öffentlichen Bedingungen
des Handelns betreffen, erfordern eine andere Art von Rationalität als die

Erwägungen zu den individuellen Handlungen. Soll die Gesellschaft
demokratisch sein, bedarf es hier des öffentlichen Diskurses. In Demokratien müssen

die Entscheidungsprozesse über soziale Verhaltensfestlegungcn in irgendeiner

Form öffentlich, d.h. für die Mitsprache der durch die Fixierungen
Betroffenen offen sein.

Ist der Begriff der sozialen Norm mit dem Feld der öffentlichen Bedingungen

des individuellen Handelns koextensiv? Die Antwort darauf ergibt sich

aus einer näheren Betrachtung der Eigenschaften sozialer Normen. Nonnen
beinhalten die Freiheit der Normadressaten, normbrüchig zu werden. Die

Geltung von Normen drückt sich nicht darin aus, dass alles Verhalten
normkonform ist, sondern darin, dass bei Abweichung Sanktionen ins Rollen kommen.

Erst dort, wo ein Normbruch ungeahndet bleibt, gilt die Norm nicht.
Das weist uns auf einen zweiten Typus gesellschaftlicher Verhaltensfestlegungen

hin, bei der diese Freiheit zum Normbruch nicht besteht: Die «Gehäuse»

des menschlichen Zusammenlebens bestehen nicht nur aus immateriellen
Gebilden, sondern liegen auch vor als tatsächlich gebaute, materialisierte
Gebilde. Diese umfassen Häuser, Strassen, Apparate, Fabriken, - allgemein
technische Einrichtungen. Auch im Bereich der Medizin bestimmen nicht nur
Normen das Verhalten der Individuen, sondern ebenso die Form der Gebäu-

lichkeiten, deren apparative Einrichtung, die Präsenz von Hilfsmitteln, von
Maschinen und Geräten. Die Verhaltensbeeinflussung kann auf dieser Ebene

technischer Einrichtungen viel rigider sein als auf der Ebene sozialer Nonnen.
Durch ihre Materialiät üben technische Einrichtungen oft physische Gewalt
aus.

Ein Beispiel aus dem Bereich öffentlicher Bauten: Wenn ich zu Fuss dorthin
spazieren will, wo ich früher einmal dem Vogelgesang lauschte, werde ich

nicht nur mit möglichen Sanktionen bedroht, sondern ich kann das nicht

31



mehr, weil dort inzwischen eine Autobahn errichtet wurde. Oder: Wer in der
näheren Umgebung von technischen Anlagen wie Atomreaktoren, Staudämmen

oder chemischen Fabriken lebt, findet die Welt, in der er lebt, mit für ihn
unbeeinflussbaren Gefahren (sog. «Risiken»28) durchzogen. Sein Handeln und

Empfinden ist durch Gefahren, in die er sich nicht selber brachte, bestimmt. -

Im Bereich der Medizin sind die Zwänge nicht so offensichtlich, wie in den

beiden angeführten Beispielen. Verhaltensbestimmungen durch technische

Einrichtungen gibt es aber auch dort; sie wirken subtil und werden bislang
weitgehend unbewusst akzeptiert. Technische Einrichtungen treten erst seit

kurzem als politisch relevante Probleme ins Bcwusstsein. Die Bioethik-Debatte

kann daran heutzutage nicht mehr vorbeigehen.

Langdon Winner, der diese politische Seite der Technik untersuchte,
unterscheidet zwischen Techniken, deren Erfindung, Planung und Einrichtung
Entscheidungen in öffentlichen Angelegenheiten einer Gruppe herbeiführen können,

und Techniken, die inhärent politisch sind, die eine bestimmte Art von
politischen Verhältnissen direkt erzwingen2'. «The things we call Technologies)

are ways of building order in our world.»30 Technologien erweisen sich

bei näherem Zusehen oft als «soziotechnische Systeme», d.h. als Komplexe,
die zur Funktion neben Apparaten auch Menschen und ihre Handlungen
einbeziehen. Um diese Aspekte der Technik wahrzunehmen, braucht es eine

Umdrehung der Perspektive. Der Dingcharakter der Technik und die Eigenschaft

technischer Einrichtungen, sich zu Zwecken zu verselbständigen, müssen

in den Blick kommen. Technik hat nicht nur einen instrumentellen
Aspekt31. Deshalb kann das Problem der Technik nicht nur von den Handlungen,

welche die Technik einrichten und gebrauchen, her angegangen werden.

Technische Einrichtungen wirken selber handlungsleitend: Ihr Dingcharakter
ist unübersehbar, sobald unsere Handlungsabsichten mit ihr in physischen
Konflikt kommen, sobald Gefährdungen, die von ihnen ausgehen, sozial verteilt

werden müssen.

28 Charles Perrow, Normale Katastrophen, Frankfurt/New York 1987; Ulrich Beck, Risiko¬

gesellschaft, Frankfurt/M. 1986; in meinem Aufsatz «Eine kleine Risiko-Ethik» (einspruch
Nr. 18 (1989) S. 53-54) versuchte ich, Handlungen zu analysieren, welche anderen Risiken

auferlegen.
29 Langdon Winner, The Whale and the Reactor, Chicago/London: Univ. of Chicago Press

1986, S. 22.

30 A.a.O., S. 28.
31 Wie er von bisheriger Technikphilosophie meistens allein betont wurde, etwa bei Arnold

Gehlen, «Der Mensch und die Technik», in: Anthropologische und sozialpsychologische
Untersuchungen, Reinbek 1986, S. 147-162.

32



Gesellschaften enthalten überindividuelle Verhaltensfixierungen. Diese
erscheinen einerseits als soziale Normen, d.h. als immaterielle Verhaltensgehäuse

und andererseits als technische Einrichtungen, d.h. als materielle

Verhaltensgehäuse. Um diese beiden Seiten der sozialen Bestimmungen des

individuellen Handelns zu umgreifen, bietet sich der Begriff der Institution an.

Allerdings muss er, um hierfür brauchbar zu werden, gegenüber der eingebürgerten

soziologischen Verwendungsweise erweitert werden. Sie ist geprägt
insbesondere durch Dürkheim und Gehlen, welche den Institutionenbegriff für
die sozial festgelegten Normensysteme reservierten'2. Nun kommt die Technik
als zusätzlicher Faktor der gesellschaftlichen Ordnung ins Bewusstsein. Er hat
im lateinischen Verb instituo ohne weiteres Platz: errichten, einrichten, hinstellen,

ordnen etc. Die Gesellschaft richtet sich ein. Dabei entstehen verfestigte
Muster von Verhalten als verinnerlichte Normensysteme und als veräusser-

lichte Artefakte materieller und immaterieller Art. Institutionen (vielleicht
sagt man der Deutlichkeit zuliebe: sozio-technische Institutionen) umfassen

im biomedizinischen Bereich jene Aspekte des Handelns, welche in die singu-
lären Entscheidungssituationen von einzelnen Beteiligten hineinwirken, aber
dort der Situation zugrundeliegen, das zu Entscheidende auslegen, ohne selbst

Gegenstände der individuellen Entscheidung zu sein. Es sind diese Aspekte,
welche auf Öffentlichkeit und Diskurs verweisen. Sie umfassen einen grossen
Teil des Gegenstandsfeldes biomedizinischer Ethik.

(3) Könnte das Politische auf das Staatliche beschränkt werden, hätte das

Problemfeld der biomedizinischen Ethik nur insofern mit Politik etwas zu tun,
als darin Gesetze eine Rolle spielen und der Staat eine «Gesundheitspolitik»
verfolgt. Viele Verwendungen des Begriffs des Politischen implizieren eine

solche Beschränkung. Sie muss aber willkürlich erscheinen, sobald sichtbar

wird, dass der Staat nur eine besondere Ebene innerhalb der viel komplexeren
normativen Struktur der Gesellschaft bildet. Einzig die Rechtsnormen sind an
den Staat gebundene soziale Normen. Die These des Aristoteles, wonach der

Staat die vornehmste, ranghöchste und alle anderen Formen von Gemeinschaft

in sich schliessende Gemeinschaft sei33, hat in den modernen
Gesellschaften ihre Grundlage und Evidenz verloren. Es bildeten sich Institutionen

aus, die das Staatliche gleichsam unterlaufen (ich denke an scientific com-

32 Arnold Gehlen, «Mensch und Institutionen», a.a.O., S. 69-77. Zur Übersicht vgl. Manfred

Pabst, «Institution», in: Harald Kerber/Arnold Schmiedcr (Hg.), Handbuch Soziologie,

Reinbek 1984, S. 255-262.
33 Politik, 1252 a Iff.

33



munities, multinationale Konzerne, Systeme des Welthandels etc.). Sie bestimmen

und verändern die soziale Lebenswelt der Bürgerinnen und Bürger durch
ihre Aktionen in mindestens ebenso einschneidender Weise wie dies staatliche

Aktionen tun, fungieren aber von staatlichen Entscheidungsmechanismen

weitgehend unabhängig und stellen Staaten oft vor faits accomplis34. Aus
ähnlichen Motivationen konnte Carl Schmitt verkünden: «Die Epoche der

Staatlichkeit geht jetzt zu Ende. Darüber ist kein Wort mehr zu verlieren. Mit
ihr geht der ganze Überbau staatsbezogener Begriffe zu Ende [...]. Es gab

wirklich einmal eine Zeit, in der es sinnvoll war, die Begriffe Staatlich und

Politisch zu identifizieren.»35

Vielleicht liegt eine Weisheit in der Redeweise von der «öffentlichen Hand»,
die den Staat als öffentliches Handlungssystem bestimmt. Öffentliche
Handlungssysteme gibt es nun aber neben, unter und über den Staaten mehrere.

Mir scheint es einleuchtend zu sein, auch den Begriff des Politischen daran zu

orientieren, ihn von der alleinigen Bezogenheit auf die Staaten zu lösen und
ihn allgemeiner an die Dimension des öffentlichen Handelns zu knüpfen.
«Politisch» sind dann alle von Menschen ausgehenden und das Individuelle
überschreitenden Bedingungen menschlicher Koexistenz. Das gesamte Feld

der sozio-technischen Institutionen gehört hierzu.

Dieser Begriff des Politischen deckt sich in etwa mit der Definition Winners:

«By the term <politics> I mean arrangements of power and authority in

human associations as well as activities that take place within those
arrangements.»36 - Institutionen sind natürlich gesellschaftliche Arrangements von
Macht und Autorität, indem sie das Verhalten von Menschen bestimmen. Sie

geben Menschen Macht über andere Menschen37. - Meine Auffassung vom
Politischen deckt sich aber nicht mit derjenigen Carl Schmitts, der als Kriterium

des Politischen anstelle des Staates die «Unterscheidung zwischen

Freund und Feind»38 vorschlug. Damit wäre nur eine Verengung durch eine

neue ersetzt. «Politisch» dürften die Institutionen erst dort genannt werden,

wo sie Menschen zu Freunden und Feinden gruppieren. Das ist aber höch-

34 Vgl. Analysen bei Martin Jacnicke, Staatsversagen, München 1986.

35 Carl Schmitt, «Vorwort» (1963) zu: Der Begriff des Politischen, Berlin 1963, S. 10.

36 Winner, op. cit. (Anm. 29), S. 22.

37 Am Beispiel der Gentechnologie zeigt sich allerdings, dass die Machtaspekte von Technologien

oft zuerst der Aufdeckung bedürfen, weil sie allzugerne verdunkelt werden, um
Interessen politisch durchzusetzen; vgl. Christoph Rehmann, «Macht über Gene und
Menschen», in: Widerspruch 18 (1989) S. 115 126.

38 A.a.O. (Anm. 35), S. 26.

34



stens Politik in ihrer extremen, ja sogar in ihrer missglücklen Form'9. Es deckt
nicht einmal alle staatliche Politik ab. Daneben gibt es Freund- und
Feindschaften, die unpolitisch, d.h. persönlich, familiär sind40. Die Freund-Feind-

Unterscheidung kann deshalb kein Wesensmerkmal des Politischen sein.

Nun sind wir am Punkt angelangt, aus den entwickelten Konzeptionen
Schlüsse ziehen zu können.

III

Die Beschränkung auf individuelle Handlungsentscheidungen der Ärzte, wie
sie in der bisher entwickelten Medizinethik meist üblich war41, ist überholt: (i)
Der Verantwortungsbereich einzelner Ärztinnen und Ärzte ist beschränkter,
als das suggeriert wird. Sie entscheiden innerhalb eines Geflechts von
Handlungserwartungen und Handlungsbegrenzungen, die an sie herangetragen
werden (technische Randbedingungen, Kompetenzhierarchien etc.). Alle diese

Vorgaben müssen ebenso zentral zum Thema biomedizinischer Ethik werden

können, wie die individuelle Verantwortung, (ii) Die Situationen, in denen

medizinisch relevante Entscheidungen getroffen werden, sind komplexer. Die

Dyade ist nur ein besonderer Fall und lässt als Abstraktion keineswegs
unwesentliche Teile ausser Acht. Es finden soziale Prozesse der Entscheidungsfindung

statt. In vielen Fällen ist die Entscheidung auf mehrere Individuen
verteilt. Schwestern, Pfleger, Angehörige, technisches Personal, Subalternärzte,

Chefs tragen je ein Stück dazu bei, was mit einem kranken Menschen

geschieht. Sie fallen sich gegenseitig beeinflussende Teilentscheide oder sie

beraten sich. In anderen Fällen muss die Gesellschaft ihr Recht auf Mitbe-

39 Diesen Punkt führt auch Henning Ottmann gegen Schmitt an: «Politische Philosophie als

Gespräch», in: Neue Hefte für Philosophie 21 (1982) S. 75-93.
40 In meinem Verständnis des Politischen haben auch persönliche Feindschaften natürlich

wiederum etwas Politisches: Sie verstärken u.U. Institutionen wie Persönlichkeitsbilder
(«Macho») oder Konfliktaustragungsmuster (Rache). Das Politische ist hier aber nur
zufällig einer Freund-Feind-Unterscheidung beigestellt; es ist nicht wesentlich an sie

geknüpft.

41 «Die Beziehung zwischen Arzt und Patient ist ein Musterbeispiel für eine Dyade, die
durch einen in ungeteilter Verantwortung Handelnden und einen von dessen Handeln
Betroffenen konstituiert wird.» «Die im Sinne der herkömmlichen Auffassung verstandene

Beziehung zwischen Arzt und Patient ist nämlich das Muster einer gegenüber dem

Zugriff von Institutionen so weit wie möglich abgeschirmten interpersonalen Zweierbeziehung.»

(Wieland, op. cit. (Anm. 14), S. 76 und 75)

35



Stimmung reklamieren; dort müssen soziale Prozesse der Entscheidungsfindung

angeregt werden. Solche Entscheide sind dann nicht einfach (moralisch)
richtig oder falsch, sondern sie sind auf eine mehr oder weniger glückliche Art
zustandegekommen. Diese Prozesse müssen, weil sie schliesslich zu Handlungen

führen, ebenfalls Gegenstände biomedizinischer Ethik sein können"2, (iii)
Auch dort, wo ein Individuum einen einzelnen Entscheid aufgrund eigener
moralischer Erwägungen fällt, liegen die Entscheidungsmassstäbe, die es

benützt, nicht bloss in seinen eigenen Händen. Hinsichtlich der Prinzipien ärztlicher

Moral trägt die Öffentlichkeit eine Verantwortung, denn sie haben einen

institutionellen Charakter. Wenn ein bioethischer Diskurs sich um diese

Prinzipien kümmern will, ist das nicht nur eine Entlastung einzelner
Entscheidungsträger in nichttrivialen Situationen, oder gar ihre Bevormundung,
sondern der Versuch der Gesellschaft, diese öffentliche Verantwortung
wahrzunehmen.

In allen drei Hinsichten ist das Thema der biomedizinischen Ethik ein

politisches. Es geht ihr um die Gestaltung gesellschaftlicher Institutionen im
Bereich Biomedizin: Beurteilungsmassstäbe für individuelles Handeln,
Verfahren der Entscheidungsfindung, soziale Normensysteme, Machtverteilungen,

technische Einrichtung der medizinischen Welt usw. sind ihre Gegenstände.

Als politische Ethik ist sie eine öffentliche Aufgabe. Biomedizinische
Ethik ist der Öffentlichkeit zur Aufgabe gestellt; diese hat die Chance, diese

Ethik in der Form eines Diskurses zu verwirklichen.
Und das würde ein Gespräch bedeuten, das sich möglichst von Verzerrungen

durch Herrschaftsausübungen freimacht, zu dem grundsätzlich jede und

jeder, die oder der etwas zu sagen hat, zugelassen ist, unabhängig von
Fachkompetenzen, Titeln oder politischen Couleurs. Einzig die Kompetenz im

besprochenen Thema soll zählen. Ein solches Gespräch bietet für alle Beteiligten

die Chance, sich von situationsbedingten Problemverkürzungen freizumachen:

Aus der Sicht der Betroffenen präsentiert sich ein Problem oft anders als

aus der Sicht der Gesetzgeber oder der Sicht des Pflegepersonals oder der
Sicht derjenigen, die über unsere zivilisatorische Entwicklung grundsätzlich
besorgt sind etc. Im Diskurs muss es allen erlaubt sein, die Gesprächsebene zu
wechseln, wenn sie dies für nötig halten. Die Beteiligten müssen versuchen, die

Motivationen der je anderen ernstzunehmen. - Man kann weitere Voraussetzungen

nennen, die zum Gelingen eines Diskurses erfüllt oder zumindest

42 Zu dieser Ansicht kommt auch Hans-Peter Schreiber, «Ethische und politische Problem¬

perspektiven der Gentechnologie am Beispiel der Humangenetik», in diesem Bd. S. 77ff.

36



erstrebt werden müssen43. Der Diskurs gelingt, wenn er zur Verständigung
hinführt.

Philosophie kann an diesem Diskurs teilnehmen, sie kann ihn aber nicht
stellvertretend fuhren. Aufgrund ihrer Kompetenz ist sie dennoch in der Lage
Wesentliches beizutragen. Sie kann im Diskurs die sokratische Rolle übernehmen:

Das schliesst ein Engagement auf zwei Ebenen ein. Erstens auf der
Sachebene: die Arbeit an Argumenten, ihren Voraussetzungen und

Konsequenzen im Sinne der Klärung der Begriffe und der Strukturierung verwickelter

Probleme44. Der philosophisch-ethische Sonderdiskurs, der sich unter dem

Titel «Bioethik» ausgehend von den US-amerikanischen Ethikinstituten
etabliert hat, ist insofern berechtigt, als er sich auf Öffentlichkeit hin orientiert
und sachliche Vorarbeiten leistet, die nur in einer Atmosphäre der Professionalität

gedeihen können. Philosophisches Engagement kann zweitens auf der
Ebene des «Prozesses» liegen: immer nachfragen, weshalb jemand dies oder

jenes meint, dafür sorgen, dass im Diskurs Argumente ausschlaggebend sind

und nicht Vorurteile oder Partikularinteressen, sich darum kümmern, dass

auch die sozial Schwächeren das Ihrige einbringen können, auf systematische

Gesprächsverzerrungen hinweisen und solche Probleme zur Diskussion bringen,

die wichtig sind, von der momentanen öffentlichen Resonanz aber

übergangen werden, Problemdimensionen offen halten, die sonst dem Interesse an
klaren Problemlösungen zum Opfer fallen usw. Es ist oft viel wichtiger, sich

daran aufzuhalten, von wem Entscheide gefällt werden sollen als daran, wie

der Entscheid nach Massgabe welcher moralischen Regeln ausfallen müsste.

Das ist Arbeit an der Diskursqualität.
Philosophisches Denken steht im Bereich der biomedizinischen Ethik einerseits

in Gefahr, sich zu überschätzen, andererseits aber auch sich zu
unterschätzen. Es überschätzt sich, wenn es den Anspruch erhebt, von übergeordneter

Warte aus jene nichttrivialen moralischen Fragen gültig beantworten zu

können, die im Handlungszusammenhang zu Konflikten führen. Philosophie

43 Am meisten um diese Bedingungen gekümmert hat sich die Diskurstheorie von Karl-Otto
Apel und Jürgen Habermas. Sie werden dort unter dem Titel «ideale Sprechsituation»
behandelt. Es wird aber nicht möglich sein, diese Bedingungen für uns einfach zu übernehmen,

ohne sie selbst auf Verzerrungen hin abzuklopfen - insbesondere rationalistische: Es

wäre inhuman, wenn nur die Stringenz der Argumente zählen würde und nicht ebensosehr
die dahinterstehenden Menschen, welche vielleicht nur stammeln und nicht geschliffen
argumentieren können. Der «zwanglose Zwang des besseren Arguments» darf nicht zu
einem Zwang durch einen bestimmten Argumentationsstil geraten.

44 Als Beispiele für solche Arbeiten, die einen eigenen bioethischen Fachdiskurs führen - als

Vorbereitung zum öffentlichen - können die Beiträge von Jean-Yves Goffi, Bettina
Schöne-Seifert und Jean-Marie Thévoz in diesem Band gelesen werden.

37



kann die moralischen Probleme gesellschaftlicher Institutionen nicht lösen,

sondern nur an einem Diskurs teilnehmen bzw. einen solchen in Gang bringen.

Es unterschätzt sich aber, wenn es sich nicht zutraut, das kulturelle

Projekt der Moderne in seiner Problematik wahrzunehmen und richtungsweisende

Kritik daran zu üben. Es darf nicht nur darum gehen, unter den Folgen
und Nebenfolgen des Fortschritts diejenigen auszugrenzen, die moralisch
nicht tolerabel sind, ohne die Richtung dieses Fortschritts selbst zum Bewusst-

sein zu bringen. Praktische Philosophie könnte vielleicht wieder zu einer

kulturbegründenden Rolle zurückfinden, daran arbeiten, das Steuer des

Fortschritts in die Richtung von mehr Humanität zu lenken.

Die Offenheit und Pluralität der Gesellschaft erweist sich darin, ob und wie

glücklich sie praktische Diskurse über politische Themen stattfinden lässt. Die

Pluralität der Werte ist selbst ein Wert. Pluralität ist nicht einfach die

Ausgangslage moderner Gesellschaften nach dem Zusammenbruch traditioneller
Glaubens- und Wertsysteme, worin nun Bioethik neue Konsense stiften
müsse, sondern etwas, das es zu leisten gilt, ein kulturelles Projekt. Es wäre ein

Widerspruch, eine neue dogmatische Ethik auf dem Boden des Wertpluralismus

aufbauen zu wollen.
Die Sätze dieses Essays hatten die Absicht, auf die Prozessebene des

bioethischen Diskurses zu wirken. Es waren in diesem Sinn moralische Sätze. Sie

hatten es mit Handeln, d.h. mit Argumentieren zu tun. Und sie argumentierten

dabei selbst. Man scheint das Feld der Ethik nicht verlassen zu können,

wenn man über sie spricht. Und es gibt keinen handlungsneutralen Raum,
worin Ethik ihre Argumente «trocken» üben könnte.

38


	Biomedizinische Ethik als Diskurs über Politisches

