
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: La bioéthique peut-elle infléchire le cours de la science?

Autor: Thevoz, Jean-Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 50/91

JEAN-MARIE THEVOZ

La bioéthique peut-elle infléchir le cours de la
science?'

Introduction

Nous vivons une époque où les discours sur la science sont très contrastés.
D'un côté, on vante les progrès scientifiques et médicaux, on continue à

distribuer des prix Nobel, d'un autre côté on se tourne vers les médecines

parallèles et l'on condamne toutes formes d'expérimentation animale sous le

nom de vivisection. D'un côté on loue la liberté de la recherche, de l'autre on
réclame un contrôle de la science.

Donc, premier constat, la science ne reçoit plus carte blanche et des fonds
illimités de la part de la société pour se développer et accroître notre bien-être.
En fait, la notion de progrès scientifique se détache lentement de celle de

progrès social et de progrès vers la santé, le bien-être ou le confort. L'OMS
elle-même dans sa quête de la santé pour tous en l'an 20002 ne table pas en

priorité sur les progrès de la médecine, mais sur une meilleure répartition des

biens fondamentaux nécessaires à l'hygiène et des soins de base actuellement

connus de tous.
Il est donc de plus en plus à l'ordre du jour de remettre en question l'apport

bénéfique de la science, ou si l'on ne va pas jusque-là, d'attirer l'attention sur
les risques de ses effets secondaires indésirables. En d'autres termes, l'équation:

tout progrès scientifique conduit à un accroissement du bien-être de

l'humanité est mise en doute. Cette remise en question est totale et fondamentale

dans l'oeuvre du philosophe Hans Jonas «le Principe Responsabilité»
dans laquelle il met davantage en avant les risques négatifs de l'évolution
technoscientifique pour l'homme que ses bénéfices.3

Mon exposé ne va pas chercher à justifier ou réfuter le bien-fondé de cette

1 Conférence donnée le vendredi 9 novembre 1990 à Neuchâtel dans le cadre du Symposium
1990 «Philosophie et éthique biomédicale» organisé par la Société suisse de philosophie. Je

suis reconnaissant à Alex Mauron pour la relecture critique de mon texte et ses judicieuses
remarques.

2 Organisation mondiale de la santé. Bureau régional de l'Europe, Les buis de la Santé pour
tous, OMS, Copenhague, 1985.

3 Jonas, Hans, Le principe Responsabilité, Paris, Cerf, 1990.

9



remise en question, d'une vue plutôt optimiste ou pessimiste que l'avenir
technoscientifique propose à l'humanité, mais plutôt à analyser l'argumentation

de cette mise en doute et le rôle que peut jouer la bioéthique dans ce

débat.

Mais d'abord j'aimerais préciser ce que j'entends par bioéthique.

Définition et domaines de la bioéthique

Il n'y a pas de définition officielle de la bioéthique et chacun y va de la sienne

propre. Cependant, je pense qu'il y a un consensus assez large pour dire que la

bioéthique est une recherche interdisciplinaire, pluraliste et ouverte4. Les

divergences commencent lorsqu'il faut définir le domaine d'action de la bioéthique.

Mais revenons sur les trois qualificatifs méthodologiques de la bioéthique.

La bioéthique est interdisciplinaire. Cela signifie qu'elle est à la croisée de

plusieurs disciplines, voire de toutes les disciplines (selon l'étendue du champ

d'application qu'on lui prête). Dans la pratique actuelle, la bioéthique est une
réflexion qui engage au moins des représentants des sciences humaines, de la

médecine et des soins, des sciences naturelles, du droit et des sciences

économiques; mais aucune liste ne doit être close.

La bioéthique est pluraliste, c'est-à-dire que les agents dans la discussion

doivent pouvoir apporter leurs points de vue autant professionnels que
personnels et être écoutés. L'échange des idées se fait sur une base de tolérance et

de respect de l'autre.
La bioéthique est ouverte, elle laisse la parole à toute personne qui a

quelque chose à dire, indépendamment de ses qualifications académiques, car
devant les grands événements et les grandes douleurs de la vie, face à la

fragilité de l'être humain, personne n'a plus de savoir qu'un autre.

Quant à la définition d'un domaine propre à la bioéthique, la question est

complexe. Historiquement, le nom de «bioéthique» a été utilisé et publié pour
la première fois en 1970 par Van Rensselaer Potter dans son article «Bioethics,
the Science of Survival», puis dans son livre Bioethics, Bridge to the Future5.

4 J'ai développé la définition de la bioéthique, son histoire, l'apport et la spécificité d'une
approche protestante dans mon livre Entre nos mains l'embryon, Recherche bioéthique,
Genève, Labor et Fides 1990.

5 Potter, Van Rensselaer, «Bioethics, the Science of Survival», Perspectives in Biology and
Medicine, 14: 127-153, 1970. Bioethics. Bridge to the Future, Prentice-Hall, Englewood
Cliffs, NJ., 1971.

10



L'auteur du terme «bioéthique» n'entendait pas restreindre le domaine de la

bioéthique au seul champ de la médecine et de la santé. Van Rensselaer Potter
a créé ce terme pour prolonger et développer la notion de «land ethic» proposée

par Aldo Leopold6 (1887-1948) près d'un demi-siècle auparavant. 11

s'agissait pour Leopold de promouvoir une éthique globale pour la survie de

l'humanité qui prenne en compte tous les éléments naturels et sociaux qui
rendent la terre habitable pour l'homme: une écologie, au sens étymologique.
Van Rensselaer Potter en lançant la bioéthique entendait aussi prendre en

compte ces éléments écologiques et démographiques. Voici comment il réagit

au glissement de signification actuel: «Le terme original de «bioéthique» (sans

adjectif qualificatif) a vu son application limitée par les chercheurs de

l'Université de Georgetown au champ de la médecine. Ainsi le terme sans qualificatif

a-t-il cté reçu presque partout dans son seul sens médical. La bioéthique
médicale et la bioéthique écologique ne se recoupent pas puisque la bioéthique

médicale est principalement concernée par les vues à court terme: les

choix offerts aux individus et à leurs médecins pour tenter de prolonger leur
existence par des transplantations d'organes, des implants artificiels, de la

chimiothérapie expérimentale et tous les nouveaux développements propres à

la médecine. A l'opposé, la bioéthique écologique est à l'évidence préoccupée

par des vues à long tenue, par ce qu'il faut entreprendre pour préserver un
écosystème dans lequel l'espèce humaine puisse continuer à vivre. Ces deux

branches de la bioéthique devraient vraiment se recouper en matière de santé,

de contrôle de la procréation et sur la question du sens d'une démographie en

constante croissance.»7

Toujours est-il qu'actuellement le terme «bioéthique» s'applique essentiellement

au domaine médical et je m'en tiendrai provisoirement à cette délimitation.

Est-ce simplement une nouvelle appellation, plus à la mode, pour parler
d'éthique médicale ou de déontologie? Je ne le pense pas. La bioéthique

couvre un champ plus large et étendu que la déontologie et l'éthique médicale.

La déontologie concerne les rapports au sein de la profession médicale. L'éthique

médicale concerne avant tout les relations interpersonnelles entre médecins

et patients, alors que la bioéthique intègre des dimensions supplémentaires,

les dimensions sociales et temporelles. Les développements de la médecine

ont été tels ces dernières décennies que leur impact a dépassé la seule personne
du patient. On ne peut plus se contenter de n'observer que l'interaction entre

6 Leopold, Aldo, A Sand County Almanac, Oxford, Oxford University Press 1949.

7 Potter, Van Rensselaer, «Aldo Leopold's Land Ethic Revisited: Two Kind of Bioethics»,
Perspectives in Biology and Medicine, 30 (2): 157-169, Winter 1987, p. 159.

11



le médecin et le patient pour analyser un acte médical. L'impact social, économique

entre enjeu dans l'analyse. La montée incessante des coûts de la santé

montre que la somme d'actes individuels bénéfiques produit ensemble un effet

qui se révélera bientôt dévastateur pour la société. Si la pratique exceptionnelle

de certains actes en marge de la médecine est socialement insignifiante,
leur généralisation pourrait provoquer une déstabilisation de la profession
médicale (je pense à la question d'une institutionnalisation de l'euthanasie) ou
de la société (je pense à la distribution des ressources financières dans le

champ médical). Ces questions qui font incursion dans le domaine social ne

peuvent plus être laissées aux seuls techniciens, qu'ils soient médecins, juristes
ou économistes. Il faut appeler une réflexion interdisciplinaire, pluraliste et

ouverte sur les effets à long terme de la biomédecine et de la technoscience sur
la société.

Le domaine de la médecine peut être partagé en trois aires qui conduisent à

des types de réflexions bioéthiques différents: la recherche expérimentale, la

pratique clinique et la politique sanitaire. La réflexion bioéthique a beaucoup
travaillé les questions posées par la recherche expérimentale sur les sujets
humains. A-t-on le droit de recourir à des humains pour des recherches sans

en faire des «cobayes»? Comment évaluer la valeur d'une expérience dont les

résultats sont encore inconnus puisqu'ils sont justement ce que cherche à

découvrir l'expérience? Qui peut devenir le sujet d'une recherche? etc.

Le fait de se poser des questions éthiques dans le domaine de la pratique
clinique remonte à l'antiquité. Mais des questions nouvelles surgissent du fait
des savoirs et des pouvoirs techniques grandissants. La plupart du temps ces

questions naissent au chevet du malade de situations et de circonstances

particulières. Les grands principes et les règles usuelles y perdent de leur
validité universelle, car on assiste à des affrontements de valeurs toutes aussi

fondamentales les unes que les autres. Il nous manque encore une théorie des

conflits de valeurs et de principes qui permettrait de comprendre comment et

pourquoi dans certaines circonstances les valeurs et les principes doivent
s'ordonner entre eux.

Le champ le plus ouvert et probablement le plus complexe est celui des

grandes décisions de politique sanitaire. Nous ne les ressentons pas encore
tellement en Suisse car nous vivons encore dans l'illusion d'avoir des ressources

illimitées à disposition de la santé. Mais ce n'est pas le cas. Comment
décider à quelles techniques allouer des fonds lorsque toutes les techniques

disponibles ne peuvent pas être réalisées? Qu'allons-nous privilégier, quelques

jours, semaines, années de gagnées pour quelques individus grâce à une médecine

de pointe spectaculaire, ou une qualité de vie améliorée pour de nom-

12



breux malades souffrant de maladies chroniques non mortelles? Allons-nous
continuer à négliger la prévention et attendre d'avoir à soigner des maladies

qu'on aurait pu prévenir? etc.

Cette description, bien qu'extrêmement succincte, du champ de la bioéthique

montre déjà ses interactions et ses influences possibles sur la science. En

fait il faut relever que l'influence de la bioéthique sur le cours de la science est

indirecte, mais bénéficie des effets de levier des intermédiaires en place. En
effet on voit, par exemple dans le troisième domaine, celui de la politique
sanitaire, qu'il y a un jeu d'interaction entre la science et les choix de société.

Autant l'avancée de la science pèse sur les choix sociaux, autant ces derniers

ont un effet directeur sur le développement de la science ou le choix des

secteurs qui se déployeront au détriment d'autres secteurs.

Cette interaction a déjà eu lieu dans le domaine de la recherche expérimentale

sur l'être humain. Dans ce domaine on peut voir assez clairement comment

la réflexion éthique, puis bioéthique, a modifié les comportements des

chercheurs et les moeurs scientifiques, comment certaines recherches ont été

abandonnées pour des raisons éthiques.

Un exemple tiré de l'histoire de la bioéthique

Il est assez habituel d'entendre dire, soit qu'on ne peut freiner la science,

qu'on ne peut l'arrêter ou modifier son chemin, soit qu'on ne doit pas la

freiner, l'arrêter ou modifier son chemin. Ces dernières injonctions vont en

général de pair avec les idées, d'une part que la science est moralement neutre,
d'autre part que la liberté du chercheur ne peut être limitée sans atteinte

insupportable à sa liberté d'expression et à celle de la science.

Dans la réalité, la liberté du chercheur est assurée en même temps que la

science est contrôlée. Comment cela est-il possible? En fait la science est une
activité humaine comme d'autres, par là-même, elle est soumise aux mêmes

lois que chaque action. L'être humain est libre d'agir dans les limites du

respect d'autrui. Aussi le chercheur est-il libre de chercher ce qu'il veut, mais

pas libre de chercher cela par n'importe quels moyens. Sont exclus de sa

panoplie les moyens qui portent atteinte à autrui. La mise en place des

contrôles existant aujourd'hui sur la recherche expérimentale sur les sujets
humains sont le produit de deux grands chocs pour la conscience de l'humanité:

1. La révélation des expériences effectuées sous couvert médical dans les

hôpitaux pour aliénés ou dans les camps d'extermination par des médecins

13



nazis, qui ont fait naître dans la conscience collective la nécessité d'établir des

codes et de désigner des valeurs inaliénables. Le Code de N uremberg issu des

considérants du tribunal militaire chargé de juger les crimes de guerre, la

Déclaration universelle des Droits de l'Homme établie par l'ONU en 1948,

puis la Déclaration d'Helsinki (1964) et sa révision à Tokyo en 1975 ont tous
déclaré l'importance déterminante de la dignité humaine et souligné, en médecine,

le devoir de tout praticien de recevoir de la personne soumise à une
recherche médicale un consentement éclairé et volontaire. De ces événements

a surgi une volonté de codifier de manière rationnelle et universelle les données

de l'éthique médicale.

Ainsi, aux Etats-Unis, les premières mesures pour réglementer la recherche

humaine ont été prises en 1953 par les National Institutes of Health (NIH),
pour réglementer leurs propres recherches. Ces premières directives n'avaient

qu'une autorité interne, elles n'étaient pas destinées à codifier les recherches

privées. En 1966, le Public Health Service (PHS) émet cette fois un exposé

formel de sa politique de recherche, mais seulement à l'usage des recherches

dont il assure le financement. A partir de là, le Department of Health, Education

and Welfare (DHEW) exige qu'un comité (Institutional Review Board

(IRB)) examine les projets de recherche soumis à un financement public. Trois

ans plus tard les NIH reprennent et révisent cet exposé dans un document
nommé «Protection of the Individual as a Research Subject» et l'appliquent
aux recherches qu'ils subventionnent. Aussi étonnant que cela paraisse, l'idée

que le gouvernement ait la responsabilité de protéger tous les sujets de recherches,

indépendamment de la source de financement, n'apparaîtra que quelques

années plus tard. En 1966, l'American Medical Association affirme son
adhésion à la Déclaration d'Helsinki (1964) et publie ses «Ethical Guidelines
for Clinical Investigation» destinées à élargir les principes éthiques du Code
de Nuremberg et de la Déclaration d'Helsinki. Un nouveau pas important est

effectué en 1971 lorsque le DHEW publie «The Institutional Guide to DHEW
Policy on Protection of Human Subjects» décrivant en détail les responsabilités

reposant sur les IRB et rappelant les mesures à prendre pour protéger les

individus dans les recherches médicales et en sciences humaines8.

En Suisse, l'Académie Suisse des sciences médicales publie en 1970 les

premières «Directives pour la recherche expérimentale sur l'homme», qu'elle

8 On trouvera les références des sources des données historiques de cet article dans mon livre
Entre nos mains l'embryon, Recherche bioéthique, Genève, Labor et Fides 1990.

14



révise en 1981. Ces directives reprennent la substance de la Déclaration d'Helsinki.

2. Le second choc mobilisateur a eu lieu aux Etats-Unis, où - malgré le

Code de Nuremberg, la Déclaration d'Helsinki et les règlements précités (qui,
il est vrai, ne couvrent que les recherches financées par l'Etat) - des pratiques
scandaleuses en matière de recherche médicale ont été mises en lumière. Ainsi
plusieurs cas ont défrayé la chronique aux Etats-Unis, suscitant l'indignation
populaire et mobilisant tribunaux et gouvernement. Je ne citerai que trois

parmi les principaux cas. On découvrit ainsi qu'à l'Hôpital d'Etat de Willow-
brook (New York) une recherche avait été pratiquée de 1956 à 1971 sur 700 à

800 enfants handicapés mentaux, expérience qui consistait à leur inoculer le

virus de l'hépatite en vue de trouver une thérapeutique immunisante. Au
Jewish Chronic Disease Hospital des chercheurs injectèrent sous la peau de

malades séniles des cellules cancéreuses, sans donner aucune information ni
recueillir aucun consentement. A Tuskegee, en Alabama, 431 Noirs pauvres se

sont vu, à leur insu, privés de soins contre la syphilis entre 1932 et 1972 pour
recherches médicales sur le «cours naturel» de la maladie. Ces scandales ont
donné une impulsion formidable à la conscience américaine, et mondiale, de

la nécessité d'une part de consacrer d'importants moyens à la réflexion éthique,

d'autre part de réglementer la pratique de la recherche et de la médecine,

subordonnant la valeur de la connaissance à la valeur de la personne
humaine.

C'est suite à ces scandales que le Congrès américain, à l'instigation du

Sénateur Edward Kennedy, vote le «National Research Act of 1974». Cette loi
créait la National Commission for the Protection of Human Subjects of
Biomedical and Behavioral Research avec pour mandat d'étudier les problèmes

qui surgissent lors de recherches sur des groupes vulnérables. La
Commission va travailler intensivement de 1974 à 1978 publiant rapports sur

rapports. Grâce à une réflexion de fond sur les principes éthiques qui doivent
sous-tendre la réglementation, les rapports présentent une grande cohérence:

La recherche expérimentale doit être soumise à examen pour vérifier
l'application de trois principes, (i) l'autodétermination du sujet, c'est-à-dire
l'obtention du consentement du sujet pour la recherche proposée, (ii) la réalisation

d'un bénéfice pour le sujet, c'est-à-dire que l'analyse risque bénéfice ne soit

pas défavorable au sujet, enfin (iii) le critère de justice, c'est-à-dire que le choix
des sujets repose sur une base juste où les fardeaux et les bénéfices soient

équitablement répartis entre les sujets et les bénéficiaires, en d'autres termes

qu'il n'y ait pas d'exploitation d'un groupe social au profit d'un autre.
Ces trois principes (autonomy, beneficience, justice), qui s'appliquent adé-

15



quatement aux problèmes de la recherche expérimentale, ont été utilisés à

toutes les sauces par la bioéthique américaine et sont baptisés par ceux qui en

perçoivent trop les limites comme le mantra de Georgetown (du nom de

l'université où ils ont été élaborés).
Ce travail d'examen des recherches est confié aux IRB, comités d'examen

des protocoles de recherche. Ces comités existent maintenant chez nous aussi.

A ma connaissance, le plus ancien de Suisse est celui de l'Hôpital universitaire
de Genève, créé en 1973, par le Prof. Jean Fabre. Il est à noter que l'ASSM
vient de publier en novembre 1989 des directives sur la constitution de comité
d'examen des protocoles de recherche définissant le devoir de ces commissions,

leur composition et la nécessité de leur établissement dans les institutions

où elles n'existent pas.
Ce survol historique nous montre en tout cas deux choses. Premièrement il

met en évidence que le comportement éthique ne va pas de soi. Laissé à lui-
même, le chercheur ou le médecin n'agit pas automatiquement et systématiquement

dans l'intérêt de son patient. Le scientifique dans son laboratoire
n'est pas plus que tout être humain à l'abri de ses passions, de la recherche de

ses intérêts, de la possibilité d'abuser de son pouvoir pour des intérêts qu'il
peut considérer comme supérieurs, ou simplement victime d'un enfermement
dans sa propre logique de pensée. Il ne s'agit pas de dire qu'en chaque
chercheur se cache un Frankenstein, mais simplement que le chercheur n'est

pas au-dessus de la condition humaine que nous partageons tous. La science

n'est donc en rien protégée des «bavures» qui touchent d'autres professions
qui manipulent le savoir et le pouvoir.

Secondement, ce survol de la naissance de codes et de directives qui conduisent

à des réglementations à divers niveaux nous montre qu'il est possible
d'exercer un contrôle de la recherche sans en entraver fondamentalement la

liberté. En ce sens les voies procédurales pour contrôler certains domaines de

la science se révèlent être un compromis raisonnablement efficace et donc plus
acceptables que des interdictions pures et simples. Ces mesures - quand elles

sont prises au sérieux, comme elles ont l'air de l'être dans notre pays, bien

qu'avec une certaine lenteur - instituent un contrôle sur la science et semblent

témoigner de la possibilité pratique de ne pas laisser les impératifs scientifiques

submerger et écraser l'impératif du respect des êtres humains.
Ce survol nous permet-il d'être optimiste et penser que, maintenant, nous

contrôlons la situation? En d'autres termes: y a-t-il un progrès dans le

contrôle de la science ou seulement l'illusion d'une maîtrise? Au vu d'une science

qui accumule imperturbablement des savoirs nouveaux qui débouchent sur
des pouvoirs nouveaux, peut-on croire à une croissance simultanée et équiva-

16



lente d'un pouvoir éthique ou faut-il se laisser aller au pessimisme de l'argument

de la pente savonneuse et réclamer des moratoires?

De quelques arguments fréquemment utilisés en bioéthique

J'aimerais maintenant aborder trois arguments souvent utilisés dans le débat

sur les questions de bioéthique. Les arguments «la pente savonneuse», «il faut
instituer un moratoire», et «tout ce qui peut se faire sera fait».

L'argument dit de la «pente savonneuse» est très souvent invoqué dans les

raisonnements en bioéthique. Il étiquette la situation présente comme
porteuse d'un danger maîtrisable qui ne le sera plus dans un avenir proche, sauf si

l'on décide de tout arrêter maintenant. 11 relève d'une vision que le théologien
qualifiera volontiers, au sens technique du terme, d'apocalyptique. C'est-à-
dire une situation où un choix se présente hic et nunc qui déterminera de

manière définitive le futur, sans qu'il soit possible de remettre cette décision au

lendemain; après il sera trop tard, la situation sera irréversible.
Line chose frappe l'esprit à entendre les messages apocalyptiques de la

pente savonneuse, c'est que le message dit toujours qu'on a la possibilité de

s'arrêter maintenant, même si, comme par exemple pour les questions de

«manipulations génétiques», cela fait 15 ans qu'on nous répète qu'il faut
arrêter parce qu'on va s'engager sur la pente glissante. Le message affirme

toujours qu'on est encore en haut du toboggan, puisqu'on soutient qu'il est

encore temps de changer les choses. Or il est plus probable qu'on soit déjà sur
la pente annoncée, mais que celle-ci est moins glissante qu'il n'y paraît et

qu'on peut choisir à tout moment, soit de s'arrêter, soit à quel vitesse on veut
descendre.

A l'argument de la pente savonneuse sont souvent associés les deux autres

arguments, l'appel au moratoire comme solution et la conviction que tout ce

qui peut être réalisé le sera inexorablement.
Prenons d'abord l'appel au moratoire. 11 reflète l'idée qu'il est toujours plus

sûr de tout arrêter que de continuer. Or cela n'est pas démontré a priori. Il y a

un devoir aussi grand à apporter la preuve qu'un moratoire est sans risque et

peut apporter des bénéfices qu'à apporter la preuve qu'on peut continuer sans

plus de risques. Le moratoire n'est pas un acte neutre, il engage autant le futur
que la continuation de l'action.

Ainsi pour prendre un exemple, les biologistes moléculaires, Berg en tête,

avaient décidé d'un mini-moratoire en 1974 sur les «manipulations génétiques»,

le temps de préparer une rencontre et une réflexion pour décider soit de

17



la poursuite du moratoire, soit de sa levée, assortie de mesures de sécurité. La
conférence a eu lieu à Asilomar en 1974 où la levée du moratoire a été décidée.

Le moratoire avait duré 7 mois. Beaucoup ont regretté sur le moment qu'il ne

soit pas prolongé, voire qu'un interdiction pure et simple des manipulations
génétiques n'ait pas été prononcée. Ce ban sur le génie génétique aurait alors
été perçu comme un acte neutre, voire une mesure de protection positive de

l'humanité. Avec quinze ans de recul et le surgissement d'une nouvelle maladie

due à un rétrovirus appelé HIV on peut se demander ce qu'il en serait de

l'humanité sans les connaissances développées entretemps par le génie génétique.

On peut imaginer qu'on ne connaîtrait pas encore les mécanismes du
virus HIV, voire même l'existence des rétrovirus. Ses modes de transmission
auraient dû être trouvés empiriquement et tout espoir de vaccins remis à un
avenir lointain.

La levée rapide du moratoire à Asilomar semble conforter la position de

ceux qui brandissent le troisième argument que nous allons analyser, l'idée

que finalement la science fait tout ce qu'elle peut réaliser.

Comment cet arguement peut-il être prouvé ou réfuté? Lorsque cet énoncé

est avancé dans une discussion il lui est accordé la valeur d'une loi générale.
L'énoncé sert à indiquer que le projet en débat n'échappera pas à cette loi
générale et que quoi qu'on fasse, il sera mis à exécution. Il est donc sous-

entendu que cet argument est une loi qui n'a pas d'exception. S'il pouvait en

avoir, il n'aurait aucune force argumentative. Donc il suffirait théoriquement
de citer un cas où cette loi générale ne s'applique pas pour réfuter la valeur de

loi de cet énoncé; comme il suffit de trouver un corbeau blanc pour prouver
que l'affirmation «tous les corbeaux sont noirs» est fausse.

Cependant, étant donné la complexité des cas que nous avons sous la main,
il est possible que le cas qui fait exception soit contesté ou réinterprété dans un
autre sens, car il est très difficile d'apporter une preuve de type historique. 11

vaudrait donc mieux montrer que, même lorsque l'énoncé se vérifie dans un

cas précis, le cas lui-même n'est pas l'élément déterminant. Ce qui compte,
c'est la réaction après-coup de la communauté et sa capacité à transformer sa

façon de faire et déjuger pareille action.
Ainsi la réalisation d'un acte qui ne semblait pas souhaitable ne peut à lui

seul venir renforcer l'énoncé. Seul l'immobilisme de la communauté face à cet
acte et à l'alarme qu'il représente peut être considéré comme un renforcement
de l'énoncé.

Ainsi cet énoncé peut être encore plus fortement réfuté en montrant
comment, suite à une situation qui vérifie l'énoncé, un mouvement de réaction se

développe qui modifie la perception éthique de la communauté (scientifique.

18



médicale, sociale, etc.) et entraîne un changement des attitudes et des comportements.

En quelque sorte la vérification pratique de l'énoncé provoque une
réaction qui met un terme à la réalisation de l'acte autant qu'à la validité de

l'énoncé. En ce qui nous concerne, et au vu de la réaction éthique mentionnée

plus haut face à des expérimentations sur l'homme qui se sont révélées

scandaleuses, l'énoncé «toutes les recherches envisageables seront réalisées» est

devenu, «les recherches qui se sont faites sur ces modèles ne devront jamais
plus être réalisées».

La réfutation rigoureuse de l'énoncé passe donc par la rédaction d'une
histoire des amendements de la recherche ou de la médecine qui démontrerait
non pas exactement que «tout ce qu'on peut faire n'est pas fait», mais que «on
a renoncé à faire tout ce qu'on pouvait faire, et il est hautement probable
qu'on continuera à user de ce discernement dans l'avenir».

A ce propos, voici ce que me faisait remarquer un biologiste moléculaire

(Alex Mauron): «Pris littéralement, l'énoncé «tout ce qui est possible à la

science, elle le réalise» est absurde. En effet, à chaque instant du développement

d'une science expérimentale (et surtout si ce développement est très

rapide) le nombre des expériences faisables dépasse infiniment celles qui sont
effectivement faites. L'art du chercheur consiste précisément à faire le tri là

dedans. De plus, ce tri implique des jugements de valeur: telle expérience est

plus «élégante» que telle autre, ou plus intéressante, ou bien encore elle

apportera plus de données pour la même quantité de travail, etc. Le cours de

la recherche est donc influencé par des axiologies diverses et l'enjeu de l'éthique

consiste précisément à se faire une place parmi ces échelles de valeurs.»

L'histoire récente et présente montre qu'il y a une volonté affirmée d'aller
dans ce sens. Aussi est-il raisonnable de penser que la bioéthique, directement

ou médiatement, a une influence, que nous espérons positive, sur le cours de là

science.

Conclusion

.le ne défends pas pour autant une attitude d'optimisme béat et naïf face à la

science. Si l'on constate des progrès dans la gestion sociale et éthique de la

science - et il faut les saluer comme bienvenus et bien réels - il ne faut pas
s'illusionner. Ces progrès se font au coup par coup, souvent à cause de retours
en arrière douloureux qui sont autant d'enseignements sur la nature profonde
de l'homme, qui n'est pas seulement raisonnable et avisé. Si je ne pense pas

que nous nous trouvons jamais en haut de pentes savonneuses, j'ai l'impres-

19



sion que nous voyageons sur un escalier branlant dont quelques marches
cèdent parfois et qui nous obligent à revoir sérieusement nos comportements.

Je pense que nous ne devons jamais renoncer à croire que des progrès sont
possibles. Mais je crois aussi que nous ne devons jamais oublier que ces

progrès ne sont que des victoires partielles et temporaires. Il y a lieu de ne

jamais oublier que la population la plus civilisée n'est à l'abri d'aucune

horreur; que la shoah est survenue dans un peuple dont le degré de civilisation
était en d'autres temps fort estimé.

Il ne faut donc pas oublier que c'est dans le contexte d'une humanité

appelée aux plus hautes formes de la conscience et de l'action et attirée par les

plus basses formes de la malfaisance et de la perversité que la bioéthique étend

sa réflexion et tente de susciter des comportements éthiques.

20


	La bioéthique peut-elle infléchire le cours de la science?

