Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Artikel: La bioéthique peut-elle infléchire le cours de la science?
Autor: Thevoz, Jean-Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 50/91

JEAN-MARIE THEVOZ

La bioéthique peut-elle infléchir le cours de la
science?'

Introduction

Nous vivons une époque ou les discours sur la science sont trés contrastés.
D’un c6té, on vante les progrés scientifiques et médicaux, on continue a
distribuer des prix Nobel, d’un autre c6té on se tourne vers les médecines
paralleles et 'on condamne toutes formes d’expérimentation animale sous le
nom de vivisection. D’un coté on loue la liberté de la recherche, de 'autre on
réclame un contréle de la science.

Donc, premier constat, la science ne regoit plus carte blanche et des fonds
illimités de la part de la société pour se développer et accroitre notre bien-étre.
En fait, la notion de progrés scientifique se détache lentement de celle de
progres social et de progrés vers la santé, le bien-étre ou le confort. L'OMS
elle-méme dans sa quéte de la santé pour tous en I’an 2000 ne table pas en
priorité sur les progres de la médecine, mais sur une meilleure répartition des
biens fondamentaux nécessaires a I'hygiéne et des soins de base actuellement
connus de tous.

[l est donc de plus en plus a 'ordre du jour de remettre en question I'apport
bénéfique de la science, ou si I'on ne va pas jusque-la, d’attirer I'attention sur
les risques de ses effets secondaires indésirables. En d’autres termes, I'équa-
tion: tout progrés scientifique conduit & un accroissement du bien-étre de
’humanité est mise en doute. Cette remise en question est totale et fondamen-
tale dans I'oeuvre du philosophe Hans Jonas «le Principe Responsabilité»
dans laquelle il met davantage en avant les risques négatifs de I’évolution
technoscientifique pour 'homme que ses bénéfices.’

Mon exposé ne va pas chercher a justifier ou réfuter le bien-fondé de cette

I Conférence donnée le vendredi 9 novembre 1990 a Neuchitel dans le cadre du Symposium
1990 «Philosophie et éthique biomeédicale» organisé par la Sociéte suisse de philosophie. Je
suis reconnaissant a Alex Mauron pour la relecture critique de mon texte et ses judicieuses
remargques.

2 Organisation mondiale de la santé, Bureau régional de I'Europe, Les buts de la Santé pour
tous, OMS, Copenhague, 1985.

3 Jonas, Hans, Le principe Responsabilité, Paris, Cerf, 1990.



remise en question, d’'une vue plutot optimiste ou pessimiste que I’avenir
technoscientifique propose a I’humanité, mais plutot a analyser 'argumenta-
tion de cette mise en doute et le role que peut jouer la bioéthique dans ce
débat.

Mais d’abord j’aimerais préciser ce que j'entends par biocthique.

Définition et domaines de la bioéthique

Il n’y a pas de définition officielle de la bioéthique et chacun y va de la sienne
propre. Cependant, je pense qu'il y a un consensus assez large pour dire que la
bioéthique est une recherche interdisciplinaire, pluraliste et ouverte®. Les di-
vergences commencent lorsqu’il faut définir le domaine d’action de la bioéthi-
que. Mais revenons sur les trois qualificatifs méthodologiques de la bioéthi-
que.

La bioéthique est interdisciplinaire. Cela signifie qu’elle est a la croisée de
plusieurs disciplines, voire de toutes les disciplines (selon I'étendue du champ
d’application qu'on lui préte). Dans la pratique actuelle, la bio¢thique est une
réflexion qui engage au moins des représentants des sciences humaines, de la
meédecine et des soins, des sciences naturelles, du droit et des sciences écono-
miques; mais aucune liste ne doit étre close.

La bioéthique est pluraliste, c’est-a-dire que les agents dans la discussion
doivent pouvoir apporter leurs points de vue autant professionnels que per-
sonnels et étre écoutés. L'échange des idées se fait sur une base de tolérance et
de respect de I'autre.

La bioéthique est ouverte, elle laisse la parole a toute personne qui a
quelque chose a dire, indépendamment de ses qualifications académiques, car
devant les grands événements et les grandes douleurs de la vie, face a la
fragilité de I’étre humain, personne n’a plus de savoir qu’un autre.

Quant a la définition d’'un domaine propre a la bioéthique, la question est
complexe. Historiquement, le nom de «bioéthique» a été utilisé et publi¢ pour
la premiere fois en 1970 par Van Rensselaer Potter dans son article «Bioethics,
the Science of Survivaly, puis dans son livre Bioethics, Bridge to the Futures.

4 I'ai développé la définition de la bioéthique, son histoire, I'apport et la spécificité d’une
approche protestante dans mon livre Entre nos mains l'embryon, Recherche bioéthique,
Genéve, Labor et Fides 1990.

5 Potter, Van Rensselaer, «Bioethics, the Science of Survival», Perspectives in Biology and
Medicine, 14:127-153, 1970. Bioethics, Bridge to the Future, Prentice-Hall, Englewood
Cliffs, NJ., 1971.

10



L’auteur du terme «bioéthique» n’entendait pas restreindre le domaine de la
bioéthique au seul champ de la médecine et de la santé. Van Rensselaer Potter
a créé ce terme pour prolonger et développer la notion de «land ethic» propo-
sée par Aldo Leopold® (1887-1948) pres d’un demi-siecle auparavant. 11 s’a-
gissait pour Leopold de promouvoir une éthique globale pour la survie de
’humanité qui prenne en compte tous les ¢léments naturels et sociaux qui
rendent la terre habitable pour I'homme: une écologie, au sens ¢tymologique.
Van Rensselaer Potter en langant la bioéthique entendait aussi prendre en
compte ces ¢léments écologiques et démographiques. Voici comment il réagit
au glissement de signification actuel: «Le terme original de «bioéthique» (sans
adjectif qualificatif) a vu son application limitée par les chercheurs de I'Uni-
versité de Georgetown au champ de la médecine. Ainsi le terme sans qualifica-
tif a-t-il €té regu presque partout dans son seul sens médical. La bio¢thique
meédicale et la bioéthique écologique ne se recoupent pas puisque la bio¢thi-
que médicale est principalement concernée par les vues a court terme: les
choix offerts aux individus et a leurs médecins pour tenter de prolonger leur
existence par des transplantations d’organes, des implants artificiels, de la
chimiothérapie expérimentale et tous les nouveaux développements propres a
la médecine. A 'opposé, la bioéthique écologique est a I’évidence préoccupée
par des vues a long terme, par ce qu’il faut entreprendre pour préserver un
écosysteme dans lequel I’espéce humaine puisse continuer a vivre. Ces deux
branches de la bioéthique devraient vraiment se recouper en matiére de sante,
de controle de la procréation et sur la question du sens d’une démographie en
constante croissance.»’

Toujours est-il qu’actuellement le terme «bioéthique» s’applique essentielle-
ment au domaine médical et je m’en tiendrai provisoirement a cette délimita-
tion. Est-ce simplement une nouvelle appellation, plus a la mode, pour parler
d’éthique médicale ou de déontologie? Je ne le pense pas. La bio¢thique
couvre un champ plus large et étendu que la déontologie et I’éthique médicale.
La déontologie concerne les rapports au sein de la profession médicale. L'éthi-
que médicale concerne avant tout les relations interpersonnelles entre méde-
cins et patients, alors que la bioéthique intégre des dimensions supplémentai-
res, les dimensions sociales et temporelles. Les développements de la médecine
ont été tels ces derniéres décennies que leur impact a dépassé la seule personne
du patient. On ne peut plus se contenter de n’observer que I'interaction entre

6 Leopold, Aldo, A Sand County Almanac, Oxford, Oxford University Press 1949.
7 Potter, Van Rensselaer, «Aldo Leopold’s Land Ethic Revisited: Two Kind of Bioethics»,
Perspectives in Biology and Medicine, 30 (2):157-169, Winter 1987, p. 159.

11



le médecin et le patient pour analyser un acte médical. L'impact social, écono-
mique entre en jeu dans I’analyse. La montée incessante des coits de la santé
montre que la somme d’actes individuels bénéfiques produit ensemble un effet
qui se révelera bientot dévastateur pour la société. Si la pratique exception-
nelle de certains actes en marge de la médecine est socialement insignifiante,
leur genéralisation pourrait provoquer une déstabilisation de la profession
meédicale (je pense a la question d’une institutionnalisation de ’euthanasie) ou
de la soci¢té (e pense a la distribution des ressources financicres dans le
champ médical). Ces questions qui font incursion dans le domaine social ne
peuvent plus étre laissées aux seuls techniciens, qu’ils soient médecins, juristes
ou économistes. Il faut appeler une réflexion interdisciplinaire, pluraliste et
ouverte sur les effets a long terme de la biomédecine et de la technoscience sur
la société.

Le domaine de la médecine peut étre partagé en trois aires qui conduisent a
des types de réflexions bioéthiques différents: la recherche expérimentale, la
pratique clinique et la politique sanitaire. La réflexion bioéthique a beaucoup
travaillé les questions posées par la recherche expérimentale sur les sujets
humains. A-t-on le droit de recourir a des humains pour des recherches sans
en faire des «cobayes»? Comment évaluer la valeur d’une expérience dont les
résultats sont encore inconnus puisqu’ils sont justement ce que cherche a
découvrir 'expérience? Qui peut devenir le sujet d’une recherche? etc.

Le fait de se poser des questions éthiques dans le domaine de la pratique
clinique remonte a I'antiquité. Mais des questions nouvelles surgissent du fait
des savoirs et des pouvoirs techniques grandissants. La plupart du temps ces
questions naissent au chevet du malade de situations et de circonstances
particuliéres. Les grands principes et les regles usuelles y perdent de leur
validité universelle, car on assiste a des affrontements de valeurs toutes aussi
fondamentales les unes que les autres. Il nous manque encore une théorie des
conflits de valeurs et de principes qui permettrait de comprendre comment et
pourquoi dans certaines circonstances les valeurs et les principes doivent
s’ordonner entre eux.

Le champ le plus ouvert et probablement le plus complexe est celui des
grandes décisions de politique sanitaire. Nous ne les ressentons pas encore
tellement en Suisse car nous vivons encore dans I'illusion d’avoir des ressour-
ces illimitées a disposition de la santé. Mais ce n’est pas le cas. Comment
décider a quelles techniques allouer des fonds lorsque toutes les techniques
disponibles ne peuvent pas étre réalisées? Qu’allons-nous privilégier, quelques
jours, semaines, années de gagnées pour quelques individus grace a une méde-
cine de pointe spectaculaire, ou une qualité de vie améliorée pour de nom-

12



breux malades souffrant de maladies chroniques non mortelles? Allons-nous
continuer a négliger la prévention et attendre d’avoir a soigner des maladies
qu’on aurait pu prévenir? etc.

Cette description, bien qu’extrémement succincte, du champ de la bioéthi-
que montre dé¢ja ses interactions et ses influences possibles sur la science. En
fait il faut relever que I'influence de la bioéthique sur le cours de la science est
indirecte, mais bénéficie des effets de levier des intermédiaires en place. En
effet on voit, par exemple dans le troisiéme domaine, celui de la politique
sanitaire, qu’il y a un jeu d’interaction entre la science et les choix de société.
Autant 'avancée de la science pese sur les choix sociaux, autant ces derniers
ont un effet directeur sur le développement de la science ou le choix des
secteurs qui se déployeront au détriment d’autres secteurs.

Cette interaction a déja eu lieu dans le domaine de la recherche expérimen-
tale sur I’étre humain. Dans ce domaine on peut voir assez clairement com-
ment la réflexion éthique, puis bio¢thique, a modifié¢ les comportements des
chercheurs et les moeurs scientifiques, comment certaines recherches ont été
abandonnées pour des raisons éthiques.

Un exemple tiré de I'histoire de la bioéthique

[1 est assez habituel d’entendre dire, soit qu'on ne peut freiner la science,
qu’on ne peut I'arréter ou modifier son chemin, soit qu'on ne doit pas la
freiner, I'arréter ou modifier son chemin. Ces derniéres injonctions vont en
général de pair avec les idées, d’une part que la science est moralement neutre,
d’autre part que la libert¢ du chercheur ne peut étre limitée sans atteinte
insupportable 4 sa liberté d’expression et a celle de la science.

Dans la réalité, la liberté du chercheur est assurée en méme temps que la
science est controlée. Comment cela est-il possible? En fait la science est une
activit¢ humaine comme d’autres, par la-méme, elle est soumise aux mémes
lois que chaque action. L'étre humain est libre d’agir dans les limites du
respect d’autrui. Aussi le chercheur est-il libre de chercher ce qu’il veut, mais
pas libre de chercher cela par n'importe quels moyens. Sont exclus de sa
panopliec les moyens qui portent atteinte a autrui. La mise en place des
contréles existant aujourd’hui sur la recherche expérimentale sur les sujets
humains sont le produit de deux grands chocs pour la conscience de I'huma-
nite:

1. La révelation des expériences effectuées sous couvert médical dans les
hépitaux pour aliénés ou dans les camps d’extermination par des médecins

13



nazis, qui ont fait naitre dans la conscience collective la nécessité d’établir des
codes et de désigner des valeurs inaliénables. Le Code de Nuremberg issu des
considérants du tribunal militaire chargé de juger les crimes de guerre, la
Déclaration universelle des Droits de ’'Homme établie par TONU en 1948,
puis la Déclaration d’Helsinki (1964) et sa révision a Tokyo en 1975 ont tous
déclaré 'importance déterminante de la dignité humaine et souligné, en méde-
cine, le devoir de tout praticien de recevoir de la personne soumise 4 une
recherche médicale un consentement éclairé et volontaire. De ces ¢vénements
a surgi une volonté de codifier de maniére rationnelle et universelle les don-
nées de I'éthique médicale.

Ainsi, aux Etats-Unis, les premiéres mesures pour réglementer la recherche
humaine ont été prises en 1953 par les National Institutes of Health (NIH),
pour réglementer leurs propres recherches. Ces premiéres directives n’avaient
qu’une autorité interne, elles n’étaient pas destinees a codifier les recherches
privées. En 1966, le Public Health Service (PHS) émet cette fois un exposé
formel de sa politique de recherche, mais seulement a I'usage des recherches
dont il assure le financement. A partir de la, le Department of Health, Educa-
tion and Welfare (DHEW) exige qu'un comité (Institutional Review Board
(IRB)) examine les projets de recherche soumis a un financement public. Trois
ans plus tard les NIH reprennent et révisent cet exposé dans un document
nomme «Protection of the Individual as a Research Subject» et 'appliquent
aux recherches qu’ils subventionnent. Aussi étonnant que cela paraisse, I'idée
que le gouvernement ait la responsabilit¢ de protéger tous les sujets de recher-
ches, indépendamment de la source de financement, n’apparaitra que quel-
ques années plus tard. En 1966, I’ American Medical Association affirme son
adhésion a la Déclaration d’Helsinki (1964) et publie ses «Ethical Guidelines
for Clinical Investigation» destinées a élargir les principes éthiques du Code
de Nuremberg et de la Déclaration d’Helsinki. Un nouveau pas important est
effectué en 1971 lorsque le DHEW publie «The Institutional Guide to DHEW
Policy on Protection of Human Subjects» décrivant en détail les responsabili-
tés reposant sur les IRB et rappelant les mesures @ prendre pour protéger les
individus dans les recherches médicales et en sciences humaines®.

En Suisse, I’Académie Suisse des sciences médicales publie en 1970 les
premiéres «Directives pour la recherche expérimentale sur ’homme», qu’elle

8 On trouvera les références des sources des données historiques de cet article dans mon livre
Entre nos mains l'embryon, Recherche bioéthique, Genéve, Labor et Fides 1990.

14



revise en 1981. Ces directives reprennent la substance de la Déclaration d’Hel-
sinki,

2. Le second choc mobilisateur a eu lieu aux Etats-Unis, ou — malgré le
Code de Nuremberg, la Déclaration d’Helsinki et les réglements précités (qui,
il est vrai, ne couvrent que les recherches financées par I’Etat) — des pratiques
scandaleuses en matiére de recherche médicale ont été mises en lumiere. Ainsi
plusieurs cas ont défrayé la chronique aux Etats-Unis, suscitant I'indignation
populaire et mobilisant tribunaux et gouvernement. Je ne citerai que trois
parmi les principaux cas. On découvrit ainsi qu'a ’'Hopital d’Etat de Willow-
brook (New York) une recherche avait été pratiquée de 1956 a 1971 sur 700 a
800 enfants handicapés mentaux, expérience qui consistait a leur inoculer le
virus de I'hépatite en vue de trouver une thérapeutique immunisante. Au
Jewish Chronic Disease Hospital des chercheurs injectérent sous la peau de
malades séniles des cellules cancéreuses, sans donner aucune information ni
recueillir aucun consentement. A Tuskegee, en Alabama, 431 Noirs pauvres se
sont vu, a leur insu, privés de soins contre la syphilis entre 1932 et 1972 pour
recherches meédicales sur le «cours naturel» de la maladie. Ces scandales ont
donné une impulsion formidable a la conscience américaine, et mondiale, de
la nécessité d’une part de consacrer d’importants moyens a la réflexion ¢thi-
que, d’autre part de réglementer la pratique de la recherche et de la médecine,
subordonnant la valeur de la connaissance a la valeur de la personne hu-
maine.

C’est suite a ces scandales que le Congrés américain, a 'instigation du
Sénateur Edward Kennedy, vote le «National Research Act of 1974». Cette loi
créait la National Commission for the Protection of Human Subjects of
Biomedical and Behavioral Research avec pour mandat d’étudier les proble-
mes qui surgissent lors de recherches sur des groupes vulnérables. La Com-
mission va travailler intensivement de 1974 a 1978 publiant rapports sur
rapports. Grace a une reéflexion de fond sur les principes éthiques qui doivent
sous-tendre la réglementation, les rapports présentent une grande cohérence:

La recherche expérimentale doit étre soumise a examen pour vérifier I'ap-
plication de trois principes, (i) 'autodétermination du sujet, ¢’est-a-dire I’ob-
tention du consentement du sujet pour la recherche proposée, (i) la réalisation
d’un bénéfice pour le sujet, c’est-a-dire que I'analyse risque bénéfice ne soit
pas défavorable au sujet, enfin (iii) le critére de justice, ¢’est-a-dire que le choix
des sujets repose sur une base juste ou les fardeaux et les bénéfices soient
équitablement répartis entre les sujets et les bénéficiaires, en d’autres termes
qu’il n’y ait pas d’exploitation d’un groupe social au profit d’un autre.

Ces trois principes (autonomy, beneficience, justice), qui s’appliquent adé-

15



quatement aux problémes de la recherche expérimentale, ont été utilisés d
toutes les sauces par la bioéthique américaine et sont baptisés par ceux qui en
percoivent trop les limites comme le mantra de Georgetown (du nom de
'université ou ils ont été élaborés).

Ce travail d’examen des recherches est confi¢ aux IRB, comités d’examen
des protocoles de recherche. Ces comités existent maintenant chez nous aussi.
A ma connaissance, le plus ancien de Suisse est celui de I'Hopital universitaire
de Geneve, creé en 1973, par le Prof. Jean Fabre. Il est a noter que I’ASSM
vient de publier en novembre 1989 des directives sur la constitution de comité
d’examen des protocoles de recherche définissant le devoir de ces commis-
sions, leur composition et la nécessité de leur établissement dans les institu-
tions ou elles n’existent pas.

Ce survol historique nous montre en tout cas deux choses. Premiérement il
met en évidence que le comportement éthique ne va pas de soi. Laissé a lui-
meéme, le chercheur ou le médecin n’agit pas automatiquement et systémati-
quement dans I'intérét de son patient. Le scientifique dans son laboratoire
n’est pas plus que tout étre humain a I’abri de ses passions, de la recherche de
ses intéréts, de la possibilité d’abuser de son pouvoir pour des intéréts qu’il
peut considérer comme supérieurs, ou simplement victime d’un enfermement
dans sa propre logique de pensée. Il ne s’agit pas de dire qu’en chaque
chercheur se cache un Frankenstein, mais simplement que le chercheur n’est
pas au-dessus de la condition humaine que nous partageons tous. La science
n’est donc en rien protégée des «bavures» qui touchent d’autres professions
qui manipulent le savoir et le pouvoir.

Secondement, ce survol de la naissance de codes et de directives qui condui-
sent a des réglementations a divers niveaux nous montre qu'il est possible
d’exercer un contrdle de la recherche sans en entraver fondamentalement la
liberté. En ce sens les voies procédurales pour controler certains domaines de
la science se révélent étre un compromis raisonnablement efficace et donc plus
acceptables que des interdictions pures et simples. Ces mesures — quand elles
sont prises au sérieux, comme elles ont I'air de I’étre dans notre pays, bien
qu’avec une certaine lenteur — instituent un contrdle sur la science et semblent
témoigner de la possibilité pratique de ne pas laisser les impératifs scientifi-
ques submerger et écraser I'impératif du respect des étres humains.

Ce survol nous permet-il d’étre optimiste et penser que, maintenant, nous
controlons la situation? En d’autres termes: y a-t-il un progrés dans le con-
trole de la science ou seulement I'illusion d’une maitrise? Au vu d’une science
qui accumule imperturbablement des savoirs nouveaux qui débouchent sur
des pouvoirs nouveaux, peut-on croire a une croissance simultanée et équiva-

16



lente d’un pouvoir éthique ou faut-il se laisser aller au pessimisme de I'argu-
ment de la pente savonneuse et réclamer des moratoires?

De quelques arguments fréequemment utilisés en bioéthique

J’aimerais maintenant aborder trois arguments souvent utilisés dans le débat
sur les questions de bioéthique. Les arguments «la pente savonneuse», «il faut
instituer un moratoire», et «tout ce qui peut se faire sera fait».

L'argument dit de la «pente savonneuse» est treés souvent invoque dans les
raisonnements en bioéthique. 1l étiquette la situation présente comme por-
teuse d'un danger maitrisable qui ne le sera plus dans un avenir proche, sauf si
I'on décide de tout arréter maintenant. Il reléve d’une vision que le théologien
qualifiera volontiers, au sens technique du terme, d’apocalyptique. C’est-a-
dire une situation ou un choix se présente hic et nunc qui déterminera de
maniére définitive le futur, sans qu’il soit possible de remettre cette décision au
lendemain; aprés il sera trop tard, la situation sera irréversible.

Une chose frappe 'esprit a entendre les messages apocalyptiques de la
pente savonneuse, c’est que le message dit toujours qu’on a la possibilité de
sarréter maintenant, méme si, comme par exemple pour les questions de
«manipulations génétiques», cela fait 15 ans qu'on nous répete qu'il faut
arréter parce qu'on va s'engager sur la pente glissante. Le message affirme
toujours qu’on est encore en haut du toboggan, puisqu’on soutient qu’il est
encore temps de changer les choses. Or il est plus probable qu’on soit d¢ja sur
la pente annoncée, mais que celle-ci est moins glissante qu’il n’y parait et
qu’on peut choisir a tout moment, soit de s’arréter, soit a quel vitesse on veut
descendre. i

A l'argument de la pente savonneuse sont souvent associes les deux autres
arguments, I'appel au moratoire comme solution et la conviction que tout ce
qui peut étre réalisé le sera inexorablement.

Prenons d’abord I'appel au moratoire. Il reflete I'idée qu’il est toujours plus
str de tout arréter que de continuer. Or cela n’est pas démontré a priori. Il y a
un devoir aussi grand a apporter la preuve qu’un moratoire est sans risque et
peut apporter des bénéfices qu’a apporter la preuve qu’on peut continuer sans
plus de risques. Le moratoire n’est pas un acte neutre, il engage autant le futur
que la continuation de I'action.

Ainsi pour prendre un exemple, les biologistes moléculaires, Berg en téte,
avaient deécidé d'un mini-moratoire en 1974 sur les «manipulations généti-
ques», le temps de préparer une rencontre et une réflexion pour décider soit de

17



la poursuite du moratoire, soit de sa levée, assortie de mesures de sécurité. La
conférence a eu lieu a Asilomar en 1974 ou la levée du moratoire a ¢té décidée.
Le moratoire avait duré 7 mois. Beaucoup ont regretté sur le moment qu'’il ne
soit pas prolonge, voire qu'un interdiction pure et simple des manipulations
genetiques n’ait pas été prononcée. Ce ban sur le génie génétique aurait alors
€té pergu comme un acte neutre, voire une mesure de protection positive de
’humanité. Avec quinze ans de recul et le surgissement d’une nouvelle mala-
die due a un rétrovirus appelé HIV on peut se demander ce qu’il en serait de
’humanité sans les connaissances développées entretemps par le génie généti-
que. On peut imaginer qu’on ne connaitrait pas encore les mécanismes du
virus HIV, voire méme 'existence des rétrovirus. Ses modes de transmission
auraient da étre trouvés empiriquement et tout espoir de vaccins remis a un
avenir lointain.

La levée rapide du moratoire a Asilomar semble conforter la position de
ceux qui brandissent le troisiéme argument que nous allons analyser, I'idée
que finalement la science fait tout ce qu’elle peut réaliser.

Comment cet arguement peut-il étre prouve ou réfute? Lorsque cet énoncé
est avancé dans une discussion il lui est accordé la valeur d’une loi générale.
L’énonce sert a indiquer que le projet en debat n’échappera pas a cette loi
générale et que quoi qu’on fasse, il sera mis a exécution. Il est donc sous-
entendu que cet argument est une loi qui n’a pas d’exception. S’il pouvait en
avoir, il n’aurait aucune force argumentative. Donc il suffirait théoriquement
de citer un cas ou cette loi générale ne s’applique pas pour réfuter la valeur de
loi de cet énonce; comme il suffit de trouver un corbeau blanc pour prouver
que l'affirmation «tous les corbeaux sont noirs» est fausse.

Cependant, étant donné la complexité des cas que nous avons sous la main,
il est possible que le cas qui fait exception soit contesté ou réinterpréteé dans un
autre sens, car il est tres difficile d’apporter une preuve de type historique. Il
vaudrait donc mieux montrer que, méme lorsque I'énoncé se vérifie dans un
cas précis, le cas lui-méme n’est pas I’élément déterminant. Ce qui compte,
c’est la réaction aprés-coup de la communauté et sa capacite a transformer sa
fagon de faire et de juger pareille action.

Ainsi la réalisation d’un acte qui ne semblait pas souhaitable ne peut a lui
seul venir renforcer ’énoncé. Seul 'immobilisme de la communauté face a cet
acte et a I’alarme qu’il représente peut étre considéré comme un renforcement
de I’énonce.

Ainsi cet énoncé peut étre encore plus fortement réfuté en montrant com-
ment, suite a une situation qui vérifie I'énoncé, un mouvement de réaction se
développe qui modifie la perception éthique de la communauté (scientifique,

18



meédicale, sociale, etc.) et entraine un changement des attitudes et des compor-
tements. En quelque sorte la vérification pratique de I'énoncé provoque une
réaction qui met un terme a la réalisation de I'acte autant qu’a la validité de
I’énonce. En ce qui nous concerne, et au vu de la réaction ¢thique mentionnée
plus haut face a des expérimentations sur I’homme qui se sont révélées scan-
daleuses, I'énoncé «toutes les recherches envisageables seront réalisées» est
devenu, «les recherches qui se sont faites sur ces modeles ne devront jamais
plus étre réalisces».

La réfutation rigoureuse de I'énoncé passe donc par la rédaction d’une
histoire des amendements de la recherche ou de la médecine qui démontrerait
non pas exactement que «tout ce qu’on peut faire n’est pas fait», mais que «on
a renonce a faire tout ce qu'on pouvait faire, et il est hautement probable
qu’on continuera a user de ce discernement dans I'avenir».

A ce propos, voici ce que me faisait remarquer un biologiste moléculaire
(Alex Mauron): «Pris littéralement, 1’énoncé «tout ce qui est possible a la
science, elle le réalise» est absurde. En effet, a chaque instant du développe-
ment d’une science expérimentale (et surtout si ce développement est trés
rapide) le nombre des expériences faisables dépasse infiniment celles qui sont
effectivement faites. L'art du chercheur consiste précisement a faire le tri la
dedans. De plus, ce tri implique des jugements de valeur: telle expérience est
plus «¢légante» que telle autre, ou plus intéressante, ou bien encore elle
apportera plus de données pour la méme quantité de travail, etc. Le cours de
la recherche est donc influencé par des axiologies diverses et I'enjeu de I'éthi-
que consiste précisément a se faire une place parmi ces échelles de valeurs.»

L’histoire récente et présente montre qu'il y a une volonté affirmée d’aller
dans ce sens. Aussi est-il raisonnable de penser que la bio¢thique, directement
ou médiatement, a une influence, que nous espérons positive, sur le cours de la
science.

Conclusion

Je ne défends pas pour autant une attitude d’optimisme béat et naif face a la
science. Si 'on constate des progrés dans la gestion sociale et ¢thique de la
science — et il faut les saluer comme bienvenus et bien réels — il ne faut pas
s'illusionner. Ces progrés se font au coup par coup, souvent a cause de retours
en arriere douloureux qui sont autant d’enseignements sur la nature profonde
de 'homme, qui n’est pas seulement raisonnable et avisé. Si je ne pense pas
que nous nous trouvons jamais en haut de pentes savonneuses, jai I'impres-

19



sion que nous voyageons sur un escalier branlant dont quelques marches
cedent parfois et qui nous obligent a revoir séricusement nos comportements.

Je pense que nous ne devons jamais renoncer a croire que des progrés sont
possibles. Mais je crois aussi que nous ne devons jamais oublier que ces
progrés ne sont que des victoires partielles et temporaires. Il y a lieu de ne
Jamais oublier que la population la plus civilisée n’est a 'abri d’aucune hor-
reur; que la shoah est survenue dans un peuple dont le degreé de civilisation
etait en d’autres temps fort estimé.

Il ne faut donc pas oublier que c’est dans le contexte d’une humanité
appelée aux plus hautes formes de la conscience et de Iaction et attirée par les
plus basses formes de la malfaisance et de la perversité que la bio¢thique étend
sa réflexion et tente de susciter des comportements éthiques.

20



	La bioéthique peut-elle infléchire le cours de la science?

