Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 49 (1990)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Geschichte der Philosophie | Histoire de la philosophie. A. Graeser (Hg.): Mathematics and
Metaphysics in Aristotle, Bern und Stuttgart 1987 (P. Schulthess). —J. G. Fichte: La doctrine
de la science nova methodo, ed. par I. Radrizzani, Lausanne 1989 (U.-B. Frei). — Maine de
Biran: (Buvres t. I1I et X-2, Paris 1988 & 1989 (B. Baertschi). — I. P. V. Troxler: Blicke in das
Wesen des Menschen, Oberwil b. Zug 1989 (R. Séder).

Philosophie im 20. Jahrhundert | Philosophie au 20e siécle. G. van den Bergh: Adornos
philosophisches Deuten von Dichtung, Bonn 1989 (G. Schmidlin).

Pédagogische Philosophie | Philosophie pédagogique. F.-P. Hager: Wesen, Freiheit und Bil-
dung des Menschen, Bern und Stuttgart 1989 (G. Hirsch).

Philosophische Anthropologie | Anthropologie philosophique. A. Benk: Skeptische Anthropo-
logie und Ethik, Frankfurt/M. 1987 (M. Herzog).

Rhetorik | Rhétorique. G. K. Mainberger: Rhetorica I. Reden mit Vernunft; Rhetorica II.
Spiegelungen des Geistes, Stuttgart-Bad Canstatt 1987 und 1988 (A. Lanfranconi).

Geschichte der Philosophie /
Histoire de la philosophie

Andreas Graeser (Hg.): Mathematics and Metaphysics in Aristotle. Mathematik und Metaphy-
sik bei Aristoteles. Akten des X. Symposium Aristotelicum Sigriswil, 6.—12. September 1984.
Berner Reihe philosophischer Studien, Band 6. Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1987.

«Die Biicher M und N der (aristotelischen) <Metaphysik> hatten eine schlechte Presse.»! An
den verhandelten Themen kann es wohl kaum liegen, denn diese sind dusserst interessant:
Wie der Titel des vorliegenden Buches verrit, handelt es sich um metaphysische und mathe-
matische Themen. Genauer: um solche Themen, die beide Gebiete zugleich betreffen. Ob es
sich dabei um ein Gebiet oder zwei handelt, ist aber gerade fiir die Zeitgenossen des Aristote-
les fraglich geworden: «Die Mathematik ist den jetzigen Philosophen zur Philosophie gewor-
den», klagt Aristoteles (992a33f). Man sieht schon daraus, dass Annas’ Themenbereichsan-
gabe, M und N seien «Philosophie der Mathematik»?, sehr interpretationsbediirftig ist. In M

I Julia Annas, in: Aristotle’s Metaphysics. Books M and N. Translated with Introduction
and Notes by J. Annas (Clarendon Aristotle Series), Oxford 1976, p. 1.
2 Ib.

239



und N geht es um das Sein der «mathematika», um die Ideenlehre Platons und um deren
allfdllige spitere Entwicklung zur Idealzahlenlehre in der ungeschriebenen Lehre Platons
einerseits und in der Theorie der Akademiker Speusipp und Xenokrates andererseits; weiter
geht es um die Frage nach den Archai, Prinzipien in Mathematik (woraus entstehen Zahlen?
was sind die Prinzipien der Erzeugung der Zahl?) und Ontologie: die Biicher M und N sind
«die langste und an Einzelheiten reichste Darstellung der um die Mitte des 4. Jahrhunderts in
Athen diskutierten Ansichten iiber die Prinzipien der Wirklichkeit» (Szlezak, S. 45). In die-
sem Zusammenhang geht es aber auch um die theologischen Implikationen der Grundfrage
von M, ob es nidmlich «neben den sinnlichen Wesen ein unbewegtes und ewiges gibt oder
nicht?» (1076al0f). Von M und N meint Giinter Patzig, sie bereiteten eine systematischere
Theorie des unbewegten Bewegers vor als Buch Lambda (S. [15). Es werden aber neben
mathematischen, ontologischen und theologischen auch erkenntnismetaphysische Fragen
verhandelt: die aristotelische Lehre von der «Abstraktion» (aphairesis) und die Unterschei-
dung von aktualem und potentiellem Wissen (1087al5f).

Die schlechte Presse ist wahrscheinlich cher auf die undurchsichtige Gliederung der Buicher
M und N sowie auf deren unklares Verhéltnis zueinander zurtickzufithren. So wird M schon
in der Antike, wie Syrian berichtet?, in Kapitel 1-9 (bis 1086a21) und den Rest aufgespalten,
wobei der Rest als Prodmium zu N gezogen wird. M 9—10 und N werden seit Jaeger als zur
Urmetaphysik, M 1-9 zur Spitmetaphysik gehorig verstanden. Diese Unterteilung und
Chronologie kritisierte 1976 Julia Annas, indem sie geltend zu machen versuchte, M und N
seien je wohlgeordnet und zwei verschiedene, einander erginzende Biicher®. Ein anderer
Hinderungsgrund fiir eine iiberwiegend positive Rezeption dieser Buicher diirfte gewesen sein,
dass sie vorab polemisch sind und weniger den eigenen Ansatz exponieren. Dieser Grund ist
allerdings hinfillig, wenn die Wertung von Julia Annas stimmt, Aristoteles sei «often at his
philosophical best when he is being polemical»’.

Der vorliegende Band enthilt zu allen redaktionsgeschichtlichen, literarischen und inhalt-
lichen Problemkreisen Beitrége, die sogar aufeinander Bezug nehmen bzw. verarbeiten, was in
der Sigiswiler Diskussion gesagt worden sein muss®. Man kann die Aufsitze auch als Kom-
mentar beniitzen. Dazu hilft ein Index locorum von Aristoteles und weiteren Auctores Graeci
et Latini. Kommentierend erhellt z. B. Janine Bertier die dunkle Passage 1090a2 bis 1091al2
in N, die das Problem, «woher man hinsichtlich der Zahlen die Uberzeugung bekommen soll,
dass sie sind», behandelt. Zur redaktionellen und literarischen Frage hilt Enrico Berti die
Unabhiingigkeit von N gegeniiber M fest und versucht, die Einheit von M als Antwort auf die
Aporien 12—15 von (Metaphysik» B zu deuten. Den Zusammenhang von N 1 und Lambda
1-3 stellt Christian Rutten in einer stilometrisch-informatischen Analyse her.

Der cher historische Fragenkomplex, was Platon, Speusipp oder Xenokrates beztiglich der
Realitiit der geometrischen Figuren, der Zahl und speziell beziiglich der Theorie der Idealzah-
len und der idealen Grossen (Elementarfiguren) gelehrt haben, wird in den Aufsitzen von Jan
Mucller, Margherita [snardi-Parente und Thomas A. Szlezak behandelt. Isnardi etwa kommt
dabei zum Schluss, dass die Theorie der idealen Grossen (Figuren) wohl eine Schopfung der
spiatantiken Aristoteles-Kommentatoren sei (S. 280). Myles Burnyeat versucht hingegen
nicht, die innerakademische Diskussion zu rekonstruieren und den von Aristoteles genannten
Thesen Autoren zuzuordnen, sondern geht gleichsam an den Anfang der Debatte zurtick mit

3 In Met. 160.6-9.

4 Vgl zur Struktur und Kritik der entwicklungsgeschichtlichen Thesen Jaegers durch
Annas a. a. O., p. 78-88.

5 Ib.p. 77.

6 Z. B. Fussnote 17, S. 291.

260



dem Bestreben, Platons Ausserungen zur Mathematik in den Gleichnissen der «Republiks als
Folie fiir die aristotelische Platonkritik in M und N auszuweisen. Naturlich 1st unterschwellig
in allen Beitrdgen immer auch Aristoteles’ Platonkritik im Blick. Gail Fine thematisiert sie
explizit: Er erkundet die Kritik an der Ursachenlehre des (Phaidony durch Aristoteles in
Metaphysik> A 9 (= teilweise M 5).

Nicht nur von Aristoteles’ Kritik, sondern von seinen eigenen Konzepten der Philosophie
(der Mathematik) handeln die Beitrige von Giinter Patzig, der einen auf den Substanzbegriff
fokussierten Uberblick iiber das Buch M gibt, von Mario Mignucci, der das Verhiltnis der
Zahlenlehre des Aristoteles zu derjenigen Freges diskutiert, und von Jonathan Lear und Julia
Annas, die beide auch erkenntnistheoretische Aspekte streifen.

Die Gegenstinde der Mathematik und die «Abstraktionslehre» in M 3 sind das Thema
des ausgezeichneten und selbstkritischen” Aufsatzes von Julia Annas. Nach der gingigen
Auffassung haben die mathematischen Gegenstinde bei Aristoteles cin abstraktes Sein («ex
aphaireseos», sind also nur im abstrahierenden Denken des Mathematikers), wohingegen sie
bei Platon durchaus selbstindig getrennt existieren. Gegen dieses Vorurteil kdmpft Julia
Annas an: sie deutet die Aristotelische Behauptung, dass der Mathematiker das Wahrnehm-
bare nicht als solches, sondern als Flidche, Linie etc. untersuche (1077b22, 1078a8f) so, dass
die mathematischen Gegenstinde zwar keine ousiai sind, gleichwohl aber onta, Seiendes.
Eigenschaften, die wahrnehmbaren Substanzen in der Welt zuzuschreiben sind, wenn man
von den sinnlich erfassbaren Eigenschaften absicht. Abstraktion heisst in dieser cher realisti-
schen Deutung nicht, «vom Einzelnen in seiner Konkretion auf etwas Allgemeines hinzielend
absehen», sondern «in einer zusammengesetzten Einheit etwas weglassen, gezielte Unauf-
merksamkeit»: «die breitenlose Lidnge ist durch eine bewusste Nachlissigkeit erfasst»
(S. 135). Der Mathematiker tut dasselbe, wie der Physiker, der etwa Gesicht und Farbe
wissenschaftlich betrachtet. Deshalb ist der grosse Gegensatz zu Platon und den Platonikern
denn auch darin zu sehen, dass «die Mathematik eine Wissenschaft unter anderen ist; es
verhdlt sich mit ihr genauso wie etwa mit der Medizin oder Physik» (S. 147). Um in die
Akademie einzutreten, braucht man also nicht mehr speziell der Mathematik kundig zu sein,
und die Zeitgenossen, die Mathematik zur Philosophie machen, sind ebenso im Unrecht.

Jonathan Lears Aufsatz gibt interessante Interpretationen von Aristoteles” Erkenntnis-
lehre und Metaphysik anhand des Schlusspassus von M 10, gemiéiss dem «episteme» doppelt,
aktual oder potentiell, zu verstehen ist. Damit 16se Aristoteles die Aporie auf, auf die er in der
Metaphysik> 6fters anspiele: Wenn einerseits Wissen Wissen von Allgemeinem ist und ande-
rerseits das Seiende nicht Allgemeines ist, sondern «tode ti», wie kann es dann Wissen von
Seiendem, also wahres Wissen. geben? Nun bestimmt M 10 das Wissen selbst als ein «tode ti»
und auch Wissen von einem «tode ti». Dabei ist wesentlich, dass der Erkenntnisprozess, die
Aktualisierung, nicht zwei Formen haben muss — auf Seiten des Objektes und des Subjektes
namlich, sondern dass er als einer, mit einer Form, angesprochen wird (S. 156). Zudem ist
«tode ti» nicht identisch mit «partikuldr», wie beim frithen Aristoteles, sondern durch die
Bestimmungen «eines», «unabhiingig, d. h. separabel» und «bestimmt» charakterisiert. In der
hylemorphistischen Analyse der spiteren Metaphysik ist die substanziale Form ein solches
«tode ti»®. Wie Joseph Owens versteht auch Lear das «tode ti» als weder partikuldr noch
universell (S. 160f). Damit ist die Aporie losbar: Wissen kann, als aktuales, Wissen eines
«tode ti» sein, ohne dass es selbst weder allgemein, noch von Allgemeinem, ist. Diese Interpre-
tation scheint allerdings vorauszusetzen, dass M 10 zur spiteren Phase der <Metaphysik
gerechnet werden muss.

7 Sie kritisiert ihren eigenen Kommentar zu M 3 im Anm. | zitierten Werk.
8 1017b21-26; 1042a28-31; 1037b27.

261



Der vorliegende Band liefert einen ausgezeichneten Diskussions-, Forschungs- und Kom-
mentierungsbeitrag zur Aristotelischen und Akademischen theoretischen Philosophie und
zeigt, dass die schlechte Presse der Buicher M und N vielleicht formal, aber durchaus nicht
inhaltlich gerechtfertigt ist. Peter Schulthess (Ziirich)

J. G. Ficlte: La Doctrine de la Science Nova Methodo suivie de Essai d'une nouvelle Présen-
tation de la Doctrine de la Science, Tome I: Traduction. Texte présente, etabli, traduit et
annoté par Ives Radrizzani. L'Age d’homme, Lausanne 1989.

I1 faut pour commencer le souligner: le livre que Ives Radrizzani nous presente est
beaucoup plus qu'une «simple traduction» et dépasse de loin toutes les attentes qu'on pour-
rait nourrir a I'égard d’une telle entreprise. Pour bien des raisons l'intérét de cet ouvrage ne
touche pas le seul public francophone. D’une part parce que la préface apporte des correc-
tions non négligeables aux préfaces des éditions allemandes que ce soit celle du manuscrit de
Halle dans la Fichte-Gesamtausgabe ou celle du manuscrit Krause édité par Erich Fuchs
(Philosophische Bibliothek Bd. 336), d’autre part parce que le texte lui-méme, par la confron-
tation systématique des deux manuscrits, profite d’un éclairage critique, pour le moment sans
¢quivalent, et indispensable a la compréhension de nombreux passages. L'édition est complé-
tée de notes et d'un index particulierement détaillé.

Comme on sait, de son vivant, Fichte n’a publie, a part des oeuvres de caractere populaire,
que les Principes de la Doctrine de la Science, et ceci tout au début de sa carriere. Mais. des
leur sortie, il les jugea inacheves et pendant toute sa vie il s'appliqua a la clarification de son
intuition initiale et a I'approfondissement du systéme qui en résulta tout en perfectionnant
constamment sa présentation. La Doctrine de la Science Nova Methodo constitue la seconde
exposition du systeme que Fichte professa en chaire, a Iéna, de 1796 a 1799. Son manuscrit a
lui semble perdu; ce qui nous est parvenu par contre, ce sont les deux manuscrits d'étudiants
mentionnes plus haut. On connait I'existence de celui de Halle depuis une notice de Fritz
Medicus en 1912, I'autre n’a été découvert qu'en 1980. Mais c’est seulement en [talie que cette
deuxiéme version de la Doctrine de la Science, si longtemps tombee dans I'oubli, a trouve une
certaine résonance, grace, avant tout, a la traduction de Cantoni et a 'ouvrage de Luigi
Pareyson datée de 1950. Un des mérites de cette édition sera, sans aucun doute, de favoriser la
diffusion de cette oeuvre maitresse de la production fichtéenne de Iéna, qui est contemporaine
du Fondement du Droit naturel et du Systéme de I’Ethigue auxquels elle se trouve organique-
ment reliée, puisqu’elle en fournit la condition de possibilité par la déduction de I'intersubjec-
tivite. Et c'est en cela que cette deuxieme exposition du systéme va plus loin que les Principes.
En effet, contrairement a ce que le titre semble indiquer, la nouveauté ne concerne pas
uniquement la forme. Certes, celle-ci a changé: «Dans la présentation actuelle [dit Fichte lui-
meéme], nous partons de I'objet immédiat de la conscience, de la liberté, et nous ¢tablissons les
conditions de celle-ci. L'action libre est ce qu'il y a de plus important dans notre recherche.
Dans la version antérieure [les Principes], I'action libre, I'effort et la tendance ne servaient que
de principe d’explication des représentations et de l'intelligence, ce qui constituait alors le but
principal de la recherche. Dans la version présente, le pratique est immeédiatement objet et le
théorique est déduit a partir de lui; en outre, dans cette version, ¢'est la démarche synthétique
qui est prédominante, tandis que dans la premiére, c’était la démarche analytique.» (p. 113)
Mais le contenu du systéme aussi a subi une transformation parce que, «depuis la premiére
exposition du systéme, le developpement des principes a €té poussé plus loin» (p. 49). Et ce
développement concerne notamment, et donc déja en 1798 (ou méme 1796), la déduction de
I'intersubjectivité.

Cette édition montre une fois de plus que la pensee de Fichte n’a pas évolue par grandes
¢tapes comme le suggérent par exemple les analyses importantes de Martial Gueroult, mais
grace 4 un perpétuel approfondissement qu’il s’agit de suivre minutieusement pour en déega-

262



ger tous les enjeux. En répondant aux espoirs suscités par cette traduction, le commentaire,
qui paraitra au tome 11, va surement jeter une lumiere nouvelle sur ce développement crucial
de la Doctrine de la Science. Dé¢ja la traduction elle-méme nous fournit un travail d’interpre-
tation fort réussi, dans la mesure ou elle ne pouvait pas étre menée a bien sans que son auteur
n’ait pénetré la structure profonde de cette oeuvre capitale, dont, signalons-le pour finir, une
traduction espagnole vient de paraitre tandis qu'une autre est en préparation aux Etats-Unis.

Urs-Beat Frei (Lucerne)

Maine de Biran: Mémoire sur la décomposition de la pensée ((Euvres, t. I11); Derniére philoso-
phie: existence et anthropologie ((Euvres, t. X-2). Vrin, Paris 1988 & 1989.

L'edition critique des (Euvres de Maine de Biran se poursuit par la parution de deux
nouveaux volumes. Ceux dont nous rendons compte ici représentent des stades tres différents
de sa pensée, puisque les textes du tome I11 ont été rédigeés entre 1802 et 1805 et ceux du tome
X-2 en 1823 et 1824. (Ont de¢ja paru les tomes II: Influence de 'habitude sur la faculté de
penser [1800—1802], V: Discours a la société médicale de Bergerac [1807-1810], VI: Rapports
du physique et du moral de 'homme [1811], VIIL: Rapports des sciences naturelles avec la
psychologie [1813—1815] et X-1: Dernicre philosophie : morale et religion [1818—1823]).

Le tome 111, édité par Frangois Azouvi, comprend le Mémoire sur les rapports de U'ldéolo-
gie el des mathématigues, ecrit a la demande de Cabanis, ainsi que les deux rédactions du
Meémoire sur la décomposition de la pensée, celle qui, rédigée en 1804 a remporté le prix
décerné par I'Institut de France — la question posée était: «Comment doit-on décomposer la
faculté de penser, et quelles sont les facultés élémentaires qu’on doit y reconnaitre” —, et celle
que le philosophe de Bergerac a remaniée une année plus tard. Aucune des deux n’avait éte
jusqu'ici publiée intégralement, Cousin n’ayant édité qu’une partie du manuscrit remanié et
Tisserand ayant fondu ensemble des morceaux provenant des deux versions.

Ces textes sont particuliérement importants en ce qu’ils sont les premiers ou le philosophe
de Bergerac formule les principes de sa philosophie de I'effort, en opposition 4 la fois au
cartésianisme et a Condillac, qui réduisaient tous deux la pensée a une réception passive ou la
séparant de la volonté, méconnaissant I’activité fondamentale du moi. On peut particuliére-
ment mesurer 'importance de I'évolution de la pensée biranienne si I'on compare les dévelop-
pements de la Décomposition a ceux du Mémoire sur I'habitude. La découverte de I'activité
dans le fait de conscience permet aussi a Biran de rejeter la conception naturaliste de
I'homme, élaborée au XVIII¢ s. par Diderot, et renouvelée par les Idéologues, Cabanis en
particulier: celle-ci pense qu'au principe de toutes les opérations de I'homme, physiologiques
aussl bien que psychologiques, se trouve une seule propriéte, la sensibilité, mise en lumiére par
Haller, mais a laquelle elle donne une portée bien différente. Ainsi, un organe se rétracte sous
I'effet d’un produit irritant parce qu’il le «pergoit», tout comme I’homme évite un obstacle.
Or, remarque le philosophe de Bergerac, on ne peut rendre compte par la de I'activité
humaine, qui n’est pas, comme celle qui dérive de la sensibilité, une simple réaction, mais une
véritable action; il faut donc reconnaitre une autre propriété de I'homme, irréductible a la
sensibilité: I'aperceptibilité, liee a la motilité volontaire.

Le Mémoire est. pour I'essentiel, dévolu & examiner les implications de cette these par
I'étude des différentes facultés et opérations cognitives, tant des sens que de 'entendement,
aidé ou non du langage, dans lesquelles Biran remarque chaque fois la présence de deux
¢léments, I'un venant de I'objet et I'autre du sujet, et cela en dialogue constant avec les auteurs
dont il aime a discuter les idées — puisque, comme I'a bien dit Henri Gouhier, Biran «a
toujours besoin de penser avec ou contre ou, a la fois avec et contre» (Avant-Propos, n
L. Even: Maine de Biran critique de Locke, Louvain 1983) —, notamment Descartes, Locke,
Condillac, Stahl, Pinel et Bichat. Et, point sur lequel notre auteur insiste particuliérement,
bien que ces opérations dévoilent une structure semblable, il ne faut pas moins les examiner

263



une a une, car, contrairement a ce que pensait Condillac, toutes ne sont pas indistinctement la
sensation transformée, chacune ayant sa spécificité et son role particulier dans la genese de
nos idées.

On trouve donc dans cet ouvrage la premiére formulation de la psychologie biranienne du
moi et sa distinction des sciences objectives, physiologie et physique, qui, pourtant, sont aussi
nécessaires 4 une science de 'homme en ce qu’elles ¢lucident les conditions organiques
accompagnant toute activité sensorielle et volontaire.

Tout cela est repris dans les textes du tome X-2, édité par nos soins, mais avec bien des
nuances, car ils représentent le dernier stade de la pensée du philosophe de Bergerac, ¢’est-a-
dire que, conservant la psychologie du moi, ils retiennent d’une part le cadre métaphysique
¢laboré en 1815 dans les Rapports du physique et du moral de 'homme, et d’autre part y
adjoignent un nouveau domaine, la philosophie religieuse, ou plus précisément la psychologie
du sentiment religieux, s’exprimant dans la doctrine des trois vies, sensitive ou animale,
humaine et spirituelle. C’est pourquoi le titre du texte central de cette époque est Nouveaux
essais d'anthropologie, soulignant qu’il s’agit de traiter de fout I’homme, et non seulement du
moi et du domaine des phénoménes organiques, sur lesquelles cependant il continue a se
documenter, examinant notamment les derniéres hypothéses médicales sur le somnambu-
lisme et le magnétisine.

Ce texte est resté inachevé, particulierement dans sa partie consacrée a la vie de 'esprit; or,
comme Naville estimait qu’il s’agissait 1a d’un aspect fondamental de la pensée biranienne, il
I'a en bonne partie reconstituée dans son édition, a partir de textes tirés du Journal. Les
principes d’édition ayant changé depuis lors, nous avons rétabli le texte dans sa forme
primitive, d’autant que le lecteur a maintenant le Journal a sa disposition. L'autre texte
important est la Note sur I'idée d’existence, ou Biran poursuit sa réflexion métaphysique et ou
I'on observe une influence croissante de Leibniz; quelques fragments inédits complétent
I'ouvrage. Bernard Baertschi (Geneéve)

Ignaz Paul Vital Troxler: Blicke in das Wesen des Menschen, hg. von M. Steinriick. Verlag
Rolf Kugler, Oberwil b. Zug 1989.

Der alte, philosophiegeschichtliche Dualismus von Geist-Kérper, resp. Seele-Leib, wird
von Troxler in seiner 1812 publizierten Schrift «Blicke in das Wesen des Menschen> neu
iberdacht und grundsitzlich revidiert. Hierfiir werden die massgeblichen philosophischen
Positionen von antikem Spiritualismus-Materialismus und neuzeitlichem Idealismus-Realis-
mus diskutiert. Die grundsétzliche Revision sieht vor, dass das klassische Verstindnis eines
statischen Dualismus zugunsten eines dynamischen Beziehungssystems von Geist-Korper
und Seele-Leib aufgehoben wird. Konkret bedeutet dies, dass einerseits Geist-Korper und
andererseits Seele-Leib in Relation zueinander gesetzt werden, in der Seele und Leib als
«Emanationen» (S. 19) von Geist und Koérper angenommen werden. Der Geist, der im
absoluten Gegensatz zum Korper steht, wird von Troxler als unsterbliches, iiberirdisches,
unendliches und selbstbestimmendes Lebensprinzip gedeutet, das sowohl die «ununterscheid-
bare und beziechungslose Einheit» (S. 53) von ewiger Seele (Idealem) und unendlichem Leib
(Realem) darstellt als auch die interne Differenz und innere Bezogenheit von Seele und Leib
begriindet. Der Korper wird in bezug auf den Geist als das sterbliche, irdische, absolut
notwendige und endliche Lebensprinzip aufgefasst, das seinerseits die endliche Einheit von
zeitlicher Seele und ortlichem Leib darzustellen hat. Seele und Leib, die ihrerseits in einem
relativen Verhiltnis zueinanderstehen, bilden nach Troxler die Uberginge der beiden unter-
schiedlichen Lebensformen von Geist und Kdorper. Das verbindende Glied dieses viergliedri-
gen Stufenmodells siecht Troxler im Gemiit, das dementsprechend als die «unendlich-endliche,
ideal-reale» (S. 36) Lebenseinheit zu begreifen ist.

Die Untersuchung beschriinkt sich aber nicht nur auf die rein philosophische Erkdrung

264



des menschlichen Wesens, sondern sie nimmt bewusst Ricksicht auf psychosomatische Zu-
sammenhinge, wie z. B. Atmen, Denken und Stoffwechsel, organische Funktionen von Herz,
Gehirn und Nervensystem. Dariiberhinaus werden unterschiedliche medizinische Theorien
wie die der Solidarpathologie und Humoralpathologie diskutiert, und es wird den Fragen
nach Leben und Tod, Gesundheit und Krankheit nachgegangen. Troxler kommt abschlies-
send zu dem Ergebnis, dass im Gegensatz zur Naturphilosophie — besonders der Schelling-
schen — eine «Biosophie» entwickelt werden muss, in der das menschliche Wesen in Form
eines «Vitalititssystems» offenbar wird.

Ein Wort noch zur Edition. Beachtenswerterweise hat der Herausgeber dem vorliegenden
Band Troxlers eine Einleitung und eine Inhaltsangabe der einzelnen Kapitel vorangestellt, die
das Verstdndnis des manchmal schwer zugidnglichen Troxlerschen Textes erleichtern.

Rigo Séder (Freiburg i. B.)

Philosophie im 20. Jahrhundert /
Philosophie au 20e siecle

Gerhard van den Bergh: Adornos philosophisches Deuten von Dichtung. Asthetische Theorie
und Praxis der Interpretation: Der Holderlin-Essay als Modell. Bouvier Verlag, Bonn 1989.

Das Thema des Buches, an dessen Entstehung auch der Ziircher Germanist und fiihrende
Holderlinforscher Wolfgang Binder beteiligt war, weckt lebhaftes Interesse, nicht zuletzt im
Hinblick auf seinen Entstehungsort, gingen doch aus dem Ziircher Deutschen Seminar be-
deutsame Beitriage zur Holderlinforschung (von Emil Staiger und seinen Schiilern und vor
allem auch Beda Allemanns <Hoélderlin und Heidegger) hervor. Van den Bergh behélt den
ganzen zweiten Teil seiner Abhandlung der Analyse von Adornos Hélderlin-Essay vor, in den
«Noten zur Literatur» unter dem Titel «Parataxis. Zur spiten Lyrik Holderlins» (Gesammelte
Werke, Bd. 11). Eine erste Fassung davon wurde auf der Berliner Holderlin-Tagung im Jahre
1963 vorgetragen und 1964 in der <Neuen Rundschaw verdffentlicht. Adornos Interpretation
l6ste literaturwissenschaftliche Kontroversen aus, wie wenige Jahre zuvor der Vortrag Hei-
deggers «Holderlins Erde und Himmel», zuerst verdffentlicht im Holderlin-Jahrbuch
1958-60. Adorno selbst polemisiert in seinem Essay gegen Heidegger. Seine Haupteinwiéinde:
«Heidegger infiltriere — imputiere — Holderlins Dichtung von aussen Philosophie, die sprach-
liche Artikulation seiner Gedanken neige zu philosophischer Poesie.» (v. d. B., S. 158).
Gleichzeitig betont Adorno, «dass Holderlins Dichtung des philosophischen Mediums be-
diirfe, um den Wahrheitsgehalt zu Tage zu férdern, doch tauge dazu keine <hn beschlagnah-
mende> Philosophie» (S. 157).

Die angefiihrten Stellen beleuchten die Situation: Adorno sowohl wie Heidegger behaup-
ten die Notwendigkeit der philosophischen Interpretation der Dichtung und in eminenter
Weise der Dichtung Holderlins, des Freundes von Hegel und Schelling, und zwar als Haupt-
moment ihres Philosophierens selbst, machen sich aber zugleich das Recht dazu streitig. Hatte
Allemann im genannten Buch die Legitimitdt der Heideggerschen Holderlin-Interpretation
untersucht, so liefert van den Bergh nun das Gegenstiick einer Priifung der Relevanz von
Adornos Holderlin-Deutung. Er glaubt mit seiner Arbeit auch einen Beitrag zu leisten zu der
von Peter Szondi konzipierten «Kritik der literarischen Vernunft» (S. 12). Der «Storfaktor

265



Adorno» soll «fur die Methoden- und Hermeneutik-Diskussion in den Literaturwissenschaf-
ten» fruchtbar gemacht werden (S. 18).

Van den Bergh besitzt keine innere Neigung zum bei seinem Thema sich aufdringenden
Ritual sich iiberlagernder Dialektiken, sondern einen durchgehaltenen Willen zu Ubersicht
und Klarheit. Er legt seine Darstellung in zwei Teilen an, deren erster aus einem Grundriss
der Philosophie Adornos den Begriff einer philosophischen Interpretation herausarbeitet, wie
Adorno sie verstanden wissen will, wihrend im zweiten die Anwendung dieses Begriffs
untersucht wird im Hinblick auf seine Tauglichkeit und auf Adornos Treue seinem eigenen
Begriff gegeniiber. «Die Untersuchung soll den Weg zur Beantwortung der. .. Frage ebnen,
ob und wie sich Adornos Theorie in hegelianisch simultaner Korrespondenz zwischen Allge-
meinem und Besonderem am praktischen Beispiel bilde, ohne dass ihm theoretische Begriff-
lichkeit aufoktroyiert werde, oder ob nicht etwa doch Adornos Konkretionen zuweilen von
Theoremen inspiriert sind, die nicht unbedingt im Analysandum aufgehen.» (S. 19/20) Die
Probe aufs Exempel ist auch von Belang fir Adornos philosophische Methode der negativen
Dialektik, des Denkens in Modellen. Es wird dabei «die Eigenart, die Gefahr, aber auch die
Grosse von Adornos soziologischem Verfahren deutlich: immanente Interpretation als litera-
tursoziologische» (S. 19).

Die ausschlaggebende Frage stellt sich hier, von welchem Standpunkt aus die Entschei-
dung uber den Erfolg der immanenten soziologischen Interpretation getroffen werden kann.
Van den Bergh gliedert seine Darstellung im zweiten Teil als wechselnde Folge von Abschnit-
ten der Rekonstruktion von Adornos Interpretation und seines Kommentars derselben. Er
kommentiert vom Standpunkt des Literaturwissenschaftlers aus, als Verfechter der Zustin-
digkeit spezialwissenschaftlicher Forschung. Philologische und historische Argumente dienen
der Falsifikation von Behauptungen der pritendierten philosophischen Interpretation, zum
Beleg fiir deren gewaltsames Vorgehen und mangelnde Textriicksicht. Am Ende seiner detail-
lierten Uberpriifung von Adornos Analyse der parataktischen Struktur der Texte des spiten
Holderlin, der damit die «Kategorie des Sinnes» erschiittert, sich als der antisystematische
negative Dialektiker erweist, als den Adorno sich selbst versteht, zieht v. d. Bergh folgende
Bilanz: «Adorno geht erstaunlich wenig auf Holderlin ein: Er interpretiert kaum, auch wo es
in seinem Sinn etwas zu interpretieren gibe, sondern verfihrt eklektisch, indem er bestimmte
Aspekte herausgreift, die thm aus Grinden der Affinitit wichtig sind. Am stirksten ist
Adorno in seinen theoretischen, spekulativen Entwiirfen, am schwichsten im genauen Um-
gang mit dem Text.» (S. 196)

Vor allem die Darstellung der Voraussetzungen von Adornos Interpretation im ersten Teil
lisst deutlich werden, wie Adorno gleich Heidegger in der Kunsttheorie den Angelpunkt
seines Philosophierens siecht. Wahrend sich Heidegger des Kunstwerks zur Konstruktion der
Epochen der Seinsgeschichte bedient, Holderlin zum Inszenator des «Gevierts» macht, sich
selbst als Seinsdenker zu seinem Ausleger, betrachtet Adorno den «Artisten» als «Statthalter
der Revolution». Adorno setzt anstelle des fehlenden revolutiondren Subjekts die Kunst und
den Artisten als «Statthalter» ein. Damit wird der deutende Philosoph als der addquate
Rezipient (Kunst ist auf Philosophie angewiesen, die auf den Begriff und in Beziechung bringt,
was jene wortlos in sich birgt) zum «Statthalter des Statthalters» (S. 121).

Die Entsprechungen in der geschichtsphilosophischen Asthetik bei Heidegger und Adorno
kommen wohl letztlich von ihrer gemeinsamen Abhingigkeit von der Asthetik Hegels her.
Eine weitere gemeinsame Quelle ist «Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musiko.
Diese bildet zusammen mit Benjamins <Ursprung des deutschen Trauerspiels), Heideggers
Der Ursprung des Kunstwerkes> und Adornos «Asthetische Theorie» eine unverkennbare
Konstellation vor dem Hintergrund deutscher Spédtromantik im Gestus der Selbstverleug-
nung. Kennzeichen ist die Verbindung von Asthetik und Geschichtsphilosophie. Das kiinstle-

266



rische Subjekt, der Autor, wird von den Interpreten {ibergangen zugunsten des von ihnen
eingesetzten Subjekts der Geschichte, welches freilich auch nur dem Kopf des Interpreten und
Geschichtsphilosophen entsprungen ist, also einem andern Autor. Es handelt sich um die
geschichtsphilosophische Variante der Entmiindigung des Autors durch seinen Interpreten.
Die Ahnlichkeit zwischen Adorno und Heidegger ist aber mehr eine solche der Mittel und
Abhingigkeiten als der massgebenden Intentionen, die grundverschieden bleiben.

Guido Schmidlin (Winterthur)

Padagogische Philosophie / Philosophie pédagogique

Fritz-Peter Hager: Wesen, Freiheit und Bildung des Menschen. Philosophie und Erziehung in
Antike, Aufklarung und Gegenwart. Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1989.

Der Herausgeber der Reihe «Studien zur Geschichte der Pddagogik und Philosophie der
Erziehung» versammelt in deren 10. Band 17 eigene Aufsitze aus den Jahren 1972—1988, die
verstreut erschienen sind oder bisher noch nicht publiziert waren und sich thematisch zum
Teil iiberschneiden. Der Band will im Sinne eines Forschungsberichtes Einblick in die
Grundthemen und Grundrichtungen von Hagers pddagogischem Denken geben. Schliissel-
texte hierzu sind der 1. Beitrag «Die Beziehung zwischen Philosophie und Erziehung bei
Platon und bei Jean-Jacques Rousseau», der erstmals 1972 erschienen ist, und der 3. Beitrag
«Zum Verhiltnis zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der gegenwirtigen Lage des
Menschen» von 1978. Sie fuhren die systematische Position aus, die Hager bereits im 1. Band
der Reihe («Plato Paedagogus») dargelegt hat.

Hagers Auffassungen von Philosophie und Piddagogik, aus denen sich sein piddagogisches
Denken herleitet, «gehen angesichts heute gidngiger Auffassungen dariiber eigene Wege»
(S. 49). Er nimmt Philosophie erstens als eine Wissenschaft in Anspruch, die pddagogisches
Wissen zu begriinden vermag, denn sie erforscht «das allgemeine Wesen und die universalen
Sinnzusammenhidnge der Wirklichkeit als eines Ganzen» (S. 58), und sie vermag «iiber die
Gegenstiande ihrer Forschung allgemeingiiltige Sétze aufzustellen» (S. 58). Zweitens stellt er
einen inneren Bezug der Philosophie zur Pddagogik her, indem er im Philosophieren als
erkenntnisorientierter Lebensform «das hochste Ziel jeder wahren Erziehung» (S. 14) sieht.
Daraus ergibt sich nach Hager fiir die Philosophie die Forderung, dass «das ganze mensch-
liche Leben zunéchst theoretisch unter dem Gesichtspunkt der Erziehung betrachtet wird, ...
inwiefern es moglich ist, das menschliche Leben entsprechend prinzipieller Erkenntnis und
nach bestimmten Prinzipien und Ideen zu leiten» (S. 29). Fir die Pddagogik ergibt sich
daraus, dass Erziehung im eigentlichen Sinn Selbstbildung des Subjektes im Erkennen des
Uberempirischen als einer lebenslang sich stellenden Aufgabe ist. Die Erziehung der jiingeren
Generation wird demgegeniiber als sekundir gesehen, da ihre Funktion in der Hilfe und
Anregung zur Selbsterziehung und Selbstgestaltung besteht. Der Titel der Aufsatzsammlung
(Wesen, Freiheit und Bildung des Menschen trifft daher den Kern von Hagers piddagogi-
schem Denken: Der Mensch als ein zur Erkenntnis des Uberempirischen (Ideen) fihiges
Wesen hat seiner Selbstverantwortung durch Selbstbildung nachzukommen.

Hager leitet seine metaphysisch rationale Pddagogik aus Platons Paideia her. Thr widmet
er sich detailliert im 8. Beitrag «Vernunft und Geschichtlichkeit. Zwei verschiedene philoso-
phische Begriindungen der Theorie der Erziehung und Bildung (Platons rationale Grundauf-
fassung und das historische Konzept bei Dilthey und Nohl)», um zu zeigen, «dass die Kritik,
welche der Historismus vorbringt, die M 6glichkeit einer rationalen und metaphysisch begriin-

267



deten Theorie des Menschen nicht zu widerlegen im Stande ist» (S. 185). In diesem Zu-
sammenhang préazisiert Hager auch sein Verhéltnis zu Platons Paideia dahingehend, es miisse
«die logische Struktur von Platons Anthropologie noch von ihrer mythologischen Einklei-
dung befreit werden, um in ihrer vollen Bedeutung fiir die heutige Aktualitit erkannt werden
zu konnen» (S. 185). Der Fruchtbarkeit des piddagogischen Platonismus fiir die pddagogi-
schen Aufgaben der Gegenwart wird im 3. Beitrag ein engagiertes Plidoyer gewidmet. Dies
koénnte in padagogischen Kreisen auf Interesse stossen, nachdem die Grenzen einer rein
empirischen Behandlung pidagogischer Fragen im Geiste einer «realistischen Wende»
(H. Roth) von der Piddagogik zur Erzichungswissenschaft deutlich geworden sind. Zwei Auf-
sidtze setzen sich mit dem Verhéltnis von Platonismus und Christentum bei Tertullian bzw.
Hrabanus Maurus und Augustin im Blick auf ihr Bildungskonzept auseinander. Der Gross-
teil der Beitréige ist dem pddagogischen Denken in der Aufkliarung des 17. und 18. Jahrhun-
derts gewidmet, wiederholt Rousseau, aber auch Pestalozzi, Voltaire, Shaftesbury und ande-
ren. Zwei Arbeiten setzen sich mit der geisteswissenschaftlichen Padagogik und der Existenz-
philosophie Karl Jaspers’ in ihrer Bedeutung fiir die Pidagogik auseinander. Schliesslich
finden sich noch drei Aufséitze, die schulgeschichtliche Fragen und die Etablierung der Pid-
agogik als Hochschulfach an der Universitit Ziirich zum Gegenstand haben und zum Teil
weniger von systematischem Interesse sind.

Die Arbeiten sind oftmals so aufgebaut, dass Platons Paideia als Vergleichsposition bzw.
der pddagogische Platonismus als Interpretationskonzept dient. Sie lesen sich daher wie
Beitridge zu einer pidagogischen Geschichtsschreibung im Geist des pidagogischen Platonis-
mus. Es ist wohl der Kiirze der Beitriige, die fiir verschiedenste Kontexte verfasst worden sind,
zuzuschreiben, dass ein argumentierender Ausweis des Ansatzes selbst fehlt. Dies ist deshalb
besonders bedauerlich, weil der Ansatz sich nicht aus heute gelidufigen philosophischen und
pidagogischen Auffassungen herleitet. Gertrude Hirsch (Ziirich)

Philosophische Anthropologie /
Anthropologie philosophique

Andreas Benk : Skeptische Anthropologie und Ethik. Die philosophische Anthropologie Hel-
muth Plessners und ihre Bedeutung fiir die theologische Ethik. P. Lang, Frankfurt/M. 1987.

Helmuth Plessner hat sich in seinem klassischen Werk zur philosophischen Anthropologie
<Die Stufen des Organischen und der Mensch> (GS, Bd. IV) ziemlich abschliessend zur Frage
nach der Religiositidt des Menschen gedussert: «Die Vorstellungen vom Gdéttlichen wechseln
mit denen vom Heiligen und Menschlichen. Eins bleibt fiir alle Religiositit charakteristisch:
sie schafft ein Definitivum. Das, was dem Menschen Natur und Geist nicht geben kdénnen,
das Letzte: so ist es —, will sie thm geben. (...) Wer nach Hause will, in die Heimat, in die
Geborgenheit, muss sich dem Glauben zum Opfer bringen. Wer es aber mit dem Geist hélt,
kehrt nicht zuriick» (S. 420). Plessner sieht in der theologischen Bestimmung des Absoluten
einen Anthropomorphismus der exzentrischen Wesensverfassung des Menschen und umge-
kehrt in dieser einen Theomorphismus, jedenfalls «solange der Mensch an der Idee des
Absoluten» festhilt (S. 424).

Dieser Ansatz von Plessner fordert die Theologen heraus. Nach den Untersuchungen von
W. Pannenberg, F. Hammer und F. Wagner hat jetzt auch Andreas Benk eine Studie iiber
das Verhiltnis von Plessners Anthropologie zur theologischen Ethik vorgelegt. Die von der

268



Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitdt Tibingen (Prof. Alfons Auer) als Disser-
tation angenommene Arbeit von Benk geht, wie der Autor einleitend schreibt, von der
Aufgabe aus, die sich der katholischen Moraltheologie seit dem letzten Konzil mit seiner
«Offnung der Kirche hin zur Welt» (S. 11) stellt: der Verpflichtung auf die allgemeine «Kom-
munikabilitdt ihrer sittlichen Aussagen».

Die Bedeutung der philosophischen Anthropologie Plessners fiir die katholische Ethik der
Gegenwart sieht Benk vor dem Hintergrund der Notwendigkeit, die dogmatische Ethik auf
der Grundlage einer vorgingigen Verstindigung Uber das «Menschliche» (S. 125) neu zu
formulieren. Plessners Anthropologie besitzt den Vorteil, gegeniiber den christlich vorbelaste-
ten Termini «Natur» und «Geist» neutral zu sein, und steht damit im Gegensatz zu der von
Benk kritisierten metaphysischen Geist-Anthropologie Max Schelers und der biologisieren-
den Auffassung des Menschen als eines Miingelwesens (mit arttypischem Uberschuss an nicht
festgelegter Antriebsenergie) bei Arnold Gehlen (S. 142(T.).

Im Unterschied zu diesen Positionen weist die skeptische Selbstbegrenzung der Anthropo-
logie Plessners Benk zufolge den Weg, wie aus theologischer Sicht nach den «anthropologi-
schen Randbedingungen der Ethik» gefragt werden kann (S. 188ff.). «Natlirliche Kiinstlich-
keit», «Rollenhaftigkeit», «Leiblichkeit» und «Geschichtlichkeit» werden so von Benk kritisch
zumal gegen das Entfremdungstheorem angefiithrt und ganz allgemein Plessners «strukturale
und deskriptive» Anthropologie, «die in sich noch keine normative Konzeption enthdlt und
damit weder zur Auffindung noch zur Begrindung ethischer Normen direkt etwas beitragen
kann» (S. 202), als Ausdruck eines verdnderten Selbstverstindnisses des Menschen aufge-
fasst, das von der theologischen Ethik nicht ignoriert werden darf (S. 203). Benk sieht hier im
Anschluss an A. Auer Anlass zu einer Neubegriindung der Ethik aus den — Gldubige wie
Nichtgldubige — umgreifenden naturalen Grundlagen des Menschen im Gegensatz zu einer an
der Offenbarung orientierten «Glaubensethik» (S. 133f.).

Es trifft gewiss zu, dass Plessners Anthropologie nicht zuletzt ein Reflex auf den Verlust
eines allgemeingtiltigen, geschlossenen Menschenbildes ist; sie schliesst konsequent «Sinnfra-
gen» aus, «will sich ausdriicklich diesseits von Theologie, Ethik und Ontologie» halten
(S. 204). Doch bei der programmatischen Forderung, die Theologie auf eine dementspre-
chend nicht ontologisch fixierte Anthropologie zu verpflichten, bleibt Benks Arbeit stehen.
«Wenn theologische Ethik», so schreibt der Autor gegen Ende des Buches, «die Chance
wahren will, dass ihre sittlichen Weisungen breite Zustimmung finden, dann darf sie sich nicht
ein exklusiv christliches Menschenbild voraussetzen, sondern muss sich an einer Anthropolo-
gie orientieren, die auch fiir einen Nicht-Christen akzeptabel sein muss» (S. 205). Die sich
aufdriangende Frage, ob damit die «christliche Ethik ihr Proprium» aufgibt, ldsst Benk un-
beantwortet. In etwas lapidarer Formulierung erklart er: «Hier soll nicht auf die Diskussion
uber das Spezifische einer christlichen Ethik eingegangen werden» (S. 205). Wo gerade auch
der theologische Laie sich daflir interessieren diirfte, wie eine nicht christozentrische und doch
universale theologische Ethik begrindet werden kann, bleibt Benk hinter der selbstgestellten
Aufgabe zurlick. Der gegen Schluss des Buches mit Enttduschung reagierende Leser erfihrt
nur, dass die theologische Ethik auf die philosophische Anthropologie angewiesen ist
(S. 206), die Ethik einer propéddeutischen Klirung der «conditio humana» sensu Plessner
bedarf.

Solange wir von theologischer Seite nichts Genaueres tber den Schritt erfahren, der von
Plessners Anthropologie zur normativen Ethik fithren kann, bleiben Arbeiten wie diejenige
von Andreas Benk inhaltlich nicht eingeloste Absichtserklarungen des Briickenschlags zu
einem Denker, der zeitlebens in grosster Distanz zur Theologie blieb und noch in einer seiner
spatesten Schriften (1973) betonte: «Die menschliche Welt ist weder auf ewige Wiederkehr
noch auf ewige Heimkehr angelegt. Thre Elemente bauen sich aus dem Unvorhersehbaren auf

269



und stellen sich in Situationen dar, deren Bewiltigung nie eindeutig und nur in Alternativen
erfolgt» (Plessner, GS, Bd. VIII, S. 398). Angesichts dieser Haltung hinterlasst Benks Arbeit
den Eindruck, Plessners Anthropologie zur theologischen Propddeutik machen zu wollen und
damit doch noch — in gewaltsamer Depotenzierung des Gehalts seiner Anthropologie — einen
Weg «nach Hause» zu finden. Max Herzog (Berlin)

Rhetorik / Rhétorique

Gonsalv K. Mainberger: Rhetorica I. Reden mit Vernunft. Aristoteles, Cicero, Augustinus;
Rhetorica II. Spiegelungen des Geistes. Sprachfiguren bei Vico und Lévi-Strauss. Frommann-
Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1987 und 1988.

Rhetorik ist nicht korrespondierendes Gegenstiick der Kochkunst, sondern der Dialektik
— mit diesem strategisch gegen Platon gewendeten Einsatz hat Aristoteles der Redetheorie
erstmals und in wirkungsgeschichtlich entscheidender Weise philosophische Relevanz ver-
schafft. An das damit er6ffnete Theoriepotential sucht M. Anschluss. Seine Untersuchung zu
exemplarischen Stadien der Geschichte der Rhetorik will nicht als historische Monographie,
sondern als indirektes und durchgehend selbst rhetorisch verfasstes Plidoyer fiir eine rheto-
risch beschlagene Rationalitit gelesen werden: «Die Rhetorik soll, statt in den historischen
Materialien zu verstummen, zum Sprechen gebracht werden» (Bd. II, S. 298). Die vorab
«dem Sinnlichen, dem Bewegten, dem Nichtnotwendigen und Unvorhergesehenen zuge-
wandte Intelligenz» (ebd., S. 187) der Rhetorik gibt so selbst die Umrisse frei einer «Philoso-
phie der Endlichkeit». Der erste Band wendet sich der antiken Rhetorik zu; der zweite
verfolgt das Programm, die Rhetorik aus den Residuen, in die sie sich seither zuriickgezogen
hat, ihrer philosophischen Wiederaneignung zuzufithren.

Im 1. Teil: Theorien des Nichtexakten. Aristoteles — Umfeld und Wirkung wird der von
Aristoteles gesichtete Theoriestatus der Rhetorik neu erschlossen. Von entscheidender Bedeu-
tung ist dabei die Abhebung von Episteme und Techne als unterschiedliche Wissensformen:
«Auf der einen Seite ist es das Wissen aus festen, unumstosslichen und jederzeit vor das
Forum der Vernunft zu bringenden Prinzipien, die selbst nicht wieder auf andere, noch
einsichtigere Grundsétze zuriickfiihrbar sind. Auf der andern Seite ist es das Wissen, das auf
erwigenswerten, diskussionswiirdigen Auffassungen (endoxa, probabilia) beruht» (S. 59).
Dass Aristoteles das Reden dem Modell der Techne unterstellt, ist fiir M. zurecht Indiz dafiir,
dass Aristoteles die rhetorische Techne zu den «theoretischen Erklarungsleistungen» (S. 97)
zahlt. Als Theorie ist rhetorische Techne zwar auf keinen besonderen Sachbereich bezogen, sie
entbehrt aber dennoch nicht ihrer eigenen Zustindigkeit. Die rhetorische Kompetenz ist
sinnvoll iiberall dort, wo sich etwas prinzipiell auch anders verhalten kann. Im Gegensatz zur
apodiktischen Rationalitidt der Episteme richtet sich die konjekturale der Rhetorik besonders
auf den Bereich menschlicher Handlungen und ihrer sprachlich verfassten Belange. In dieser
Hinsicht ist Rhetorik die «Kompetenz des Glaublichmachens»: ihre Aufgabe ist nicht, unum-
stdssliche Gewissheit zu begriinden, sondern, wie Aristoteles selbst gesagt hat, «das an einem
jeden zu untersuchende moglicherweise Glaubliche» (S. 233) aufzuweisen. Um sich im Be-
reich dessen, was prinzipiell auch anders sein kann, zurechtzufinden, stellt die rhetorische
Techne eine kontrollierte Prozedur zur Verfiigung. Sie gibt zunichst eine Reihe allgemeiner
Gesichtspunkte zur Hand, die sogenannten Topoi, und orientiert dann iiber die diskursiven
Verfahrenshorizonte, die Redegattungen, in denen sich im Ausgang von moglichen Gesichts-
punkten begriindetes Uberzeugtsein iiberhaupt einstellen soll: vor Gericht, in der politischen

270



Diskussion und in der 6ffentlichen Kritik. Die Rhetorik lehrt weiter, die gingigen Meinungen
und allgemein akzeptierten Primissen, die sogenannten Protasen, in Rechnung zu stellen und
auf thnen die rhetorische Form der Beweisfithrung, Enthymem und Beispiel, zu begriinden.
Hinsichtlich der spezifischen Rationalitdt der Rhetorik ist dabei fiir M. entscheidend, dass
diese Dispositionen der rhetorischen Techne durchgehend situations- wie hérerbezogen sind.
Daraus leitet er das Recht ab, die Aristotelische Rhetorik einerseits als Theorieentwurf kom-
munikativer Vernunft, anderseits als «anhebende Philosophie der Faktizitit» (S. 155) zu
lesen. Vermittelt sind beide Theoriepotentiale in der spezifisch semiotischen Kompetenz der
Rhetorik. In dieser Hinsicht ist Rhetorik der «von Aristoteles eingeleitete und gelungene
Versuch, (erstmals) den Wesenszug der Sprache als Rede (logos) kategorial zu bestimmen. Die
hiefiir addquate Kategorie heisst Relation» (S. 111).

Der II. Teil: Figuren der Eloquenz. Cicero und Augustinus wendet sich Variationen dieses
Theoriemodells zu. Mit Ciceros De oratore steht vorab die «Verkorperungy» der rhetorischen
Techne, mit Augustins De doctrina christiana ihre «Verdringung» zur Debatte. Cicero strapa-
ziert, nach Meinung M.s, die Eloquenz, indem er sie, im Augenblick vitaler Bedrohung der
Republik, mit der Aufgabe betreut, «fiir das gesamte Wirklichkeitsangebot als Verwalterin
der Signifikanz im Modus der Beredsamkeit [...] zu fungieren» (S. 294). Die rhetorische
Techne, das Glaublichmachen, vermag dies nicht zu leisten; anstelle der ars rhetorica liber-
nimmt der orator selbst diese Aufgabe: «Er wird selbst Summa, Verkorperung und Inbegriff
des Verstandigungsvorganges innerhalb einer primir praktisch orientierten Gesellschaft»
(S. 308). Dies verschiebt zwar die Gewichte, ldsst aber die rhetorische Situation selbst unbe-
rihrt. Auch Aristoteles war sich bewusst, dass die Glaublichkeit der Sache, welche durch
rhetorische Techne vor Augen gefithrt werden soll, sowie die rein formalen Vorschriften, die
dabei Beachtung verdienen, ohne die Glaubwiirdigkeit des Redners nutzlos bleiben miissen.
Doch eine ausschliesslich auf den Redner geschobene, universelle Verbindlichkeit ist, so M.,
nur um den Preis der Fiktion zu haben. Das «irrationale» Moment der Beglaubigung rhetori-
scher Rationalitit in einer absoluten Glaubwiirdigkeit des Redners besteht also darin, dass
das Ideal «verkorperter Rede» selbst unglaubwiirdig bleibt: «es gibt diesen singuldren, fiir alle
verbindlichen hochsten Redner in Wirklichkeit gar nicht» (S. 315). Jenseits des idealen Red-
ners ist es bei Augustinus der ideale Inhalt, der die rhetorische Kompetenz letztinstanzlich
begriinden soll, eben damit aber nur untergrabt. Der (Redner ist bei Augustin selbst noch
legitimationsbedirftig; legitimiert ist er aber nur als <Horer desjenigen Worts, zu dessen
Sprachrohr auch die Rhetorik selbst umzufunktionieren ist. Dies verdndert die rhetorische
Situation als Ganzes. Die rhetorische Techne hat sich nun nicht mehr in der «dusseren» Szene
kommunikativen Handelns zu bewéhren, sondern in einer «inneren»: sie hat die universali-
sierte Grosse, genannt Seele, mit Hilfe einer rhetorischen Theologie dazu zu iiberzeugen, sich
auf die absolute Innerlichkeit Gottes hin zu 6ffnen.

Mit einer tiefgreifend transformierten Rhetorik konfrontiert dann auch der I. Teil von
Rhetorica II: Rhetorik in Residuen. Von Vicos Metarhetorik zur Mythologik von Lévi-Strauss.
«Metarhetorik» und «Mythologik» entpuppen sich dabei nicht nur als Erben der antiken
Rhetorik, sondern zugleich auch als Vorldufer desjenigen Rehabilitierungsversuchs, den M.
selbst unternimmt. Exemplarisch ist in diesem Zusammenhang die Leistung Vicos. Dieser
«macht aus dem bisher als rhetorisch bezeichneten und geltenden Theoriebereich [...], samt
dem ihm eigentiimlichen Akt des Herstellens (poiein, facere), eine Metaphysik, d. h. eine
Lehre von den Prinzipien des Seins und des im Sein sich verstehenden Menschen. Vico knipft
dabei an eines der Hauptkapitel der <alten Metaphysik), an die Transzendentalienlehre, an
und erweitert das ontologische Lexem um ein neues Element» (S. 91): verum et factum
convertuntur. Dies lduft letztlich, so M. selbst, auf eine Identifizierung von Episteme und
Techne hinaus und erhebt die menschliche Vernunft «zur hypostasierten Registratur der

271



bislang von Logik und Rhetorik entfalteten Regeln und Argumentationsmuster». Vernunft
wird damit als diejenige Instanz etabliert, die iiber die Wahrheit verfigt, weil und indem sie sie
selbst hervorbringt. Der Geltungsbereich dieser poietischen Vernunft ist bei Vico aber auf den
mondo civile eingeschrinkt. In dieser Wiederaneignung der rhetorischen Techne als Kompe-
tenz geschichtlicher Lebenswelt deutet sich zugleich der fiir M. selbst entscheidende Umstand
an, dass die Rhetorik — nicht zuletzt als «Innenseite der Philosophie» (S. 294) — einen ausge-
zeichneten Ort im «Innern» der Vernunft besetzt hilt. M.s eigenem Programm noch einen
Schritt ndher steht Lévi-Strauss’ «Rekonstruktion der Mythen am rhetorischen Modell»
(S. 109). Dieser iibertrigt der Rhetorik nicht allein in methodischer Hinsicht eine wichtige
Rolle. Weil Lévi-Strauss das Ensemble der Mythen eines Volkes der «Ordnung der Rede»
unterstellt, kann M. zurecht darauf abstellen, dass die mythische Substanz, welche Lévi-
Strauss seiner Analyse zugrundelegt, letztlich nichts anderes sei als die «rhetorische» Ver-
nunfttitigkeit. Damit entpuppt sich die Analyse des «wilden Denkens» bei Lévi-Strauss als
genaue Parallele von M.s eigener Rekonstruktion der «rhetorischen Techne».

Diese Parallele macht sich der I1. Teil: Eine Philosophie der Endlichkeit. Homo loguens oder
die bastelnde Vernunft zunutze. M. schliesst hier direkt an den von Lévi-Strauss «paradigma-
tisch verwendeten Begriff des Bastelns» (S. 189) an. In diesem «Paradigma» versammelt und
zentriert er abschliessend noch einmal die in den vorangehenden Lektiiren erarbeiteten
Aspekte der «konjekturalen bzw. probabilistischen Rationalitdt» (S. 285). Diese Form von
Rationalitét, also das «Basteln», ist fiir M. dort angesagt, wo’s happert, besonders auch dort,
wo selbst der Fachmann ratlos ist. Nichts hindert, dass der «Bastler» zum Konner wird, aber
er hilt auch dann noch «die Mitte inne zwischen dem Wissenden, der wissend dem Wissen
dient, und dem Wissenden, dessen Wissen einem fremden Gut dient, das ithm aber anheimge-
stellt ist» (S. 306). — Das Verhiltnis von Rhetorik und Philosophie, das sich so, auf Umwegen,
abzeichnet, fillt schliesslich nicht zugunsten der Rhetorik aus, aber diese rettet ihre «mindere»
Qualitit, indem sie sich als das erweist, was auch der Philosophie erst «menschliche» Qualitit
verleiht: «Denn eine Philosophie ist in dem Masse menschlich zu nennen, wie sie das am
Menschen und fiir Menschen erarbeitet, was sie zu dem macht, was sie sind, keine Alleskon-
ner, sondern Konner, die immer auch noch anders sein konneny» (S. 297). Die theoretische
Kompetenz aber der solcherart anempfohlenen rhetorischen Rationalitat wurzelt fir M. in
der «Mannigfaltigkeit des Sagenkonnens», welche als das die «ontologische Grundstruktur
der Lebenswelt» (Bd. I, S. 372) darstelle. Diese Fundierung zwingt aber, so M., die ihrer
rhetorischen «Innenseite» bewusste Philosophie in eine «Struktur der Selbstbegrenzung»
(ebd., S. 171).

Soweit eine knappe Skizze des von M. Behandelten. Dass sich aber, hinsichtlich einer
Beurteilung von <Rhetorica> gesagt, Geschichte wie Theorie der Rhetorik nicht auf diejenigen
Momente beschrinken lassen, die M. aufgreift, ist offensichtlich und sicher auch M. selbst
bewusst. Hinsichtlich der leitenden Intentionen stellen die verschiedenen Lektiiren, die aber,
weit uber das hier Referierte hinaus, einen tiberaus reichen Schatz von Reflexionen zu Ge-
schichte wie Theorie der Rhetorik bereithalten, letztlich nur einen «Umweg» (Bd. II, S. 64)
dar. Das Ziel ist und bleibt die Konkretisierung der «konjekturalen Rationalitit», die es als
rhetorikkonforme und primir lebensweltlich orientierte Vernunftform glaublich zu machen
gilt. M. <basteltr, so kann man im Anschluss an das Ausgefithrte sagen, anhand dieser
Lektiiren eine Theorie <rhetorischeny Vernunftgebrauchs zusammen. In diesem Sinne ist aber
weder an der Auswahl noch an der Benutzung der historischen Quellen etwas auszusetzen.
Kritischer zu beurteilen ist allerdings der offenbar in diesem Unterfangen selbst angelegte
Prizisionsverlust. Bereits die Aristoteles-Lektiire, die M. gibt und die fiir sein ganzes Pro-
gramm richtungsweisend bleibt, zeigt bei genauerem Hinsehen, dass die «konjekturale Ratio-
nalitdt» hier lingst nicht bloss von Rhetorik allein gespeist wird. Das ist insofern nicht

272



gravierend, als die Rhetorik auch bei Aristoteles vielfiltige Uberschneidungen etwa mit den
verschiedenen Disziplinen der Logik, aber auch der Ethik und nicht zuletzt der Poetik auf-
weist. Dennoch erreicht bereits diese Lektiire einen Grad von Allgemeinheit, der der Entgren-
zung des Rhetorikbegriffs durch den Rickgang auf das historische Material allein nicht mehr
Einhalt gebieten kann. Diese Entgrenzung nimmt im Verlauf der anschliessenden Lektiiren in
einem Masse zu, dass sich M. schliesslich «mit gutem Grund» davon iiberzeugt zeigen kann,
«techne sei in der griechischen Antike, ars sei bei den Romern und den Européern bis an die
Schwelle der Scienza nuova von Giambattista Vico (1744, letzte Fassung) heran das gewesen,
was bei den Eingeborenen das wilde Denken ist» (Bd. I1, S. 128). Die Rationalitit, die damit
angezeigt sein will, legt die Zeichen ihrer Herkunft aus der spezifisch rhetorischen Techne also
fast vollstindig ab.

Die Strategie, mit der M. dem Auflésungsprozess seines Rhetorikbegriffs entgegenwirkt,
besteht vornehmlich im Verweis auf die sogenannte «intellektuelle Bedingung des Menschen:
dass die Welt nie genug Bedeutung hat und dass das Denken immer iiber zu viele Bezeichnun-
gen flr die Objekte verfiigt» (ebd., S. 166). Diese «intellektuelle Bedingung» — als «konjektu-
rale Rationalitit» von M. im Uberschuss ihrer Titel (techne, ars, «wildes Denken») vorgefiihrt
sowie schliesslich auch in der «ontologischen Grundstruktur der Lebenswelt» verankert —
dient nicht nur dazu, einen «epistemologisch exakt umgrenzten Geltungsbereich der Rheto-
rik» (S. 68) zu retten, sondern dariiber hinaus, anhand eben dieses Geltungsbereichs, aber
auch anhand der «intellektuellen Bedingungy selbst, einen ewigen und lberhistorischen Ver-
nunfttyp zu etablieren. Diese Etablierung wird von M. als Techne (ars, wildes Denken)
zugleich analysiert und praktiziert. — «Techne hat, unter diesem Aspekt, den Charakter der
Verunzeitlichung, ja geradezu der Verewigung. Sie ist das Restimee aller Ereignisse, wie die
Rhetorik exemplarisch zeigt. Der Preis dieses Verfahrens ist die Sinnentleerung» (S. 247). —
Das alles bedeutet letztlich nichts anderes, als dass M.s eigenes Programm dem zundchst im
Zusammenhang mit Cicero angezeigten Dilemma der Rhetorik, dass die «allseits hereinbre-
chende Sinnentleerung, [...] gerade von dem am meisten sinnférdernden Organ, der Rede,
ausgeht» (Bd. I, S. 294), selbst nicht entkommen kann. Die rhetorische Techne, die sich hier
gewissermassen selbst als «konjekturale Rationalitdt» verewigt, hitte als das nun nicht mehr
Gegenstand der Techne, sondern — sofern es ihr iiberhaupt gelingt, einen Sinnbestand zu
retten — der Episteme zu sein. Als ewiger und unwandelbarer Vernunfityp entzieht sie sich
jedenfalls dem klar umgrenzten Gegenstandsbereich ihrer Selbstreflexion als Techne. M.s
Analyse aber bleibt durchgehend in dieser Selbstreflexion (und ihrer «Struktur der Selbstbe-
grenzung») gefangen. In diesem Sinne ist <Rhetorica> also keineswegs frei von inneren Span-
nungen. Das mindert zwar ihren Reiz nicht, ganz im Gegenteil, aber den Fragen, die sich in
dieser Hinsicht stellen, hilt zumindest meiner Lektiireerfahrung nach der Text letztlich nicht
stand, und dies offenbar gerade im Namen der «konjekturalen Rationalitdt». So bleibt, aufs
Ganze gesehen, trotz der unbestrittenen Qualitdt der Analysen und tibrigens auch Faszina-
tion des Programms, das ungute Gefiihl, dass die Studie ihre eigene historische Arbeit letzt-
lich desavouiert und die systematische, «mit gutem Grund», Giber eine <rhetorisch> verfasste
Programmskizze <bastelnder Vernunft> kaum wesentlich hinausfiihrt.

Aldo Lanfranconi (Zirich)

273






	Buchbesprechungen = Comptes rendus

