
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Geschichte der Philosophie / Histoire de la philosophie. A. Graeser (Hg.): Mathematics and
Metaphysics in Aristotle, Bern und Stuttgart 1987 (P. Schulthess). - J. G. Fichte : La doctrine
de la science nova methodo, ed. par I. Radrizzani, Lausanne 1989 (U.-B. Frei). - Maine de

Biran: Œuvres t. III et X-2, Paris 1988 & 1989 (B. Baertschi). -1. P. V. Troxler: Blicke in das

Wesen des Menschen, Oberwil b. Zug 1989 (R. Söder).

Philosophie im 20. Jahrhundert j Philosophie au 20e siècle. G. van den Bergh: Adornos
philosophisches Deuten von Dichtung, Bonn 1989 (G. Schmidlin).

Pädagogische Philosophie / Philosophie pédagogique. F.-P. Hager: Wesen, Freiheit und
Bildung des Menschen, Bern und Stuttgart 1989 (G. Hirsch).

Philosophische Anthropologie / Anthropologie philosophique. A. Benk: Skeptische Anthropologie

und Ethik, Frankfurt/M. 1987 (M. Herzog).

Rhetorik / Rhétorique. G. K. Mainberger: Rhetorica I. Reden mit Vernunft; Rhetorica II.
Spiegelungen des Geistes, Stuttgart-Bad Canstatt 1987 und 1988 (A. Lanfranconi).

Geschichte der Philosophie /
Histoire de la philosophie

Andreas Graeser (Hg.): Mathematics and Metaphysics in Aristotle. Mathematik und Metaphysik
hei Aristoteles. Akten des X. Symposium Aristotelicum Sigriswil, 6.-12. September 1984.

Berner Reihe philosophischer Studien, Band 6. Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 1987.

«Die Bücher M und N der (aristotelischen) <Metaphysik> hatten eine schlechte Presse.»1 An
den verhandelten Themen kann es wohl kaum liegen, denn diese sind äusserst interessant:
Wie der Titel des vorliegenden Buches verrät, handelt es sich um metaphysische und
mathematische Themen. Genauer: um solche Themen, die beide Gebiete zugleich betreffen. Ob es

sich dabei um ein Gebiet oder zwei handelt, ist aber gerade für die Zeitgenossen des Aristoteles

fraglich geworden: «Die Mathematik ist den jetzigen Philosophen zur Philosophie geworden»,

klagt Aristoteles (992a33f)- Man sieht schon daraus, dass Annas' Themenbereichsangabe,

M und N seien «Philosophie der Mathematik»2, sehr interpretationsbedürftig ist. In M

1 Julia Annas, in: Aristotle's Metaphysics. Books M and N. Translated with Introduction
and Notes by J. Annas (Clarendon Aristotle Series), Oxford 1976, p. 1.

2 lb.

259



und N geht es um das Sein der «mathematika», um die Ideenlehre Piatons und um deren

allfällige spätere Entwicklung zur Idealzahlenlehre in der ungeschriebenen Lehre Piatons
einerseits und in der Theorie der Akademiker Speusipp und Xenokrates andererseits; weiter
geht es um die Frage nach den Archai, Prinzipien in Mathematik (woraus entstehen Zahlen?
was sind die Prinzipien der Erzeugung der Zahl?) und Ontologie: die Bücher M und N sind
«die längste und an Einzelheiten reichste Darstellung der um die Mitte des 4. Jahrhunderts in
Athen diskutierten Ansichten über die Prinzipien der Wirklichkeit» (Szlezak, S. 45). In
diesem Zusammenhang geht es aber auch um die theologischen Implikationen der Grundfrage
von M, ob es nämlich «neben den sinnlichen Wesen ein unbewegtes und ewiges gibt oder
nicht?» (1076al0f). Von M und N meint Günter Patzig, sie bereiteten eine systematischere
Theorie des unbewegten Bewegers vor als Buch Lambda (S. 115). Es werden aber neben

mathematischen, ontologischen und theologischen auch erkenntnismetaphysische Fragen
verhandelt: die aristotelische Lehre von der «Abstraktion» (aphairesis) und die Unterscheidung

von aktualem und potentiellem Wissen 1087a 15 f).

Die schlechte Presse ist wahrscheinlich eher auf die undurchsichtige Gliederung der Bücher
M und N sowie auf deren unklares Verhältnis zueinander zurückzuführen. So wird M schon
in der Antike, wie Syrian berichtet3, in Kapitel 1-9 (bis 1086a21) und den Rest aufgespalten,
wobei der Rest als Proömium zu N gezogen wird. M 9-10 und N werden seit Jaeger als zur
Urmetaphysik, M 1-9 zur Spätmetaphysik gehörig verstanden. Diese Unterteilung und
Chronologie kritisierte 1976 Julia Annas, indem sie geltend zu machen versuchte, M und N
seien je wohlgeordnet und zwei verschiedene, einander ergänzende Bücher4. Ein anderer

Hinderungsgrund für eine überwiegend positive Rezeption dieser Bücher dürfte gewesen sein,
dass sie vorab polemisch sind und weniger den eigenen Ansatz exponieren. Dieser Grund ist
allerdings hinfällig, wenn die Wertung von Julia Annas stimmt, Aristoteles sei «often at his

philosophical best when he is being polemical»5.
Der vorliegende Band enthält zu allen redaktionsgeschichtlichen, literarischen und inhaltlichen

Problemkreisen Beiträge, die sogar aufeinander Bezug nehmen bzw. verarbeiten, was in
der Sigiswiler Diskussion gesagt worden sein muss6. Man kann die Aufsätze auch als
Kommentar benützen. Dazu hilft ein Index locorum von Aristoteles und weiteren Auetores Graeci
et Latini. Kommentierend erhellt z. B. Janine Bertier die dunkle Passage 1090a2 bis 1091al2
in N, die das Problem, «woher man hinsichtlich der Zahlen die Überzeugung bekommen soll,
dass sie sind», behandelt. Zur redaktionellen und literarischen Frage hält Enrico Berti die

Unabhängigkeit von N gegenüber M fest und versucht, die Einheit von M als Antwort auf die

Aporien 12-15 von (Metaphysik) B zu deuten. Den Zusammenhang von N 1 und Lambda
1 -3 stellt Christian Rutten in einer stilometrisch-informatischen Analyse her.

Der eher historische Fragenkomplex, was Piaton, Speusipp oder Xenokrates bezüglich der
Realität der geometrischen Figuren, der Zahl und speziell bezüglich der Theorie der Idealzahlen

und der idealen Grössen (Elementarfiguren) gelehrt haben, wird in den Aufsätzen von Jan

Mueller, Margherita Isnardi-Parente und Thomas A. Szlezak behandelt. Isnardi etwa kommt
dabei zum Schluss, dass die Theorie der idealen Grössen (Figuren) wohl eine Schöpfung der

spätantiken Aristoteles-Kommentatoren sei (S. 280). Myles Burnyeat versucht hingegen
nicht, die innerakademische Diskussion zu rekonstruieren und den von Aristoteles genannten
Thesen Autoren zuzuordnen, sondern geht gleichsam an den Anfang der Debatte zurück mit

3 In Met. 160.6-9.
4 Vgl. zur Struktur und Kritik der entwicklungsgeschichtlichen Thesen Jaegers durch

Annas a. a. O., p. 78-88.
5 Ib. p. 77.

6 Z. B. Fussnote 17, S. 291.

260



dem Bestreben, Piatons Äusserungen zur Mathematik in den Gleichnissen der <Republik> als

Folie für die aristotelische Piatonkritik in M und N auszuweisen. Natürlich ist unterschwellig
in allen Beiträgen immer auch Aristoteles' Platonkritik im Blick. Gail Fine thematisiert sie

explizit: Er erkundet die Kritik an der Ursachenlehre des <Phaidon> durch Aristoteles in
(Metaphysik) A 9 teilweise M 5).

Nicht nur von Aristoteles' Kritik, sondern von seinen eigenen Konzepten der Philosophie
(der Mathematik) handeln die Beiträge von Günter Patzig, der einen auf den Substanzbegriff
fokussierten Überblick über das Buch M gibt, von Mario Mignucci, der das Verhältnis der
Zahlenlehre des Aristoteles zu derjenigen Freges diskutiert, und von Jonathan Lear und Julia
Annas, die beide auch erkenntnistheoretische Aspekte streifen.

Die Gegenstände der Mathematik und die «Abstraktionslehre» in M 3 sind das Thema
des ausgezeichneten und selbstkritischen7 Aufsatzes von Julia Annas. Nach der gängigen
Auffassung haben die mathematischen Gegenstände bei Aristoteles ein abstraktes Sein («ex

aphaireseos», sind also nur im abstrahierenden Denken des Mathematikers), wohingegen sie

bei Piaton durchaus selbständig getrennt existieren. Gegen dieses Vorurteil kämpft Julia
Annas an: sie deutet die Aristotelische Behauptung, dass der Mathematiker das Wahrnehmbare

nicht als solches, sondern als Fläche, Linie etc. untersuche (1077b22, 1078a8f) so, dass

die mathematischen Gegenstände zwar keine ousiai sind, gleichwohl aber onta, Seiendes,

Eigenschaften, die wahrnehmbaren Substanzen in der Welt zuzuschreiben sind, wenn man
von den sinnlich erfassbaren Eigenschaften absieht. Abstraktion heisst in dieser eher realistischen

Deutung nicht, «vom Einzelnen in seiner Konkretion auf etwas Allgemeines hinzielend
absehen», sondern «in einer zusammengesetzten Einheit etwas weglassen, gezielte
Unaufmerksamkeit»: «die breitenlose Länge ist durch eine bewusste Nachlässigkeit erfasst»
(S. 135). Der Mathematiker tut dasselbe, wie der Physiker, der etwa Gesicht und Farbe
wissenschaftlich betrachtet. Deshalb ist der grosse Gegensatz zu Piaton und den Piatonikern
denn auch darin zu sehen, dass «die Mathematik eine Wissenschaft unter anderen ist; es

verhält sich mit ihr genauso wie etwa mit der Medizin oder Physik» (S. 147). Um in die
Akademie einzutreten, braucht man also nicht mehr speziell der Mathematik kundig zu sein,
und die Zeitgenossen, die Mathematik zur Philosophie machen, sind ebenso im Unrecht.

Jonathan Lears Aufsatz gibt interessante Interpretationen von Aristoteles' Erkenntnislehre

und Metaphysik anhand des Schlusspassus von M 10, gemäss dem «episteme» doppelt,
aktual oder potentiell, zu verstehen ist. Damit löse Aristoteles die Aporie auf, auf die er in der

(Metaphysik) öfters anspiele: Wenn einerseits Wissen Wissen von Allgemeinem ist und
andererseits das Seiende nicht Allgemeines ist, sondern «tode ti», wie kann es dann Wissen von
Seiendem, also wahres Wissen, geben? Nun bestimmt M 10 das Wissen selbst als ein «tode ti»
und auch Wissen von einem «tode ti». Dabei ist wesentlich, dass der Erkenntnisprozess, die

Aktualisierung, nicht zwei Formen haben muss - auf Seiten des Objektes und des Subjektes
nämlich, sondern dass er als einer, mit einer Form, angesprochen wird (S. 156). Zudem ist
«tode ti» nicht identisch mit «partikulär», wie beim frühen Aristoteles, sondern durch die

Bestimmungen «eines», «unabhängig, d. h. separabel» und «bestimmt» charakterisiert. In der

hylemorphistischen Analyse der späteren Metaphysik ist die substanziale Form ein solches

«tode ti»8. Wie Joseph Owens versteht auch Lear das «tode ti» als weder partikulär noch
universell (S. 160f). Damit ist die Aporie lösbar: Wissen kann, als aktuales, Wissen eines

«tode ti» sein, ohne dass es selbst weder allgemein, noch von Allgemeinem, ist. Diese Interpretation

scheint allerdings vorauszusetzen, dass M 10 zur späteren Phase der (Metaphysik)
gerechnet werden muss.

7 Sie kritisiert ihren eigenen Kommentar zu M 3 im Anm. 1 zitierten Werk.
8 1017b21 —26; 1042a28—31; 1037b27.

261



Der vorliegende Band liefert einen ausgezeichneten Diskussions-, Forschungs- und Kom-
mentierungsbeitrag zur Aristotelischen und Akademischen theoretischen Philosophie und
zeigt, dass die schlechte Presse der Bücher M und N vielleicht formal, aber durchaus nicht
inhaltlich gerechtfertigt ist. Peter Schulthess (Zürich)

J. G. Fichte: La Doctrine de la Science Nova Methodo suivie de Essai d'une nouvelle Présentation

de la Doctrine de la Science, Tome 1: Traduction. Texte présenté, établi, traduit et
annoté par Ives Radrizzani. L'Age d'homme, Lausanne 1989.

Il faut pour commencer le souligner: le livre que Ives Radrizzani nous présente est

beaucoup plus qu'une «simple traduction» et dépasse de loin toutes les attentes qu'on pourrait

nourrir à l'égard d'une telle entreprise. Pour bien des raisons l'intérêt de cet ouvrage ne
touche pas le seul public francophone. D'une part parce que la préface apporte des corrections

non négligeables aux préfaces des éditions allemandes que ce soit celle du manuscrit de

Halle dans la Fichte-Gesamtausgabe ou celle du manuscrit Krause édité par Erich Fuchs

(Philosophische Bibliothek Bd. 336), d'autre part parce que le texte lui-même, par la confrontation

systématique des deux manuscrits, profite d'un éclairage critique, pour le moment sans

équivalent, et indispensable à la compréhension de nombreux passages. L'édition est complétée

de notes et d'un index particulièrement détaillé.
Comme on sait, de son vivant, Fichte n'a publié, à part des oeuvres de caractère populaire,

que les Principes de la Doctrine de la Science, et ceci tout au début de sa carrière. Mais, dès

leur sortie, il les jugea inachevés et pendant toute sa vie il s'appliqua à la clarification de son
intuition initiale et à l'approfondissement du système qui en résulta tout en perfectionnant
constamment sa présentation. La Doctrine de la Science Nova Methodo constitue la seconde

exposition du système que Fichte professa en chaire, à Iéna, de 1796 à 1799. Son manuscrit à

lui semble perdu; ce qui nous est parvenu par contre, ce sont les deux manuscrits d'étudiants
mentionnés plus haut. On connaît l'existence de celui de Halle depuis une notice de Fritz
Medicus en 1912, l'autre n'a été découvert qu'en 1980. Mais c'est seulement en Italie que cette
deuxième version de la Doctrine de la Science, si longtemps tombée dans l'oubli, a trouvé une
certaine résonance, grâce, avant tout, à la traduction de Cantoni et à l'ouvrage de Luigi
Pareyson datée de 1950. Un des mérites de cette édition sera, sans aucun doute, de favoriser la

diffusion de cette oeuvre maîtresse de la production fichtéenne de Iéna, qui est contemporaine
du Fondement du Droit naturel et du Système de l'Ethique auxquels elle se trouve organiquement

reliée, puisqu'elle en fournit la condition de possibilité par la déduction de l'intersubjec-
tivité. Et c'est en cela que cette deuxième exposition du système va plus loin que les Principes.
En effet, contrairement à ce que le titre semble indiquer, la nouveauté ne concerne pas
uniquement la forme. Certes, celle-ci a changé: «Dans la présentation actuelle [dit Fichte lui-
même], nous partons de l'objet immédiat de la conscience, de la liberté, et nous établissons les

conditions de celle-ci. L'action libre est ce qu'il y a de plus important dans notre recherche.

Dans la version antérieure [les Principes], l'action libre, l'effort et la tendance ne servaient que
de principe d'explication des représentations et de l'intelligence, ce qui constituait alors le but

principal de la recherche. Dans la version présente, le pratique est immédiatement objet et le

théorique est déduit à partir de lui; en outre, dans cette version, c'est la démarche synthétique
qui est prédominante, tandis que dans la première, c'était la démarche analytique.» (p. 113)

Mais le contenu du système aussi a subi une transformation parce que, «depuis la première
exposition du système, le développement des principes a été poussé plus loin» (p. 49). Et ce

développement concerne notamment, et donc déjà en 1798 (ou même 1796), la déduction de

l'intersubjectivité.
Cette édition montre une fois de plus que la pensée de Fichte n'a pas évolué par grandes

étapes comme le suggèrent par exemple les analyses importantes de Martial Gueroult. mais

grâce à un perpétuel approfondissement qu'il s'agit de suivre minutieusement pour en déga-

262



ger tous les enjeux. En répondant aux espoirs suscités par cette traduction, le commentaire,

qui paraîtra au tome II, va sûrement jeter une lumière nouvelle sur ce développement crucial
de la Doctrine de la Science. Déjà la traduction elle-même nous fournit un travail d'interprétation

fort réussi, dans la mesure où elle ne pouvait pas être menée à bien sans que son auteur
n'ait pénétré la structure profonde de cette oeuvre capitale, dont, signalons-le pour finir, une
traduction espagnole vient de paraître tandis qu'une autre est en préparation aux Etats-Unis.

Urs-Beat Frei (Lucerne)

Maine de Biran: Mémoire sur la décomposition de la pensée (Œuvres, t. III); Dernière philosophie:

existence et anthropologie (Œuvres, t. X-2). Vrin, Paris 1988 & 1989.

L'édition critique des Œuvres de Maine de Biran se poursuit par la parution de deux

nouveaux volumes. Ceux dont nous rendons compte ici représentent des stades très différents
de sa pensée, puisque les textes du tome III ont été rédigés entre 1802 et 1805 et ceux du tome
X-2 en 1823 et 1824. (Ont déjà paru les tomes II: Influence de l'habitude sur ta faculté de

penser [ 1800-1802], V : Discours à la société médicale de Bergerac [ 1807-1810], VI : Rapports
du physique et du moral de l'homme [1811], VIII: Rapports des sciences naturelles avec la

psychologie [1813-1815] et X-l : Dernière philosophie: morale et religion [1818-1823]).
Le tome III. édité par François Azouvi, comprend le Mémoire sur les rapports de l'Idéologie

et des mathématiques, écrit à la demande de Cabanis, ainsi que les deux rédactions du
Mémoire sur la décomposition de la pensée, celle qui, rédigée en 1804 a remporté le prix
décerné par l'Institut de France - la question posée était: «Comment doit-on décomposer la
faculté de penser, et quelles sont les facultés élémentaires qu'on doit y reconnaître?» -, et celle

que le philosophe de Bergerac a remaniée une année plus tard. Aucune des deux n'avait été

jusqu'ici publiée intégralement, Cousin n'ayant édité qu'une partie du manuscrit remanié et

Tisserand ayant fondu ensemble des morceaux provenant des deux versions.
Ces textes sont particulièrement importants en ce qu'ils sont les premiers où le philosophe

de Bergerac formule les principes de sa philosophie de l'effort, en opposition à la fois au
cartésianisme et à Condillac, qui réduisaient tous deux la pensée à une réception passive ou la

séparant de la volonté, méconnaissant l'activité fondamentale du moi. On peut particulièrement

mesurer l'importance de l'évolution de la pensée biranienne si l'on compare les développements

de la Décomposition à ceux du Mémoire sur l'habitude. La découverte de l'activité
dans le fait de conscience permet aussi à Biran de rejeter la conception naturaliste de

l'homme, élaborée au XVIIIe s. par Diderot, et renouvelée par les Idéologues, Cabanis en

particulier: celle-ci pense qu'au principe de toutes les opérations de l'homme, physiologiques
aussi bien que psychologiques, se trouve une seule propriété, la sensibilité, mise en lumière par
Haller. mais à laquelle elle donne une portée bien différente. Ainsi, un organe se rétracte sous
l'effet d'un produit irritant parce qu'il le «perçoit», tout comme l'homme évite un obstacle.
Or, remarque le philosophe de Bergerac, on ne peut rendre compte par là de l'activité
humaine, qui n'est pas, comme celle qui dérive de la sensibilité, une simple réaction, mais une
véritable action; il faut donc reconnaître une autre propriété de l'homme, irréductible à la
sensibilité: Xaperceptibilité, liée à la motilité volontaire.

Le Mémoire est, pour l'essentiel, dévolu à examiner les implications de cette thèse par
l'étude des différentes facultés et opérations cognitives, tant des sens que de l'entendement,
aidé ou non du langage, dans lesquelles Biran remarque chaque fois la présence de deux
éléments, l'un venant de l'objet et l'autre du sujet, et cela en dialogue constant avec les auteurs
dont il aime à discuter les idées - puisque, comme l'a bien dit Henri Gouhier, Biran «a

toujours besoin de penser avec ou contre ou, à la fois avec et contre» (Avant-Propos, in
L. Even: Maine de Biran critique de Locke, Louvain 1983) -, notamment Descartes, Locke,
Condillac, Stahl, Pinel et Bichat. Et, point sur lequel notre auteur insiste particulièrement,
bien que ces opérations dévoilent une structure semblable, il ne faut pas moins les examiner

263



une à une, car, contrairement à ce que pensait Condillac, toutes ne sont pas indistinctement la
sensation transformée, chacune ayant sa spécificité et son rôle particulier dans la genèse de

nos idées.

On trouve donc dans cet ouvrage la première formulation de la psychologie biranienne du
moi et sa distinction des sciences objectives, physiologie et physique, qui, pourtant, sont aussi
nécessaires à une science de l'homme en ce qu'elles élucident les conditions organiques
accompagnant toute activité sensorielle et volontaire.

Tout cela est repris dans les textes du tome X-2, édité par nos soins, mais avec bien des

nuances, car ils représentent le dernier stade de la pensée du philosophe de Bergerac, c'est-à-
dire que, conservant la psychologie du moi, ils retiennent d'une part le cadre métaphysique
élaboré en 1815 dans les Rapports du physique et du moral de l'homme, et d'autre part y
adjoignent un nouveau domaine, la philosophie religieuse, ou plus précisément la psychologie
du sentiment religieux, s'exprimant dans la doctrine des trois vies, sensitive ou animale,
humaine et spirituelle. C'est pourquoi le titre du texte central de cette époque est Nouveaux
essais d'anthropologie, soulignant qu'il s'agit de traiter de tout l'homme, et non seulement du
moi et du domaine des phénomènes organiques, sur lesquelles cependant il continue à se

documenter, examinant notamment les dernières hypothèses médicales sur le somnambulisme

et le magnétisme.
Ce texte est resté inachevé, particulièrement dans sa partie consacrée à la vie de l'esprit; or,

comme Naville estimait qu'il s'agissait là d'un aspect fondamental de la pensée biranienne, il
l'a en bonne partie reconstituée dans son édition, à partir de textes tirés du Journal. Les

principes d'édition ayant changé depuis lors, nous avons rétabli le texte dans sa forme
primitive, d'autant que le lecteur a maintenant le Journal à sa disposition. L'autre texte
important est la Note sur l'idée d'existence, où Biran poursuit sa réflexion métaphysique et où
l'on observe une influence croissante de Leibniz; quelques fragments inédits complètent
l'ouvrage. Bernard Baertschi (Genève)

Ignaz PauI Vital Troxler: Blicke in das Wesen des Menschen, hg. von M. Steinrück. Verlag
Rolf Kugler, Oberwil b. Zug 1989.

Der alte, philosophiegeschichtliche Dualismus von Geist-Körper, resp. Seele-Leib, wird
von Troxler in seiner 1812 publizierten Schrift <Blicke in das Wesen des Menschern neu
überdacht und grundsätzlich revidiert. Hierfür werden die massgeblichen philosophischen
Positionen von antikem Spiritualismus-Materialismus und neuzeitlichem Idealismus-Realismus

diskutiert. Die grundsätzliche Revision sieht vor, dass das klassische Verständnis eines

statischen Dualismus zugunsten eines dynamischen Beziehungssystems von Geist-Körper
und Seele-Leib aufgehoben wird. Konkret bedeutet dies, dass einerseits Geist-Körper und
andererseits Seele-Leib in Relation zueinander gesetzt werden, in der Seele und Leib als

«Emanationen» (S. 19) von Geist und Körper angenommen werden. Der Geist, der im
absoluten Gegensatz zum Körper steht, wird von Troxler als unsterbliches, überirdisches,
unendliches und selbstbestimmendes Lebensprinzip gedeutet, das sowohl die «ununterscheid-
bare und beziehungslose Einheit» (S. 53) von ewiger Seele (Idealem) und unendlichem Leib
(Realem) darstellt als auch die interne Differenz und innere Bezogenheit von Seele und Leib
begründet. Der Körper wird in bezug auf den Geist als das sterbliche, irdische, absolut
notwendige und endliche Lebensprinzip aufgefasst, das seinerseits die endliche Einheit von
zeitlicher Seele und örtlichem Leib darzustellen hat. Seele und Leib, die ihrerseits in einem
relativen Verhältnis zueinanderstehen, bilden nach Troxler die Übergänge der beiden
unterschiedlichen Lebensformen von Geist und Körper. Das verbindende Glied dieses viergliedri-
gen Stufenmodells sieht Troxler im Gemüt, das dementsprechend als die «unendlich-endliche,
ideal-reale» (S. 36) Lebenseinheit zu begreifen ist.

Die Untersuchung beschränkt sich aber nicht nur auf die rein philosophische Erkärung

264



des menschlichen Wesens, sondern sie nimmt bewusst Rücksicht auf psychosomatische
Zusammenhänge, wie z. B. Atmen, Denken und Stoffwechsel, organische Funktionen von Herz,
Gehirn und Nervensystem. Darüberhinaus werden unterschiedliche medizinische Theorien
wie die der Solidarpathologie und Humoralpathologie diskutiert, und es wird den Fragen
nach Leben und Tod, Gesundheit und Krankheit nachgegangen. Troxler kommt abschliessend

zu dem Ergebnis, dass im Gegensatz zur Naturphilosophie - besonders der Schelling-
schen - eine «Biosophie» entwickelt werden muss, in der das menschliche Wesen in Form
eines «Vitalitätssystems» offenbar wird.

Ein Wort noch zur Edition. Beachtenswerterweise hat der Herausgeber dem vorliegenden
Band Troxlers eine Einleitung und eine Inhaltsangabe der einzelnen Kapitel vorangestellt, die
das Verständnis des manchmal schwer zugänglichen Troxlerschen Textes erleichtern.

Rigo Söder (Freiburg i. B.)

Philosophie im 20. Jahrhundert /
Philosophie au 20e siècle

Gerhard van den Bergh: Adornos philosophisches Deuten von Dichtung. Ästhetische Theorie
und Praxis der Interpretation: Der Hölderlin-Essay als Modell. Bouvier Verlag, Bonn 1989.

Das Thema des Buches, an dessen Entstehung auch der Zürcher Germanist und führende
Hölderlinforscher Wolfgang Binder beteiligt war, weckt lebhaftes Interesse, nicht zuletzt im
Hinblick auf seinen Entstehungsort, gingen doch aus dem Zürcher Deutschen Seminar
bedeutsame Beiträge zur Hölderlinforschung (von Emil Staiger und seinen Schülern und vor
allem auch Beda Allemanns (Hölderlin und Heidegger)) hervor. Van den Bergh behält den

ganzen zweiten Teil seiner Abhandlung der Analyse von Adornos Hölderlin-Essay vor, in den
(Noten zur Literatur) unter dem Titel «Parataxis. Zur späten Lyrik Hölderlins» (Gesammelte
Werke. Bd. 11). Eine erste Fassung davon wurde auf der Berliner Hölderlin-Tagung im Jahre
1963 vorgetragen und 1964 in der (Neuen Rundschau) veröffentlicht. Adornos Interpretation
löste literaturwissenschaftliche Kontroversen aus, wie wenige Jahre zuvor der Vortrag
Heideggers «Hölderlins Erde und Himmel», zuerst veröffentlicht im Hölderlin-Jahrbuch
1958-60. Adorno selbst polemisiert in seinem Essay gegen Heidegger. Seine Haupteinwände:
«Heidegger infiltriere - imputiere - Hölderlins Dichtung von aussen Philosophie, die sprachliche

Artikulation seiner Gedanken neige zu philosophischer Poesie.» (v. d. B., S. 158).

Gleichzeitig betont Adorno, «dass Hölderlins Dichtung des philosophischen Mediums
bedürfe, um den Wahrheitsgehalt zu Tage zu fördern, doch tauge dazu keine (ihn beschlagnahmende)

Philosophie» (S. 157).

Die angeführten Stellen beleuchten die Situation: Adorno sowohl wie Heidegger behaupten

die Notwendigkeit der philosophischen Interpretation der Dichtung und in eminenter
Weise der Dichtung Hölderlins, des Freundes von Hegel und Schelling, und zwar als
Hauptmoment ihres Philosophierens selbst, machen sich aber zugleich das Recht dazu streitig. Hatte
Allemann im genannten Buch die Legitimität der Heideggerschen Hölderlin-Interpretation
untersucht, so liefert van den Bergh nun das Gegenstück einer Prüfung der Relevanz von
Adornos Hölderlin-Deutung. Er glaubt mit seiner Arbeit auch einen Beitrag zu leisten zu der
von Peter Szondi konzipierten «Kritik der literarischen Vernunft» (S. 12). Der «Störfaktor

265



Adorno» soll «für die Methoden- und Hermeneutik-Diskussion in den Literaturwissenschaften»

fruchtbar gemacht werden (S. 18).

Van den Bergh besitzt keine innere Neigung zum bei seinem Thema sich aufdrängenden
Ritual sich überlagernder Dialektiken, sondern einen durchgehaltenen Willen zu Übersicht
und Klarheit. Er legt seine Darstellung in zwei Teilen an, deren erster aus einem Grundriss
der Philosophie Adornos den Begriff einer philosophischen Interpretation herausarbeitet, wie
Adorno sie verstanden wissen will, während im zweiten die Anwendung dieses Begriffs
untersucht wird im Hinblick auf seine Tauglichkeit und auf Adornos Treue seinem eigenen
Begriff gegenüber. «Die Untersuchung soll den Weg zur Beantwortung der... Frage ebnen,
ob und wie sich Adornos Theorie in hegelianisch simultaner Korrespondenz zwischen
Allgemeinem und Besonderem am praktischen Beispiel bilde, ohne dass ihm theoretische Begrifflichkeit

aufoktroyiert werde, oder ob nicht etwa doch Adornos Konkretionen zuweilen von
Theoremen inspiriert sind, die nicht unbedingt im Analysandum aufgehen.» (S. 19/20) Die
Probe aufs Exempel ist auch von Belang für Adornos philosophische Methode der negativen
Dialektik, des Denkens in Modellen. Es wird dabei «die Eigenart, die Gefahr, aber auch die
Grösse von Adornos soziologischem Verfahren deutlich: immanente Interpretation als

literatursoziologische» (S. 19).

Die ausschlaggebende Frage stellt sich hier, von welchem Standpunkt aus die Entscheidung

über den Erfolg der immanenten soziologischen Interpretation getroffen werden kann.
Van den Bergh gliedert seine Darstellung im zweiten Teil als wechselnde Folge von Abschnitten

der Rekonstruktion von Adornos Interpretation und seines Kommentars derselben. Er
kommentiert vom Standpunkt des Literaturwissenschaftlers aus, als Verfechter der Zuständigkeit

spezialwissenschaftlicher Forschung. Philologische und historische Argumente dienen
der Falsifikation von Behauptungen der prätendierten philosophischen Interpretation, zum
Beleg für deren gewaltsames Vorgehen und mangelnde Textrücksicht. Am Ende seiner detaillierten

Überprüfung von Adornos Analyse der parataktischen Struktur der Texte des späten
Hölderlin, der damit die «Kategorie des Sinnes» erschüttert, sich als der antisystematische
negative Dialektiker erweist, als den Adorno sich selbst versteht, zieht v. d. Bergh folgende
Bilanz: «Adorno geht erstaunlich wenig auf Hölderlin ein: Er interpretiert kaum, auch wo es

in seinem Sinn etwas zu interpretieren gäbe, sondern verfahrt eklektisch, indem er bestimmte
Aspekte herausgreift, die ihm aus Gründen der Affinität wichtig sind. Am stärksten ist
Adorno in seinen theoretischen, spekulativen Entwürfen, am schwächsten im genauen
Umgang mit dem Text.» (S. 196)

Vor allem die Darstellung der Voraussetzungen von Adornos Interpretation im ersten Teil
lässt deutlich werden, wie Adorno gleich Heidegger in der Kunsttheorie den Angelpunkt
seines Philosophierens sieht. Während sich Heidegger des Kunstwerks zur Konstruktion der
Epochen der Seinsgeschichte bedient, Hölderlin zum Inszenator des «Gevierts» macht, sich
selbst als Seinsdenker zu seinem Ausleger, betrachtet Adorno den «Artisten» als «Statthalter
der Revolution». Adorno setzt anstelle des fehlenden revolutionären Subjekts die Kunst und
den Artisten als «Statthalter» ein. Damit wird der deutende Philosoph als der adäquate
Rezipient (Kunst ist auf Philosophie angewiesen, die auf den Begriff und in Beziehung bringt,
was jene wortlos in sich birgt) zum «Statthalter des Statthalters» (S. 121).

Die Entsprechungen in der geschichtsphilosophischen Ästhetik bei Heidegger und Adorno
kommen wohl letztlich von ihrer gemeinsamen Abhängigkeit von der Ästhetik Hegels her.
Eine weitere gemeinsame Quelle ist <Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik).
Diese bildet zusammen mit Benjamins (Ursprung des deutschen Trauerspiels). Heideggers
(Der Ursprung des Kunstwerkes) und Adornos (Ästhetische Theorie) eine unverkennbare
Konstellation vor dem Hintergrund deutscher Spätromantik im Gestus der Selbstverleugnung.

Kennzeichen ist die Verbindung von Ästhetik und Geschichtsphilosophie. Das künstle-

266



rische Subjekt, der Autor, wird von den Interpreten übergangen zugunsten des von ihnen
eingesetzten Subjekts der Geschichte, welches freilich auch nur dem Kopf des Interpreten und
Geschichtsphilosophen entsprungen ist, also einem andern Autor. Es handelt sich um die

geschichtsphilosophische Variante der Entmündigung des Autors durch seinen Interpreten.
Die Ähnlichkeit zwischen Adorno und Heidegger ist aber mehr eine solche der Mittel und
Abhängigkeiten als der massgebenden Intentionen, die grundverschieden bleiben.

Guido Schmidlin (Winterthur)

Pädagogische Philosophie / Philosophie pédagogique

Fritz-Peter Hager: Wesen, Freiheit und Bildung des Menschen. Philosophie und Erziehung in
Antike, Aufklärung und Gegenwart. Verlag Paul Haupt, Bern und Stuttgart 19S9.

Der Herausgeber der Reihe «Studien zur Geschichte der Pädagogik und Philosophie der
Erziehung» versammelt in deren 10. Band 17 eigene Aufsätze aus den Jahren 1972-1988, die
verstreut erschienen sind oder bisher noch nicht publiziert waren und sich thematisch zum
Teil überschneiden. Der Band will im Sinne eines Forschungsberichtes Einblick in die
Grundthemen und Grundrichtungen von Hagers pädagogischem Denken geben. Schlüsseltexte

hierzu sind der 1. Beitrag «Die Beziehung zwischen Philosophie und Erziehung bei

Piaton und bei Jean-Jacques Rousseau», der erstmals 1972 erschienen ist, und der 3. Beitrag
«Zum Verhältnis zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der gegenwärtigen Lage des

Menschen» von 1978. Sie führen die systematische Position aus, die Hager bereits im 1. Band
der Reihe («Plato Paedagogus») dargelegt hat.

Hagers Auffassungen von Philosophie und Pädagogik, aus denen sich sein pädagogisches
Denken herleitet, «gehen angesichts heute gängiger Auffassungen darüber eigene Wege»
(S. 49). Er nimmt Philosophie erstens als eine Wissenschaft in Anspruch, die pädagogisches
Wissen zu begründen vermag, denn sie erforscht «das allgemeine Wesen und die universalen

Sinnzusammenhänge der Wirklichkeit als eines Ganzen» (S. 58), und sie vermag «über die

Gegenstände ihrer Forschung allgemeingültige Sätze aufzustellen» (S. 58). Zweitens stellt er
einen inneren Bezug der Philosophie zur Pädagogik her, indem er im Philosophieren als

erkenntnisorientierter Lebensform «das höchste Ziel jeder wahren Erziehung» (S. 14) sieht.

Daraus ergibt sich nach Hager für die Philosophie die Forderung, dass «das ganze menschliche

Leben zunächst theoretisch unter dem Gesichtspunkt der Erziehung betrachtet wird.
inwiefern es möglich ist, das menschliche Leben entsprechend prinzipieller Erkenntnis und
nach bestimmten Prinzipien und Ideen zu leiten» (S. 29). Für die Pädagogik ergibt sich

daraus, dass Erziehung im eigentlichen Sinn Selbstbildung des Subjektes im Erkennen des

Überempirischen als einer lebenslang sich stellenden Aufgabe ist. Die Erziehung der jüngeren
Generation wird demgegenüber als sekundär gesehen, da ihre Funktion in der Hilfe und

Anregung zur Selbsterziehung und Selbstgestaltung besteht. Der Titel der Aufsatzsammlung
(Wesen, Freiheit und Bildung des Menschen) trifft daher den Kern von Hagers pädagogischem

Denken: Der Mensch als ein zur Erkenntnis des Überempirischen (Ideen) fähiges
Wesen hat seiner Selbstverantwortung durch Selbstbildung nachzukommen.

Hager leitet seine metaphysisch rationale Pädagogik aus Piatons Paideia her. Ihr widmet
er sich detailliert im 8. Beitrag «Vernunft und Geschichtlichkeit. Zwei verschiedene philosophische

Begründungen der Theorie der Erziehung und Bildung (Piatons rationale Grundauffassung

und das historische Konzept bei Dilthey und Nohl)», um zu zeigen, «dass die Kritik,
welche der Historismus vorbringt, die Möglichkeit einer rationalen und metaphysisch begrün-

267



deten Theorie des Menschen nicht zu widerlegen im Stande ist» (S. 185). In diesem

Zusammenhang präzisiert Hager auch sein Verhältnis zu Piatons Paideia dahingehend, es müsse

«die logische Struktur von Piatons Anthropologie noch von ihrer mythologischen Einkleidung

befreit werden, um in ihrer vollen Bedeutung für die heutige Aktualität erkannt werden

zu können» (S. 185). Der Fruchtbarkeit des pädagogischen Piatonismus für die pädagogischen

Aufgaben der Gegenwart wird im 3. Beitrag ein engagiertes Plädoyer gewidmet. Dies
könnte in pädagogischen Kreisen auf Interesse stossen, nachdem die Grenzen einer rein
empirischen Behandlung pädagogischer Fragen im Geiste einer «realistischen Wende»

(H. Roth) von der Pädagogik zur Erziehungswissenschaft deutlich geworden sind. Zwei
Aufsätze setzen sich mit dem Verhältnis von Piatonismus und Christentum bei Tertullian bzw.
Hrabanus Maurus und Augustin im Blick auf ihr Bildungskonzept auseinander. Der Grossteil

der Beiträge ist dem pädagogischen Denken in der Aufklärung des 17. und 18. Jahrhunderts

gewidmet, wiederholt Rousseau, aber auch Pestalozzi, Voltaire, Shaftesbury und anderen.

Zwei Arbeiten setzen sich mit der geisteswissenschaftlichen Pädagogik und der
Existenzphilosophie Karl Jaspers' in ihrer Bedeutung für die Pädagogik auseinander. Schliesslich
finden sich noch drei Aufsätze, die schulgeschichtliche Fragen und die Etablierung der
Pädagogik als Hochschulfach an der Universität Zürich zum Gegenstand haben und zum Teil
weniger von systematischem Interesse sind.

Die Arbeiten sind oftmals so aufgebaut, dass Piatons Paideia als Vergleichsposition bzw.
der pädagogische Piatonismus als Interpretationskonzept dient. Sie lesen sich daher wie

Beiträge zu einer pädagogischen Geschichtsschreibung im Geist des pädagogischen Platonis-
mus. Es ist wohl der Kürze der Beiträge, die für verschiedenste Kontexte verfasst worden sind,
zuzuschreiben, dass ein argumentierender Ausweis des Ansatzes selbst fehlt. Dies ist deshalb
besonders bedauerlich, weil der Ansatz sich nicht aus heute geläufigen philosophischen und
pädagogischen Auffassungen herleitet. Gertrude Hirsch (Zürich)

Philosophische Anthropologie /
Anthropologie philosophique

Andreas Benk: Skeptische Anthropologie und Ethik. Die philosophische Anthropologie Hel-
muth Plessners und ihre Bedeutung für die theologische Ethik. P. Lang, Frankfurt/M. 1987.

Helmuth Plessner hat sich in seinem klassischen Werk zur philosophischen Anthropologie
<Die Stufen des Organischen und der Mensch) (GS, Bd. IV) ziemlich abschliessend zur Frage
nach der Religiosität des Menschen geäussert: «Die Vorstellungen vom Göttlichen wechseln
mit denen vom Heiligen und Menschlichen. Eins bleibt für alle Religiosität charakteristisch:
sie schafft ein Definitivum. Das, was dem Menschen Natur und Geist nicht geben können,
das Letzte: so ist es -, will sie ihm geben. Wer nach Hause will, in die Heimat, in die

Geborgenheit, muss sich dem Glauben zum Opfer bringen. Wer es aber mit dem Geist hält,
kehrt nicht zurück» (S. 420). Plessner sieht in der theologischen Bestimmung des Absoluten
einen Anthropomorphismus der exzentrischen Wesensverfassung des Menschen und umgekehrt

in dieser einen Theomorphismus, jedenfalls «solange der Mensch an der Idee des

Absoluten» festhält (S. 424).
Dieser Ansatz von Plessner fordert die Theologen heraus. Nach den Untersuchungen von

W. Pannenberg, F. Hammer und F. Wagner hat jetzt auch Andreas Benk eine Studie über
das Verhältnis von Plessners Anthropologie zur theologischen Ethik vorgelegt. Die von der

268



Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Tübingen (Prof. Alfons Auer) als Dissertation

angenommene Arbeit von Benk geht, wie der Autor einleitend schreibt, von der

Aufgabe aus, die sich der katholischen Moraltheologie seit dem letzten Konzil mit seiner

«Öffnung der Kirche hin zur Welt» (S. 11) stellt: der Verpflichtung auf die allgemeine «Kom-
munikabilität ihrer sittlichen Aussagen».

Die Bedeutung der philosophischen Anthropologie Plessners für die katholische Ethik der

Gegenwart sieht Benk vor dem Hintergrund der Notwendigkeit, die dogmatische Ethik auf
der Grundlage einer vorgängigen Verständigung über das «Menschliche» (S. 125) neu zu
formulieren. Plessners Anthropologie besitzt den Vorteil, gegenüber den christlich vorbelasteten

Termini «Natur» und «Geist» neutral zu sein, und steht damit im Gegensatz zu der von
Benk kritisierten metaphysischen Geist-Anthropologie Max Schelers und der biologisieren-
den Auffassung des Menschen als eines Mängelwesens (mit arttypischem Überschuss an nicht
festgelegter Antriebsenergie) bei Arnold Gehlen (S. 142ff.).

Im Unterschied zu diesen Positionen weist die skeptische Selbstbegrenzung der Anthropologie

Plessners Benk zufolge den Weg, wie aus theologischer Sicht nach den «anthropologischen

Randbedingungen der Ethik» gefragt werden kann (S. 188ff.). «Natürliche Künstlichkeit»,

«Rollenhaftigkeit», «Leiblichkeit» und «Geschichtlichkeit» werden so von Benk kritisch
zumal gegen das Entfremdungstheorem angeführt und ganz allgemein Plessners «strukturale
und deskriptive» Anthropologie, «die in sich noch keine normative Konzeption enthält und
damit weder zur Auffindung noch zur Begründung ethischer Normen direkt etwas beitragen
kann» (S. 202), als Ausdruck eines veränderten Selbstverständnisses des Menschen aufge-
fasst, das von der theologischen Ethik nicht ignoriert werden darf (S. 203). Benk sieht hier im
Anschluss an A. Auer Anlass zu einer Neubegründung der Ethik aus den - Gläubige wie

Nichtgläubige - umgreifenden naturalen Grundlagen des Menschen im Gegensatz zu einer an
der Offenbarung orientierten «Glaubensethik» (S. 133 f.).

Es trifft gewiss zu, dass Plessners Anthropologie nicht zuletzt ein Reflex auf den Verlust
eines allgemeingültigen, geschlossenen Menschenbildes ist; sie schliesst konsequent «Sinnfragen»

aus, «will sich ausdrücklich diesseits von Theologie, Ethik und Ontologie» halten
(S. 204). Doch bei der programmatischen Forderung, die Theologie auf eine dementsprechend

nicht ontologisch fixierte Anthropologie zu verpflichten, bleibt Benks Arbeit stehen.

«Wenn theologische Ethik», so schreibt der Autor gegen Ende des Buches, «die Chance
wahren will, dass ihre sittlichen Weisungen breite Zustimmung finden, dann darf sie sich nicht
ein exklusiv christliches Menschenbild voraussetzen, sondern muss sich an einer Anthropologie

orientieren, die auch für einen Nicht-Christen akzeptabel sein muss» (S. 205). Die sich

aufdrängende Frage, ob damit die «christliche Ethik ihr Proprium» aufgibt, lässt Benk
unbeantwortet. In etwas lapidarer Formulierung erklärt er: «Hier soll nicht auf die Diskussion
über das Spezifische einer christlichen Ethik eingegangen werden» (S. 205). Wo gerade auch
der theologische Laie sich dafür interessieren dürfte, wie eine nicht christozentrische und doch
universale theologische Ethik begründet werden kann, bleibt Benk hinter der selbstgestellten
Aufgabe zurück. Der gegen Schluss des Buches mit Enttäuschung reagierende Leser erfährt
nur, dass die theologische Ethik auf die philosophische Anthropologie angewiesen ist
(S. 206), die Ethik einer propädeutischen Klärung der «conditio humana» sensu Plessner
bedarf.

Solange wir von theologischer Seite nichts Genaueres über den Schritt erfahren, der von
Plessners Anthropologie zur normativen Ethik führen kann, bleiben Arbeiten wie diejenige
von Andreas Benk inhaltlich nicht eingelöste Absichtserklärungen des Brückenschlags zu
einem Denker, der zeitlebens in grösster Distanz zur Theologie blieb und noch in einer seiner

spätesten Schriften (1973) betonte: «Die menschliche Welt ist weder auf ewige Wiederkehr
noch auf ewige Heimkehr angelegt. Ihre Elemente bauen sich aus dem Unvorhersehbaren auf

269



und stellen sich in Situationen dar, deren Bewältigung nie eindeutig und nur in Alternativen
erfolgt» (Plessner, GS, Bd. VIII, S. 398). Angesichts dieser Haltung hinterlässt Benks Arbeit
den Eindruck, Plessners Anthropologie zur theologischen Propädeutik machen zu wollen und
damit doch noch - in gewaltsamer Depotenzierung des Gehalts seiner Anthropologie - einen

Weg «nach Hause» zu finden. Max Herzog (Berlin)

Rhetorik / Rhétorique

Gonsalv K. Mainberger: Rhetorica I. Reden mit Vernunft. Aristoteles, Cicero, Augustinus;
Rhetorica II. Spiegelungen des Geistes. Sprachfiguren bei Vico und Lévi-Strauss. Frommann-
Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1987 und 1988.

Rhetorik ist nicht korrespondierendes Gegenstück der Kochkunst, sondern der Dialektik

- mit diesem strategisch gegen Piaton gewendeten Einsatz hat Aristoteles der Redetheorie
erstmals und in wirkungsgeschichtlich entscheidender Weise philosophische Relevanz
verschafft. An das damit eröffnete Theoriepotential sucht M. Anschluss. Seine Untersuchung zu
exemplarischen Stadien der Geschichte der Rhetorik will nicht als historische Monographie,
sondern als indirektes und durchgehend selbst rhetorisch verfasstes Plädoyer für eine rhetorisch

beschlagene Rationalität gelesen werden: «Die Rhetorik soll, statt in den historischen
Materialien zu verstummen, zum Sprechen gebracht werden» (Bd. II, S. 298). Die vorab
«dem Sinnlichen, dem Bewegten, dem Nichtnotwendigen und Unvorhergesehenen
zugewandte Intelligenz» (ebd., S. 187) der Rhetorik gibt so selbst die Umrisse frei einer «Philosophie

der Endlichkeit». Der erste Band wendet sich der antiken Rhetorik zu; der zweite

verfolgt das Programm, die Rhetorik aus den Residuen, in die sie sich seither zurückgezogen
hat, ihrer philosophischen Wiederaneignung zuzuführen.

Im I. Teil: Theorien des Nichtexakten. Aristoteles - Umfeld und Wirkung wird der von
Aristoteles gesichtete Theoriestatus der Rhetorik neu erschlossen. Von entscheidender Bedeutung

ist dabei die Abhebung von Episteme und Techne als unterschiedliche Wissensformen:
«Auf der einen Seite ist es das Wissen aus festen, unumstösslichen und jederzeit vor das

Forum der Vernunft zu bringenden Prinzipien, die selbst nicht wieder auf andere, noch

einsichtigere Grundsätze zurückführbar sind. Auf der andern Seite ist es das Wissen, das auf
erwägenswerten, diskussionswürdigen Auffassungen (endoxa, probabilia) beruht» (S. 59).
Dass Aristoteles das Reden dem Modell der Techne unterstellt, ist für M. zurecht Indiz dafür,
dass Aristoteles die rhetorische Techne zu den «theoretischen Erklärungsleistungen» (S. 97)
zählt. Als Theorie ist rhetorische Techne zwar auf keinen besonderen Sachbereich bezogen, sie

entbehrt aber dennoch nicht ihrer eigenen Zuständigkeit. Die rhetorische Kompetenz ist
sinnvoll überall dort, wo sich etwas prinzipiell auch anders verhalten kann. Im Gegensatz zur
apodiktischen Rationalität der Episteme richtet sich die konjekturale der Rhetorik besonders

auf den Bereich menschlicher Handlungen und ihrer sprachlich verfassten Belange. In dieser

Hinsicht ist Rhetorik die «Kompetenz des Glaublichmachens»: ihre Aufgabe ist nicht, unum-
stössliche Gewissheit zu begründen, sondern, wie Aristoteles selbst gesagt hat, «das an einem

jeden zu untersuchende möglicherweise Glaubliche» (S. 233) aufzuweisen. Um sich im
Bereich dessen, was prinzipiell auch anders sein kann, zurechtzufinden, stellt die rhetorische
Techne eine kontrollierte Prozedur zur Verfügung. Sie gibt zunächst eine Reihe allgemeiner
Gesichtspunkte zur Hand, die sogenannten Topoi, und orientiert dann über die diskursiven
Verfahrenshorizonte, die Redegattungen, in denen sich im Ausgang von möglichen Gesichtspunkten

begründetes Überzeugtsein überhaupt einstellen soll: vor Gericht, in der politischen

270



Diskussion und in der öffentlichen Kritik. Die Rhetorik lehrt weiter, die gängigen Meinungen
und allgemein akzeptierten Prämissen, die sogenannten Protasen, in Rechnung zu stellen und
auf ihnen die rhetorische Form der Beweisführung, Enthymem und Beispiel, zu begründen.
Hinsichtlich der spezifischen Rationalität der Rhetorik ist dabei für M. entscheidend, dass

diese Dispositionen der rhetorischen Techne durchgehend situations- wie hörerbezogen sind.
Daraus leitet er das Recht ab, die Aristotelische Rhetorik einerseits als Theorieentwurf
kommunikativer Vernunft, anderseits als «anhebende Philosophie der Faktizität» (S. 155) zu
lesen. Vermittelt sind beide Theoriepotentiale in der spezifisch semiotischen Kompetenz der
Rhetorik. In dieser Hinsicht ist Rhetorik der «von Aristoteles eingeleitete und gelungene
Versuch, (erstmals) den Wesenszug der Sprache als Rede (logos) kategorial zu bestimmen. Die
hiefür adäquate Kategorie heisst Relation» (S. 111).

Der II. Teil: Figuren der Eloquenz. Cicero und Augustinus wendet sich Variationen dieses

Theoriemodells zu. Mit Ciceros De oratore steht vorab die «Verkörperung» der rhetorischen
Techne, mit Augustins De doctrina christiana ihre «Verdrängung» zur Debatte. Cicero strapaziert,

nach Meinung M.s, die Eloquenz, indem er sie, im Augenblick vitaler Bedrohung der
Republik, mit der Aufgabe betreut, «für das gesamte Wirklichkeitsangebot als Verwalterin
der Signifikanz im Modus der Beredsamkeit [...] zu fungieren» (S. 294). Die rhetorische
Techne, das Glaublichmachen, vermag dies nicht zu leisten; anstelle der ars rhetorica
übernimmt der orator selbst diese Aufgabe; «Er wird selbst Summa, Verkörperung und Inbegriff
des Verständigungsvorganges innerhalb einer primär praktisch orientierten Gesellschaft»
(S. 308). Dies verschiebt zwar die Gewichte, lässt aber die rhetorische Situation selbst
unberührt. Auch Aristoteles war sich bewusst, dass die Glaublichkeit der Sache, welche durch
rhetorische Techne vor Augen geführt werden soll, sowie die rein formalen Vorschriften, die
dabei Beachtung verdienen, ohne die Glaubwürdigkeit des Redners nutzlos bleiben müssen.
Doch eine ausschliesslich auf den Redner geschobene, universelle Verbindlichkeit ist, so M.,
nur um den Preis der Fiktion zu haben. Das «irrationale» Moment der Beglaubigung rhetorischer

Rationalität in einer absoluten Glaubwürdigkeit des Redners besteht also darin, dass

das Ideal «verkörperter Rede» selbst unglaubwürdig bleibt: «es gibt diesen singulären, für alle
verbindlichen höchsten Redner in Wirklichkeit gar nicht» (S. 315). Jenseits des idealen Redners

ist es bei Augustinus der ideale Inhalt, der die rhetorische Kompetenz letztinstanzlich
begründen soll, eben damit aber nur untergräbt. Der <Redner> ist bei Augustin selbst noch
legitimationsbedürftig; legitimiert ist er aber nur als <Hörer> desjenigen Worts, zu dessen

Sprachrohr auch die Rhetorik selbst umzufunktionieren ist. Dies verändert die rhetorische
Situation als Ganzes. Die rhetorische Techne hat sich nun nicht mehr in der «äusseren» Szene

kommunikativen Handelns zu bewähren, sondern in einer «inneren»; sie hat die universali-
sierte Grösse, genannt Seele, mit Hilfe einer rhetorischen Theologie dazu zu überzeugen, sich
auf die absolute Innerlichkeit Gottes hin zu öffnen.

Mit einer tiefgreifend transformierten Rhetorik konfrontiert dann auch der I. Teil von
Rhetorica II: Rhetorik in Residuen. Von Vicos Metarhetorik zur Mythologik von Lévi-Strauss.
«Metarhetorik» und «Mythologik» entpuppen sich dabei nicht nur als Erben der antiken
Rhetorik, sondern zugleich auch als Vorläufer desjenigen Rehabilitierungsversuchs, den M.
selbst unternimmt. Exemplarisch ist in diesem Zusammenhang die Leistung Vicos. Dieser
«macht aus dem bisher als rhetorisch bezeichneten und geltenden Theoriebereich [...]. samt
dem ihm eigentümlichen Akt des Herstellens (poiein, facere), eine Metaphysik, d. h. eine

Lehre von den Prinzipien des Seins und des im Sein sich verstehenden Menschen. Vico knüpft
dabei an eines der Hauptkapitel der (alten Metaphysik), an die Transzendentalienlehre, an
und erweitert das ontologische Lexem um ein neues Element» (S. 91): verum et factum
convertuntur. Dies läuft letztlich, so M. selbst, auf eine Identifizierung von Episteme und
Techne hinaus und erhebt die menschliche Vernunft «zur hypostasierten Registratur der

271



bislang von Logik und Rhetorik entfalteten Regeln und Argumentationsmuster». Vernunft
wird damit als diejenige Instanz etabliert, die über die Wahrheit verfügt, weil und indem sie sie

selbst hervorbringt. Der Geltungsbereich dieser poietischen Vernunft ist bei Vico aber auf den
mondo civile eingeschränkt. In dieser Wiederaneignung der rhetorischen Techne als Kompetenz

geschichtlicher Lebenswelt deutet sich zugleich der für M. selbst entscheidende Umstand
an, dass die Rhetorik - nicht zuletzt als «Innenseite der Philosophie» (S. 294) - einen
ausgezeichneten Ort im «Innern» der Vernunft besetzt hält. M.s eigenem Programm noch einen
Schritt näher steht Lévi-Strauss' «Rekonstruktion der Mythen am rhetorischen Modell»
(S. 109). Dieser überträgt der Rhetorik nicht allein in methodischer Hinsicht eine wichtige
Rolle. Weil Lcvi-Strauss das Ensemble der Mythen eines Volkes der «Ordnung der Rede»

unterstellt, kann M. zurecht darauf abstellen, dass die mythische Substanz, welche Lévi-
Strauss seiner Analyse zugrundelegt, letztlich nichts anderes sei als die «rhetorische»
Vernunfttätigkeit. Damit entpuppt sich die Analyse des «wilden Denkens» bei Lévi-Strauss als

genaue Parallele von M.s eigener Rekonstruktion der «rhetorischen Techne».

Diese Parallele macht sich der II. Teil: Eine Philosophie der Endlichkeit. Homo loquens oder
die bastelnde Vernunft zunutze. M. schliesst hier direkt an den von Lévi-Strauss «paradigmatisch

verwendeten Begriff des Basteins» (S. 189) an. In diesem «Paradigma» versammelt und
zentriert er abschliessend noch einmal die in den vorangehenden Lektüren erarbeiteten

Aspekte der «konjekturalen bzw. probabilistischen Rationalität» (S. 285). Diese Form von
Rationalität, also das «Basteln», ist für M. dort angesagt, wo's happert, besonders auch dort,
wo selbst der Fachmann ratlos ist. Nichts hindert, dass der «Bastler» zum Könner wird, aber

er hält auch dann noch «die Mitte inne zwischen dem Wissenden, der wissend dem Wissen

dient, und dem Wissenden, dessen Wissen einem fremden Gut dient, das ihm aber anheimgestellt

ist» (S. 306). - Das Verhältnis von Rhetorik und Philosophie, das sich so, auf Umwegen,
abzeichnet, fallt schliesslich nicht zugunsten der Rhetorik aus, aber diese rettet ihre «mindere»
Qualität, indem sie sich als das erweist, was auch der Philosophie erst «menschliche» Qualität
verleiht: «Denn eine Philosophie ist in dem Masse menschlich zu nennen, wie sie das am
Menschen und für Menschen erarbeitet, was sie zu dem macht, was sie sind, keine Alleskön-
ner, sondern Könner, die immer auch noch anders sein können» (S. 297). Die theoretische

Kompetenz aber der solcherart anempfohlenen rhetorischen Rationalität wurzelt für M. in
der «Mannigfaltigkeit des Sagenkönnens», welche als das die «ontologische Grundstruktur
der Lebenswelt» (Bd. 1, S. 372) darstelle. Diese Fundierung zwingt aber, so M.. die ihrer
rhetorischen «Innenseite» bewusste Philosophie in eine «Struktur der Selbstbegrenzung»
(ebd., S. 171).

Soweit eine knappe Skizze des von M. Behandelten. Dass sich aber, hinsichtlich einer

Beurteilung von <Rhetorica> gesagt, Geschichte wie Theorie der Rhetorik nicht auf diejenigen
Momente beschränken lassen, die M. aufgreift, ist offensichtlich und sicher auch M. selbst

bewusst. Hinsichtlich der leitenden Intentionen stellen die verschiedenen Lektüren, die aber,
weit über das hier Referierte hinaus, einen überaus reichen Schatz von Reflexionen zu
Geschichte wie Theorie der Rhetorik bereithalten, letztlich nur einen «Umweg» (Bd. II, S. 64)
dar. Das Ziel ist und bleibt die Konkretisierung der «konjekturalen Rationalität», die es als

rhetorikkonforme und primär lebensweltlich orientierte Vernunftform glaublich zu machen

gilt. M. <bastelt>, so kann man im Anschluss an das Ausgeführte sagen, anhand dieser

Lektüren eine Theorie (rhetorischen) Vernunftgebrauchs zusammen. In diesem Sinne ist aber
weder an der Auswahl noch an der Benutzung der historischen Quellen etwas auszusetzen.
Kritischer zu beurteilen ist allerdings der offenbar in diesem Unterfangen selbst angelegte
Präzisionsverlust. Bereits die Aristoteles-Lektüre, die M. gibt und die für sein ganzes
Programm richtungsweisend bleibt, zeigt bei genauerem Hinsehen, dass die «konjekturale
Rationalität» hier längst nicht bloss von Rhetorik allein gespeist wird. Das ist insofern nicht

272



gravierend, als die Rhetorik auch bei Aristoteles vielfältige Überschneidungen etwa mit den

verschiedenen Disziplinen der Logik, aber auch der Ethik und nicht zuletzt der Poetik
aufweist. Dennoch erreicht bereits diese Lektüre einen Grad von Allgemeinheit, der der Entgrenzung

des Rhetorikbegriffs durch den Rückgang auf das historische Material allein nicht mehr
Einhalt gebieten kann. Diese Entgrenzung nimmt im Verlauf der anschliessenden Lektüren in
einem Masse zu, dass sich M. schliesslich «mit gutem Grund» davon überzeugt zeigen kann,
«techne sei in der griechischen Antike, ars sei bei den Römern und den Europäern bis an die

Schwelle der Scienza nuova von Giambattista Vico (1744, letzte Fassung) heran das gewesen,
was bei den Eingeborenen das wilde Denken ist» (Bd. II, S. 128). Die Rationalität, die damit
angezeigt sein will, legt die Zeichen ihrer Herkunft aus der spezifisch rhetorischen Techne also
fast vollständig ab.

Die Strategie, mit der M. dem Auflösungsprozess seines Rhetorikbegriffs entgegenwirkt,
besteht vornehmlich im Verweis auf die sogenannte «intellektuelle Bedingung des Menschen :

dass die Welt nie genug Bedeutung hat und dass das Denken immer über zu viele Bezeichnungen

für die Objekte verfügt» (ebd., S. 166). Diese «intellektuelle Bedingung» - als «konjektu-
rale Rationalität» von M. im Überschuss ihrer Titel (techne, ars, «wildes Denken») vorgeführt
sowie schliesslich auch in der «ontologischen Grundstruktur der Lebenswelt» verankert -
dient nicht nur dazu, einen «epistemologisch exakt umgrenzten Geltungsbereich der Rhetorik»

(S. 68) zu retten, sondern darüber hinaus, anhand eben dieses Geltungsbereichs, aber
auch anhand der «intellektuellen Bedingung» selbst, einen ewigen und überhistorischen
Vernunfttyp zu etablieren. Diese Etablierung wird von M. als Techne (ars, wildes Denken)
zugleich analysiert und praktiziert. - «Techne hat, unter diesem Aspekt, den Charakter der

Verunzeitlichung, ja geradezu der Verewigung. Sie ist das Resümee aller Ereignisse, wie die
Rhetorik exemplarisch zeigt. Der Preis dieses Verfahrens ist die Sinnentleerung» (S. 247). -
Das alles bedeutet letztlich nichts anderes, als dass M.s eigenes Programm dem zunächst im
Zusammenhang mit Cicero angezeigten Dilemma der Rhetorik, dass die «allseits hereinbrechende

Sinnentleerung, [...] gerade von dem am meisten sinnfördernden Organ, der Rede,

ausgeht» (Bd. I, S. 294), selbst nicht entkommen kann. Die rhetorische Techne, die sich hier
gewissermassen selbst als «konjekturale Rationalität» verewigt, hätte als das nun nicht mehr

Gegenstand der Techne, sondern - sofern es ihr überhaupt gelingt, einen Sinnbestand zu
retten - der Episteme zu sein. Als ewiger und unwandelbarer Vernunfttyp entzieht sie sich

jedenfalls dem klar umgrenzten Gegenstandsbereich ihrer Selbstreflexion als Techne. M.s
Analyse aber bleibt durchgehend in dieser Selbstreflexion (und ihrer «Struktur der
Selbstbegrenzung») gefangen. In diesem Sinne ist <Rhetorica> also keineswegs frei von inneren
Spannungen. Das mindert zwar ihren Reiz nicht, ganz im Gegenteil, aber den Fragen, die sich in
dieser Hinsicht stellen, hält zumindest meiner Lektüreerfahrung nach der Text letztlich nicht
stand, und dies offenbar gerade im Namen der «konjekturalen Rationalität». So bleibt, aufs
Ganze gesehen, trotz der unbestrittenen Qualität der Analysen und übrigens auch Faszination

des Programms, das ungute Gefühl, dass die Studie ihre eigene historische Arbeit letztlich

desavouiert und die systematische, «mit gutem Grund», über eine <rhetorisch> verfasste

Programmskizze (bastelnder Vernunft) kaum wesentlich hinausführt.
Aldo Lanfranconi (Zürich)

273




	Buchbesprechungen = Comptes rendus

