
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Die Zerstückelung des Fu-Tschu-Li : über die (Un)Begründbarkeit der
Menschenrechte

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 49/90

GEORG KOHLER

Die Zerstückelung des Fu-Tschu-Li
Über die (Un)Begründbarkeit der Menschenrechte

Warum sollen Menschenrechte gelten? - Warum diese Frage überhaupt stellen,

geschweige denn beantworten? - Die tatsächliche, positive Verbindlichkeit

der Menschenrechte ist davon so sehr oder so wenig abhängig, wie faktische

Meinungen und politisch-staatsrechtliche Regulativsysteme von ihrer
Beantwortung abhängen. Das meint: Philosophische Begründungsreflexion
ist zwar immer nur über einige Vermittlungen öffentlichkeitswirksam, aber

ihre Ergebnisse sind doch nichts weniger als unwichtig. Ob es gelingt oder

misslingt, plausible Gründe für die überpositive, metajuristische Gültigkeit
der Menschenrechte zu bezeichnen, ist für die Bildung und Festigung
herrschender Überzeugungen objektiv bedeutsam. Anders gesagt: Es ist nie

gleichgültig, welche politische Philosophie den Epochenkonsens formuliert;
ob es Habermas ist oder Carl Schmitt.

It's just common sense...

Nachdem es für einige Zeit so aussah, als sei die kategorische Begründbarkeit
der Menschenrechte gesichert - schliesslich kann man sie unschwer als die

notwendige politische Konsequenz der transzendentalpragmatischen
Bedingungen kommunikativer Vernunft begreifen -, sind die universalistischen,
kategorische Geltung behauptenden Menschenrechtstheoretiker wiederum in
die Defensive geraten. Postmoderne, neopragmatistische und neoaristotelische

Autoren wie J.-F. Lyotard, R. Rorty und H. Lübbe haben seit Mitte der

siebziger Jahre zunehmend einflussreich werdende Einwände gegen die
zeitgenössischen Erben einer an starken Vernunftprinzipien orientierten
transzendentalphilosophischen Denkweise vorgebracht. Dabei verweisen die Kritiker
zum einen auf den realpolitischen Vorrang wie auf die empfindliche Wirklichkeit

der historisch-kontingenten Voraussetzungen der Menschenrechtsidee, zum

241



anderen erneuern sie die alte liberale Skepsis gegen jegliche universalistische

Begründungsstrategie; jene Skepsis (als deren früher Vertreter sich Karl Popper

profiliert hat), die hinter aller umfassenden und antirelativistischen Ver-

nunfttheorie-in-praktischer-Absicht die totalitären Implikationen einer (jü-
disch-christlich-marxianischen) Geschichtsmetaphysik vermutet.

Lyotard, Rorty, Lübbe et al. argumentieren gegen ihre transzendentaldemokratischen

Gegner nicht als Antidemokraten oder Menschenrechtskritiker.
Ganz im Gegenteil, sie halten den «westlichen Weg» (verfassungsstaatliche
Demokratie mit Parteienpluralismus, liberale Menschenrechte und soziale

Gerechtigkeit, öffentlicher Diskurs und dessen rechtliche Verankerung,
Marktwirtschaft etc.) für eine klare Sache des common sense. Bei jedem
geistig einigermassen gesunden Menschen darf man, so scheint es im besonderen

der Amerikaner Rorty zu glauben, die unwiderstehliche Attraktivität der

westlichen Option erwarten.
K.-O. Apel, der neben Habermas prominenteste deutsche Vertreter

universalistischer Ansätze, notiert eben dies mit Verblüffung - im Horizont seiner,
historisch gesehen charakteristisch deutschen, aber leider nur allzu leicht

verallgemeinerbaren Skepsis :

«In einer Podiumsdiskussion zwischen (unter anderen) Rorty, Putnam und mir in Wien
lautete Rortys letzte Antwort auf die Frage nach den Grundlagen der Moral etwa so:

<It's just common sense, I'm just an American, we have just to persuade the others that our
way is the right one.> Ich fragte ihn daraufhin etwas konsterniert: (Could I, too, simply
say: <I'm just a German. It's just common sense).> Ich wollte sagen: Bei uns hiess der
common sense in der Zeit des Dritten Reiches «gesundes Volksempfinden». Und unter
Berufung darauf wurde zum Beispiel das Prinzip des Rechtsstaates in Frage gestellt mit
der für viele ganz einleuchtenden Parole: <Ist etwa das Volk für das Recht da und nicht
vielmehr das Recht für das Volk?) und so weiter. Ich will sagen: Die universalen Prinzipien
einer postkonventionellen Moral, die auch noch das positive Recht legitimieren sollten -
zum Beispiel durch Insistieren auf so etwas wie menschlichen Grundrechten -, diese

Prinzipien wurden damals recht erfolgreich durch Berufung auf eine partikulare Konsensbasis
des <Wir> ausser Kraft gesetzt.» (Apel 1988, S. 122)

Um die Notwendigkeit einer kraftvollen Verteidigung universalistischer
Ansprüche und Handlungsnonnen evident werden zu lassen, beruft sich Apel auf
die erschreckende historische Erfahrung eines paralysierten moralischen Be-

wusstseins. Nach 1933 konnte man in Deutschland so menschenrechtswidrige
Dinge wie die Nürnberger Rassengesetze in Geltung bringen - und zwar, wie

es schien, mit Aussicht auf vernünftige Rechtfertigbarkeit: Sollten das

«deutsche Volk» oder die «germanische Rasse» nicht von ihren «Todfeinden»
auf heimtückisch-unkriegerische Weise im Kern korrumpiert werden, musste

man eben zum Mittel staatlich-gesetzlicher Rassenreinhaltung greifen, - das

schien damals vielen, vielleicht sogar einer Mehrheit, ebenso einleuchtend wie

242



rational. Dass dagegen diejenigen, die damit in ihren «feindlichen Absichten»

gestört wurden, protestierten, war dann nicht weiter erstaunlich...

Vernunftanspruch und Bedingungen der Rechtfertigbarkeit

Um solchen Verirrungen des moralisch-politischen Gemeinsinnes
vorzubauen, braucht es nach Apel entschiedenere Philosophien als einen gutmütig
sich selbst relativierenden Common-sense-Pragmatismus à la Rorty.
Insbesondere ist gegen den Schein der Vernünftigkeit solch partikularistischer
Legitimationsstrategien anzutreten, wie sie im Faschismus und Nationalsozialismus
virulent waren. Und dementsprechend gelten die Bemühungen der aktuellen
Vertreter Kantischer Traditionen «vor allem (1) dem Nachweis, dass auch im
Bereich der praktischen Philosophie verbindliche Argumentation, ja Begründung

möglich ist und ausserdem (2) dem Versuch, eine bestimmte Form der

(universalistischen) Vernunftethik rational zu rechtfertigen.» (Kuhlmann
1988, S. 16)

Statt einer ausführlichen Erörterung der diesbezüglichen Ergebnisse versuche

ich gleich die Quintessenz dieser zeitgenössischen Apologie des Kategorischen

Imperativs zu fassen: Menschliche Vernunft verlangt, um sich im
Diskurs - in der Setzung und Verneinung von Aussagen, in der Beantwortung
praktischer Fragen, bei der Vorgabe von Handlungsnormen und -zielen etc. -
zu realisieren, von sich selber die Erfüllung bestimmter Bedingungen. Diese

Bedingungen lassen sich zurückführen auf die fundamentale Vernunftforderung

universaler Ausweisbarkeit1 der theoretischen und teilweise auch der

praktischen Behauptungen, die jemand im Namen der Vernunft erhebt. Was

vernünftigerweise gelten und als wahr und richtig anerkannt werden soll, von
dem gilt immer schon, dass es im strengen Sinn all-gemein einleuchten kann.

Ergo: Wer rational mit sich und anderen kommunizieren will, der muss bei
seinem Reden, Überlegen, Handeln, prinzipiell mit jedem anderen (Vernünftigen

animal rationale) rechnen. Sonst bringt er sich von vornherein in
Widerspruch mit den Forderungen, die aller und somit auch seiner eigenen
Rationalität inhärieren.

Daraus sind praktisch wirksame Verbindlichkeiten zu gewinnen. Beispielsweise

ist die Bedingung der Möglichkeit allgemeiner Anerkennbarkeit einer

generellen Handlungsnorm dann von vornherein nicht mehr erfüllt, wenn die

1 Also der Rechtfertigungsmöglichkeit gegebener Sätze gegenüber allen, die über die
Möglichkeit vernünftiger Reflexion verfügen.

243



Konsequenz dieser Nonn darin besteht, ein Handeln zu produzieren, das

gewisse Personen, die seine Objekte werden können, als denkbare Subjekte
und Diskurspartner im Prozess der Ausweisung und Rechtfertigung grunsätz-
lich ausschliesst (Apartheidsgesetze wären dafür eines der milderen Beispiele).
Stimmt man dieser Folgerung zu, dann fehlt zur Begründung der Menschenrechte

bloss noch der letzte Schritt; nämlich die Explikation der in die
Menschenvernunft qua kommunikativ-diskursiver Rationalität eingebauten
elementaren Gleichbehandlungsregeln für Menschen im Umgang mit anderen
Menschen als der basalen Menschenrechte2.

Das klingt alles zwar ein bisschen abstrakt, dennoch auch plausibel. Ich
selber habe an einigen Orten so und ähnlich argumentiert. Doch ich fürchte,
Richard Rorty wäre damit nicht wirklich zu überzeugen. Was könnte er
einwenden? (Im folgenden halte ich mich an einen Gedankengang, den ausführlich

schon R. M. Hare dargelegt hat3.)

Freund/Feind-Unterscheidung und Diskursprinzip

Man denke sich jemanden, der völlig davon überzeugt ist, dass eine bestimmte

Gruppe von Menschen ihn und seinesgleichen (z. B. als Angehörige der
«germanischen Rasse») mit allen - heimtückischerweise meist mit anscheinend

friedlichen - Mitteln bekämpfen. Er ist deshalb und möglicherweise auch

noch aus vielen anderen Gründen der Meinung, dass er und seine Feinde nicht
koexistieren können, ja dass diese ausgerottet werden müssen, weil es mit
ihren charakteristischen Merkmalen «unverträglich ist, dass jemand, der diese

Merkmale besitzt, ein idealer oder ein ausserordentlich guter (oder auch nur
ein leidlich guter) Mensch sein kann; und dass die ideale oder auch nur eine

leidlich gute Gesellschaft nicht verwirklicht werden kann, wenn man nicht
diejenigen, die solche Merkmale haben, vorher beseitigt» (Hare 1973, S. 181).

Einen Menschen mit solchen Überzeugungen nennen wir - sofern es wirklich
Überzeugungen sind, an denen er unter allen Umständen festhält - einen

«Fanatiker». Aber was meinen wir damit? Und was bedeutet die Möglichkeit

2 Ich selbst habe diesen Gedanken an verschiedenen Orten durchgespielt: zuletzt in: Ent-
schluss und Dezision. Zu einem (oder zwei) Grundbegriffen) der praktischen und politischen

Philosophie, in: Diskurs und Dezision. Politische Vernunft in der wissenschaftlichtechnischen

Zivilisation, hg. v. Georg Kohler und Heinz Kleger, Wien 1990, S. 37-60.
3 In Freiheit und Vernunft, II.9: Toleranz und Fanatismus.

244



des sogenannten «Fanatismus» für die (Un)Begründbarkeit der Menschenrechte

aus den Ansprüchen kommunikativer Vernunft?

a) Die «Notwehrklausel»

Ohne die subtile Analyse zu wiederholen, die Hare in Beantwortung dieser

Frage durchführt, möchte ich folgendes festhalten:

1) Das Beispiel erinnert, dass sich stets bestimmte Realitätsvoraussetzungen
finden lassen, die einen von der Vernunftpflicht entbinden, auf universale

Anerkennung auszugehen. Deutet man die soziale und politische Welt in
der Perspektive gewisser Annahmen, ist es naheliegend, eine «Notwehrklausel»

geltend zu machen, die dann auch zu radikalen Präventivmass-
nahmen ermächtigt. - Die sogenannte «politische» im Gegensatz zur «In-
dividual»-Moral lebt geradezu von dieser Möglichkeit. Carl Schmitts

Behauptung von der Freund/Feind- Unterscheidung als der grundlegenden
Konstituante politischer Wirklichkeit liefert hierzu die Entwurfsskizze
einer regionalontologischen Basistheorie.

2) Ob zwischen sozialen Gruppen ein «Feindschaftsverhältnis» vorliegt oder

nicht, lässt sich ausserhalb der relativ klaren Kategorien eigentlich
kriegerischen Verhaltens nicht mehr beweisen - aber auch nicht zwingend widerlegen.

Wer einige fixe, z. B. «rassen(kriegs)theoretische» oder militant
fundamentalistische Vorstellungen in ein kohärentes System sonst common-
sense-gemässer oder universalisierbarer Ideen eingebaut hat, ist gegen
mögliche Kritik immun geworden.

3) Das Fehlen oder Vorhandensein solch fixer Ideen ist ebenso wie die Bereit¬

schaft zu selbstkritischer Revision eine kontingente Tatsache. Sie hängt
von geschichtlichen Erfahrungen, kulturellen Traditionen und soziologischen

Entwicklungen ab (etwa derjenigen wachsender Anomie, d. h.

persönlicher Bindungsverluste), die zu den ausservernünftigen Bedingungen
des Vernunftgebrauchs gehören.

4) Man kann ein Handeln und Denken, das sich an derartigen menschen-

rechtsunverträglichen Systemen militanter Radikaldifferenz ausrichtet, aus

unserer liberalen, menschenrechtsorientierten Optik verrückt nennen.
Genau dies tut übrigens Rorty, sich gleichermassen unbefangen wie
skeptisch-relativistisch rechtfertigend: «(Vielleicht) sollte man sagen: Wir
Erben der Aufklärung denken über Feinde der liberalen Demokratie
wie über Wahnsinnige... Sie sind nicht deshalb wahnsinnig, weil sie etwa
die unhistorische Natur der Menschen falsch interpretiert hätten. Sie sind

245



deshalb wahnsinnig, weil die Grenzen der geistigen Gesundheit durch das

bestimmt sind, was wir ernst nehmen können. Das wiederum ist bestimmt
durch unsere Erziehung, unsere geschichtliche Situation.» (zit. nach Apel
1988, S. 121) - Die Frage lautet also, wer oder was darüber entscheidet, ob

jemand verrückt ist oder nicht : ein nichtrelatives Kriterium, das sich

transzendentalpragmatischer Vernunftanalyse verdankt, oder die Massstäbe
einer Überlieferung, der man - mit guten, aber nicht letztinstanzlichen
Gründen - gelernt hat sich anzuvertrauen?

b) Der rationalistische Fanatiker

Gegen die uneingeschränkte Verteidigung eines Kriteriums der Letztbegründung

spricht nicht nur (a) der unter Umständen sogar für «uns» (Liberale)
unverzichtbare Rekurs aufs Notwehrrecht, sowie die (b) stets empirisch-kon-
tingent mehr oder weniger stark induzierte Bereitschaft zu fundamentalistischem

Freund/Feind-Denken, sondern (c) auch die von Hare beschriebene

Figur des konsequent rationalistischen Fanatikers:
Dabei handelt es sich z. B. um einen von mörderischem Antisemitismus

beherrschten Nazi, der damit konfrontiert wird, dass er selbst jüdischer
Abstammung sein könnte.

«Wir sagen zu ihm: <Vielleicht weisst du es nicht, aber wir haben entdeckt, dass du gar
nicht der Sohn deiner angeblichen Eltern bist, sondern der zweier Juden; das gleiche gilt
auch von deiner Frau>; und als Stütze dieser Behauptung legen wir (scheinbar) glasklare
Beweise vor. Ist es dann überhaupt wahrscheinlich, dass er sagt - was er ja logisch sagen
kann <Also schicke mich und meine ganze Familie nach Auschwitzd Und dann wollen
wir uns vorstellen, wir sagten zu ihm: <Das war nur eine Täuschung Da du jetzt aber
wirklich vor dieser Möglichkeit gestanden hast, denkst du jetzt immer noch so wie früher
über die Ausrottung der Juden?) Mit diesem Manöver ist beabsichtigt, ihn so weit zu
bringen, dass er selbst eine universelle Vorschrift aufstellt, an die er auch tatsächlich
glaubt. Wenn er sich aber wirklich vorgestellt hat, er selber sei ein Jude, dann ist es

unwahrscheinlich, dass der Nazi das sagt.»

Allerdings- und das ist in unserem Zusammenhang Hares entscheidender
Satz:

«Das ist keine Frage der Logik; (der Nazi) würde sich ja nicht widersprechen, wenn er
sagte: Juden sind etwas derart Abscheuliches, dass man mich und meine ganze Familie
umbringen sollte, wenn wir Juden wären.)» (Hare 1973, S. 191 f.)

Hare zeigt mit seinem - für viele schon fast unerträglichen - Gedankenexperiment,

dass das Sich-an-der-Stelle-des-anderen-denken, das zur rationalen
Argumentation qua allgemein-transsubjektiver Gedankenarbeit gehört, nicht

246



ausreicht, um den Minimalstandard menschlich-moralischen Verhaltens zu

verbürgen, wie er von den Menschenrechten verlangt wird. Denn die Intersub-

jektivität aus reiner Rationalität ist schon gewährleistet, wenn dem Postulat
der Selbstwiderspruchsfreiheit entsprochen wird - also jener Bedingung, die

nach Hare der fanatische Nazi eben gerade erfüllen könnte und würde: «Unsere

Argumentation (die normalerweise auch einen Nazi dazu brächte, seinen

Standpunkt aufzugeben)», sagt Hare, «beruht (also) nicht auf der Logik allein

(...); sie beruht vielmehr auf der glücklichen kontingenten Tatsache, dass

Leute, die <sich wirklich vorgestellt) haben, dass sie sich in der Lage des

anderen befinden und die sich dann trotzdem dieser logisch möglichen
Ansicht verschreiben würden, äusserst selten sind» (Hare 1973, S. 192).

Dennoch, und das bleibt das Beunruhigende: «Wir haben allezeit Fanatiker
unter uns. Wenn manche sich irgendeinem fanatischen Ideal derart verschreiben,

dass sie sich das Leiden der Verfolgten ganz gut vorstellen können, es

aber trotzdem fertig bringen, universell vorzuschreiben, dass diese Verfolgung
im Dienste ihres Ideals selbst dann weitergehen soll, wenn sie es selbst wären,
die derart zu leiden hätten, dann werden sie sich auch durch keines der

Argumente, die ich entdecken konnte, erschüttern lassen.» (Hare 1973, S. 204 -
Hervorhebung von mir)

Obwohl sie Dinge bejahen, die «wir» (Liberale) gleichermassen für verwerflich

wie für verrückt halten, dürfen sogar Fanatiker von sich behaupten, allen

zwingenden Rationalitätsansprüchen treu, also im strengen Sinne rational
geblieben zu sein. Das bedeutet: Es gibt keine menschenrechtstragende Mora-
lität aus blosser Vernunft. Um die fixen Ideen eines wahrhaftigen Fanatikers

zu schmelzen, ist Rationalität allein zu schwach. Das moralisch wirksame
Sich-an-der-Stelle-des-anderen-denken bedarf daher wärmerer Quellen als der

Logik: es braucht dazu die Fähigkeit der Empathie, Mitgefühl, elementare

Empfindungen der Solidarität. Menschliche Eigenschaften, die zwar allesamt

kontingent, aber Gott sei Dank nicht allzu rar sind, abhängig von empirischen
Realitäten, deren Gegebenheit wir vorfinden, wünschen, ja empirisch
beeinflussen können, aber nicht transzendental zu garantieren vermögen.

c) Apels Replik

Der Skandal der Vernunft, den zu sehen Hare uns nötigt, bestätigt noch
einmal Rortys Position (vgl. nächstes Kapitel). Im Gegenzug dazu würde Apel
vielleicht an die von ihm und Habermas vorgeschlagene Unterscheidung
zweier prinzipiell verschiedener Stufen der Normenbegründung erinnern:

247



«einerseits der transzendentalen Begründung des formal-prozeduralen Prinzips

praktischer Diskurse und andererseits der geschichtsbezogenen Begründung

materialer Normen in den situationsbezogenen praktischen Diskursen,
die von dem formal-prozeduralen Prinzip gefordert werden» (Apel 1988,

S. 121). Mit anderen Worten: Was die transzendentalpragmatische
Rationalitätsanalyse als gesellschafts- und verfassungspolitisch vernunftnotwendig
postuliert, sind faktische Diskurse, die von den wirklich Betroffenen geführt
werden sollen und nicht von irgendwelchen Stellvertretern, die darum bemüht
sind, sich in der Lage des anderen befindlich wirklich vorzustellen).

So gesehen wäre es gerade eine wichtige Pointe des nichtrelativistischen
Ansatzes von Apel und Habermas, die logische Möglichkeit des Fanatikers
durch transempirisch beanspruchte empirische Institutionen diskursiver
Willensbildung auszuschalten oder jedenfalls zu relativieren. - Doch was erwidert

Apel auf den Einwand, seine Stufenstrategie verschleiere lediglich die petitio
principii? In der Tat impliziert ja bereits die transzendentale Stufe des formal-
prozeduralen Prinzips die Verwirklichung einiger materialer (Menschen-)
Rechte und damit den apriorischen Ausschluss nicht prinzipiell vernunftwidriger

Positionen in der Art von Carl Schmitts «Theorie des Politischen».

Nach meinem derzeitigen Reflexionsstand ist hier der Punkt erreicht, wo
man sich im Kreis zu drehen beginnt. Also: unentschieden; oder: jeder nach
seinem Belieben, wie im Fall der wahren Kreterlüge. Was am Ende eher Rorty
stärken müsste...

Die Zerstückelung des Fu-Tschu-Li

Wenn Empathie, Mitgefühl, psychologische Phantasie, elementare

Solidaritätserfahrungen u. ä. unerlässliche Bedingungen des Moralischen und der

Begründung der Menschenrechte sind, erhebt sich weniger die Frage nach den

Konsequenzen der reinen Rationalität als die nach der gesamten «Natur des

Menschen». - Anstatt sogleich theoretische Trivialitäten zu riskieren, möchte
ich dazu eine Seite aus einem der ganz grossen Romane der zweiten Hälfte
unseres Jahrhunderts zitieren, aus Julio Cortàzars Rayuela:

«Lassen Sie sehen, sagte Oliveira und streckte die Hand aus. Wong schickte sich an, die
Hand zu betrachten, lächelnd. Oliveira war zu betrunken, um zu insistieren. Er trank noch
einen Wodka und wechselte die Stellung. Man legte ihm ein vierfach gefaltetes Blatt Papier
auf die Hand. Anstelle von Wong war da das Lächeln der Cheshire-Katze und im Rauch
eine Art Verbeugung. Der Pfosten mass an die zwei Meter, aber es gab acht Pfosten, nur
dass es derselbe Pfosten war in achtfacher Wiederholung auf vier Serien zu je zwei Fotos,

248



die man von links nach rechts und von oben nach unten zu betrachten hatte. Trotz
geringfügiger Unterschiede in der Einstellung war es genau derselbe Pfosten; was sich

veränderte, war der am Pfosten festgebundene Verurteilte, waren die Gesichter der
Anwesenden (links eine Frau) und die Stellung des Henkers, der immer ein wenig nach links
geneigt war, aus Höflichkeit gegen den Fotografen, irgendeinen nordamerikanischen oder
dänischen Ethnologen mit ruhiger Hand, aber einer Kodak aus dem Jahre zwanzig,
ziemlich schlechte Momentaufnahmen, mit Ausnahme des zweiten Fotos, wo das Los, das

die Messer waren, entschieden hatte: rechtes Ohr, und der nackte Körper im ganzen gut
belichtet war; die anderen Fotos waren durch das Blut, das den Körper bedeckte, und die
schlechte Qualität des Films oder des Entwickeins ziemlich enttäuschend, vor allem vom
vierten Bild an, auf welchem der Verurteilte nichts war als eine schwärzliche Masse, von
der sich der offene Mund und ein sehr weisser Arm abhoben. Die drei letzten Fotos waren
praktisch identisch bis auf die Haltung des Henkers, der sich auf dem sechsten zu einem
Sack mit den Messern bückte, das Los bestimmend (aber er musste mogeln, denn wenn
man mit den tieferen Schnitten begann...), und sah man genauer hin, konnte man
schliesslich erkennen, dass der Gefolterte am Leben war, weil er einen Fuss trotz des

Drucks der Fesseln seitlich bewegt hatte, und der Kopf war nach hinten geworfen, der
Mund noch immer geöffnet, auf dem Boden musste die chinesische Höflichkeit wohl
genügend Sägespäne aufgeschüttet haben, weil die Pfütze nicht grösser wurde, sie bildete
rings um den Pfahl ein beinah vollkommenes Oval.» (Cortäzar 1981, S. 71)

Cortàzar berichtet - mit der Kälte, in der sich Faszination und Schrecken

kristallisieren - über eine Serie von Aufnahmen, wie sie in Paris seit dem

frühen 20. Jahrhundert in Künstler- und Forscherkreisen kursierten. Auch
Georges Bataille veröffentlicht und kommentiert in seinem letzten Buch Les

Larmes d'Eros solche Fotos einer grausamen Exekution: der chinesischen

«Marter der Hundert Teile». Bataille nennt uns den Namen des Opfers; es

handelt sich um die bei lebendigem Leib vollstreckte Zerstückelung des Attentäters

Fu-Tschu-Li am 10. April 1905.

Bataille, der Philosoph der Erschütterung, des Heiligen, der Transgressio-

nen, erkennt in den beklemmenden Bildern eine Bedeutung, die uns nicht
gleichgültig lassen kann, wenn wir den engen Zusammenhang zwischen

Menschenrechtsbegründung und «menschlicher Natur» zugeben müssen - nämlich

die ursprüngliche und amoralische Lust menschlicher Selbstüberschreitung.

Er findet sie in sich - sich ebenso als Gepeinigter wie als Täter erlebend :

«Dieses Bild hat in meinem Leben eine ausschlaggebende Rolle gespielt : Dokument eines

zugleich ekstatischen und unerträglichen Schmerzes, ist es mir nicht mehr aus dem Sinn

gegangen. Ich denke, dass Sade, der von einer solchen Folter träumte, aber keine Gelegenheit

hatte, an einer wirklichen teilzunehmen, grossen Gewinn aus der Abbildung gezogen
hätte Sehr viel später, im Jahre 1938, führte ein Freund mich in die Yoga-Übungen
ein. Bei dieser Gelegenheit entdeckte ich, dass die Gewaltsamkeit des Bildes eine bodenlose

Bestürzung bewirkte. Diese Gewalt - und ich kann mir noch heute keine irrsinnigere,
grauenhaftere Gewalt vorstellen - erschütterte mich dermassen, dass ich eine Ekstase
erlebte. Mit diesem Beispiel möchte ich auf eine grundlegende Verbindung hinweisen: die

Verbindung der religiösen Ekstase mit der Erotik, und im besonderen mit dem Sadismus -

249



des Uneingestehbarsten mit dem Erhabensten. Was ich plötzlich sah und was mich
mit Angst erfüllte - was mich jedoch zugleich von dieser Angst erlöste -, war die Identität
dieser vollkommenen Gegensätze: der göttlichen Ekstase und des äussersten Grauens.»

(Bataille 1981, S. 246f.)

Das menschliche Bedürfnis nach Selbstüberschreitung, das sich in der mystischen

Erfahrung ebenso erfüllt wie in der entsetzlichen Lust, die Tabus der

Grausamkeit zu brechen oder sich masochistisch einem Henkersmeister
hinzugeben, bringt die entscheidende Tatsache zu Bewusstsein, dass die Vernunft

- wenn es um die Bestimmung der «menschlichen Natur» geht - nicht der
letzte Ort von Begründung und Erklärung ist, sondern selber - im gewiss

unklaren Rahmen dessen, was wir unter der «menschlichen Natur» verstehen

- einen Ort hat. Anders gesagt: Die Grundgleichung, von der Apel und
Habennas (trotz ihres unbestreitbaren Wissens um die Psychoanalyse und die

Gewalt ästhetischer Verzückung) letztenendes ausgehen : Natur des Menschen

Natur des animal rationale Vernunftnatur, ist in demselben Moment
unterminiert, da man - nicht irrationalerweise, sondern aufgrund zahlreicher
Überlegungen - das Andere der Vernunft und dessen Ansprüche gleich ernst

zu nehmen beginnt wie die universalistischen Ansprüche der Vernunft. Apel
und Habermas glauben, dass die vernünftige Relativierung der Vernunft
durch diese selbst zuwenig Schutz gegen die Rechtfertigung von Folter und

Diktatur bietet. Doch in Verhältnissen kontingenter, aber faktisch gesicherter
Grundrechte (für deren Wirklichkeit ein Liberaler auch ohne transzendentale

Rückendeckung einstehen wird), ist die relativierende Kraft der Vernunft
Voraussetzung einer vielfältigen und individuellen Existenz.

Wer so, wie eben vorgeführt, reflektiert, darf eines nicht vergessen: dass er
reflektiert, also dabei ist, seine Vernunft zu gebrauchen. Das heisst, dass

Batailles (und Rortys4) Gedanken nicht bloss die Grundgleichung über die
menschliche Natur affizieren, sondern die leitende Auslegung der Vernunft
selbst verändern. Bataille und Rorty legen uns nämlich nahe, die Vernunft
nicht mehr neuzeitlich-kantianisch nur als oberste, letztinstanzliche Gesetzgeberin

zu begreifen, sondern vor allem als die eigentlich menschliche Instanz
menschlicher Selbstvermittlung - als Instanz des Ausgleichs und der Balance
zwischen den gegensätzlichen Ansprüchen von Selbstbehauptung und -tran-
szendenz, Mitgefühl und Macht, Angst und Berechnung, Es und Über-Ich,
Intellekt und Triebverlangen.

4 Vgl. dazu besonders Kontingenz, Ironie und Solidarität, Kap. 2: Die Kontingenz des

Selbst, und Kap. 8 : Der letzte Intellektuelle in Europa : Orwell über Grausamkeit.

250



Im Licht Batailles, Cortàzars, Rortys et al. erscheint sich die Vernunft
mithin in doppelter Rolle, als Partei und als Richterin, als Schranke der
überschiessenden Kräfte und Bedürfnisse des Anderen der Vernunft wie als

richterlich-faire Fürsprecherin dieser Wünsche gegen repressive Rationalität
und die psychopolitischen Klammern rationaler Selbsterhaltung. Die
einleuchtende Beweglichkeit dieser Vermittlervernunft macht uns auch die Hare-
sche Einsicht in die Vernunft als Komplizin des Fanatismus als die riskante
Seite ihrer Ungebundenheit verständlich: Eben weil die Vernunft sich logisch
einwandfrei von ihrer primären Bindung an die kategorische Verfechtung
unbedingt universalistischer Prinzipien lösen lässt, also sich selber zu relativieren

imstande ist, kann sie uns zur Kunst souveräner Lebensführung ermächtigen

- im persönlichen wie im Bereich politisch-rechtlicher Selbstorganisation
des Lebens5.

Menschenrechte als Ziel

Von Hare (oder von Carl Schmitt) ist indirekt zu lernen, dass die Geltung der
Menschenrechte mehr ist als eine Sache, die ohne weiteres aus der Intersubjek-
tivität und Logik des Vernunftgebrauchs folgt. Wenn man auch davon ausgehen

sollte, dass Vernunft und menschliche Natur als solche (sofern es die

Natur des animal rationale ist) eine prima-facie-Verpflichtung zugunsten von
Menschengleichheit und zum Respekt für die elementaren Interessen der
anderen, kurz gesagt: zur Beachtung der Menschen-Rechte enthalten6, kann
man nicht umhin, die unbedingte Kraft und absolute Begründbarkeit dieser

Vernunftverpflichtung in Frage zu stellen: indem man sich auf den eigenen
Ort der begründenden Vernunft besinnt, d. h. auf deren Hinfälligkeit und
Relativität im Ganzen der Möglichkeiten, Erfahrungen und Bestrebungen
eines menschlichen Daseins.

Die eingestandene Relativität der Vernunft stärkt eher die Verteidigung der

Menschenrechte, als dass sie sie schwächt. Die ihrer Kontingenz bewusste

Vermittlervernunft kann die Notwendigkeit von Schranken der Rationalität

5 Es ist im besonderen Michel Foucault gewesen, der in seinen letzten Werken - im Rückgriff

auf die antike Ethik und «Selbstkultur» - diese Seite und Aufgabe der Vernunft dem
zeitgenössischen Bewusstsein erinnert hat.

6 In einer solchen Interpretationsperspektive scheint es mir am besten möglich, Apels
Vernunftbegriff gerecht zu werden.

251



und des rationalen Selbsterhaltungsstrebens gegen die transgredierenden
Wünsche aus dem Anderen der Vernunft nicht weniger gut erkennen als die

transzendentalpragmatisch verankerte Philosophie. Und zwar aus zwei Gründen,

nämlich aus genuinem Selbsterhaltungsinteresse (a) und aus der ihr eigenen

Erfahrung dessen, was /contingent sein heisst (b).
a) Wo die Vernunft ihrem Andern keinen Widerstand mehr entgegensetzt -

durch den Anspruch auf Wahrheit, auf universale Rechtfertigung der Sätze,

nach denen wir uns in Theorie und Praxis richten; durch die Idee der
Menschengleichheit der Idee der gleichen Vernunftnatur aller), die die Basis der
Menschenrechte bildet - gibt es die Vernunft bald auch als eingeschränktrelative

nicht mehr, also gar nicht mehr.

b) Kontingent sein heisst zufällig sein. Das zu wissen, macht uns um so

behutsamer im Umgang und in der Pflege jener Bedingungen, die -
kontingenterweise, aber immerhin tatsächlich - ermöglichen, dass wurde und ist. was
ist - z. B. Menschenrecht. Wenn also gewisse sozialisationsabhängige
Eigenschaften und seelische Prägungen wie Empathie, Mitgefühl. Abscheu vor
Grausamkeit etc. unerlässliche Voraussetzungen zur Entwicklung moralischer
Standards und zum Engagement für Menschenrechte sind, dann wird die

Erkenntnis ihrer Kontingenz uns nicht daran hindern, sondern im Gegenteil
uns dazu bewegen, uns für die Erhaltung und Zukunft dieser Voraussetzungen

ebenso zu interessieren wie an der gesellschaftlichen und politischen
Entfaltung der Menschenrechte zu arbeiten. Dass wir dabei vielleicht eine

bestimmte, kulturrelative, insofern zufällige Verhaltensform verteidigen,
braucht uns nicht zu stören, solange wir keine bessere finden. Aber im Grunde
haben wir - insofern wir von unserer Kultur bestimmt sind - keine Wahl, eine

andere, menschenrechtswidrige, Fu-Tschu-Lis Zerstückelung gestattende
Verhaltensordnung in Erwägung zu ziehen.

Übrigens ist es schon fast logisch ausgeschlossen, die psychostrukturellen
Grundlagen für das Interesse an der Behauptung von Menschenrechten, also

Empathie, Mitgefühl, Abscheu vor Grausamkeit etc. gewalttätig durchzusetzen.

Mitleid wird bloss durch erfahrenes Mitleid plausibel; und Menschenrechte

nur durch ihre Gewährung.
Das unterscheidet die weltweite Ausdehnung ihrer Verbindlichkeit vom

Kampf um die Durchsetzung des «richtigen» Glaubens. Historisch gesehen

war es ja genau die Erfahrung der blutigen Realität konfessioneller Kriege, die

in Europa das politische Ziel der Etablierung einer an Menschen- und Grundrechten

orientierten Gesellschaftsform plausibel gemacht hat.

Und genau auf dieser Ebene scheinen mir auch heute noch die stärksten

Argumente für die Universalisierung der Menschenrechte und jener Geistes-

252



art zu liegen, durch die sie getragen werden7. Apel hat zweifellos recht, wenn er
die Menschenrechte als notwendiges praktisches Ziel in weltinnenpolitischer,
erdbürgerlicher Absicht vertritt und dabei Lyotards Differenzdenken kritisiert

:

«So ist meines Erachtens leicht zu sehen, dass Lyotards Aussagen über den Tod der

<grands méta-récits> (von der kosmopolitischen Solidarität des <Wir> und der Einheit der
menschlichen Geschichte als einer Geschichte des aufgegebenen Fortschritts hin zur
weltbürgerlichen Gesellschaft im Sinne Kants) masslose Übertreibungen darstellen. Was mir
tatsächlich überholt erscheint, ist das von Hegel, Comte und Marx suggerierte Wissen von
einem notwendigen Gang der Geschichte als einem Fortschritt, in den sich die Sollensforde-

rungen der Ethik ebenso wie das Prinzip Hoffnung der Utopie-Tradition wissenschaftlich
<aufheben> Hessen. Keineswegs tot, sondern aktueller denn je sind dagegen die von Kant
ethisch begründeten Postulate eines jederzeit geforderten und frustrationsresistent als Ziel
zu verfolgenden Fortschritts im Sinne der kosmopolitischen Einheit der menschlichen
Geschichte. Es lässt sich sogar feststellen, dass diese Einheit der menschlichen Geschichte,
die im 18. Jahrhundert noch eine geschichtsphilosophische Vision war, heute politisch,
ökonomisch und technisch soweit real ist, dass das Scheitern ihrer politisch-rechtlichen
Organisation, das Lyotard einfach unterstellt, auf eine kaum ausdenkbare Katastrophe
hinauslaufen würde.» (Apel 1988, S. 123f.)

Am Ende ist es die klassische Vernunft menschlicher Selbsterhaltung, die im

hypothetischen Blick auf eine sonst (jedenfalls in unseren Augen) unmenschliche

Zukunft das überzeugendste Plädoyer liefert für die Herausbildung
demokratischer Institutionen und eines kosmopolitischen Bewusstseins, für die

Auszeichnung der Gefühle des Mitleids gegenüber Schmerz und der Reue

über Grausamkeit.

Literatur

Apel, Karl-Otto: Zurück zur Normalität? Oder könnten wir aus der nationalen Katastrophe
etwas Besonderes gelernt haben? Das Problem des (welt-)geschichtlichen Übergangs zur
postkonventionellen Moral in spezifisch deutscher Sicht, in: Zerstörung des moralischen
Selbstbewusstseins: Chance oder Gefährdung? Hg. vom Forum für Philosophie Bad

Homburg, Frankfurt/Main 1988, S. 91-142
Bataille, Georges: Die Tränen des Eros. Aus dem Französischen von Gerd Bergfleth, München

1981

Cortàzar, Julio: Rayuela. Himmel-und-Hölle. Aus dem argentinischen Spanisch von Fritz
Rudolf Fries, Frankfurt/Main 1981

Hare, Richard M.: Freiheit und Vernunft. Aus dem Englischen von Georg Meggle, Düsseldorf

1973

Kohler. Georg: Warum nicht Apartheid. Wie sich das 19. im 21. Jahrhundert wiederholen
sollte, in: Zur Aktualität der Zukunft, hg. v. Peter Sloterdijk, Frankfurt/Main 1990

7 Vgl. dazu ausführlich Kohler 1990.

253



Kuhlmann, Wolfgang: Einleitung, in: Zerstörung des moralischen Selbstbewusstseins:
Chance oder Gefährdung? Hg. vom Forum für Philosophie Bad Homburg, Frankfurt/
Main 1988, S. 7-23

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Aus dem Englischen von Christa Krüger,
Frankfurt/Main 1989

254


	Die Zerstückelung des Fu-Tschu-Li : über die (Un)Begründbarkeit der Menschenrechte

