Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Die Zerstiickelung des Fu-Tschu-Li : Uber die (Un)Begrindbarkeit der
Menschenrechte

Autor: Kohler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 49/90

GEORG KOHLER
Die Zerstiickelung des Fu-Tschu-Li
Uber die (Un)Begriindbarkeit der Menschenrechte

Warum sollen Menschenrechte gelten? — Warum diese Frage uiberhaupt stel-
len, geschweige denn beantworten? — Die tatsdchliche, positive Verbindlich-
keit der Menschenrechte ist davon so sehr oder so wenig abhingig, wie fakti-
sche Meinungen und politisch-staatsrechtliche Regulativsysteme von ihrer
Beantwortung abhidngen. Das meint: Philosophische Begriindungsreflexion
ist zwar immer nur iber einige Vermittlungen offentlichkeitswirksam, aber
ihre Ergebnisse sind doch nichts weniger als unwichtig. Ob es gelingt oder
misslingt, plausible Griinde fiir die tberpositive, metajuristische Gultigkeit
der Menschenrechte zu bezeichnen, ist fiir die Bildung und Festigung herr-
schender Uberzeugungen objektiv bedeutsam. Anders gesagt: Es ist nie
gleichgiiltig, welche politische Philosophie den Epochenkonsens formuliert;
ob es Habermas ist oder Carl Schmitt.

It’s just common sense . ..

Nachdem es fiir einige Zeit so aussah, als sei die kategorische Begriindbarkeit
der Menschenrechte gesichert — schliesslich kann man sie unschwer als die
notwendige politische Konsequenz der transzendentalpragmatischen Bedin-
gungen kommunikativer Vernunft begreifen —, sind die universalistischen, ka-
tegorische Geltung behauptenden Menschenrechtstheoretiker wiederum in
die Defensive geraten. Postmoderne, neopragmatistische und neoaristoteli-
sche Autoren wie J.-F. Lyotard, R. Rorty und H. Liibbe haben seit Mitte der
siebziger Jahre zunehmend einflussreich werdende Einwédnde gegen die zeitge-
nossischen Erben einer an starken Vernunftprinzipien orientierten transzen-
dentalphilosophischen Denkweise vorgebracht. Dabei verweisen die Kritiker
zum einen auf den realpolitischen Vorrang wie auf die empfindliche Wirklich-
keit der historisch-kontingenten Voraussetzungen der Menschenrechtsidee, zum

241



anderen erneuern sie die alte liberale Skepsis gegen jegliche universalistische
Begriindungsstrategie; jene Skepsis (als deren frither Vertreter sich Karl Pop-
per profiliert hat), die hinter aller umfassenden und antirelativistischen Ver-
nunfttheorie-in-praktischer-Absicht die totalitiren Implikationen einer (ji-
disch-christlich-marxianischen) Geschichtsmetaphysik vermutet.

Lyotard, Rorty, Libbe et al. argumentieren gegen ihre transzendentalde-
mokratischen Gegner nicht als Antidemokraten oder Menschenrechtskritiker.
Ganz im Gegenteil, sie halten den «westlichen Weg» (verfassungsstaatliche
Demokratie mit Parteienpluralismus, liberale Menschenrechte und soziale
Gerechtigkeit, oOffentlicher Diskurs und dessen rechtliche Verankerung,
Marktwirtschaft etc.) fiir eine klare Sache des common sense. Bei jedem
geistig einigermassen gesunden Menschen darf man, so scheint es im besonde-
ren der Amerikaner Rorty zu glauben, die unwiderstehliche Attraktivitdt der
westlichen Option erwarten.

K.-O. Apel, der neben Habermas prominenteste deutsche Vertreter univer-
salistischer Anséitze, notiert eben dies mit Verbliffung — im Horizont seiner,
historisch gesehen charakteristisch deutschen, aber leider nur allzu leicht ver-
allgemeinerbaren Skepsis:

«In einer Podiumsdiskussion zwischen (unter anderen) Rorty, Putnam und mir in Wien

(...)lautete Rortys letzte Antwort auf die Frage nach den Grundlagen der Moral etwa so:

dt’s just common sense, I'm just an American, we have just to persuade the others that our

way is the right one. Ich fragte ihn daraufhin etwas konsterniert: «Could I, too, simply
say: {’'m just a German. It’s just common sense».> Ich wollte sagen: Bei uns hiess der
common sense in der Zeit des Dritten Reiches «gesundes Volksempfinden». Und unter

Berufung darauf wurde zum Beispiel das Prinzip des Rechtsstaates in Frage gestellt mit

der fiir viele ganz einleuchtenden Parole: st etwa das Volk fiir das Recht da und nicht

vielmehr das Recht fiir das Volk? und so weiter. Ich will sagen: Die universalen Prinzipien
einer postkonventionellen Moral, die auch noch das positive Recht legitimieren sollten —
zum Beispiel durch Insistieren auf so etwas wie menschlichen Grundrechten —, diese Prin-

zipien wurden damals recht erfolgreich durch Berufung auf eine partikulare Konsensbasis
des <Win> ausser Kraft gesetzt.» (Apel 1988, S. 122)

Um die Notwendigkeit einer kraftvollen Verteidigung universalistischer An-
spriuche und Handlungsnormen evident werden zu lassen, beruft sich Apel auf
die erschreckende historische Erfahrung eines paralysierten moralischen Be-
wusstseins. Nach 1933 konnte man in Deutschland so menschenrechtswidrige
Dinge wie die Nirnberger Rassengesetze in Geltung bringen — und zwar, wie
es schien, mit Aussicht auf verniinftige Rechtfertigbarkeit: Sollten das
«deutsche Volk» oder die «germanische Rasse» nicht von ihren «Todfeinden»
auf heimtiickisch-unkriegerische Weise im Kern korrumpiert werden, musste
man eben zum Mittel staatlich-gesetzlicher Rassenreinhaltung greifen, — das
schien damals vielen, vielleicht sogar einer Mehrheit, ebenso einleuchtend wie

242



rational. Dass dagegen diejenigen, die damit in ihren «feindlichen Absichten»
gestort wurden, protestierten, war dann nicht weiter erstaunlich . . .

Vernunftanspruch und Bedingungen der Rechtfertigbarkeit

Um solchen Verirrungen des moralisch-politischen Gemeinsinnes vorzu-
bauen, braucht es nach Apel entschiedenere Philosophien als einen gutmiitig
sich selbst relativierenden Common-sense-Pragmatismus a la Rorty. Insbe-
sondere ist gegen den Schein der Verniinftigkeit solch partikularistischer Legiti-
mationsstrategien anzutreten, wie sie im Faschismus und Nationalsozialismus
virulent waren. Und dementsprechend gelten die Bemithungen der aktuellen
Vertreter Kantischer Traditionen «vor allem (1) dem Nachweis, dass auch im
Bereich der praktischen Philosophie verbindliche Argumentation, ja Begriin-
dung moglich ist und ausserdem (2) dem Versuch, eine bestimmte Form der
(universalistischen) Vernunftethik rational zu rechtfertigen.» (Kuhlmann
1988, S. 16)

Statt einer ausfithrlichen Erorterung der diesbeziiglichen Ergebnisse versu-
che ich gleich die Quintessenz dieser zeitgendssischen Apologie des Kategori-
schen Imperativs zu fassen: Menschliche Vernunft verlangt, um sich im Dis-
kurs — in der Setzung und Verneinung von Aussagen, in der Beantwortung
praktischer Fragen, bei der Vorgabe von Handlungsnormen und -zielen etc. —
zu realisieren, von sich selber die Erfiillung bestimmter Bedingungen. Diese
Bedingungen lassen sich zuriickfiithren auf die fundamentale Vernunftforde-
rung universaler Ausweisbarkeit! der theoretischen und teilweise auch der
praktischen Behauptungen, die jemand im Namen der Vernunft erhebt. Was
verniinftigerweise gelten und als wahr und richtig anerkannt werden soll, von
dem gilt immer schon, dass es im strengen Sinn all-gemein einleuchten kann.
Ergo: Wer rational mit sich und anderen kommunizieren will, der muss bei
seinem Reden, Uberlegen, Handeln, prinzipiell mit jedem anderen (Verniinfti-
gen = animal rationale) rechnen. Sonst bringt er sich von vornherein in
Widerspruch mit den Forderungen, die aller und somit auch seiner eigenen
Rationalitit inhdrieren.

Daraus sind praktisch wirksame Verbindlichkeiten zu gewinnen. Beispiels-
weise ist die Bedingung der Moglichkeit allgemeiner Anerkennbarkeit einer
generellen Handlungsnorm dann von vornherein nicht mehr erfiillt, wenn die

1 Also der Rechtfertigungsmoglichkeit gegebener Sitze gegeniiber allen, die iiber die Mog-
lichkeit verniinftiger Reflexion verfiigen.

243



Konsequenz dieser Norm darin besteht, ein Handeln zu produzieren, das
gewisse Personen, die seine Objekte werden konnen, als denkbare Subjekte
und Diskurspartner im Prozess der Ausweisung und Rechtfertigung grunsitz-
lich ausschliesst (Apartheidsgesetze wiren dafiir eines der milderen Beispiele).
Stimmt man dieser Folgerung zu, dann fehlt zur Begriindung der Menschen-
rechte bloss noch der letzte Schritt; ndmlich die Explikation der in die Men-
schenvernunft qua kommunikativ-diskursiver Rationalitidt eingebauten ele-
mentaren Gleichbehandlungsregeln fiir Menschen im Umgang mit anderen
Menschen als der basalen Menschenrechte?.

Das klingt alles zwar ein bisschen abstrakt, dennoch auch plausibel. Ich
selber habe an einigen Orten so und dhnlich argumentiert. Doch ich fiirchte,
Richard Rorty wire damit nicht wirklich zu tiberzeugen. Was konnte er ein-
wenden? (Im folgenden halte ich mich an einen Gedankengang, den ausfiihr-
lich schon R. M. Hare dargelegt hat?.)

Freund| Feind-Unterscheidung und Diskursprinzip

Man denke sich jemanden, der vollig davon liberzeugt ist, dass eine bestimmte
Gruppe von Menschen ihn und seinesgleichen (z. B. als Angehérige der «ger-
manischen Rasse») mit allen — heimtiickischerweise meist mit anscheinend
friedlichen — Mitteln bekampfen. Er ist deshalb und moglicherweise auch
noch aus vielen anderen Griinden der Meinung, dass er und seine Feinde nicht
koexistieren konnen, ja dass diese ausgerottet werden missen, weil es mit
ithren charakteristischen Merkmalen «unvertraglich ist, dass jemand, der diese
Merkmale besitzt, ein idealer oder ein ausserordentlich guter (oder auch nur
ein leidlich guter) Mensch sein kann; und dass die ideale oder auch nur eine
leidlich gute Gesellschaft nicht verwirklicht werden kann, wenn man nicht
diejenigen, die solche Merkmale haben, vorher beseitigt» (Hare 1973, S. 181).
Einen Menschen mit solchen Uberzeugungen nennen wir — sofern es wirklich
Uberzeugungen sind, an denen er unter allen Umstinden festhilt — einen
«Fanatiker». Aber was meinen wir damit? Und was bedeutet die Moglichkeit

2 Ich selbst habe diesen Gedanken an verschiedenen Orten durchgespielt; zuletzt in: Ent-
schluss und Dezision. Zu einem (oder zwei) Grundbegriff(en) der praktischen und politi-
schen Philosophie, in: Diskurs und Dezision. Politische Vernunft in der wissenschaftlich-
technischen Zivilisation, hg. v. Georg Kohler und Heinz Kleger, Wien 1990, S. 37-60.

3 In Freiheit und Vernunft, 11.9: Toleranz und Fanatismus.

244



des sogenannten «Fanatismus» fir die (Un)Begriindbarkeit der Menschen-
rechte aus den Anspriichen kommunikativer Vernunft?

a) Die «Notwehrklausel»

Ohne die subtile Analyse zu wiederholen, die Hare in Beantwortung dieser
Frage durchfiihrt, mochte ich folgendes festhalten:

)

2)

3)

4)

Das Beispiel erinnert, dass sich stets bestimmte Realitidtsvoraussetzungen
finden lassen, die einen von der Vernunftpflicht entbinden, auf universale
Anerkennung auszugehen. Deutet man die soziale und politische Welt in
der Perspektive gewisser Annahmen, ist es naheliegend, eine «Notwehr-
klausel» geltend zu machen, die dann auch zu radikalen Praventivmass-
nahmen erméchtigt. — Die sogenannte «politische» im Gegensatz zur «In-
dividual»-Moral lebt geradezu von dieser Moglichkeit. Carl Schmitts Be-
hauptung von der Freund/Feind- Unterscheidung als der grundlegenden
Konstituante politischer Wirklichkeit liefert hierzu die Entwurfsskizze
einer regionalontologischen Basistheorie.

Ob zwischen sozialen Gruppen ein «Feindschaftsverhadltnis» vorliegt oder
nicht, ldsst sich ausserhalb der relativ klaren Kategorien eigentlich kriege-
rischen Verhaltens nicht mehr beweisen — aber auch nicht zwingend wider-
legen. Wer einige fixe, z. B. «rassen(kriegs)theoretische» oder militant fun-
damentalistische Vorstellungen in ein koharentes System sonst common-
sense-gemadsser oder universalisierbarer Ideen eingebaut hat, ist gegen
mogliche Kritik immun geworden.

Das Fehlen oder Vorhandensein solch fixer Ideen ist ebenso wie die Bereit-
schaft zu selbstkritischer Revision eine kontingente Tatsache. Sie hdngt
von geschichtlichen Erfahrungen, kulturellen Traditionen und soziologi-
schen Entwicklungen ab (etwa derjenigen wachsender Anomie, d. h. per-
sonlicher Bindungsverluste), die zu den ausserverntnftigen Bedingungen
des Vernunftgebrauchs gehoren.

Man kann ein Handeln und Denken, das sich an derartigen menschen-
rechtsunvertriglichen Systemen militanter Radikaldifferenz ausrichtet, aus
unserer liberalen, menschenrechtsorientierten Optik verriickt nennen.
Genau dies tut iibrigens Rorty, sich gleichermassen unbefangen wie skep-
tisch-relativistisch rechtfertigend: «(Vielleicht) sollte man sagen: Wir
Erben der Aufklidrung denken iiber Feinde der liberalen Demokratie .
wie Uiber Wahnsinnige . .. Sie sind nicht deshalb wahnsinnig, weil sie etwa
die unhistorische Natur der Menschen falsch interpretiert hatten. Sie sind

245



deshalb wahnsinnig, weil die Grenzen der geistigen Gesundheit durch das
bestimmt sind, was wir ernst nehmen konnen. Das wiederum ist bestimmt
durch unsere Erziehung, unsere geschichtliche Situation.» (zit. nach Apel
1988, S. 121) — Die Frage lautet also, wer oder was dartiber entscheidet, ob
jemand verriickt ist oder nicht: ein nichtrelatives Kriterium, das sich tran-
szendentalpragmatischer Vernunftanalyse verdankt, oder die Massstibe
einer Uberlieferung, der man — mit guten, aber nicht letztinstanzlichen
Grinden — gelernt hat sich anzuvertrauen?

b) Der rationalistische Fanatiker

Gegen die uneingeschriinkte Verteidigung eines Kriteriums der Letztbegriin-
dung spricht nicht nur (a) der unter Umstdnden sogar fur «uns» (Liberale)
unverzichtbare Rekurs aufs Notwehrrecht, sowie die (b) stets empirisch-kon-
tingent mehr oder weniger stark induzierte Bereitschaft zu fundamentalisti-
schem Freund/Feind-Denken, sondern (c) auch die von Hare beschriebene
Figur des konsequent rationalistischen Fanatikers:

Dabei handelt es sich z. B. um einen von morderischem Antisemitismus
beherrschten Nazi, der damit konfrontiert wird, dass er selbst jiidischer Ab-
stammung sein konnte.

«Wir sagen zu ihm: «Vielleicht weisst du es nicht, aber wir haben entdeckt, dass du gar

nicht der Sohn deiner angeblichen Eltern bist, sondern der zweier Juden: das gleiche gilt

auch von deiner Fraw; und als Stiitze dieser Behauptung legen wir (scheinbar) glasklare

Beweise vor. Ist es dann tiberhaupt wahrscheinlich, dass er sagt — was er ja logisch sagen

kann —: <Also schicke mich und meine ganze Familie nach Auschwitz< Und dann wollen

wir uns vorstellen, wir sagten zu ihm: <Das war nur eine Tduschung (.. .) Da du jetzt aber
wirklich vor dieser Moglichkeit gestanden hast, denkst du jetzt immer noch so wie frither
iiber die Ausrottung der Juden?> Mit diesem Manover ist beabsichtigt, ihn (.. .) so weit zu
bringen, dass er selbst eine universelle Vorschrift aufstellt, an die er (.. .) auch tatséchlich

glaubt. (...) Wenn er sich aber wirklich vorgestellt hat, er selber sei ein Jude, dann ist es
unwahrscheinlich, dass der Nazi das sagt.»

Allerdings- und das ist in unserem Zusammenhang Hares entscheidender
Satz:
«Das ist keine Frage der Logik; (der Nazi) wiirde sich ja nicht widersprechen, wenn er

sagte: Juden sind etwas derart Abscheuliches, dass man mich und meine ganze Familie
umbringen sollte, wenn wir Juden wéiren.» (Hare 1973, S. 191f))

Hare zeigt mit seinem — fiir viele schon fast unertraglichen — Gedankenexperi-
ment, dass das Sich-an-der-Stelle-des-anderen-denken, das zur rationalen Ar-
gumentation qua allgemein-transsubjektiver Gedankenarbeit gehort, nicht

246



ausreicht, um den Minimalstandard menschlich-moralischen Verhaltens zu
verbiirgen, wie er von den Menschenrechten verlangt wird. Denn die Intersub-
jektivitdt aus reiner Rationalitdt ist schon gewéhrleistet, wenn dem Postulat
der Selbstwiderspruchsfreiheit entsprochen wird — also jener Bedingung, die
nach Hare der fanatische Nazi eben gerade erfiillen konnte und wiirde: «Un-
sere Argumentation (die normalerweise auch einen Nazi dazu brichte, seinen
Standpunkt aufzugeben)», sagt Hare, «beruht (also) nicht auf der Logik allein
(...); sie beruht vielmehr auf der glicklichen kontingenten Tatsache, dass
Leute, die «ich wirklich vorgestell> haben, dass sie sich in der Lage des
anderen befinden und die sich dann trotzdem dieser logisch méglichen An-
sicht verschreiben wiirden, dusserst selten sind» (Hare 1973, S. 192).

Dennoch, und das bleibt das Beunruhigende: «Wir haben allezeit Fanatiker
unter uns. Wenn manche sich irgendeinem fanatischen Ideal derart verschrei-
ben, dass sie sich das Leiden der Verfolgten ganz gut vorstellen konnen, es
aber trotzdem fertig bringen, universell vorzuschreiben, dass diese Verfolgung
im Dienste ihres Ideals selbst dann weitergehen soll, wenn sie es selbst waren,
die derart zu leiden hétten, dann werden sie sich auch durch keines der Argu-
mente, die ich entdecken konnte, erschiittern lassen.» (Hare 1973, S. 204 —
Hervorhebung von mir)

Obwohl sie Dinge bejahen, die «wir» (Liberale) gleichermassen fiir verwerf-
lich wie fir verriickt halten, diirfen sogar Fanatiker von sich behaupten, allen
zwingenden Rationalitdtsanspriichen treu, also im strengen Sinne rational
geblieben zu sein. Das bedeutet: Es gibt keine menschenrechtstragende Mora-
litdt aus blosser Vernunft. Um die fixen Ideen eines wahrhaftigen Fanatikers
zu schmelzen, ist Rationalitit allein zu schwach. Das moralisch wirksame
Sich-an-der-Stelle-des-anderen-denken bedarf daher wiarmerer Quellen als der
Logik: es braucht dazu die Fihigkeit der Empathie, Mitgefiihl, elementare
Empfindungen der Solidaritdt. Menschliche Eigenschaften, die zwar allesamt
kontingent, aber Gott sei Dank nicht allzu rar sind, abhédngig von empirischen
Realititen, deren Gegebenheit wir vorfinden, wiinschen, ja empirisch beein-
flussen konnen, aber nicht transzendental zu garantieren vermogen.

c) Apels Replik

Der Skandal der Vernunft, den zu sehen Hare uns notigt, bestatigt noch
einmal Rortys Position (vgl. nachstes Kapitel). Im Gegenzug dazu wiirde Apel
vielleicht an die von ihm und Habermas vorgeschlagene Unterscheidung
zweier prinzipiell verschiedener Stufen der Normenbegriindung erinnern:

247



«einerseits der transzendentalen Begrindung des formal-prozeduralen Prin-
zips praktischer Diskurse und andererseits der geschichtsbezogenen Begriin-
dung materialer Normen in den situationsbezogenen praktischen Diskursen,
die von dem formal-prozeduralen Prinzip gefordert werden» (Apel 1988,
S. 121). Mit anderen Worten: Was die transzendentalpragmatische Rationali-
tatsanalyse als gesellschafts- und verfassungspolitisch vernunftnotwendig po-
stuliert, sind faktische Diskurse, die von den wirklich Betroffenen gefiihrt
werden sollen und nicht von irgendwelchen Stellvertretern, die darum bemtiht
sind, sich in der Lage des anderen befindlich «wirklich vorzustellen.

So gesehen wire es gerade eine wichtige Pointe des nichtrelativistischen
Ansatzes von Apel und Habermas, die logische Moglichkeit des Fanatikers
durch transempirisch beanspruchte empirische Institutionen diskursiver Wil-
lensbildung auszuschalten oder jedenfalls zu relativieren. — Doch was erwidert
Apel auf den Einwand, seine Stufenstrategie verschleiere lediglich die petitio
principii? In der Tat impliziert ja bereits die transzendentale Stufe des formal-
prozeduralen Prinzips die Verwirklichung einiger materialer (Menschen-)
Rechte und damit den apriorischen Ausschluss nicht prinzipiell vernunfiwidri-
ger Positionen in der Art von Carl Schmitts «Theorie des Politischen».

Nach meinem derzeitigen Reflexionsstand ist hier der Punkt erreicht, wo
man sich im Kreis zu drehen beginnt. Also: unentschieden; oder: jeder nach
seinem Belieben, wie im Fall der wahren Kreterlige. Was am Ende eher Rorty
starken musste. . .

Die Zerstiickelung des Fu-Tschu-Li

Wenn Empathie, Mitgefiihl, psychologische Phantasie, elementare Solidari-
tatserfahrungen u. 4. unerlissliche Bedingungen des Moralischen und der
Begriindung der Menschenrechte sind, erhebt sich weniger die Frage nach den
Konsequenzen der reinen Rationalitidt als die nach der gesamten «Natur des
Menschen». — Anstatt sogleich theoretische Trivialititen zu riskieren, mochte
ich dazu eine Seite aus einem der ganz grossen Romane der zweiten Hilfte
unseres Jahrhunderts zitieren, aus Julio Cortazars Rayuela:
«Lassen Sie sehen, sagte Oliveira und streckte die Hand aus. Wong schickte sich an, die
Hand zu betrachten, lichelnd. Oliveira war zu betrunken, um zu insistieren. Er trank noch
einen Wodka und wechselte die Stellung. Man legte ihm ein vierfach gefaltetes Blatt Papier
auf die Hand. Anstelle von Wong war da das Lacheln der Cheshire-Katze und im Rauch

eine Art Verbeugung. Der Pfosten mass an die zwei Meter, aber es gab acht Pfosten, nur
dass es derselbe Pfosten war in achtfacher Wiederholung auf vier Serien zu je zwei Fotos,

248



die man von links nach rechts und von oben nach unten zu betrachten hatte. Trotz
geringfiigiger Unterschiede in der Einstellung war es genau derselbe Pfosten; was sich
verinderte, war der am Pfosten festgebundene Verurteilte, waren die Gesichter der Anwe-
senden (links eine Frau) und die Stellung des Henkers, der immer ein wenig nach links
geneigt war, aus Hoflichkeit gegen den Fotografen, irgendeinen nordamerikanischen oder
ddnischen Ethnologen mit ruhiger Hand, aber einer Kodak aus dem Jahre zwanzig,
ziemlich schlechte Momentaufnahmen, mit Ausnahme des zweiten Fotos, wo das Los, das
die Messer waren, entschieden hatte: rechtes Ohr, und der nackte Korper im ganzen gut
belichtet war; die anderen Fotos waren durch das Blut, das den Korper bedeckte, und die
schlechte Qualitit des Films oder des Entwickelns ziemlich enttduschend, vor allem vom
vierten Bild an, auf welchem der Verurteilte nichts war als eine schwirzliche Masse, von
der sich der offene Mund und ein sehr weisser Arm abhoben. Die drei letzten Fotos waren
praktisch identisch bis auf die Haltung des Henkers, der sich auf dem sechsten zu einem
Sack mit den Messern biickte, das Los bestimmend (aber er musste mogeln, denn wenn
man mit den tieferen Schnitten begann...), und sah man genauer hin, konnte man
schliesslich erkennen, dass der Gefolterte am Leben war, weil er einen Fuss trotz des
Drucks der Fesseln seitlich bewegt hatte, und der Kopf war nach hinten geworfen, der
Mund noch immer gedftnet, auf dem Boden musste die chinesische Hoflichkeit wohl
genlgend Sdgespidne aufgeschiittet haben, weil die Pfitze nicht grésser wurde, sie bildete
rings um den Pfahl ein beinah vollkommenes Oval.» (Cortazar 1981, S. 71)

Cortazar berichtet — mit der Kalte, in der sich Faszination und Schrecken
kristallisieren — uber eine Serie von Aufnahmen, wie sie in Paris seit dem
frithen 20. Jahrhundert in Kiinstler- und Forscherkreisen kursierten. Auch
Georges Bataille veroffentlicht und kommentiert in seinem letzten Buch Les
Larmes d’Eros solche Fotos einer grausamen Exekution: der chinesischen
«Marter der Hundert Teile». Bataille nennt uns den Namen des Opfers; es
handelt sich um die bei lebendigem Leib vollstreckte Zerstiickelung des Atten-
taters Fu-Tschu-Li am 10. April 1905.

Bataille, der Philosoph der Erschiitterung, des Heiligen, der Transgressio-
nen, erkennt in den beklemmenden Bildern eine Bedeutung, die uns nicht
gleichgiiltig lassen kann, wenn wir den engen Zusammenhang zwischen Men-
schenrechtsbegriindung und «menschlicher Natur» zugeben miissen — nim-
lich die urspriingliche und amoralische Lust menschlicher Selbstiiberschrei-
tung. Er findet sie in sich — sich ebenso als Gepeinigter wie als Tater erlebend:

«Dieses Bild hat in meinem Leben eine ausschlaggebende Rolle gespielt: Dokument eines
zugleich ekstatischen (?) und unertrdglichen Schmerzes, ist es mir nicht mehr aus dem Sinn
gegangen. Ich denke, dass Sade, der von einer solchen Folter triumte, aber keine Gelegen-
heit hatte, an einer wirklichen teilzunehmen, grossen Gewinn aus der Abbildung gezogen
hétte (...). Sehr viel spiter, im Jahre 1938, fiihrte ein Freund mich in die Yoga-Ubungen
ein. Bei dieser Gelegenheit entdeckte ich, dass die Gewaltsamkeit des Bildes eine bodenlose
Bestiirzung bewirkte. Diese Gewalt — und ich kann mir noch heute keine irrsinnigere,
grauenhaftere Gewalt vorstellen — erschiitterte mich dermassen, dass ich eine Ekstase
erlebte. Mit diesem Beispiel mochte ich auf eine grundlegende Verbindung hinweisen: die
Verbindung der religiosen Ekstase mit der Erotik, und im besonderen mit dem Sadismus —

249



des Uneingestehbarsten mit dem Erhabensten. (...) Was ich plotzlich sah und was mich
mit Angst erfillte — was mich jedoch zugleich von dieser Angst erldste —, war die Identitit
dieser vollkommenen Gegensitze: der gottlichen Ekstase und des dussersten Grauens.»
(Bataille 1981, S. 246f.)

Das menschliche Bediirfnis nach Selbstiiberschreitung, das sich in der mysti-
schen Erfahrung ebenso erfiillt wie in der entsetzlichen Lust, dic Tabus der
Grausamkeit zu brechen oder sich masochistisch einem Henkersmeister hin-
zugeben, bringt die entscheidende Tatsache zu Bewusstsein, dass die Vernunft
— wenn es um die Bestimmung der «menschlichen Natur» geht — nicht der
letzte Ort von Begriindung und Erkldrung isz, sondern selber — im gewiss
unklaren Rahmen dessen, was wir unter der «menschlichen Natur» verstehen
— einen Ort hat. Anders gesagt: Die Grundgleichung, von der Apel und
Habermas (trotz ihres unbestreitbaren Wissens um die Psychoanalyse und die
Gewalt asthetischer Verziickung) letztenendes ausgehen: Natur des Menschen
= Natur des animal rationale = Vernunftnatur, ist in demselben Moment
unterminiert, da man — nicht irrationalerweise, sondern aufgrund zahlreicher
Uberlegungen — das Andere der Vernunft und dessen Anspriiche gleich ernst
zu nehmen beginnt wie die universalistischen Anspriiche der Vernunft. Apel
und Habermas glauben, dass die verniinftige Relativierung der Vernunft
durch diese selbst zuwenig Schutz gegen die Rechtfertigung von Folter und
Diktatur bietet. Doch in Verhiltnissen kontingenter, aber faktisch gesicherter
Grundrechte (fur deren Wirklichkeit ein Liberaler auch ohne transzendentale
Riickendeckung einstehen wird), ist die relativierende Kraft der Vernunft
Voraussetzung einer vielfaltigen und individuellen Existenz.

Wer so, wie eben vorgefiihrt, reflektiert, darf eines nicht vergessen: dass er
reflektiert, also dabei ist, seine Vernunft zu gebrauchen. Das heisst, dass
Batailles (und Rortys*) Gedanken nicht bloss die Grundgleichung tiber die
menschliche Natur affizieren, sondern die leitende Auslegung der Vernunft
selbst verdndern. Bataille und Rorty legen uns nidmlich nahe, die Vernunft
nicht mehr neuzeitlich-kantianisch nur als oberste, letztinstanzliche Gesetzge-
berin zu begreifen, sondern vor allem als die eigentlich menschliche Instanz
menschlicher Selbstvermittlung — als Instanz des Ausgleichs und der Balance
zwischen den gegensitzlichen Anspriichen von Selbstbehauptung und -tran-
szendenz, Mitgefiihl und Macht, Angst und Berechnung, Es und Uber-Ich,
Intellekt und Triebverlangen.

4 Vgl. dazu besonders Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Kap. 2: Die Kontingenz des
Selbst, und Kap. 8: Der letzte Intellektuelle in Europa: Orwell iiber Grausamkeit.

250



Im Licht Batailles, Cortazars, Rortys et al. erscheint sich die Vernunft
mithin in doppelter Rolle, als Partei und als Richterin, als Schranke der
tiberschiessenden Krifte und Bediirfnisse des Anderen der Vernunft wie als
richterlich-faire Fursprecherin dieser Wiinsche gegen repressive Rationalitat
und die psychopolitischen Klammern rationaler Selbsterhaltung. Die ein-
leuchtende Beweglichkeit dieser Vermittlervernunft macht uns auch die Hare-
sche Einsicht in die Vernunft als Komplizin des Fanatismus als die riskante
Seite ihrer Ungebundenheit verstiandlich: Eben weil die Vernunft sich logisch
einwandfrei von ihrer primidren Bindung an die kategorische Verfechtung
unbedingt universalistischer Prinzipien l0sen lasst, also sich selber zu relativie-
ren imstande ist, kann sie uns zur Kunst souveraner Lebensfithrung ermachti-
gen — im personlichen wie im Bereich politisch-rechtlicher Selbstorganisation
des Lebens®.

Menschenrechte als Ziel

Von Hare (oder von Carl Schmitt) ist indirekt zu lernen, dass die Geltung der
Menschenrechte mehr ist als eine Sache, die ohne weiteres aus der Intersubjek-
tivitdt und Logik des Vernunftgebrauchs folgt. Wenn man auch davon ausge-
hen sollte, dass Vernunft und menschliche Natur als solche (sofern es die
Natur des animal rationale ist) eine prima-facie-Verpflichtung zugunsten von
Menschengleichheit und zum Respekt fir die elementaren Interessen der an-
deren, kurz gesagt: zur Beachtung der Menschen-Rechte enthalten®, kann
man nicht umhin, die unbedingte Kraft und absolute Begriindbarkeit dieser
Vernunftverpflichtung in Frage zu stellen: indem man sich auf den eigenen
Ort der begriindenden Vernunft besinnt, d. h. auf deren Hinfilligkeit und
Relativitat im Ganzen der Moglichkeiten, Erfahrungen und Bestrebungen
eines menschlichen Daseins.

Die eingestandene Relativitat der Vernunft stiarkt eher die Verteidigung der
Menschenrechte, als dass sie sie schwacht. Die ihrer Kontingenz bewusste
Vermittlervernunft kann die Notwendigkeit von Schranken der Rationalitat

5 Es ist im besonderen Michel Foucault gewesen, der in seinen letzten Werken — im Riick-
griff auf die antike Ethik und «Selbstkultur» — diese Seite und Aufgabe der Vernunft dem
zeitgendssischen Bewusstsein erinnert hat.

6 In einer solchen Interpretationsperspektive scheint es mir am besten moglich, Apels Ver-
nunftbegriff gerecht zu werden.

251



und des rationalen Selbsterhaltungsstrebens gegen die transgredierenden
Wiinsche aus dem Anderen der Vernunft nicht weniger gut erkennen als die
transzendentalpragmatisch verankerte Philosophie. Und zwar aus zwei Griin-
den, ndmlich aus genuinem Selbsterhaltungsinteresse (a) und aus der ihr eige-
nen Erfahrung dessen, was kontingent sein heisst (b).

a) Wo die Vernunft ihrem Andern keinen Widerstand mehr entgegensetzt —
durch den Anspruch auf Wahrheit, auf universale Rechtfertigung der Sitze,
nach denen wir uns in Theorie und Praxis richten:; durch die Idee der Men-
schengleichheit (= der Idee der gleichen Vernunftnatur aller), die die Basis der
Menschenrechte bildet — gibt es die Vernunft bald auch als eingeschriankt-
relative nicht mehr, also gar nicht mehr.

b) Kontingent sein heisst zufillig sein. Das zu wissen, macht uns um so
behutsamer im Umgang und in der Pflege jener Bedingungen, die — kontin-
genterweise, aber immerhin tatsachlich — ermoglichen, dass wurde und ist, was
ist — z. B. Menschenrecht. Wenn also gewisse sozialisationsabhingige Eigen-
schaften und seelische Pragungen wie Empathie, Mitgefiihl. Abscheu vor
Grausamkeit etc. unerlissliche Voraussetzungen zur Entwicklung moralischer
Standards und zum Engagement fiir Menschenrechte sind. dann wird die
Erkenntnis ihrer Kontingenz uns nicht daran hindern, sondern im Gegenteil
uns dazu bewegen, uns fiir die Erhaltung und Zukunft dieser Voraussetzun-
gen ebenso zu interessieren wie an der gesellschaftlichen und politischen Ent-
faltung der Menschenrechte zu arbeiten. Dass wir dabei vielleicht eine be-
stimmte, kulturrelative, insofern zufillige Verhaltensform verteidigen.,
braucht uns nicht zu storen, solange wir keine bessere finden. Aber im Grunde
haben wir — insofern wir von unserer Kultur bestimmt sind — keine Wahl, eine
andere, menschenrechtswidrige, Fu-Tschu-Lis Zerstiickelung gestattende Ver-
haltensordnung in Erwagung zu ziehen.

Ubrigens ist es schon fast logisch ausgeschlossen. die psychostrukturellen
Grundlagen fiir das Interesse an der Behauptung von Menschenrechten, also
Empathie, Mitgefiihl, Abscheu vor Grausamkeit etc. gewalttitig durchzuset-
zen. Mitleid wird bloss durch erfahrenes Mitleid plausibel; und Menschen-
rechte nur durch ihre Gewihrung.

Das unterscheidet die weltweite Ausdehnung ihrer Verbindlichkeit vom
Kampf um die Durchsetzung des «richtigen» Glaubens. Historisch gesehen
war es ja genau die Erfahrung der blutigen Realitit konfessioneller Kriege, die
in Europa das politische Ziel der Etablierung einer an Menschen- und Grund-
rechten orientierten Gesellschaftsform plausibel gemacht hat.

Und genau auf dieser Ebene scheinen mir auch heute noch die stirksten
Argumente flr die Universalisierung der Menschenrechte und jener Geistes-

252



art zu liegen, durch die sie getragen werden’. Apel hat zweifellos recht, wenn er
die Menschenrechte als notwendiges praktisches Ziel in weltinnenpolitischer,
erdbiirgerlicher Absicht vertritt und dabei Lyotards Differenzdenken kriti-
siert:

«So ist meines Erachtens leicht zu sehen. dass Lyotards Aussagen iiber den Tod der
@rands méta-récits (von der kosmopolitischen Solidaritit des (Wi und der Einheit der
menschlichen Geschichte als einer Geschichte des aufgegebenen Fortschritts hin zur welt-
biirgerlichen Gesellschaft im Sinne Kants) masslose Ubertreibungen darstellen. Was mir
tatséichlich Uberholt erscheint, ist das von Hegel, Comte und Marx suggerierte Wissen von
einem nonvendigen Gang der Geschichie als einem Fortschritt, in den sich die Sollensforde-
rungen der Ethik ebenso wie das Prinzip Hoffnung der Utopie-Tradition wissenschaftlich
cufhebens liessen. Keineswegs tot, sondern aktueller denn je sind dagegen die von Kant
ethisch begriindeten Postulate eines jederzeit geforderten und frustrationsresistent als Ziel
zu verfolgenden Fortschritts im Sinne der kosmopolitischen Einheit der menschlichen
Geschichte. Es ldsst sich sogar feststellen, dass diese Einheit der menschlichen Geschichte,
die im 18. Jahrhundert noch eine geschichtsphilosophische Vision war, heute politisch,
okonomisch und technisch soweit real ist, dass das Scheitern ihrer politisch-rechtlichen
Organisation. das Lyotard einfach unterstellt, auf eine kaum ausdenkbare Katastrophe
hinauslaufen wirde.» (Apel 1988, S. 123f))

Am Ende ist es die klassische Vernunft menschlicher Selbsterhaltung, die im
hypothetischen Blick auf eine sonst (jedenfalls in unseren Augen) unmensch-
liche Zukunft das Uberzeugendste Pladoyer liefert fiir die Herausbildung de-
mokratischer Institutionen und eines kosmopolitischen Bewusstseins, fiir die
Auszeichnung der Gefiihle des Mitleids gegeniiber Schmerz und der Reue
uber Grausamkeit.

Literatur

Apel. Karl-Otto: Zuriick zur Normalitidt? Oder kénnten wir aus der nationalen Katastrophe
ctwas Besonderes gelernt haben? Das Problem des (welt-)geschichtlichen Ubergangs zur
postkonventionellen Moral in spezifisch deutscher Sicht, in: Zerstérung des moralischen
Selbstbewusstseins: Chance oder Gefihrdung? Hg. vom Forum fiur Philosophie Bad
Homburg, Frankfurt/Main 1988, S. 91142

Bataille, Georges: Die Trinen des Eros. Aus dem Franzdsischen von Gerd Bergfleth, Miin-
chen 1981

Cortazar. Julio: Rayuela. Himmel-und-Holle. Aus dem argentinischen Spanisch von Fritz
Rudolf Fries. Frankfurt/Main 1981

Hare, Richard M.: Freiheit und Vernunft. Aus dem Englischen von Georg Meggle, Diissel-
dorf 1973

Kohler. Georg: Warum nicht Apartheid. Wie sich das 19. im 21. Jahrhundert wiederholen
sollte. in: Zur Aktualitit der Zukunft, hg. v. Peter Sloterdijk, Frankfurt/Main 1990

7 Vgl. dazu ausfithrlich Kohler 1990.

253



Kuhlmann, Wolfgang: Einleitung, in: Zerstérung des moralischen Selbstbewusstseins:
Chance oder Gefihrdung? Hg. vom Forum fiir Philosophie Bad Homburg, Frankfurt/
Main 1988, 8. 7-23

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidaritidt. Aus dem Englischen von Christa Kriiger,
Frankfurt/Main 1989

254



	Die Zerstückelung des Fu-Tschu-Li : über die (Un)Begründbarkeit der Menschenrechte

