
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Die Französische Revolution und die Frauen

Autor: Klinger, Cornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883007

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883007
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stiidia Philosophie« 49 90

CORNELIA KLINGER

Die Französische Revolution und die Frauen

Kommentar

Die beiden Tendenzen, die die patriarchale Historiographie hinsichtlich der

Rolle der Frau in der Geschichte im allgemeinen kennzeichnen, lassen sich

auch mit Blick auf die Französische Revolution wiederfinden: Zum einen wird
das politisch-gesellschaftliche Wollen und Handeln von Frauen in den Hintergrund

gedrängt bis hin zum gänzlichen Verschwinden, zum anderen wird eine

Art stillschweigender Übereinstimmung zwischen den Geschlechtern hinsichtlich

der Beurteilung des Geschichtsverlaufs angenommen. Aus dieser Perspektive

erscheinen einzig Männer (vorzugsweise natürlich die «grossen») als

Akteure in der Geschichte, während es gleichzeitig als selbstverständlich angesehen

wird, dass die von ihnen errungenen historischen Fortschritte sich auch

für Frauen als Segnungen erwiesen haben. Mit Bezug auf die Französische

Revolution heisst das: während die Frauen zu Hause gesessen haben sollen,
hätten die Männer das ancien régime gestürzt und die Menschenrechte
proklamiert, durch die dann auch die Frauen mit Gleichheit und Freiheit gleichsam

beschenkt worden seien. Zwischen beiden Tendenzen besteht innerhalb
des patriarchalen Denkhorizontes durchaus kein Widerspruch; der sekundäre

Status der Frau ergibt sich vielmehr aus dem Zusammenspiel von Ausgrenzung

und Subsumption. Auf der einen Seite muss die Andersartigkeit des

Weiblichen scharf konturiert werden, um dem Ausschluss von Frauen aus den

Belangen von Kultur und Gesellschaft eine Legitimationsgrundlage zu
verschaffen. Da zugleich aber die Bedeutung dieses «Anderen» vollkommen
negiert bzw. verdrängt wird, verliert es auf der anderen Seite jede Eigenart
und jeden Eigenwert und erscheint so als nichtig und daher subsumierbar.

Sowohl Ausgrenzung als auch Subsumption sind von einer sich im Zuge der

neueren Frauenbewegung entwickelnden Revision der Geschichte von einem

frauenbezogenen bzw. feministischen Standpunkt aus in Frage gestellt worden.

Zum einen sind Frauen als handelnde Subjekte in der Geschichte im
allgemeinen und in der Geschichte der Französischen Revolution im besonderen

(wieder)entdeckt worden. Auf der anderen Seite ist die Selbstverständlichkeit

der Übereinstimmung zwischen den Interessen der Geschlechter in Zweifel

233



gezogen worden. Auch dies gilt wieder sowohl im Hinblick auf die Geschichte

im allgemeinen1 als auch für die Französische Revolution im besonderen2.

Dadurch sind die Antworten auf die Frage nach dem Verhältnis der Frauen

zur Französischen Revolution bzw. nach der Bedeutung der Französischen

Revolution für die Frauen und ihre Stellung in der Gesellschaft ungleich
reicher, umfangreicher, facettenreicher, aber gleichzeitig auch komplexer und

1 Wenn die Erfahrungen von Frauen als Massstab zugrunde gelegt würden, dann würde
sich erweisen, dass so gut wie alle Perioden der Geschichte, die als Hoch-Zeiten des

Emanzipationsfortschritts gelten, lediglich für das männliche Geschlecht als solche gelten
können, während sie für die Frauen entweder wenig erbracht oder sogar das gerade
Gegenteil bewirkt hätten. Diese, zuerst von Joan Kelly als nahezu universelles Gesetz der

Geschichtsbetrachtung formulierte Auffassung (die Kelly selbst in erster Linie an der
Renaissance erprobt hat, vgl. Joan Kelly: Did Women Have a Renaissance?, in: Women,
History and Theory. The Essays of Joan Kelly, Chicago/London 1984, p. 19-50), ist von
Abby Kleinbaum auch auf das Zeitalter von Aufklärung und Revolution angewandt
worden: «The Enlightenment emerges as another great age marked off by conventional
methods of historical periodization in which man improved his understanding of nature
and society and broadened his participation in the political process, while denying women
an increment in opportunity and in freedom»; vgl. Abby R. Kleinbaum: Women in the

Age of Light, in: R. Bridenthal/C. Coonz (eds.): Becoming Visible. Women in European
History, Boston 1977, p. 233.

2 «Da sich die bürgerlich-kapitalistische Gesellschaft selber nur als Höhepunkt der
menschlichen Geschichte denken kann, muss sie auch suggerieren, dass sich die
gesellschaftliche Lage der Frauen von <ganz unterdrückt und rechtlos) bis <emanzipiert
aufgrund von objektiven Bedingungen) verbessert habe. Auf solchem Hintergrund erscheint
dann die Gleichberechtigung als grosszügige Konzession des aufsteigenden Bürgertums
an die Frauen, während sie in Wirklichkeit lediglich den Übergang von einer Stellung
relativer Macht zu derjenigen neuer Ohnmacht markiert.» (Barbara Duden: Das schöne

Eigentum. Zur Herausbildung des bürgerlichen Frauenbildes an der Wende vom 18. zum
19. Jahrhundert, in: Kursbuch 47 (1977), S. 130). Am Anfang des zweiten Teils ihres
Buches Die imaginierte Weiblichkeit führt Silvia Bovenschen Hans Mayer als Zeugen für
die Auffassung an, dass die Aufklärung konsequent und beinahe zwangsläufig auch die

Emanzipation der Frau mit sich gebracht habe (vgl. H. Mayer: Aussenseiter, Frankfurt
1975). Anhand dieses Beispiels tritt Bovenschen den Beweis an, wie hoffnungslos naiv und
oberflächlich eine solche Annahme ist. Hinsichtlich der Anwendung des Egalitätsprinzips
auf das weibliche Geschlecht gelangt sie zu folgendem Urteil: «Die Annahme, dass der

taufgeklärte) Konsens über die natürliche Gleichheit aller Menschen die der Frauen ein-
schloss, mag logisch sein; sie ist jedoch problemgeschichtlich nicht verifizierbar. Setzt

man die jeweilige Situierung des Weiblichen in den Texten in ein Verhältnis zu den

geläufigen und ausgewiesenen ideengeschichtlichen Periodisierungen - wie zum Beispiel
Aufklärung -, so wird deutlich, dass das Weibliche in jenen grundlegenden Schriften, die
das geschichtliche Selbstverständnis einer Epoche ausdrücken, gar nicht vorkommt, und
dass die Schriften, in denen es beim Namen genannt ist, zumeist die Ausschliessung der
Frauen aus den Emanzipationsprogrammen formulieren, indem sie eine <natürliche> weibliche

Unmündigkeit unterstellen.» (S. Bovenschen: Die imaginierte Weiblichkeit.
Exemplarische Untersuchungen zur kulturgeschichtlichen und literarischen Präsentationsform
des Weiblichen, Frankfurt 1979, S. 76).

234



zwiespältiger geworden. Und das nicht nur auf den ersten Blick, sondern
vorausnehmend sei es gesagt: Der Eindruck der Zwiespältigkeit, der
Zerrissenheit zwischen einem Einerseits und einem Anderseits, hält sich durch und
erweist sich als das bleibende Resultat der Auseinandersetzung mit dieser

Fragestellung.
Auf der einen Seite war und ist es immer noch dringend geboten, die aktive

Teilhabe von Frauen an der Französischen Revolution in allen ihren Stadien
und Aspekten ans Licht zu bringen. Seit den Anfängen der sogenannten
Zweiten Frauenbewegung in den späten sechziger Jahren und nicht zuletzt aus
Anlass des Jubiläums der Französischen Revolution im vergangenen Jahr sind

Untersuchungen und Dokumentationen zum Thema Frau und Revolution in
beeindruckender Fülle erschienen3. Sie zeigen an verschiedenen Beispielen,
dass Frauen in viel höherem Mass als bislang (an)erkannt, die Revolution zu
ihrer Sache gemacht haben und mehr noch, dass sie ihre Sache, d. h. ihre
Interessen als Frauen, durch die Revolution vertreten und befördert gesehen
haben4. Im grossen und ganzen legt die Revision der Geschichte der Französischen

Revolution aus einer frauenbezogenen Perspektive den Eindruck eines

wenigstens in allen wichtigen Punkten ebenso engen wie positiven Verhältnisses

zwischen Frauen und Französischer Revolution nahe.

Auf der anderen Seite wird dieses Bild teilweise durch dieselbe feministische

Geschichtsforschung, die eben diese Sachverhalte gerade erst ans Licht ge-

3 Vgl. u. a. Maité Albistur/Daniel Armogathe: Histoire du féminisme français. Tome 1,

Paris 1977 (La participation des femmes à la Révolution française, p. 322-346); Dominique

Godineau: Citoyennes tricoteuses. Les femmes du peuple à Paris pendant la Révolution

française, Paris 1988; Anne Soprani: La révolution et les femmes de 1789 à 1796,
Paris 1986; Marilyn Yalom: Le temps des orages. Aristocrates, bourgeoises et paysannes
racontent, Paris 1989; Sîan Reynolds (Hg.): Women, State and Revolution. Essays on
Power and Gender in Europe Since 1789, Amherst 1987; Elke Harten/Hans Christian
Harten: Frauen - Kultur - Revolution 1789-1799, Pfaffenweiler 1989; Salomé Kestenholz:

Die Gleichheit vor dem Schafott. Porträts französischer Revolutionärinnen, Darmstadl

1988; Viktoria Schmidl-Linsenhoff (Hg.): Sklavin oder Bürgerin? Französische
Revolution und Neue Weiblichkeit 1760-1830, Frankfurt 1989.

4 Zum zweiten Punkt vgl. Ute Gerhard : Die Frauenrechtserklärung der Olympe de Gouges.
Entwurf zu einer feministischen Rechtstheorie, in: Die Neue Gesellschaft/Frankfurter
Hefte 36 (1989), S. 605-615. In Ute Gerhards Interpretation wird sehr deutlich, dass

Olympe de Gouges' Erklärung der Frauenrechte nicht einfach eine Erweiterung der
Menschenrechte im Sinne ihrer blossen Anwendung auf weibliche Menschen darstellt, sondern
dass sie Modifikationen des Menschenrechtsbegriffs aus einer weiblichen Perspektive und
mit Blick auf die Interessen von Frauen enthält; wohlgemerkt Modifikationen, die durchaus

mit einem Anspruch auf Allgemeingültigkeit und nicht als Reklamierung weiblicher
«Sonderrechte» vorgetragen werden.

235



bracht hat, in Zweifel gezogen - und zwar nach zwei Hinsichten, die einander

ergänzen :

Erstens erweist ein konzentrierterer und differenzierterer Blick auf die
Geschichte der Frauen in Frankreich und anderen europäischen Ländern, dass

sie vor der Französischen Revolution bzw. allgemeiner vor dem Anbruch des

bürgerlichen Zeitalters keineswegs so rechtlos und geknechtet waren, dass der
revolutionäre Umbruch ihnen ausschliesslich eine Verbesserung ihrer
gesellschaftlichen Stellung eingetragen hätte. Das dem aufklärerisch-revolutionären
Selbstverständnis entsprechende Bild eines linearen Fortschritts der
Geschichte aus vormoderner Finsternis zu allgemein menschlicher Emanzipation
täuscht - auch und gerade in Hinblick auf die Geschichte des weiblichen
Geschlechts. Zumal unter Berücksichtigung Standes- und klassenbezogener
Unterschiede in der gesellschaftlichen Stellung zwischen Frauen zeigt sich,
dass nicht wenige von ihnen, namentlich die Frauen der höheren
Gesellschaftsschichten, in der vorbürgerlichen Epoche über weit mehr politische
Rechte und gesellschaftliche Entfaltungsräume verfügten, als die meisten

Frauen nach der Französischen Revolution5.
Zweitens (und dieser zweite Gesichtspunkt ist der schwerwiegendere)

erweist es sich, dass die Anwendung der emanzipatorischen Potentiale von
Aufklärung und Revolution auf die Frauen keineswegs so konsequent erfolgt
ist, wie es dem abstrakten Begriff nach - und auch den konkreten Forderungen

der revolutionären Frauen entsprechend - hätte sein sollen. Trotz der

Verheissung, die die revolutionären Ideen unzweifelhaft auch für die Frauen
enthalten haben (andernfalls wären nicht so viele von ihnen den Fahnen der
Revolution gefolgt) nimmt die Geschichte der Französischen Revolution
einen ganz anderen Gang und führt zu einem ganz anderen Resultat als zur
Ausdehnung von Menschenrechten, von Gleichheits- und Autonomiekonzepten

auf das weibliche Geschlecht. Und das nicht allein aus gleichsam kontin-
genten Ursachen, wie etwa der Zählebigkeit überkommener Vorstellungen
und Vorurteile in den Köpfen der Zeitgenossen beiderlei Geschlechts, sondern

mit prinzipiellen Begründungen. Die logische Entwicklungsdynamik der
Ausdehnung des Humanitätsideals auf alle Menschen und damit auch auf
Menschen beiderlei Geschlechts, wie sie in seinem Universalitätsanspruch eigentlich

angelegt zu sein scheint, wird abgebrochen durch die Konstruktion einer

diametral entgegengesetzten Konzeption von männlicher und weiblicher

5 Vgl. z. B. Joan B. Landes: Women and the Public Sphere in the Age of the French
Revolution, Ithaca/London 1988, Teil I.

236



Natur als Grundlage zweier grundlegend unterschiedener Weisen des

Menschseins.

Im Zuge des bürgerlichen Befreiungskampfes gegen feudale bzw. absolutistische

Herrschaft haben alle gesellschaftlich, kulturell oder auch religiös und

metaphysisch gegründeten Legitimationen für Ungleichheiten und Rangordnungen

zwischen Menschen ihre Glaubwürdigkeit nachhaltig eingebüsst. Einzig

die Berufung auf Natur, resp. auf Unterschiede in der menschlichen Natur,
kann künftig als Legitimationsgrundlage für Unterschiede und Hierarchien
zwischen Menschen in Anspruch genommen werden6. Dies ist der Weg, der in
der Folge in Fragen der Geschlechterpolitik konsequent eingeschlagen wird.
So kommt es, dass sich ausgerechnet in dem historischen Augenblick, da die

Ideen universeller Freiheit und Gleichheit ihren Siegeszug antreten, die
Vorstellung der «natürlichen» Unterschiede zwischen den Geschlechtern7
entscheidend vertieft8.

Der Rekurs auf Natur erlaubt dem neuen bürgerlich-revolutionären Denken

das, was ihm auf der Grundlage seiner Prinzipien unmöglich sein müsste :

die Legitimation von Ungleichheit und Herrschaft zwischen den Geschlechtern.

Damit bleibt die Chance zur Überwindung patriarchaler Herrschaft, die

sich im Kontext der bürgerlichen Emanzipation vom politischen Patriarchalismus

von Monarchie und Feudalordnung öffnet, ungenutzt. Was sich tatsächlich

vollzieht, ist ein Form- und Funktionswandel des Patriarchats, nicht seine

Abschaffung.
Je intensiver sich feministische Forschung mit den Ideen von Aufklärung

und Revolution befasst, desto eindeutiger gelangt sie zu dem Ergebnis, dass

der Ausschluss des weiblichen Geschlechts von den Menschenrechten und von
den Prinzipien der Gleichheit und Freiheit systematischen Charakter hat.
Erstens insofern, als in die Prinzipien selbst, ihrem formalen Charakter und
universalen Geltungsanspruch zum Trotz, Erfahrungen und Sehweisen als

Prämissen eingegangen sind, die - angesichts der strikten Geschlechterrollen-

zuweisung in der gesellschaftlichen Wirklichkeit - als geschlechtsspezifisch
männlich bezeichnet werden müssen und den Erfahrungen und Sehweisen von

6 «It is the power of the meaning of (natural) - its supposedly a priori status - that gives law
its authority within society. Law as a politics is made invisible by the inevitability of
nature. The rule of law through nature masks the hierarchy it seeks to protect» (Zillah
Eisenstein: The Female Body and the Law, Berkeley 1988, p. 49 und 50)

7 Am Rande sei bemerkt, dass Entsprechendes auch in Hinblick auf die Begründung von
Unterschieden zwischen verschiedenen Rassen gelten dürfte.

8 Vgl. Karin Hausen: Die Polarisierung der (Geschlechtscharaktere). Ein Spiegel der
Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: W. Conze (Hg.): Sozialgeschichte der Familie

in der Neuzeit Europas, Stuttgart 1976, S. 363-393.

237



Frauen nicht entsprechen und nicht gerecht werden. Zweitens, weil die
moderne bürgerliche Gesellschaft, die durch die Französische Revolution inauguriert

wird, vielleicht in viel höherem Masse als jede andere Gesellschaftsform

vor ihr auf dem Ausschluss der Frau aus dem Bereich der Öffentlichkeit
basiert, indem sie die scharfe Abgrenzung von politischer und gesellschaftlicher

Öffentlichkeit auf der einen Seite und häuslicher Privat- bzw.

Intimsphäre auf der anderen Seite und die Organisation der beiden Bereiche

nach grundsätzlich gegenläufigen resp. komplementären Normen zu ihrer
Existenzgrundlage macht9. Da die Ausdifferenzierung verschiedener

Wertsphären den Linien der Geschlechterdifferenz folgt, tritt das Fortschreiten

dieses Ausdifferenzierungsprozesses, durch das die Moderne charakterisiert

ist, als Vertiefung der Kluft zwischen den Geschlechtern in Erscheinung.
So gesehen, stellt der Verlauf der Französischen Revolution, in dem - nach

einer anfänglichen Phase relativer Offenheit und Toleranz gegenüber der
politischen Willensbildung und dem öffentlichen Auftreten von Frauen - alsbald

strengere Restriktionen und Repressionen in Anwendung gebracht werden als

je zuvor10 (bis hin zu der absurden Forderung Sylvain Maréchals, den Frauen
das Lesenlernen zu verbieten), keine Entgleisung dar. Die Revolution ist ihren

Prinzipien nicht <untreu> geworden, sondern diese Prinzipien finden an der

Frage des Geschlechterverhältnisses ihre Grenzen. Ihre allgemeinen, abstrakten

und formalen Prinzipien treffen nicht nur auf kontingente Hindernisse, die

ihrer Umsetzung in die Realität entgegenstehen, sondern auf entgegengesetzte
konstitutionelle Gegebenheiten und funktionale Erfordernisse in ihrer eigenen

Konzeption.
Angesichts dieser Situation mag es angemessen sein, die Frage nach dem

Verhältnis von Frauen und Französischer Revolution überwiegend negativ zu
beantworten. Es wäre jedoch falsch, daraus, dass die Französische Revolution
im Ergebnis für die Frauen und ihre Interessen enttäuschend verlaufen ist, zu

9 Vgl. Geneviève Fraisse: Muse de la raison. Le démocratie exclusive et la différence des

sexes, Aix-en-Provence 1989.

10 «By 1793 women were banned from active and passive participation in the political
sphere.» «In 1794 all attempts at legal and social reform for women were curtailed. In
May 1795 the Convention declared that women were to be kept out of the galleries.
Workshops were closed in February. In May 1796 the Council of Five Hundred ruled that
<the interests of society and morality) excluded women from senior teaching positions.
The Napoleonic Code of 1804 reinforced the autority of husbands and fathers at the

expense of wives and children. It resurrected unequal standards of divorce and deprived
women of the right to perform as civil witnesses, to plead in court in their own name, or to
own property without the husband's consent» (J. B. Landes: Women and the Public
Sphere, a. a. O., p. 147 und 145f.).

238



schliessen, dass sie für die Frauen oder für die Geschichte der Frauenbewegung

nur wenig Bedeutung gehabt hätte. Denn das Szenario, das die Französische

Revolution geschaffen hat, bestimmt den Rahmen, innerhalb dessen

wir uns bis auf den heutigen Tag noch bewegen. Derselbe Zwiespalt, der die

Beurteilung des Verhältnisses von Frau und Französischer Revolution
charakterisiert, kehrt in der späteren Geschichte der Frauenbewegung wieder und
scheint bis heute unausweichlich.

Auf der einen Seite haben Frauen nie aufgehört, die in Aufklärung und
Revolution zu Grunde gelegten Prinzipien von Recht, Autonomie und Huma-
nität für sich und die Durchsetzung ihrer Befreiung in Anspruch zu nehmen.

Der Universalitätsanspruch, den diese Prinzipien enthalten, mochte zwar nie

eingelöst sein, aber er liess und lässt sich noch immer beim Wort nehmen und
bildet so stets einen Hebel, an dem Kritik an den bestehenden Verhältnissen

ansetzen kann.

Auf der anderen Seite haben diese Grundsätze nicht nur im Kontext der
Französischen Revolution vor dem Emanzipationsanspruch der Frauen
versagt. Auch ihre späteren Weiterentwicklungen, sei es im Rahmen liberaler
oder sozialistischer Theorien, haben diese Aufgabe nicht erfüllt. Immer wieder
und in immer wieder neuer Gestalt ist der Konflikt zwischen den allgemeinen
Prinzipien und den konkreten Konstitutionsbedingungen moderner
Gesellschaften in Erscheinung getreten. Eben das hat in der Geschichte der letzten
zweihundert Jahre zur Entwicklung von Frauenbewegung und Feminismus

geführt. Die Verheissungen, die mit den Ideen von Freiheit, Gleichheit und
Menschenrechten verbunden waren, haben sie möglich, und die Enttäuschung
über diese Prinzipien hat sie notwendig gemacht.

Wenn wir daraus ein Fazit ziehen wollen, so ergibt sich folgendes Bild : die
Französische Revolution hatte ihre Frauen, aber die Frauen hatten in dieser

Revolution nicht ihre Revolution. In der Französischen Revolution wurde -
wie in so vielen anderen Hinsichten, so auch in Hinsicht auf das Geschlechterverhältnis

- der Rahmen abgesteckt für das bürgerliche Zeitalter. Sowohl für
das, was seine Wirklichkeit ausmacht, als auch für die Utopien, die über diese

hinausweisen. Zwischen beiden Aspekten klafft ein als tiefer Widerspruch in

Erscheinung tretender Riss. Die Französische Revolution hat Hoffnungen
geweckt, die weit über sie und den durch sie gesetzten Rahmen der bürgerlichen

Welt hinausweisen, allerdings nur so weit, um einklagbar werden zu
lassen, dass die Realität, die aus dieser Revolution hervorgegangen ist, eben

diese Hoffnungen nicht erfüllt.

239




	Die Französische Revolution und die Frauen

