Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: De I'étre et le néant aux Cahiers pour une morale : un enrichissement
de la notion sartrienne de liberté "pour-autrui”

Autor: Salzmann, Yvan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883002

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 49/90

YVAN SALZMANN
De L'étre et le néant aux Cahiers pour une morale:

un enrichissement de la notion sartrienne de liberté «pour-autrui»'.

Dans ses derniers entretiens avec Benny Lévy, publiés un mois avant sa mort2,
Jean-Paul Sartre affirme que son oeuvre philosophique, dans son inacheve-
ment, n’a pas suffisamment souligné le lien étroit de la morale a I’existence
d’autrui. Il donne alors cette définition de la conscience morale: «Toute cons-
cience me parait actuellement, a la fois comme se constituant elle-méme et
dans le méme temps comme conscience de ’autre et comme conscience pour
I'autre. Et c’est cette réalité-1a, ce soi-méme se considérant comme sol-méme
pour l'autre, ayant un rapport avec l'autre que J’appelle la conscience mo-
rale». En soulignant qu’il y a essentiellement la morale du rapport a 'autre,
Sartre se demande alors s’il ne faudrait pas aller jusqu’a remettre en question
I'ontologie de L'étre et le néant (1943) qui pose le conflit a l'origine des
rapports entre les consciences. Sous cet angle, ’ontologie apparaitrait en effet
comme fondatrice d’une dialectique de la violence considérée comme moteur
supréme de 'histoire des hommes et serait incompatible avec une éthique
véritable.

I1 est vrai qu'une certaine lecture des textes philosophiques de Sartre (en
particulier de L'étre et le néant mais aussi de la Critique de la raison dialectique)
peut se sentir en droit de privilégier, et parfois méme de radicaliser certaines
descriptions frappantes ou ’homme semble ne pouvoir exister qu’en tant que
contre-homme, qu’en opposition a autrui. Ma liberté ne pourrait alors pleine-
ment se realiser qu’au detriment des autres hommes et parfois méme de leur
vie. I y aurait de ce fait incompatibilité totale entre la liberté vécue de chaque
homme et son étre pour-autrui: 'altérité devrait étre considérée comme le
parfait équivalent de I’aliénation. Aucune intersubjectivité heureuse, aucune
communication authentique ne seraient jamais envisageables. Seul le meurtre
(réel ou symbolique) serait libérateur et il faudrait dans ce cas prendre au pied

I Texte rédigé a partir d’'une conférence prononcée au Groupe vaudois de la Société ro-
mande de philosophie le mardi 6 décembre 1988 a Lausanne.
2 «L’espoir maintenant», dans Le Nouvel Observateur, mars 1980.

155



de la lettre la citation de Huis-Clos (1944) «’Enfer, c’est les autres». Si nous
nous rappelons maintenant que l'athéisme sartrien exclut d’emblee toute
espérance de salut au-dela de notre vie terrestre, tout en posant la contingence
radicale de la vie et de la mort, les idées fondamentales de Sartre ne pourraient
apparaitre que totalement désespérantes pour le lecteur lucide.

Pourtant, méme si a la lumiere de cette absolue contingence la vie de chaque
homme ne peut étre globalement considérée que comme un échec, Sartre n’a
jamais cessé de revendiquer pour lui-méme et pour chaque homme 'engage-
ment dans un projet, la responsabilité de ses actes et un choix originel singulier
qui engage toute ’humanité. Si, pour reprendre I’expression proposée dans
Les Mots (1964), Sartre range «l'impossible Salut au magasin des accessoi-
res», s’il considére que 'homme n’est pas la créature d’'un Dieu mais bien
plutot le créateur de toutes les valeurs, notre penseur n’abandonne pas pour
autant tout espoir pour ’homme, mais cet espoir doit s’exercer dans les limites
de la condition humaine. L’homme est libre parce qu’aucune nature, aucune
essence ne le définissent a priori; il existe toujours a partir d’une certaine
situation historique et géographique particuliére. Sa liberté s’exerce effective-
ment dans la multitude des rapports qu’il entretient avec la nature, avec les
objets, mais aussi et surtout avec les autres libertes.

Pour que I'espoir demeure possible et qu’une morale puisse étre fondeée, il
est donc de la plus haute importance que les rapports humains ne soient pas
réductibles a une succession de conflits, et que méme si ceux-ci existent, ils
puissent étre dépassés, surmontés ou évités. Faut-il pour cela remettre totale-
ment en question 1'ontologie sartrienne? Nous avons cherché a le savoir en
examinant la notion du «pour-autrui» dans L'étre et le néant et les deux
Cahiers pour une morale. Ce dernier texte inacheve, édité en 1983 apres la mort
de Sartre mais écrit en 1947 et 1948, contient un embryon sous forme de notes
de la morale annonceée a la fin de L'étre et le néant.

La liberté en situation

L'un des principaux résultats de I’'ontologie de Sartre a permis de montrer que
I’homme dans le monde est toujours libre, ou mieux, qu’étre homme, c’est
toujours étre libre, méme si cette liberté peut quelquefois étre enchainée.
L’homme est libre parce que doué de conscience: il est conscience du monde et
de lui-méme. Enongant la formule du principe d’intentionnalité de la phéno-
meénologie husserlienne, Sartre affirme que «toute conscience est conscience
de quelque chose. [...] Etre conscience de quelque chose, c’est étre en face

156



d’une présence concrete et pleine qui n’est pas la conscience»’. La transcen-
dance au sens sartrien est la structure constitutive de la conscience, c’est-a-dire
que la conscience prend naissance portée sur un étre qu’elle n’est pas. Cet étre-
en-soi est ce qu’il est, 1l est pleine positivité, massif et il n’a pas d’histoire. Il est
de plus entiérement contingent, sans raison d’étre, sans nécessité aucune. Pour
la conscience, I'étre-en-soi peut donc apparaitre comme étant «de trop»*.

Mais la conscience n’est pas du coté de I’étre, elle est un non-étre relatif a
I'en-soi. L’homme en tant que conscience du monde et de lui-méme au monde
existe alors sur le mode du pour-soi. Le rapport synthétique que ’homme
entretient avec le monde est un rapport intentionnel. Le pour-soi c’est la
realit¢é humaine en tant qu’elle fait face au monde parce qu’elle est douce
d’une conscience, d’un pouvoir neantisant qui 1’arrache de ’en-soi, qui lui
permet de s’en distancer. homme se présente alors comme ’étre par qui le
néant vient au monde parce qu’il a la possibilité de se désengluer de la pate
informe de I'étre; cette possibilité de prendre position pour découvrir et or-
donner un monde, c’est la liberté. Cet arrachement fait que ’homme n’est pas
seulement un objet parmi les objets, sa conscience faisant toujours face aux
objets.

De ce fait, contrairement a I’en-soi, le pour-soi existe historiquement: il a a
étre. Ainsi la conscience est existence sans essence et nous ne pouvons attri-
buer a 'homme aucun caractere essentiel qui ferait de lui une chose donnée
une fois pour toutes: I'homme n’est pas — il n’y a pas de nature humaine —, il
existe, et en existant il se fait peu a peu, il projette une essence a realiser. Le
projet est la manifestation de la liberté du pour-soi temporel: la conscience
existe comme acte de dégagement d’un certain donné et comme engagement
vers une certaine fin.

Deés lors, la liberté au sens sartrien ne doit jamais étre considérée comme
une volonté abstraite ou une toute-puissance: ce n’est pas une entité absolue.
Une liberté qui ne serait relative a rien serait un rien absolu. La liberté
humaine est donc nécessairement en situation: «Il ne peut y avoir de pour-soi
libre que comme engagé dans un monde résistant»’. En effet, la liberté est
originellement en rapport avec le donné: la situation se definit comme la
relation entre la liberté et le donné, comme le lien entre un pour-soi et I’en-soi
qu’il neantise. Il n’y a de liberté qu’en situation et il n’y a de situation que par

3 Jean-Paul SARTRE, L'étre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, Paris, Galli-
mard, 1943 (édition recomposée avec une nouvelle pagination en 1970), p. 27.

4 op. cit., p. 33.

5 op. cit., p. 540.

137



la liberté: une liberté qui ne serait pas envisagée dans le cadre d’une certaine
situation ne serait qu'une abstraction.

D’autre part, une description compléte de la condition humaine ne peut pas
ignorer la pluralité des consciences et leurs relations. C’est une nécessite de fait
que la conscience rencontre d’autres pour-soi qu’elle-méme; elle est nécessai-
rement pour-autrui. Le pour-autrui sera donc le pour-soi considéré dans son
rapport avec d’autres consciences.

Lautre comme limitation de ma liberté

Chaque homme est nécessairement en relation avec 'autre: d’abord, il est
découvert par autrui et il découvre autrui par la perception du corps.
L’homme est objet sous le regard de celui qui le pergoit. Le regard est un des
thémes principaux de la description sartrienne des rapports fondamentaux
avec autrui. Le regard de I'autre me pergoit en tant qu’objet humain et je
réagis en regardant 'autre qui a son tour est pergu en tant qu’objet humain.
Autre perspective sur le monde que la mienne, il me vole le monde, il désin-
tegre mon univers. Et méme si je subis son regard paralysant, je ne peux pas
pour autant le reconnaitre spontanément comme sujet libre: entre lui et moi il
y a un néant de séparation qui est originellement le fondement de toute
relation a un autre homme. Dans I'opposition de nos deux regards, il y a deés
lors toujours dispersion et lutte des consciences. Pour Sartre, «l’existence
pour-autrui étant refus radical d’autrui, aucune synthese totalitaire et unifica-
trice des «autrui» n’est possible»®.

En un certain sens, autrui est bien la limite de ma liberte: s’il y a un autre, je
suis objet pour lui, j’ai un dehors, j’ai une nature; je suis quelqu'un pour
'autre et cette personne que je suis pour 'autre m’échappe par principe et
pourtant je dois 'assumer sans connaitre ce que j’assume: je me sens étre
pour-autrui une certaine réalite. «Etre regardé, c’est se saisir comme objet
inconnu d’appréciations inconnaissables, en particulier d’appréciations de
valeur [...]. En tant que je suis objet de valeurs qui viennent me qualifier sans
que je puisse agir sur cette qualification, ni méme la connaitre, je suis en
esclavage»’. Autrui, c’est aussi un autre projet, une autre vision du monde,
d’autres possibilités: autrui peut se servir de moi et je peux me servir de lui
pour la réalisation de fins inconnues de I'un ou de I'autre. Je suis donc en

6 op. cit., p. 298.
7 op. cit., pp. 313-314.

158



danger en face d’autrui et il est en danger en face de moi. Il y a malaise dans
cette confrontation de deux regards. Je demeure toujours a I'égard d’autrui
dans une atmosphere de conflit. «L’essence des rapports entre les consciences
n’est pas le «Mitsein», c’est le conflit»®, conclut alors Sartre.

Les relations concretes avec autrui

Les rapports concrets du pour-soi avec autrui se manifestent originellement
par des attitudes que le pour-soi prend pour réagir a sa «réification», a son
objectivation aliénante par 'autre. Ces attitudes s’inscrivent dans le cadre
d’un projet fondamental: chaque pour-soi cherche a dépasser I'absurdité de sa
contingence en essayant de fonder sa présence. En effet, 'ontologie sartrienne
révele I'existence d’un projet libre premier du pour-soi. Pour comprendre
’lhomme, il faut savoir que tous ses projets singuliers renvoient a ce projet
fondamental: I'homme est spontanément désir d’étre. 11 cherche toujours a se
donner une réalité, un en-soi, mais pas sur le mode du pur en-soi contingent et
absurde dont il est conscience: il désire étre un en-soi qui serait son propre
fondement et qui continuerait a exister en tant que pour-soi libre apres s’étre
fait.

En d’autres termes, I’homme a le projet tout a fait premier d’étre un en-soi-
pour-soi. Cette synthése irréalisable, parce que contradictoire, de I’en-soi et du
pour-soi, c’est I'idée de Dieu. En ce sens, pour Sartre, ’homme est bel et bien
une «passion inutile»® en tant qu’il projette d’étre Dieu. «Etre homme, c’est
tendre a étre Dieu; ou, si 'on préfere, 'homme est fondamentalement désir
d’étre Dieu»'?. Ce projet fondamental irréfléchi, non explicite, sera la clef de la
compréhension du choix originel singulier qu’a fait chaque individu dans son
enfance. Mon comportement singulier sera des lors guidé par cette exigence
universelle: dépasser 'absurdité de la contingence en fondant ma présence. Je
rechercherai donc toujours a me constituer en nécessité de droit, en absolu
pour le monde, moi-méme et autrui. Et c’est parce qu’autrui me pergoit
comme chair et qu’il découvre ainsi la contingence pure de ma présence qu’il
met en danger ce projet libre premier. Je suis alors tenté soit d’exiger de I’autre
qu’il emploie sa propre liberté a fonder mon étre, soit de vouloir supprimer
purement et simplement la liberté d’autrui pour n’avoir plus rien a redouter

8 op. cit., p. 481.
9 op. cit., p. 678.
10 op. cit., p. 626.

159



d’elle. C’est pourquoi jen viens a adopter 'un ou l'autre des deux types
d’attitudes suivants pour essayer en vain de maitriser autrui:

a) Par le premier type, je m’adresse a I’autre en tant qu’il est un pour-soi
libre qui me regarde: j’essaie de le séduire dans sa transcendance pour
obtenir de lui qu’il me choisisse librement comme limitation de sa
propre liberté. Je cherche a me faire aimer de lui pour qu’il me recon-
naisse comme un absolu, comme une valeur supréme. A cette fin, il
arrive que j’adopte des conduites amoureuses, séductrices ou meme
masochistes.

b) Par le second type, je m’adresse 4 I'autre en tant qu’il est un objet que
je regarde: j’essaie de I'emprisonner dans son corps, de le réduire a une
chair inerte, a un en-soi. Je cherche a dominer autrui par une appro-
priation totale de son corps aliéné. A cette fin, il arrive que jadopte des
conduites d’indifférence, de désir, de haine ou méme de sadisme.

Autrui réagit d’ailleurs de la méme fagon pour essayer de m’asservir en vue de
fonder sa présence. L'ensemble des rapports humains doit des lors étre envi-
sagé dans la perspective du conflit. Aucune des deux attitudes fondamentales
n’est réellement premiére: chacune d’elles est une réaction a I’étre-pour-autrui
comme situation originelle. L'insucces de I'une motive I"adoption de 'autre et,
comme toutes deux conduisent inévitablement a un échec, les relations avec
autrui prennent I’allure générale d’une absurde alternance entre deux fagons
de se comporter face a I'autre. Aucun dépassement dialectique n’apparait
alors envisageable. Le pour-soi est pris dans un cercle; il passe indéfiniment de
I'une a I'autre des deux attitudes fondamentales.

Les perspectives morales de L'étre et le néant

Cependant, la possibilité de sortir de ce cercle n’est pas ignorée par I'ontologie
sartrienne: «Ces considérations n’excluent pas la possibilit¢ d’'une morale de
la délivrance et du salut. Mais celle-ci doit étre atteinte au terme d’une conver-
sion radicale dont nous ne pouvons parler ici»''. L’homme peut en effet
toujours se distancer de son projet premier; si la liberté humaine est originelle-
ment désir d’étre Dieu dans la passion inutile de I'amour-propre, la conver-
sion de ce choix initial spontané vers un choix authentique est possible. Nous

Il op. cit., p. 463, note .

160



verrons que Sartre développera longuement ce point dans ses Cahiers pour une
morale, mais a la fin de L'étre et le néant, il se contente d’indiquer la direction
de ses futures recherches dans de fort bréves «perspectives morales»!2. Il
souligne alors que «I’ontologie ne saurait formuler elle-méme des prescrip-
tions morales. Elle s’occupe uniquement de ce qui est, et il n’est pas possible
de tirer des impératifs de ses indicatifs. Elle laisse entrevoir cependant ce que
sera une €thique qui prendra ses responsabilités en face d’une réalité humaine
en situation»'.

Ainsi, les diverses relations concreétes avec autrui n’ont pu étre décrites qu’a
partir des considérations générales d'une ontologie qui semble avoir pour
fonction principale de préparer le terrain a une réflexion morale. Toutes les
relations intersubjectives apparaissent de ce fait comme viciées a la base parce
qu'elles restent prisonnieres d’un projet fondamental de dépassement de la
contingence. De¢s lors, nous pensons que le Sartre de L'étre et le néant n’a
envisage les comportements humains qu’a I'aide d’un champ limité de des-
criptions du concret, en cherchant essentiellement a faire ressortir I'inauthen-
ticite fondamentale des rapports humains pour établir la nécessité d’une réfle-
xion ethique. A la lumiere d’'une morale annoncée, L'étre et le néant apparait
avant tout comme une grande phénoménologie de I'inauthenticité se dé-
ployant dans des analyses fort poussées de toutes les conduites humaines de
mauvaise foi.

A Taide de ce concept important, Sartre désigne la caractéristique com-
mune a toutes les activités visant a nous distraire de notre angoisse existen-
tielle en nous permettant de nous voiler notre liberté radicale. Pour nous
soustraire a notre responsabilité totale, nous adoptons souvent des conduites
d’excuse en nous prétendant déterminés par des puissances qui nous dépas-
sent. Ces conduites de fuite sont la négation concrete de la responsabilité
accablante de chaque individu engagé dans un monde qu’il fagonne sans cesse
et auquel il donne un sens. L’homme ne dispose pas de valeurs transcendantes
auxquelles il puisse se réferer: c’est a lui de créer les valeurs qu’il choisira
ensuite de respecter et de réaliser dans le monde. Sa maniere de vivre, sa fagon
de penser I’engagent aussi face aux autres hommes. Tout cela, chacun en
prend conscience dans ’angoisse, lorsqu’il entrevoit son obligation de décider
du sens de I'étre, en lui et partout hors de lui. Il réalise alors qu’il est une liberté
pour créer.

Il peut ainsi abandonner ce que Sartre nomme /’esprit de sérieux; celui-ci

12 op. cit., pp. 690-692.
13 op. cit., p. 690.

161



manifeste une conception chosiste des valeurs en les considérant comme des
données indépendantes de la subjectivité humaine, comme des substances
dont 'homme ne serait pas responsable. Tous ceux qui n’arrivent pas a
abandonner cet esprit de sérieux continuent a croire que leur raison d’étre est
de se perdre, en tant quhomme relatif au monde et a autrui, pour rechercher
un absolu illusoire: ils sont alors condamnés au désespoir, car du point de vue
de la quéte de cet absolu chimérique, toutes les activités humaines se valent en
tant qu’elles sont vouges par principe a I’échec. «Ainsi revient-il au méme de
s’enivrer solitairement cu de conduire des peuples»'?, cela pour I'homme dé¢ja
quelque peu lucide, mais encore aveuglé par I'esprit de sérieux et des lors
empéché d’entrer dans I'authenticité du relatif pour y réaliser une morale
concrete. L'agent moral doit en effet se rendre compte qu'il est I’étre qui fait
exister les valeurs — a partir d’'une contingence originelle indépassable — dans

des actions transformatrices et créatrices qui manifestent toutes son inaltéra-
ble liberte.

La conversion morale envisagée dans les Cahiers

Nous avons vu que la fin de L'étre et le néant restait ouverte: la conversion
morale semblait possible, méme si I’échec était dominant dans un monde ou la
lutte et I'oppression menacaient toujours chaque homme. Les notes souvent
peu développées et parfois obscures des Cahiers pour une morale reprennent la
réflexion la ou elle s’était arrétée a la fin de 'ontologie. Pour Sartre, la
recherche d’une morale concrete doit en effet partir de I’évocation d'un monde
conflictuel et aliéné si elle veut réussir a trouver le dépassement de la lutte
originelle vers une confiance réciproque et constructive des consciences.

Au coeur du conflit, '’homme gagne par I'esprit de sérieux est poussé a
adopter des conduites d’oppression en utilisant la force et la violence: il
cherche a opprimer autrui pour que celui-ci abandonne ses projets personnels
et ne reconnaisse que l’existence de droit des fins et de la personne méme de
I'oppresseur. Cette violence est toujours liée a I'esprit de serieux: elle détruit
parce qu’elle croit a un ordre du monde donné, préétabli, qu’il faut rendre a
tout prix effectif. Le sujet violent ne pense pas les valeurs comme a créer dans
le cadre d’une certaine situation, il les pense comme a imposer par n’importe
quel moyen. La cause absolue de certains révolutionnaires justifie alors a leurs
yeux n'importe quelle expression de la violence. Et cette derniere, qui veut étre

14 op. cit., p. 691.

162



une puissance devastatrice, inexorable, impitoyable, justifie la nécessité de son
existence par le droit pur; 'homme usant de violence refuse de discuter, de
composer. Sartre précise méme qu’«il n’y a jamais eu de violences sur terre qui
ne correspondissent a I’affirmation d’un droit»'s. Il y a alors aliénation de la
liberté a la force, et le violent choisit d’étre I'instrument destructeur permet-
tant de rejoindre I'ordre préétabli. Deés lors que le choix est figé, la morale de
la force est inauthentique car I'oppresseur perd toute libert¢ de modifier ou
d’adapter la fin lors de la réalisation de son projet: «Si la fin est a faire, si elle
est choix et risque pour I'homme, alors elle peut étre altérée par les moyens,
car elle est ce qu’on la fait et elle se transforme a mesure que '’homme se
transforme lui-méme par I"usage qu’il fait des moyens. Mais si la fin est a
rejoindre, si en un certain sens elle a suffisance d’étre, alors elle est indépen-
dante des moyens. A ce moment on peut choisir tous les moyens pour ’at-
teindre»'¢. L’homme étouffé par I’esprit de sérieux ne se donne en fait aucune
possibilité de discuter ses vues avec autrui, et a plus forte raison de les modi-
fier. Il s’est complétement figé et cette rigidité violente ne peut le conduire
qu’au conflit.

La morale authentique est au contraire ’expression de "autonomie: elle
doit régir I'ensemble des actes par lesquels 'homme décide pour soi et pour
autrui du présent et de I'avenir des hommes. Elle donne un sens a leurs
traditions en les reprenant dans le cadre des projets humains. «Mais elle ne
sacrifie pas le présent (bonheur) a I'avenir qui est par nature hypothétique
parce qu’il est a faire. Il n’y aurait pas de morale si I’homme n’¢tait en
question dans son étre, si 'existence ne précédait I'essence»'”. Il n’y a aucune
raison de préparer pour les générations futures un régne de la moralité ou du
bonheur au prix de 'injustice ou du malheur d’aujourd’hui. Il faut atteindre
aujourd’hui une amélioration qui préparera les améliorations ultérieures. La
meilleure facon de combattre au plus vite I'oppression a sa source serait peut-
étre de dépasser cette réflexion impure qui est au fondement de la violence
pour atteindre I'authenticité d’une réflexion purifiée. La conversion que pro-
pose Sartre dans les Cahiers est exactement constituée par une réflexion non
complice, purifiée, surmontant I’esprit de sérieux.

Quels sont les faisceaux de sollicitation qui peuvent conduire a la conver-
sion? Le motif de la conversion peut &tre la découverte lucide de 'impossibi-
lit¢ de se récupérer, c’est-a-dire de former avec soi-méme une totalité ayant

15 Jean-Paul SARTRE, Cahiers pour une morale, Paris, Gallimard, 1983, p. 185.
16 op. cit., p. 191.
17 op. cit., p. 39.

163



une valeur absolue. Le changement radical peut en effet naitre de cet échec
perpétuel de toute tentative du pour-soi pour étre, tout effort du pour-soi
pour étre en-soi-pour-soi étant, selon I’ontologie, voué a I’échec. Soulignons
encore que cette conversion est virtuellement possible chez tous les hommes,
en tant qu’ils peuvent tous un jour étre et se sentir opprimes; en fait, il y a dans
chaque activité humaine singuliere une compréhension implicite de la condi-
tion humaine universelle et de la libert¢é qui peut étre explicitée par une
réflexion purifiée. Cette compréhension implicite permet toujours d’aller dans
le sens d’un rejet de I'aliénation, celle-ci étant considérée par Sartre [a 'époque
de la rédaction des Cahiers (1947—48)] comme un aveuglement, jamais defini-
tif, provoqué par la réflexion impure commune a toutes les formes d’attitudes
de mauvaise foi. L'enfer est pour Sartre cet aveuglement, cette manicre d’exis-
ter en usant de toutes les ruses pour €tre et en échouant a chaque fois au coeur
méme de ces ruses, tout en ayant conscience de son échec. Il est vrai que cet
échec peut étre indéfiniment masqué par la mauvaise foi, mais par lui-méme, il
tend a réveler le monde comme monde de I’échec et pousse ’homme a se poser
la question du sens de ses actes et de la raison de son échec.

Chaque conversion ne peut dés lors se faire qu’en situation, et le plus
souvent en situation d’échec. «Ainsi, originellement, I’authenticité consiste a
refuser la quéte de I’étre, parce que je ne suis jamais rien»'8: cette définition
sartrienne de I’authenticité peut étre explicitée. L’homme authentique ne se
contente pas d’une réflexion qui ne serait que pure contemplation; son action
dans le monde, ses projets, sont thématisés et mis en question dans sa vie
méme. Une nouvelle manicre d’exister dépasse le champ clos de 'opposition
entre sincérité et mauvaise foi. Tout comme la mauvaise foi, ’exigence de
sincérite est des lors exclue du fait qu’elle porte sur I'essence de chaque
homme. L’authenticité est une exigence radicalement différente de cette sincé-
rité irréalisable: I'exigence d’authenticité ne porte pas sur la nature propre,
mais sur les actes créateurs de chacun. Dés qu’il y a saisie thématique de la
gratuité et du caractere injustifiable de I’existence libre singuliére, une nou-
velle relation de I’homme a son projet se manifeste. L’authenticité améne donc
a renoncer a tous les projets d’étre courageux, noble ou héroique parce qu’ils
sont irréalisables et qu’ils conduisent 4 I'aliénation.

Le seul type de projet valable est celui de faire (et non d’etre) quelque chose,
d’agir sur une situation concréte et de la modifier dans un certain sens. Je
peux faire mon oeuvre, je peux créer quelque chose dans le monde, et nous le
verrons: pour autrui et souvent méme avec lui. Le pour-soi authentique se

18 op. cit., p. 492.

164



présentera alors en montrant ce qu’il a fait ou ce a quoi il travaille: 'usine
qu’il construit, I’hopital qu’il fonde, etc. ..

La contingence est alors congue comme une chance. La gratuité de mon
existence peut étre joyeusement acceptée, et méme appreéciée. Sartre écrit
qu’ «il faut aimer avoir pu ne pas étre; étre de trop, etc. Par 1a seulement du
neuf peut venir au monde [. . .]. Pour ’homme authentique, la grandeur dérive
nécessairement de [...] la contingence. C’est parce qu’il est point de vue,
finitude, contingence et ignorance qu’il fait qu’il y a un monde, c’est-a-dire
qu’il peut prendre d’un coup la responsabilité de lui-méme et de I'univers»*. Il
y a bel et bien acceptation et méme revendication de la contingence par
I’homme authentique.

Une morale concreéte de la création

[’homme existe avant tout comme acte créateur: il est ce qu’il fait a partir de
sa situation singuliére. Le créateur qui s’épuisait vainement a poursuivre l’en-
soi-pour-soi se dévoile comme créateur authentique au moment de la conver-
sion. En d’autres termes, «l’échec de I’affirmation de moi par moi entraine
I'affirmation de ce qui n’est pas moi, de I’étre qui n’est pas moi, c’est-a-dire du
monde»?. Ainsi, atteindre I'authenticité permettrait de comprendre que je suis
condamné a créer et que j’ai a étre cette création a laquelle je suis condamné.
Et je n’atteindrai jamais I’authenticité de mani€re définitive, car la conversion
doit se concevoir comme un acte permanent qui s’incarne dans chaque projet
de création du pour-soi. La conversion est une exigence de tous les instants et
la morale concréte doit étre considérée comme une éthique de I’action effec-
tive. Sartre insiste: il faut dépasser une morale abstraite qui se contente de dire
ce qu’il ne faut pas faire, alors que la morale concreéte est projet de valeurs a
venir. La morale concréte dit ce qu’il faut faire a partir d'une certaine situa-
tion.

Des lors que cette situation est nécessairement partagée avec d’autres hom-
mes, chacun crée en présence de "autre, pour lui et parfois méme avec lui. Ma
création existe pour moi dans son objectivité lorsque 'autre y coule sa subjec-

19 op. cit., p. 509.
20 op. cit., p. 157.

165



tivite, c’est-a-dire la recrée. En regardant les résultats de mon action en liaison
avec 'appréciation d’autrui, j’y découvre une signification enrichie par tous
les points de vue qui échappent a ma perspective singuliere. Ainsi dois-je me
perdre pour me trouver et chacune de mes créations est un don qui ne saurait
exister sans autrui. Je donne ce monde a voir d’une certaine fagon. Sartre
souligne, a de trés nombreux endroits des Cahiers, que «la morale ici ne peut
que [...] nous amener par ['aide de la réflexion non complice a poser comme
théme explicite de notre conduite ce qui était son sens implicite: la générosite
absolue et sans limites, comme passion proprement dite et comme seul moyen
d’étre. Il n’y a pas d’autre raison d’étre que de donner. Et ce n’'est pas
seulement I’oeuvre qui est don. Le caractére est don; le Moi est la rubrique
unificatrice de notre générosité. L'égoisme méme est un don aberrant»?!. La
géneérosité apparait alors comme une valeur premiere ressortissant a 1’ordre
du pour-autrui. Cette valeur s’incarne dans toute action créatrice authentique
en tant qu’elle donne aux autres le monde a voir, a comprendre, a transfor-
mer, et .

Les exemples d’actions généreuses donnés par Sartre sont souvent choisis
dans le domaine de la création esthétique, car notre auteur a toujours consi-
dere celle-ci en liaison étroite avec I’éthique. Certains thémes des Cahiers pour
une morale sont d’ailleurs présents dans «Qu’est-ce que la littérature?» (Situa-
tions, 11, 1948), qui pose une morale d’engagement et de responsabilité pour
I’écrivain en situation. L’écriture et la lecture sont présentées dans ce livre
comme des actions généreuses qui ont la liberté pour origine et pour fin. «[. . .]
"auteur écrit pour s’adresser a la liberté des lecteurs et il la requiert de faire
exister son ocuvre. Mais 1l ne se borne pas la et il exige en outre qu’ils lui
retournent cette confiance qu’il leur a donnée, qu’ils reconnaissent sa liberte
créatrice et qu’ils la sollicitent a leur tour par un appel symétrique et inverse.
[...] plus nous éprouvons notre libert¢, plus nous reconnaissons celle de
"autre; plus il exige de nous et plus nous exigeons de lui»?2. Cette exigence de
comprehension mutuelle est au coeur de la morale sartrienne. C’est par leurs
oeuvres que les libertés peuvent communiquer par dela toutes les formes de
rapports conflictuels. Toute création réelle est un échange, car celui a qui
'oeuvre est destinée fait aussi 'oeuvre en tant qu’il la recoit, qu’il 'interprete,

21 op. cit., p. 137.

22 Jean-Paul SARTRE, Situations, II, Paris, Gallimard, 1948, pp. 100—101, (ou en édition
séparée dans la collection «Idées», Qu'est-ce que la littérature?, Paris, Gallimard, 1964,
p. 65).

166



qu’il dialogue avec elle. Dés lors le vrai rapport a autrui n’est jamais direct: il
se fait par I'intermédiaire de I'oeuvre. Ma liberté qui accepte de se perdre en se
donnant devient générosité et amour. Un rapport nouveau est alors instauré
entre mon pour-soi ¢t mon pour-autrui.

Par dela la lutte des consciences. Vers une bienveillance réciproque

Dans I'enfer des passions décrit par L'étre et le néant, I’autre était saisi comme
corps fragile a maitriser et a désarmer: je cherchais avant toute chose a
deépasser ses fins par les miennes de fagon plus ou moins violente et il adoptait
la méme attitude a mon égard. Il faut maintenant constater que cette lutte des
consciences n’avait de sens qu’avant la conversion.

Dans I'authenticite, je choisis de dévoiler autrui par ses fins. La condition
fondamentale de ce dévoilement est la reconnaissance de I'autre comme li-
berté radicale. Cette reconnaissance ne doit pas se borner a saisir I'autre
comme pur regard, car alors sa liberté n’apparait que sous son aspect inquié-
tant et de maniere intermittente et indifférenciée. En effet, le regard n’a en lui-
méme aucune singularité; par un regard, je n’ai que l'intuition d’une autre
liberté en général. Je ne peux appréhender une liberté concréte qu’en décou-
vrant ses realisations singulicres.

L’oeuvre comme expression de la liberte d’autrui se présente a moi comme
fin absolue, exigence et appel. Elle s’adresse a ma liberté tout en me revelant la
liberté de son créateur. Et je découvre dans un méme saisissement la totale
contingence, I’absolue fragilité de '’homme qui oeuvre librement devant moi.
Cette vulnérabilité se manifeste dans les expressions de son visage et les
mouvements de son corps. Je saisis I’autre dans son propre rapport avec le
monde et il me I'éclaire a sa fagon, a partir de son entreprise et a la lumiere de
sa propre fragilit¢. Son projet, comme le mien, m’apparait étre une lutte
contre la montre, car autrui est tout comme moi soumis a la temporalite. Je
dépasse ainsi I'altérité radicale par la considération de notre finitude com-
mune.

De plus, au moment ou j’ai opéré la conversion, je souhaite non seulement
la réalisation du projet de I'autre mais aussi le fait qu’il le méne a bien lui-
méme, a travers sa propre contingence. «Ainsi 'étre de 'autre c’est mon
affaire. Mais en outre si je veux que le projet soit réalisé par un homme, c’est
que je veux qu’il soit victoire sur la fragilité. Ainsi j’assume cette fragilite. Elle
devient précieuse. En terme de morale classique, je dirais qu’elle a une valeur.
Elle est a la fois I'outil originel et 'obstacle nécessaire. Et c’est sous ce double

167



point de vue que je la valorise»®. Le visage et le corps mortels d’autrui
expriment devant moi un projet qui est toujours a la fois risque d’échec et
possibilite de réussite. Je découvre alors que '’homme qui agit devant moi est
aimable et aimer signifie ici tout autre chose qu’un désir d’asservissement ou
d’appropriation de I'autre.

Lorsque le pour-soi aime d’un amour authentique, il se réjouit de la réalisa-
tion des projets de ’autre par I’autre en le mettant a I’abri, en étant le gardien
de sa fragilité. Il est celui qui voit son dos et qui peut I'avertir ou le détourner
d’un danger qu’il ne peut pas voir. De plus, il respecte a priori la volonté
personnelle de I'autre, car il considere que ce qui est voulu par un étre libre
doit étre au moins dans un premier temps accepté comme tel par chaque
liberté, pour la simple et bonne raison que c’est une liberté qui le veut. Il faut
en effet poser comme principe que toute fin est respectable en tant que toute
activité humaine a pour but la réalisation d’une certaine valeur. «On a d’abord
tendance a aider quelqu’un a poursuivre et réaliser sa fin, quelle qu’elle soit.
C’est le prejuge favorable. Apres, mais seulement apres, vient I'idée que cette
fin peut étre incompatible avec les miennes ou avec un systeme de valeurs
auxquelles jadhére. C’est la serviabilité, infiniment plus répandue qu’on ne
croit et dont le principe est: toute fin est bonne, comme future réalisation de
valeur, jusqu’a démonstration du contraire».

L’exemple de serviabilité le plus développé par Sartre est celui de 'homme
courant aprés un autobus pour essayer de le prendre et se faisant aider par
quelqu’un qui l'attrape par le bras. L’analyse phénoménologique détaillée de
cette situation particuliere?’ permet de poser quelques points importants. Face
a notre homme essoufflé qui essaie de rattraper le bus, la seule forme authenti-
que du vouloir consiste a s’engager dans 'opération en modifiant la situation
de telle sorte que cet homme puisse opérer. En lui tendant une main qu’il peut
choisir de prendre pour réaliser son action, je préserve son autonomie et ainsi
je reconnais sa liberté sans pour autant considérer qu’elle me domine. Cette
liberté singuliére en difficulté donne d’ailleurs a mes yeux toute sa valeur a la
fin qu’elle vise et au lieu d’affronter cette liberté et de la transcender par mon
regard, «je la vois fuir a travers moi vers sa fin»?. En effet, 'autre prend son
essor a partir de moi et ainsi me reconnait: en acceptant la main que je lui
tends, il participe a mon projet de [’aider tout comme je réponds a son appel
d’aide a réaliser son action. En m’intéressant a I’autre, j’ai projeté sa réussite

23 Cahiers pour une morale, p. 522.
24 op. cit., p. 286.

25 op. cit., pp. 288-301.

26 op. cit., p. 291.

168



et mon plaisir naitra de celle-ci. «En réalité reconnaitre concretement la liberte
de I'autre c’est la reconnaitre dans ses fins propres, dans les difficultés qu’elle
eprouve, dans sa finitude, c’est la comprendre»?’.

Mon choix authentique d’aider en répondant a ’appel d’autrui repose alors
sur le désir que chaque projet se réalise parce qu’il est valeur pour quelqu’un
sur terre. Du point de vue de la morale concréte, le monde idéal que je
souhaite serait formé par la multiplicité des projets de libertés singulieres,
chaque projet devant étre soutenu par la volonté de toutes les autres libertes.
Ainsi, n’importe quel projet serait un risque réfléchi pour tous et engagerait
ouvertement tous les hommes dans sa réalisation concrete. Dés lors chacun
devrait jouer le jeu en évitant d’une part de projeter des fins qui pourraient
nuire a autrui et d’autre part de refuser d’aider autrui dans la réalisation de ses
projets singuliers. Cette solidarité totale est-elle possible? Tout en ne faisant
rien de nuisible a autrui, chaque pour-soi peut-il réellement s’engager a ré-
pondre a tout appel et a ne jamais refuser son aide? Chaque situation ne
comporte-t-elle pas certains obstacles non négligeables a cet altruisme radical
consécutif a la conversion?

Les entraves a la conversion morale

Nous avons tous un jour ou I'autre exprimé ou essuyé un refus. Refuser, de
facon séche ou en motivant son refus, agit directement sur le projet de celui
qui a fait appel a autrui pour atteindre son but. Si une personne a besoin de
moi, si elle m’appelle a I’aide, mon refus sera toujours ressenti par elle comme
un signe de retrait, de froideur et de violence. Si elle se heurte ensuite a une
serie de refus qui rendent impossible toute réalisation de son projet, elle sera
mise en face du dilemme suivant: elle devra ou abandonner cette fin qui lui
tient a coeur ou la réaliser par n’importe quel moyen, méme violent. Ce sera
un échec moral dans les deux cas. Son appel, qui était une reconnaissance
implicite de la liberté d’autrui et qui envisageait de ce fait la possibilité du
refus comme de I'acceptation, s’est heurté a un froid regard de rejet. L’autre le
regarde et prend ses distances; il se retire et refuse de créer avec lui, de
s’engager dans un projet commun. Ce mur du regard, cette séparation qui est
refus du risque d’un engagement commun, en faisant échouer son appel, le
replonge dans son isolement. La tentation de I'inauthenticité de la violence

27 op. cit., p. 294.

169



sera dés lors de nouveau présente et la conversion devra étre effectuce a
nouveau. ..

Soulignons que ce refus, s’il est obstiné, apparait dé¢ja comme une forme de
violence. La raison principale des nombreuses réactions violentes au refus
reste le soupgon de la violence chez 'autre, tout refus étant suspect d’étre un
acte de violence. Avec 'exemple du refus, nous constatons maintenant que la
conversion morale n’est jamais définitivement assuree, tout comme elle n’ar-
rive jamais nécessairement. «Il va de soi qu’une conversion est possible en
théorie mais elle implique non seulement un changement intérieur de moi
mais un changement réel de 'autre. En ’absence de ce changement historique,
il n’y a pas de conversion morale absolue. Comme le refus de la guerre ne
supprime pas la guerre pour autant»?®. Quand j’arrive a atteindre la réflexion
pure, j’ai bel et bien envie de supprimer la scission me seéparant de I’autre et je
suis appelé a le considérer comme une subjectivité libre, mais seulement s’1l
fait preuve de réciprocité, ce qui n’est jamais assuré et ne peut étre que le fruit
du hasard.”

Il est de ce fait impossible de faire la conversion seul; la réalisation de la
morale dans le monde impliquerait méme la conversion de tous les hommes.
Alors seulement la liberté des autres ne serait plus une oppression pour moi.
Mais aujourd’hui la communication authentique n’existe pas encore ou elle
demeure une exception; dans I’ensemble, elle reste a faire. Sartre va par
exemple jusqu’a poser la précarité et par conséquent la raret¢ d’'un amour
authentique: « [...] dans un univers de violence vous ne pouvez concevoir un
amour pur. A moins que dans cet amour ne soit contenue la volonté de faire

28 op. cit., p. 16.

29 A ce moment-la de la réflexion , nous voyons bien que Sartre tient déja largement compte
des entraves historiques & la conversion morale. Les Cahiers posent ouvertement un
certain nombre de difficultés que Sartre essayera de vaincre ulterieurement. Il ne faudrait
pas en conclure pour autant que le but caché de I’éthique sartrienne des Cafiiers serait la
violence. Cette lecture réductrice fut pourtant menée par un commentateur (MARK
HUNYADI, «Ma liberté, c’est le meurtre de I'autre» dans la Revue de théologie et de
philosophie, vol 117, 1985/111, pp. 173—184.)* qui centra toute son analyse des Cahiers sur
un extrait volontairement isolé de son contexte: «La réaction probable au refus sera donc
de détruire, non pas le refus lui-méme qui n’est rien, mais ’homme qui refuse. Le refus,
parce qu’irrémédiable et inconditionné, entraine a ’action par tous les moyens, c’est-a-
dire a la violence» (SARTRE, Cahiers pour une morale, p. 306). Cette opération lui permit
de parler de «vaste hypocrisien® pour qualifier la notion d’«appel» développée par Sartre,
de sous-entendre que Sartre appelait ici en réalité a une «folle violence»*, alors qu’il s’était
limité a la décrire et a la considérer comme une tentation inauthentique pour la déplorer.
Est-il dés lors permis de ne tirer des Cahiers qu'une «logique du meurtre»*?

170



cesser I'univers de violence. La communication entre deux personnes passe
par ['univers entier»*.

La morale dans I’Histoire

Nous atteignons ainsi le probléme des rapports de la morale et de I'Histoire.
«UHistoire implique la morale (sans conversion universelle, pas de sens a
I’évolution ou aux révolutions). La morale implique 1’Histoire (pas de mora-
lité possible sans action systematique sur la situation)»?'. Nous devons de ce
fait accepter d’agir en vivant le moment présent dans I'incertitude et dans
I’attente et considérer cette incertitude comme une des caractéristiques essen-
tielles du vécu. «Car la dimension du futur c’est I'ignorance, le risque, I'incerti-
tude et le pari. Si chaque homme est un risque, ’humanité tout entiére est un
risque. Risque de ne plus pouvoir exister, risque de stagner indéfiniment dans
un des aspects de son histoire»®. Aucun progres historique, aucune syntheése
ne sont assurés ou définitifs.

Sartre voit bien dans quelle direction aller résolument: il faut se diriger vers
la suppression des antagonismes sociaux, vers le bannissement du mensonge
et de la violence, vers la solidarité. Et cette exigence de destruction de toute
forme d’aliénation doit toujours viser I'universel dans le respect du singulier,
méme si ce but parait aujourd’hui irréalisable. La conduite morale relative a
notre situation consiste alors a préparer le regne des fins par notre engage-
ment createur. Notre auteur parle méme de retournement en soulignant que
«le regne des fins est précisement dans la préparation du régne des fins».
Avec cette exigence premiére de delivrance universelle, Sartre précise que
méme si les conditions indispensables a la réalisation de la morale dans le
monde sont loin d’étre remplies, il ne faut jamais pour autant perdre de vue
I'idéal moral qui nourrit notre volonté d’émancipation.

Quelques années plus tard, dans une note de sa biographie de Jean Genet,
Sartre reprendra ce theme du retournement paradoxal en précisant que «toute
Morale qui ne se donne pas explicitement comme impossible aujourd hui con-
tribue a la mystification et a I'aliénation des hommes. Le probléme moral nait
de ce que la Morale est pour nous tout en méme temps inévitable et impossible.
L’action doit se donner ses normes ¢thiques dans ce climat d’indépassable

30 op. cit., p. 16.

31 op. cit., p. 487.
32 op. cit., p. 483.
33 op. cit., p. 487.

171



impossibilité»*. A la lumiere de cette affirmation, nous saisissons que les
hommes ont pour tache éthique premiére de réaliser un monde réunissant
toutes les conditions pour la réussite de la morale. Le monde actuel ne permet-
tant pas d’établir un ensemble solide de relations intersubjectives authenti-
ques, il faut en tout premier lieu supprimer les entraves a la conversion. Reste
a savoir si cela est possible!

Maintenant, nous pouvons mieux comprendre une des raisons pour les-
quelles Sartre décida d’abandonner la rédaction de sa grande Morale. Il lui
fallait aller dans ’ordre en s’engageant d’abord dans un large examen de cette
situation historique d’inauthenticité engendrée par les multiples aliénations. I1
choisit alors de prendre une nouvelle direction en etudiant les processus histo-
riques dans un but de libération.

Certains textes philosophiques ultérieurs de Sartre, en particulier la Criti-
que de la raison dialectique, posent dans une perspective d’examen de la pensée
marxiste le probléme de I’aliénation historique des hommes. Il nous est ici
impossible de faire un commentaire suffisant de cet aspect important et deli-
cat de la pensée sartrienne. Nous nous contenterons de signaler bri¢vement un
point tout particulierement intéressant pour la question des rapports a autrui.

Dans ces textes ultérieurs, I'antagonisme initial des hommes n’est pas non
plus simplement considéré comme une structure indépassable des rapports
humains. Ici non plus il n’y a pas de pur caractére infernal de I’homme pour
’homme. Cet antagonisme de situation ressortit au concept de la contingence,
concept qui s’est enrichi de toute I'analyse sartrienne de la rareté. Cette ana-
lyse montre que nous vivons dans une matiére inhumaine ne possédant pas de
quoi satisfaire les besoins de chacun. Tout se passerait bien si nos besoins ne
s’exergaient pas dans une rareté qui est le lot de notre contingence. Nous
sommes de trop parce qu’il n’y a pas assez de produits, de richesses et de
travail pour tout le monde. De cette rareté nait une violence diffuse qui rend
chaque homme potentiellement dangereux pour son prochain. Dés le moment
ou j’en viens a considérer mes rapports avec autrui comme un ensemble de
rivalités au sein du monde matériel, je peux en venir a regarder mon ami le
plus cher comme un dangereux étranger et je risque aussi de devenir un danger
pour lui. Uantagonisme vient du fait que n’importe qui est désigné «comme
excédentaire possible par la réalit¢ matérielle de I'environnement»*, et cela
tant que le régne de la rareté n’aura pas pris fin.

34 Jean-Paul SARTRE, Saint Genet, comédien et martyr, Paris, Gallimard, 1952, p. 212.
35 Jean-Paul SARTRE, Critique de la raison dialectique ( précédé de « Questions de méthode» ),
Tome I: Théorie des ensembles pratiques, Paris, Gallimard, 1960, p. 206.

172



Cette évocation de la rareté nous permet de souligner deux points impor-
tants. Premiérement, I'antagonisme destructeur provoqué par la rareté n’est
jamais premier; il n’existe qu’en tant que négation de la réciprocité: «Dans la
pure réciprocité, 'Autre que moi c'est aussi le méme. Dans la réciprocité
modifiée par la rareté, le méme nous apparait comme le contre-homme en tant
que ce méme homme apparait comme radicalement Autre (c’est-a-dire porteur
pour nous d’'une menace de mort)»*. Deuxiemement, la violence en tant que
composante incontournable de notre univers de rareté doit étre prise en
considération par toute exigence morale concrete. Les morales qui ne parti-
raient pas d’une réflexion sur la réalit¢ de I'oppression et des conflits ne
seraient elles-mémes que des entraves supplémentaires a la libération des
hommes.

Tant que nous vivons dans un univers dominé par l’esprit de sérieux et
place sous le signe de la rarete, la morale altruiste qui propose une bienveil-
lance réciproque universelle est mise entre parenthéses. Elle reste en suspens.
Il faut d’abord vaincre I'esprit de sérieux, fondement ontologique de I'oppres-
sion, et la rareté, origine matérielle de la lutte des classes, pour établir les
conditions de possibilité d’un monde de relations authentiques entre les cons-
ciences.

Il n’y a cependant aucune raison d’adopter un pessimisme radical en cons-
tatant ces entraves historiques a la réalisation globale de la morale. En effet, il
faut nous rappeler que chaque liberté en situation n’est jamais totalement
réductible aux conditions socio-historiques dans lesquelles elle doit se dé-
battre. La morale surgit dans I’'Histoire sans y appartenir. L’Histoire n’est pas
tout pour Sartre. Il a toujours considéré que I'individu y était irréductible en
tant qu’étre capable d’imaginer et de projeter des valeurs. La singularité
concrete exprime toujours un dépassement de 1’ensemble des contingences
historiques. Ce dépassement créateur, méme s’il n’est dans les faits qu'un
point de vue particulier et souvent une exception, permet quelquefois d’ins-
taurer la fraternité dans la terreur, le don et la générosité¢ dans la rarete,
I'amour et I’amitié dans un monde ronge par des luttes destructrices. L'indi-
vidu peut toujours vaincre I'inertie et la passivité d’un certain fatalisme en
tentant de constituer des ilots de fraternite.

A Taide de ces quelques observations, nous pouvons maintenant donner
une réponse a la question posée au début de cet exposeé. L'altérité n’est pas

36 op. cit.p. 208.

173



nécessairement synonyme d’aliénation chez Sartre. La communication aut-
hentique est en effet toujours envisageable, méme dans le cadre de I'ontologie
inachevée, surtout si nous relisons ce texte a la lumiere de I’ébauche avancée
de morale contenue dans les Cahiers. Chacun a la responsabilité d’établir des
relations authentiques avec autrui en faisant en sorte de briser le huis clos de
la mauvaise foi pour que les autres ne soient plus pour lui 'enfer, mais une
chance permanente de bonheur.

Et méme si I’échec est toujours possible, souvent probable et en fin de
compte inévitable dans la perspective de notre finitude, 'espoir reste le mo-
ment incontournable de toute action. Cet espoir, constitutif du rapport de
chaque homme a son projet, vise d’abord la réussite sur un fond d’entente
intersubjective et de bienveillance réciproque, toujours considérées comme
préférables au conflit.

174



	De l'être et le néant aux Cahiers pour une morale : un enrichissement de la notion sartrienne de liberté "pour-autrui"

