
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Das Problem der Freiheit in der Psychologie von William James

Autor: Herzog, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 49/90

MAX HERZOG

Das Problem der Freiheit
in der Psychologie von William James

«In Western Literature there are four great
thinkers, whose services to civilized thought
rest largely upon their achievements in
philosophical assemblage; though each of them
made important contributions to the structure

of philosophic system. These men are Plato,
Aristotle, Leibniz, and William James.»

Alfred North Whitehead: Modes of Thought,
1938, p. 3.

Vor hundert Jahren (1890) ist das psychologische Hauptwerk von William
James (1842-1910) erschienen. Unter dem Titel Principles of Psychology)
fasste James seine damals bereits über mehr als zwei Jahrzehnte sich erstrek-
kenden psychologischen Forschungen zusammen, die 1868 ihren ersten
publizierten Niederschlag in zwei kritischen Darwin-Rezensionen gefunden hatten.
Die (Principles of Psychology) (im folgenden PP) gelten auch heute noch mit
Recht als Summe der Kritik an der damaligen Psychologie und als Grundlegung

eines neuen psychologischen Erfahrungsbegriffs. Indem James die

Voraussetzungen der Psychologie in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

konsequent zu Ende dachte, erkannte er lange vor Edmund Husserl deren

naturalistische Skotomisierung und wies ihr den Weg zur phänomenologischen

Neubegründung1. Hinter den PP verbirgt sich aber auch die dramatische

Geschichte der produktiven intellektuellen Bewältigung einer zeittypischen

Lebenskrise.

William James hat nach dem Urteil von Whitehead die zweieinhalb Jahrhunderte

währende Herrschaft cartesianischen Denkens beendet und «eine neue

Epoche der Philosophie» inauguriert (Whitehead, 1950, p. 205). Hierfür

1 Wir wissen heute, dass Husserl Mitte der Neunzigerjahre, als er mit dem Werk von James

bekannt wurde, den Plan aufgab, selbst eine Psychologie zu schreiben. Husserl fühlte nach

eigenem Bekunden, «dass James schon alles gesagt hatte, was er selbst sagen wollte»
(Spiegelberg, 1984, p. 102). Der massgebende Einfluss von James auf die Entwicklung der

131



musste James allerdings einen langen Weg zurücklegen, der mit der Integration

der personalen Freiheit in die wissenschaftliche Psychologie begann. Der
vorliegende Aufsatz will zeigen, dass der spätere philosophische Pragmatismus

und Pluralismus von James eine Frucht seiner früheren Psychologie ist2.

In methodischer Antithese zum damals beherrschenden assoziationsmechanistischen

Determinismus demonstrierte James in den PP, dass eine wirklich
empirische Psychologie zwangsläufig auf die Erscheinungsweisen der personalen

Freiheit stösst und dass deren psychologische Analyse die empirischen
Grundlagen für die philosophische Frage nach der Möglichkeit von Freiheit
überhaupt - diese «pivotal question ofmetaphysics» (PP, p. 424) - bereitstellt.
Man kann unter diesem Gesichtspunkt die Psychologie von James als ein

Beispiel für jene von Wilhelm Szilasi und Ludwig Binswanger vertretene
Überzeugung nehmen, wonach nur die Anerkennung der gegenseitigen
Abhängigkeit von Philosophie und Psychologie deren jeweilige Autonomie
garantiert (Binswanger, 1960, S. 37f.).

Ich werde nach einigen psychobiographischen Bemerkungen die methodologischen

Konflikte in den PP als Ausdruck der Schwierigkeiten interpretieren,

die sich für James ergaben, als er die von ihm entdeckte Bedeutung der
noetischen Freiheit für die psychischen Erscheinungen mit dem damals
herrschenden Paradigma der physiologischen Psychologie konfrontierte. Die weitere

Entwicklung des Freiheitsproblems in der Psychologie von James stelle
ich an Hand seiner Lehre vom «Selbst» und des Einflusses von Renouvier,
Brentano und Darwin dar, womit ich zugleich versuche, einen Grundstein für
das Verständnis des Spätwerks von James zu legen.

Die Revolte von William James

gegen die Schibboleths des 19. Jahrhunderts

James begann in einer Epoche zu schreiben, die vom Dogmatismus deterministischer

Systeme geprägt war. Gegen die «Schibboleths des 19. Jahrhunderts»,
wie McDermott sie nennt, gegen Monismus, Dualismus, Panpsychismus,
Assoziationismus, Phänomenalismus, Empirizismus und Idealismus fühlte

phänomenologischen Bewegung wurde jedoch erst in jüngerer Zeit angemessen
berücksichtigt. Vgl. hierzu die Analysen von Linschoten (1961), Wild (1980), Wilshire (1968),
Edie (1970), Schütz (1966), Spiegelberg (1984).

2 James lehrte an der Universität Harvard Psychologie von 1875 bis 1892. Während er
selbst sich mehr und mehr der Philosophie zuwandte, setzte er sich dafür ein, dass 1892

Hugo Münsterberg aus Freiburg zum Direktor des 1875 von ihm, James, gegründeten

132



James «the need for a fresh, <radical> start» (McDermott, 1976, p. XII). Es

waren insbesondere zwei damals populäre Formen des Monismus, mit denen
sich James konfrontiert sah: Herbert Spencers evolutionistische
Korrespondenztheorie von Bewusstsein und Welt und der pantheistische Idealismus der

Oxforder Neu-Hegelianer um Thomas H. Green, Francis H. Bradley und
Edward Caird bzw. in den USA um Josiah Royce3. Hauptsächlich diese Lehren

bildeten den Hintergrund für jenen «monistischen Aberglauben», in dem

James, wie er später schreibt, aufgewachsen ist (1979b, p. 85). James sieht in
ihnen die Paradigmen künstlich-erfahrungsferner Denksysteme, welche die
Welt als «rationalistic block-universe» (1967b, p. 327) denken4, in dem es

keinen Platz gibt für das Vage, Unsichere, Zwiespältige, Verträumte, Geheimnisvolle,

kurz: für jene «zone of insecurity in human affairs in which all the
dramatic interest lies» (1979a, p. 192).

James war mit dieser Ablehnung nicht allein, sondern fand sie vorgebildet
bei Chauncey Wright und bei Charles Sanders Peirce, seinen beiden
Jugendfreunden, denen er im Vorwort zu den <Principles> für die «intellectual
companionship [...] in old times» dankt (p. 7). Wrights Kampf gegen abstrakte und
übergeneralisierte Monismen, exemplarisch durchgeführt gegen Spencers

Übertragung der Evolutionstheorie auf die Bewegungen der Geschichte

(Wright, 1958, p. 12ff.), ist ein besonders pointiertes Beispiel für jene umfassende,

von Morton White näher dargestellte amerikanische «Revolte gegen
den Formalismus». Diese entstand primär auf dem Boden der angelsächsischen

Opposition gegen die Restriktionen des Britischen Empirismus (White,
1952, p. 14), und sie führte zu jener pragmatischen Öffnung Wissenschaft -

Labors berufen wurde (vgl. hierzu die Daten in Myers, 1986, p. 485f. Anm. 11). Das
Labor war übrigens das erste der Welt, vier Jahre älter als die entsprechende Einrichtung
von Wilhelm Wundt in Leipzig.

3 Vgl. die kongeniale Darstellung von James' Leben und Werk durch dessen Schweizer
Freund Théodore Flournoy (1930, S. 22 Anm.). Dieser sieht eine gewisse «Familienähnlichkeit»

dieser monistischen Lehren darin, dass «sie samt und sonders darin übereinstimmen,

dass die uns umgebende Wirklichkeit in ihrer unendlichen Vielgestaltigkeit der
Ausfluss eines einzigen Prinzpis sei, aus dem alle besondern Phänomene mit unentrinnbarer

Notwendigkeit hervorgehen. Mit andern Worten, diese Philosophien sind sämtlich
deterministisch orientierte Einheitslehren, die in dem Satz einig gehen, dass, wie d'Alem-
berts berühmte Formel lautet, das ganze Universum (eine einzige Tatsache und eine

einzige Wahrheit) ist. Erst wenn es sich darum handelt, diese einzige Tatsache und diese

höchste Wahrheit näher zu bestimmen, findet die Eintracht der grossen modernen Meta-
physiker [...] ein jähes Ende» (ebd., S. 17f. vgl. auch Stumpf, 1928, S. 11).

4 James sieht im Primat der kausalmechanistischen Erklärung, der seinerseits im cartesiani-
schen Rationalismus wurzelt, jenes Moment, welches die angelsächsische und die
kontinentaleuropäische Tradition der Psychologie verbindet (vgl. hierzu auch Rust, 1987,
S. 114f.).

133



lichen Denkens, die James, Peirce, Dewey, Mead u. a. in die Sozialwissenschaften

hineintrugen. Doch zunächst ist die intellektuelle Revolte von James

auch Ausdruck eines dramatischen Abschnittes seiner Biographie.
James wurde während seiner Studienzeit von jahrelangen tiefen Depressionen

heimgesucht, die ihn an den Rand des Selbstmordes gebracht5 und sich

1869 in einer paroxysmalen Lebenskrise zugespitzt hatten. Auf deren Höhepunkt

erlebte James eine Situation, auf die er in seinen theoretischen Schriften
immer wieder Bezug nimmt. In düsterster Gemütsverfassung drängte sich ihm
das Erinnerungsbild an einen epileptischen Idioten auf, dem er als Medizinstudent

begegnet war. James sah sich plötzlich selbst als diese jämmerliche
Gestalt:

«He sat there like a sort of sculptured Egyptian cat or Peruvian mummy, moving nothing
but his black eyes and looking absolutely non-human. This image and my fear entered
into a species of combination with each other. That shape am /, I felt, potentially. Nothing
that I possess can defend me against that fate» (James, 1926,1, p. 146).

Später hat James dieses Erlebnis in den <Varieties of Religious Experience) als

«worst kind of melancholy [...] which takes the form of panic fear» beschrieben

(1985, p. 134). Er wurde durch dieses Erlebnis nicht nur für die psycho-
pathologische Erfahrungswelt sensibilisiert6, sondern auch in seiner anthropologischen

Grundsicht geprägt. In einer undatierten Notiz hält er fest, der

gesunde Mensch lebe in einem Ozean nicht erahnter Möglichkeiten, die nur
der einmal seelisch krank gewesene Mensch zu sehen vermöge7.

Seine «bad nervous condition» 1985, p. 134) bezeichnete er später in einem

unveröffentlichten Brief als «delightful desease» (nach Bruder, 1989, S. 14)

und sah darin das befreiende Motiv zur beruflichen Identitätsfmdung. Das

Werk von James ist eine existenzielle Schlacht, eine Auflehnung gegen die

Hoffnungslosigkeit des Schicksals, «that shape» sein zu müssen (Bjork, 1983,

5 «I was on the continual verge of suicide», schreibt er 1868 (James, 1926, I, p. 129). Und
verallgemeinernd hält er in einem anderen Brief fest: «I take it that no man is educated
who has never dallied with the thought of suicide» (ebd., II, p. 39).

6 Diese Erfahrung, schreibt James, «has made me sympathetic with the morbid feeling of
others ever since» (1985, p. 134f.). Er kommentierte solche psychische Zustände in den
Bostoner Lowell-Lectures von 1896 über «Abnormal Mental States». Unter den Notizen
zu diesen Vorlesungen findet sich auch diese Passage: «Now some minds get easily out of
gear, & go to pieces, others keep together. Why? is the one great question in theoretic
psychology» (nach Anderson, 1982, p. 385).

7 «To the man who has been insane and come back from it should not the tranquil
confidence of most people in the absoluteness of their sane consciousness have an almost
ghastly effect? It too is special, and as it were accidental, around it an ocean of undreamt
of (or of only dreamed of) possibilities, whose imminence the crazy man realizes all the
time. The sane are blind then» (nach Anderson, 1982, p. 385).

134



p. 20). Intellektuell stellte sich für James als erste Aufgabe die Begründung
einer neuen wissenschaftlichen Position angesichts der durch das naturwissenschaftliche

Paradigma enthumanisierten Psychologie. Er bewegte sich in seiner

intellektuellen Selbstfindung, so die psychobiographische These von Cush-

ing Strout, «crab-like away from natural science toward those more human

problems» (1917, p. 141 f.). Psychologie und Philosophie wurden zum
intellektuellen Heilmittel: James' «spiritual crisis was the ebbing of the will to live,
for the lack of a philosophy to live by...» (Perry, 1935,1, p. 322).

Positivismus und common-sense

Als James seine psychologische Lehrtätigkeit 1875 aufnahm, waren Fechners

<Elemente der Psychophysik> gerade 15 Jahre alt und Wundts <Grundzüge der

physiologischen Psychologie) im Jahr zuvor erschienen. Es war die Zeit, in der
sich die in Deutschland entstandene physiologische Psychologie als «neue»
wissenschaftliche Bewegung aggressiv gegen die nicht-experimentelle
(«philosophische») Empirie durchsetzte (Boring, 1942, p. 312f.). Genauerhin war die

physiologische Psychologie, wie sie James vorfand, eine enge Verbindung von
britischem Assoziationismus und deutschem Materialismus. Hatte sich ein

Teil der mechanistischen Impulse «in den Launen des populären Materialismus»

verloren, so Hessen sich doch die besten seiner Auswirkungen «in der
deutschen physiologischen Schule seit Weber [...] spüren» (Hall, 1914, S. 57).

Dem materialistischen Mechanismus verdankt die wissenschaftliche Psychologie

die Schärfe ihrer Methodik, auch wenn er «streng genommen, die Freiheit,

die Verantwortlichkeit und Immaterialität aus den Problemen des Lebens

eliminiert» (ebd., S. 58). Auch James stützte seine Hoffnung zunächst auf die

Physiologie. Nachdem er Vorlesungen des berühmten Physiologen Emil du

Bois-Reymond 1867 an der Universität Berlin gehört hatte, schrieb er an
seinen Studienfreund Thomas Ward: «It seems to me that perhaps the time
has come for psychology to begin a science» (1926,1, p. 118).

Diese Hoffnung hat sich in den PP als «positivistische» Grundhaltung
niedergeschlagen. James betont immer wieder, sein Standpunkt sei «strictly
positivistic» (PP, p. 6) und : «our psychology will remain poistivistic and non-
metaphysical» (p. 182). Gemessen am tatsächlichen Gehalt der PP, irritiert
dieses Bekenntnis zum Positivismus zunächst. James war mit der Bedeutung

vertraut, die der Positivismus-Begriff von Comte in der Psychologie hatte,
und er kannte auch die kritische Comte-Interpreatation durch den jüngeren
Mill, der in der konsequenten Anwendung des positivistischen Denkens die

135



Auflösung der Psychologie als Pseudowissenschaft zugunsten der Physiologie
sah8. Doch zeigt sich bei näherem Zusehen, dass James das Positivismus-
Postulat in einem entgegengesetzten Sinne für die Psychologie fruchtbar
machte. Unbestritten blieb bei ihm, dass alle nicht-empirischen Vorannahmen

aus der Psychologie ausgeschlossen werden müssen, doch dazu gehörte gerade
auch das methodische Diktat der physiologischen Psychologie samt den
Restriktionen des Empfindungsatomismus. Der sensualistisch verengte Positivismus

war James nicht «positiv» genug, hatte einen entscheidenden Teil der

psychischen Wirklichkeit dem Positivismus als «System» geopfert.
Diese Kritik leitete James von der nach ihm unabdingbaren Aufgabe der

Psychologie her, die im common-sense ausgewiesenen alltäglichen Erfahrungen

einzuholen bzw. zu rekonstruieren (Seigfried, 1981 und 1983). Das bedeutet

freilich nicht, dass James den common-sense gegen die positive Wissenschaft

ausspielte. Vielmehr sind die common-sense-realities selbst ein empirisches,

der psychologischen Aufklärung bedürftiges Faktum. Flierfür muss der

Psychologe oder der Philosoph über eine entsprechende «Lizenz»9 verfügen,
die ihn erst berechtigt, gegen die zum System verfestigten wissenschaftlichen

Modelle vorzugehen. Unter dieser kritischen Voraussetzung wurde der com-
mon-sense für James ein Mittel, um der naturalisierten Psychologie mit ihren

Abstraktionen, Dogmen und Auslassungen den Star zu stechen (James,

1975b, p. 31). Die Logik des common-sense expliziert die gegenüber den

evolutiven Veränderungen offene, primäre (vorprädikative) Erfahrungsschicht

des «knowledge-of-acquaintance» und ist damit die Grammatik der

«natural mother-tongue of thought» (1975b, p. 88). Als solche geht sie

psychologisch den «Extrapolationen» simpler Erfahrungsgegebenheiten auf eine

«realere» Schicht, z. B. dem physiologischen Rekurs auf Gehirnvorgänge,
voraus (James, 1967a, p. 199). Die Psychologie gewinnt durch einen Bruch
mit dem common-sense nichts, wohl aber verliert sie «to say the least, all
naturalness of speech» (PP, p. 141). Positivismus und common-sense bilden

B Comte will, so schreibt Mill, «die Erkenntnis moralischer und intellektueller Erscheinungen

ausschliesslich den Physiologen vorbehalten sehen, und spricht deshalb der Psychologie

oder der Geistesphilosophie im eigentlichen Sinne nicht allein den Charakter einer
Wissenschaft ab, sondern setzt sie auch der chimärischen Natur ihres Gegenstandes und
ihrer Ansprüche wegen fast auf gleiche Stufe mit der Astrologie» (Mill, 1868, II, S. 457).

9 «Common men find themselves inheriting their beliefs, they know not how. They jump
into them with both feet, and stand there. Philosophers must do more; they must first get
reason's license for them» (James, 1967b, p. 13). Die kritische Auseinandersetzung von
James mit der schottischen common-sense-school um Dugald Stewart und Thomas Reid

geht auf James Walker zurück, der zur Zeit von James in Harvard Philosophie lehrte und
sich vor allem mit den Schotten befasste (Linschoten, 1961, S. 11 f.).

136



die beiden polaren methodologischen Voraussetzungen in der Psychologie
von James. Sie erzeugen eine Spannung, die sich in den Widersprüchen der PP

niederschlägt.

Die Widersprüchlichkeit der Psychologie von James

Auf den ersten Blick steht das Programm der PP im Einklang mit dem

erweiterten Positivismusbegriff. James nimmt einen «empirical parallelism»
an zwischen Bewusstsein («mind») und Gehirn («brain») bzw. der physischen
Welt in Raum und Zeit (PP, p. 6). Diese Annahme ist «only a provisional
halting place», aber die (vorerst) «weiseste» Voraussetzung der Psychologie
(PP, p. 182). Ob nun weiter die empirischen Bewusstseinserscheinungen (Denken

und Fühlen) Produkte einer tiefer liegenden Entität - etwa einer «Seele» -
sind, lässt James offen und verweist die entsprechende Frage an die Metaphysik

(PP, p. 6). Doch führt er den Parallelismus nicht konsequent durch und
lässt ihn zum Ausdruck eines problematischen methodologischen Kompromisses

werden: so soll der Parallelismus zwar der vom common-sense postulierten

Eigenwirksamkeit des Mentalen Rechnung tragen, gerät aber damit in
die Nähe eines psychophysischen Interaktionismus, der nun seinerseits dem
naturwissenschaftlichen Gesetz der Erhaltung der Energie zu widersprechen
scheint (vgl. etwa James, 1969, p. 215f. und dazu Angier, 1943, p. 133). Damit
bildet der Parallelismus von Anfang an nur ein halbherziges Zugeständnis an
die zeitbedingte Forderung, die Psychologie müsse sich als Naturwissenschaft
etablieren, deren Aufgabe die lückenlose Darstellung kausaler Relationen
zwischen «mind» und «brain» sei.

Faktisch kommt die Psychologie von James über die programmatische
Forderung nach dem empirischen Parallelismus nicht hinaus. Schon im ersten
Satz des Vorworts zu den PP heisst es, «that some of the chapters are more
(metaphysical)» (PP, p. 5). «Metaphysisch» ist der mehrdeutige Ausdruck,
den James immer dann verwendet, wenn die naturwissenschaftliche
Betrachtungsweise nicht durchgehalten werden kann. «Metaphysische» Überlegunen
gewinnen in den PP von Seite zu Seite an Gewicht. Schon im fünften Kapitel
gehen die naturwissenschaftlichen und die «metaphysischen» Argumente eine

ziemlich freie Verbindung ein und mit Beginn des sechsten von 28 Kapiteln
sind die Überlegungen «exclusively metaphysical» geworden. «Metaphysik»,
so heisst es jetzt, «means nothing but an unusually obstinate effort to think
clearly» (PP, p. 148). Die naturwissenschaftliche Einstellung in der Psychologie

scheint Unklarheiten zu produzieren, die durch die «Metaphysik» aufge-

137



hellt werden müssen. Nur ein Fünftel des ganzen Buches ist, wie Perry uns
vorrechnet, der Diskussion objektiver Daten aus der experimentellen Psychologie

gewidmet, unter denen sich überdies keine wichtigen Beiträge von James

selbst finden (1935. II. p. 24). Zu Beginn des siebten Kapitels über Methoden
und Fehler der Psychologie relativiert James die vorangegangenen Erörterungen

als «physiological preliminaries of our subject». Diese sind jetzt beendigt

und werden durch das Studium der «mental states themselves» ersetzt

(PP, p. 183). Es ist, als ob James an diesem Punkt die PP zum zweiten Mal
beginnt (Wilshire, 1968, p. 68) und dabei den Parallelismus implizit preisgibt.

Der Gang der «positiven» Untersuchungen selbst sprengt das Programm
der <Principles>. Mindestens drei Gründe lassen sich hierfür deutlich identifizieren.

Erstens zeigt sich bei der Analyse der «mental states» ein zweiter
immanenter oder kognitiver Dualismus zwischen Bewusstsein und Bewusst-

seinsobjekt10. Zweitens lässt sich der Status der mentalen Seite des Parallelismus

nicht seinerseits mit den naturwissenschaftlichen Kategorien des dualen

Gegengliedes klären" - wie dies James selbst noch zu Beginn der <Principles>

versucht hatte, wo er das Wort «consciousness» in so weitem Sinne gebraucht,
dass auch noch die Reflexe des dekapitierten Frosches darunterfallen (PP.

p. 22). Drittens zeigt sich die Notwendigkeit, eine Mehrzahl von Methoden
als gleichberechtigt für die Psychologie zuzulassen12. Dass James trotzdem am
Parallelismus festhält, dürfte nicht zuletzt als Mangel einer wissenschaftstheoretischen

Alternative zu verstehen sein13. Das Resultat ist ein methodologischer

Konflikt, der die ganzen PP hindurch zu Widersprüchen und Unklarheiten

führt, die man freilich mit Allport (1943) als «produktive Paradoxien» für
die weitere Entwicklung der Psychologie bezeichnen kann. Das Buch ist - wie
Wilshires eingehende Analysen gezeigt haben - ein Exempel dafür, dass es

10 Gegenstand für den Psychologen ist jetzt «the thought studied» und «the thought's
object» (PP, p. 184).

11 Dementsprechend vage muss James die Bestimmungen der mentalen Seite halten: «The

boundary-line of the mental is certainly vague. It is better not to be pedantic, but to let the
science be as vague as its subject» (PP. p. 19).

12 Diese wissenschaftlichen Methoden sind für James: Introspektion, Experiment und
Komparation (PP, p. 185ff). Diese Methoden stehen in ständiger Spannung zur verstehenden
Rekonstruktion alltäglicher common-sense-realities.

13 James ist zwar als Student in Berlin mit Wilhelm Dilthey zusammengetroffen, doch
scheint ihm der spätere Begründer der verstehenden Psychologie so wenig Eindruck
gemacht zu haben, dass er sich in einem Brief an seine Schwester nicht einmal mehr an
Diltheys Namen erinnert (1926, I, p. 109f.). Jedenfalls hat er nie die Möglichkeit der

Begründung einer «geisteswissenschaftlichen» Psychologie ins Auge gefasst (Embree.
1986, p. 42).

138



absurd ist, die Bewusstseinserscheinungen durch kausale Analysen «erklären»,

Physiologe und Psychologe gleichzeitig sein zu wollen.
In der zwei Jahre nach den PP erschienenen, gekürzten Version seiner

Psychologie gesteht James die Schwierigkeiten ein, die sich aus dem durch den

common-sense legitimierten «simplen Dualismus» von äusserer Wirklichkeit
und Bewusstsein ergeben. Beständig drängten sich «idealistische Reflexionen»

(James, 1984, p. 398) auf. Die von ihm neu begründete «scientific psychology»

sei eine Wissenschaft geworden, in welche «the waters of metaphysical
criticism leak at every joint» (ebd., p. 400). Es fällt nicht schwer, diese
«idealistischen Reflexionen» - modern gesprochen - als eine Art von phänomenologischer

«Einklammerung» oder Suspendierung physiologischer «Erklärungen»

von kognitiven Akten zu interpretieren (vgl. Edie, 1970, p. 503). Die

Untersuchung kausaler Bedingungsverhältnisse, dies sieht James immer
deutlicher, tragen nichts zum Verständnis des Erkennens bei. Dem Erkennen selbst

kommt der logische Primat vor den physiologisch-kausalen Prozessen zu.
Anders hätte z. B. ein Philosoph wie Aristoteles, der das Gehirn als Organ zur
Kühlung des Blutes verstand, nichts Sinnvolles über das Erkennen zu sagen
gehabt (Wilshire, 1968, p. 42,47). Durch diese «Einklammerung» des einen

Gliedes des Dualismus löst sich dieser selbst auf - ein Prozess, der schon in
den PP beginnt und in der späteren gekürzten Version vollends deutlich wird,
wo James die notwendige innere Einheit von Subjekt und Objekt im Phänomen

betont14.

James hatte triftige Gründe dafür, den Parallelismus nur «provisorisch»
anzunehmen. In einer späteren Bemerkung reduziert er ihn auf eine mäeuti-
sche bzw. heuristische Funktion: «I wished, by treating Psychology like a

natural science, to help her to become one» (1969, p. 317). Und schon früher
hatte er eine Position eingenommen, die mit dem Parallelismus nicht zu
vereinbaren war. Schon 1879 nannte er sich einen «Phänomenisten» (ebd.,

p. 114), der die kausalgenetische bzw. assoziationspsychologische Hypothese
einer erfahrungstranszendenten Welt, welche die Erfahrung als Resultat von
«dahinter» liegenden Elementen oder Kräften kausal versteht, zurückweist15.

Der «phänomenistische» Phänomenbegriff, in seiner weitesten Fassung als

eine «reality for the mind» begriffen, wurde von James schon 1880 zum «Kar-

14 «The fact ist that such an experience as blue, as it is immediately given, can only be called

by some such neutral name as that ofphenomenon. It does not come to us immediately as a

relation between two realities, one mental and one physical» (James, 1984, p. 398).
15 «Behind the bare phenomenal facts, as my tough-minded old friend Chauncey Wright,

the grat Harvard emiricist of my youth, used to say, there is nothing» (James, 1975b,

p. 126).

139



dinalbegriff» («pivotai notion», 1969, p. 206) erklärt. Doch war der
«Phänomenismus» keine klare wissenschaftstheoretische Gegenposition 2x1m Parallelismus

und blieb nur latent wirksam.

Die Entdeckung der noetischen Freiheit

Die latente Wirksamkeit des «Phänomenismus» lässt sich schon im ersten Satz

von PP beobachten: «Psychology is the Science of Mental Life, both of its

phenomena and of their conditions» (PP, p. 15). An erster Stelle werden die
Phänomene genannt, erst dann folgt ihre (kausale) Bedingtheit. Unter Phänomenen

versteht nun James «such things as we call feelings, desires, cognitions,
reasonings, decisions, and the like». Diese Aufzählung ist nicht zufällig: Alle
genannten Phänomene weisen als konstitutiven Kern das Moment noetischer
Freiheit auf, die wir jetzt näher zu betrachten haben.

James geht von der Beobachtung aus, wonach kein Mensch leugnet, dass er
schon in den banalsten Entscheidungen die Möglichkeit fühlt, in den Lauf der

Dinge wirklich eingreifen zu können, und dass Moral und Recht normativer
Ausdruck dieser Freiheit auf höherer Ebene sind. Umso erstaunlicher ist es

für James, dass der britische Empirismus - Locke, Hume, Hartley, die Mills,
Spencer - diesen so vordergründigen Sachverhalt kaum beachtet und die in
den Bewusstseinsaktivitäten so basale selektive Aufmerksamkeit fast völlig
übergangen haben (PP, p. 380; vgl. auch Myers, 1986, p. 182). Er betont

gegen Spencer, Erfahrung sei kein «passiver Spiegel», sie verhalte sich nicht
wie weicher Lehm, auf den Regentropfen niederfallen, die dann je nach

Menge und Intensität Vertiefungen bilden (PP, p. 381). Wie anders wäre es

sonst möglich, dass z. B. der in seine geometrischen Zeichnungen versunkene
Archimedes die Syrakus erobernden, lärmenden Römer erst in dem Moment
wahrnimmt, da er selbst tödlich verwundet wird - und auch jetzt noch sein

«Noli turbare circulos meos» ausruft (PP, p. 396)? Offensichtlich ist die Intensität

von Eindrücken keineswegs kausaler Grund für die Aufmerksamkeit -
das ist, lange vor Wolfgang Köhler, James' Version der Kritik an der psycho-
physischen Konstanzhypothese von Reiz und Empfindung.

Gegenüber den Leistungen des Subjekts war die Elemententheorie blind.

Lange Zeit wusste James seinerseits der Determination des Psychischen im
Assoziationismus keine rationalen Argumente entgegenzustellen. Er fühlte
nur den messerscharfen Grat, der ihn von jener elenden epileptischen Gestalt

trennte. James war nicht «that shape». Das «Menschliche», das James vom
«non-human» jener Kreatur unterschied, konnte nicht so einfachhin ein

140



Unterschied in der «Natur» sein. Er fühlte ein «Mehr» an Freiheit, über das er

verfügte und jener Epileptiker nicht. Die Tagebücher aus der erwähnten
Periode von James' Lebenskrise (vgl. die Dokumente in Myers, 1986, p. 46)

zeigen, dass James nach einem empirischen Fundament suchte, auf das sich

rationale Argumente für die existenziell gefühlte und geahnte Freiheit stützen
Hessen. Der Durchbruch gelang ihm, wie eine Notiz festhält, am 30. April
1879:

«I think that yesterday was a crisis in my life. I finished the first part of Renouvier's second
<Essais> and see no reason why his definition of Free Will - <the sustaining of a thought
became I choose to when I might have other thoughts) - need be the definition of an
illusion. At any rate, I will assume for the present - until next year - that it is no illusion.
My first act of free will shall be to believe in free will.» (1926,1, p. 147)

Der französische Kantianer Charles Renouvier hatte im zweiten Teil seiner

1864 erschienenen <Essais de critique générale) die Freiheit als zentrales
Strukturmoment des Geistes bestimmt, das sich im Denken als Möglichkeit manifestiert,

an einer Vorstellung attentional festzuhalten und gleichzeitig andere

Gedanken abzuweisen. Die elementarste Form personaler Freiheit zeigt sich

in der Aufmerksamkeit. Der Wille, bedeutet das, reagiert nicht nur auf
Bedürfnisse, Affekte und Wünsche, sondern greift selbst seligierend ein (Renouvier,

1912, I, p. 317ff.), ist die alltägliche Erscheinungsweise von Freiheit
(p. 328). Diese Position, die James von Renouvier übernahm, markiert in
intellektueller Hinsicht das Ende seiner Lebenskrise in den Sechzigerjahren.
Indem er «von Spekulation und Grübelei» Abstand nahm und an die Freiheit,
so wie sie sich in den Bewusstseinserscheinungen zeigt, glaubte, befreite er die

eigene individuelle kreative Potenz seines Intellekts (James, 1926, I, p. 148).

Er musste nicht jene willenlose Gestalt werden, als die er sich in seinem

Angsttraum bereits gesehen hatte.

Renouvier, sagt James, verlegte die Freiheit in das Herz unserer «theoretischen

Aktivität» («theoretic activity»), deren Effizienz James in der Überzeugung

zusammenfasst: «the minimum of faith produces the maximum of
result» (1969, p. 35). Auch für James ist die Freiheit im Kern «noetische
Freiheit» (Wild, 1980, p. 125). Das heisst näherhin, dass jeder Akt der
Aufmerksamkeit und zwar schon auf der Ebene der Empfindungen und

Wahrnehmungen attentional frei und im Sinne des Wählenkönnens kreativ
ist. «The choice of the visual reality» (PP, p. 869) ist eine sehgierende Aktivität
unseres Bewusstseins, die sich erst sekundär in Gewohnheiten («habits of
attention») nach Massgabe unserer Interessen verfestigt (PP, p. 275). «Only
those items which I notice shape my mind - without selective interest, expe-

141



rience is an utter chaos» (PP, p. 380f.). Selektion, Wollen, Aufmerksamkeit
sind konstante Leistungen des Bewusstseins, Manifestationen der «noetischen

Freiheit». Ihre innerste Bestimmung verweist auf die bewusstseinsimmanente
noetische Distanz zu möglichen Objekten und gründet somit in der kognitiven
Relation von Bewusstseinsakten. Aufmerksamkeit ist Funktion der kognitiven

Relation und der Wille wiederum Funktion der Aufmerksamkeit. Man
kann James einen «noetischen Voluntaristen» nennen (Wilshire, 1968, p. 178;

Wild, 1980, p. 125ff.)16, für den die Leugnung des psychologisch-deskriptiv
zugänglichen alltäglichen Phänomens der attentionalen Freiheit jedenfalls
unter grösserem Beweiszwang steht als seine Anerkennung. Damit sollte deutlich

geworden sein, dass Freiheit für James kein «metaphysisches Postulat» ist

(1967a, p. 184f. Anm. 2). An Stelle des «eulogistischen» Wortes «Freiheit»

gebraucht er lieber den «verschmähten» Terminus «Wahl» (1979a, p. 117),indem

er die Kompetenzbereiche von Psychologie und Philosophie klar trennt
und die Frage nach der Bedingung der Möglichkeit von Freiheit überhaupt
der Philosophie überlässt (PP, p. 1179).

Noetische Freiheit und der Leib: das «Selbst»

Die weitreichende Bedeutung, die das Freiheitsproblem in der Psychologie

von James gewinnt, gründet in seiner anticartesianischen Lehre vom «Selbst».

James führt den psychologischen Nachweis, dass das Erleben persönlicher
Identität im Bewusstsein, weder im Sinne einer substanzialisierten «Seele»

noch eines «transzendentalen ego»17, einer tiefer liegenden synthetisierenden
Instanz bedarf: «the passing thought [...] is itself the thinker» (PP, p. 379).

16 Es ist das Verdienst von Wild, frühere Interpretationen wie diejenigen von Dewey und
Perry korrigiert zu haben, die den Freiheitsbegriff von James kaum zur Kenntnis nahmen.
Während etwa Perry in James' Ringen mit den Problemen der Freiheit und der Moral
bloss ein «heroisches Motiv» sieht, das im Zusammenhang mit der «Tendenz zur
Neurasthenie» von James stehe (1935, II, p. 271), stellt Wild die «noetische Freiheit» in der

Psychologie von James als basales Konzept auch für den «pluralism» und das «moral
universe» im Spätwerk von James heraus (Wild. 1980, p. 125ff., 258ff.). «One might say
that James' whole philosophy is an ethics» (p. 265). Und ähnlich die Einschätzung von
Edel: «His whole psychology is both background and foreground for his ethics» (1976.

p. 258).
17 Für James fallen die beiden Positionen in ihrem Ergebnis zusammen: «Transcendentalism

is only Substantialism grown shame-faced, and the Ego only a <cheap and nasty> edition
of the soul» (PP, p. 345). Es ist hier nicht der Ort, James' offensichtlichen Fehldeutungen
von Kants Philosophie nachzugehen (vgl. hierzu etwa Edie, 1970, p. 518 Anm. 67 und
Wilshire, 1968, p. 190ff.).

142



Die Erlebnisse zerfallen dementsprechend in zwei Klassen: in solche des

«Selbst» und solche des «Nicht-Selbst» (PP, p. 290). Erstere besitzen eine

«Wärme» und «Intensität», die das Bewusstsein fühlt und die den letzteren
fehlt (PP, p. 316f.). Das «Selbst» ist im weitesten Sinne «the sum total» all
dessen, was ein Mensch «sein» nennen kann: vom «materialen» Selbst über
das «soziale» bis zum «geistigen» Selbst (PP, p. 280ff.). Wer nun weiter
versucht, psychologisch zum reinen, von allen Weisen des Selbst isolierten «Ich»

(«the pure Ego», PP, p. 280), zur puren noetischen Aktivität vorzudringen,
wird feststellen, dass das Resultat auf der logischen Ebene dem schon von
Spinoza beschriebenen unendlichen Regress entspricht. Dessen in unerreichbarer

Ferne liegender Endpunkt wäre das reine «Ich». Psychologisch dagegen
stösst der Versuch einer iterativen Regression unmittelbar auf die polare
Grundstruktur alles Psychischen: intentional auf etwas bezogen zu sein. Das
«Ich» als subjektiver Pol dieser Relation bleibt der Introspektion verborgen
und zeigt sich nur wiederum in objektiven Erfüllungen durch Weisen des

leiblichen Selbst. Nicht der Willensakt selbst, sondern das Fühlen leiblicher

Anspannung zeigt sich der Introspektion. Das Gefühl kann im physischen
Hin- und Hergerissensein vor einer Wahl und der Entspannung nach vollzogener

Wahl, ja selbst im feinen Zurückbiegen des Leibes und der Bewegung
der Augäpfel nach oben beim Betrachten von Erinnerungsbildern bestehen,
bzw. in der gegenteiligen Bewegung bei der Beobachtung eines physischen

Dings (PP, p. 287f.). So enthüllt sich der Leib als innerster Kern gefühlter
persönlicher Identität (PP, p. 323).

Die psychologische Unfassbarkeit der noetischen Aktivität selbst schok-
kierte James derart, dass er schon in den PP an der Existenz des Bewusstseins

als einer vom Leib isolierten, rein geistigen Entität zu zweifeln begann (PP,

p. 291 Anm. 6) und es später nur noch als (kognitive) Funktion anerkannte
(1967a, p. 3). Die noetische Aktivität gewinnt in der Psychologie von James

nicht nur den Status eines Vollzugsträgers bewusster Akte, sondern wird zum
Zentrum der vitalen Autonomie des leiblichen Individuums. Das bedeutet:
attentionale Akte sind nicht zunächst Bewusstseinsakte, die sich sekundär im
Leib etwa als Handlung entäussern und in der Umwelt wirksam werden.
Bewusstsein bildet vielmehr eine immer schon inkarnierte Einheit mit dem

Leib, ist keine transmundane Entität, sondern selbst weltlich, d. h. psychologisch:

unmittelbar umweltrelativ18. Es bedurfte nur noch des Schrittes von

18 Unter dieser Perspektive muss die oft kritisierte James-Langesche Theorie der Emotionen
(PP, p. 1058ff.), aber auch James' Lehre von der «ideo-motor-action» (PP, p. 1130ff.)
gesehen werden. In beiden Fällen geht es um eine neue Sichtweise auf das Leib-Seele-
Verhältnis. «A purely disembodied human emotion is a nonentity» (PP, p. 1068), und

143



George Herbert Mead, um diesen Gedanken auch auf die Sozialität des

Individuums zu erweitern (vgl. Reck, 1986, p. 7). Wir stehen hier an der Scheide,

welche James' Psychologie von der cartesianischen trennt und den Weg weist

zur phänomenologischen Überwindung des psychologischen Centauren-Modells

(Plessner) mit seiner Trennung des Menschen in einen freien «Geist» und
einen der Natur unterworfenen Körper. Schon im kritischen Jahr 1869 hatte
James in einem Brief die Überzeugung ausgesprochen: «It is not that we are
all nature but some point which is reason, but that all is nature and all is

reason too» (1926, I, p. 153). Das ist auch der Grund dafür, warum James

weder der Freiheit noch der Ethik (mit wenigen Ausnahmen) besondere Kapitel

widmet, sondern das Thema im Rahmen der Bewusstseinsanalysen bzw.

des «Selbst» thematisiert.

Glauben und Wollen: der Einfluss Franz Brentanos

Die Grundlagen zur weiteren Analyse der noetischen Aktivität fand James in

Franz Brentanos 1874 erschienener (Psychologie vom empirischen
Standpunkt)19. Die PP zitieren ausgiebig aus Brentanos psychologischem Hauptwerk,

und das zentrale Kapitel über den «Stream of Thought» ist ganz unter
dem Einfluss von Brentano geschrieben20. Was Brentano über die Einheit des

Bewusstseins geäussert hat, ist - sagt James - «as good as anything with which

I am acquainted» (PP, p. 234 Anm. 11).

James übernimmt von Brentano die Begründung des psychischen Primats

ebenso drückt sich umgekehrt schon die blosse Vorstellung einer Bewegung auch leiblich
aus: «We do not have a sensation or a thought, and then have to add something dynamic
to it to get a movement» (PP, p. 1134).

19 Das lebendige Interesse von James an Brentanos Psychologie geht auf die Vermittlung von
Carl Stumpf zurück, mit dem James seit ihrer ersten Begegnung in Prag IS82 eine Freundschaft

verband. (Vgl. die kurze James-Darstellung von Stumpf, 1928). Darüberhinaus gibt
es im Denkweg von Brentano und James einige auffallende Parallelen - z. B. entzündet
sich auch Brentanos philosophisches Interesse an der Determinismusfrage und auch er
macht den entdogmatisierten Poitivismus-Begriff für die Psychologie fruchtbar (vgl.
Kraus, 1919, S. 4ff.).

20 Was es wiederum verständlich macht, warum sich Husserl durch die Psychologie von
James angezogen fühlte. Dies ist eine der Quellen für die hier nicht zu diskutierende
«Übereinstimmung zwischen James' Psychologie und der Phänomenologie» (Linschoten.
1961, S. 39). Diese Koinzidenz macht es umso unverständlicher, warum etwa Perrys
monumentale James-Darstellung kaum auf diese Wurzeln von James' Denken bei Brentano

eingeht und überhaupt der Zusammenhang zwischen den beiden Denkern - mit

144



der Wirklichkeit als kognitiver Präsenz im Bewusstsein durch das Intentionali-
tätsargument. Dieses erhält auch in seiner Psychologie thematisch (nicht
terminologisch21) jenen von Bretano betonten doppelten Sinn: jedes Objekt ist

im Bewusstsein aufgenommen und zwar «als vorgestellt und als für wahr
gehalten oder geleugnet» (Brentano, 1971, S. 38; PP, p. 916). Der Glaube,
dem James schon in der vortheoretischen, existenziellen Anerkennung freier
Akte («to believe in free will») eine wichtige Rolle zugemessen hat, findet sich

in Brentanos Urteilslehre wieder22. Das Urteil, so Brentano, schliesst den

«Glauben» bzw. das Fürwahr- oder Fürfalschhalten von Bewusstseinsobjek-
ten bzw. «Vorstellungen» mit ein (Brentano, 1971, S. 34, 89). Urteilen in
diesem Sinne gründet im Denken von etwas: «Vorstellen bildet die Grundlage
des Urteilens nicht bloss, sondern ebenso des Begehrens, sowie jedes anderen

psychischen Aktes. Nichts kann beurteilt, nichts kann aber auch begehrt,
nichts kann gehofft oder gefürchtet werden, wenn es nicht vorgestellt wird»
(Brentano, 1973, S. 112). Und wie nun Brentano Vorstellung und Urteil
(Glaube) trennt, so vereinigt er Gefühl23 und Wille in einer Klasse der

Gemütsbeziehungen (Brentano, 1971, S. 83; vgl. auch Kraus, 1919, S. 29). Weil

weiter Urteilen bzw. Glauben einerseits und Fühlen bzw. Wollen andererseits

in einem analogen Sinne ein «Annehmen oder Verwerfen» sind - im ersten

Fall von Wahrheit, im letzteren von Werten (Brentano, 1971, S. 88f.), kommen
Glauben und Wollen darin überein, je eine «besondere Weise intentionaler

Ausnahme von Kerstens Aufsatz «Franz Brentano and William James» (1969) und einigen

Passagen in Linschotens Buch (1961) - bis heute in der Literatur vernachlässigt
worden ist.

21 James gibt zwar keine phänomenologisch präzise Ausarbeitung des Intentionalitätsbe-
griffs - das wird erst Husserl tun (Edie, 1970, p. 493; Schütz, 1966). Aber der Sache nach
ist die Grundlegung der Psychologie durch James zugleich eine kritische Adoption des

Intentionalitätsbegriffs. Terminologisch erscheint «intending» im Sinne von «pointing at»
bei James in seinem Artikel «The Function of Cognition» von 1884 (Spiegelberg, 1984,

p. 157). In den (Principles) ist der Begriff vor allem im Kapitel über die Konzeptionen
entwickelt, wo es z. B. heisst: «the mind can always intend, and know when it intends, to
think of the Same», oder in substantivierter Form als «our intention to think the same

outer things» (PP, p. 434, vgl. auch Spiegelberg, 1984, p. 104). Sonst gebraucht James das

Wort «conception» für Intentionalität (Linschoten, 1961, p. 136). Es ist hier auch
anzumerken, dass Brentano den Terminus nicht in substantivierter Form verwendet (Spiegelberg,

1984, p. 103). Eine Übersicht über die Geschichte des Begriffs, die hier nicht Thema
ist, geben im übrigen Spiegelberg, 1981, p. 3ff. und Baumgartner, 1985.

22 Was Brentano «Urteil» («judgement») nennt, heisst bei James «Glaube» («belief») (PP,

p. 917).
23 Brentano versteht unter «Gefühl oder Gemütsbewegung» (1971, S. 90) Phänomene wie

Interesse, Liebe und Hass (S. 35).

145



Aufnahme eines Gegenstandes, eine besondere Weise der psychischen Beziehung

zu einem Inhalte des Bewusstseins» (S. 89) zu sein. Jeder volitive Akt -
neben dem Wollen auch Wünschen und Hoffen - kann so nach Brentano auch

verstanden werden als «ein Akt des Interesses [...], welches an etwas genommen

wird» (S. 35).

Dieser Grundgedanke aus Brentanos Psychologie ist es, der sich in der

Bestimmung der noetischen Freiheit durch James wiederfindet. In einem Satz,
der auch von Brentano stammen könnte, führt James zu Beginn des Kapitels
über «The Perception of Reality»24 die «jedermann bekannte» Unterscheidung
ein «between imagining a thing and believing in its existence» (PP, p. 913). Die
für jede «Vorstellung» notwendige kognitive (Brentano würde sagen: intentio-
nale) Relation ist nicht identisch mit dem Fürwahr- oder Fürfalschhalten des

kognitiven Objekts. Zwischen dem Wirklichkeitscharakter eines geflügelten
Pferdes und demjenigen von «Maggie» im Stall, so der auf einem Beispiel aus

Spinozas Ethik beruhende Vergleich von James (PP, p. 918), wird auf der
Ebene des Vorstellens noch nicht unterschieden. Die Umstände, unter
welchen wir Dinge als wirklich anerkennen, hängt vielmehr von unserem
«Gefühl», dem «sense of reality», der «emotion of conviction» (PP, p. 913) ab.

Und dieses Gefühl ist bestimmt durch den Kontext, in dem etwas vorgestellt,
kognitiv präsent ist. Ein geflügeltes Pferd mag mythische oder traumhafte
Wirklichkeit haben, aber keine praktische, etwa als Gegenstand von
Besorgungen im Stall. Erst dort, wo der jeweilige Kontext einer Vorstellung durch
einen anderen gestört wird, entsteht das Gefühl der Unwirklichkeit; die

Vorstellungen widersprechen sich. Wird das Pferd im Stall in der Vorstellung mit
Flügeln versehen, so lautet der Einwand: «<Maggie in her stall with wings!
Never!< The wings are unreal, then, visionary. I have dreamed a lie about

Maggie in her stall» (PP, p. 919).
Es ist nach James ein fundamentales noetisches Gesetz, dass wir jederzeit

die Freiheit haben, verschiedene Vorstellungen desselben Objekts zu bilden.
Diese Vorstellungen dürfen sich nur in ihrem Kontext gegenseitig nicht
widersprechen, sonst müssen wir uns für die eine oder die andere Version entscheiden25

- an einen gemalten Haken lässt sich nur eine gemalte Kette hängen und

24 Dessen ursprünglicher Titel lautete bezeichnenderweise: «The Psychology of Belief» (Em-
bree, 1986, p. 48).

25 «The whole distinction of real and unreal, the whole psychology of belief, disbelief, and
doubt, is thus grounded on two mental facts - first, that we are liable to think differently
of the same; and second, that when we have done so, we can choose which way of thinking
to adhere to and which to disregard» (PP, p. 920, im Orig. gesperrt).

146



an einen wirklichen Haken nur eine wirkliche Kette (PP, p. 926). James ist ein

Kontextualist, er betont die Kontext-Abhängigkeit unserer Vorstellungen
bzw. unseres Wissens (Reck, 1986, p. 9). Der Kontext gehört - in Brentanos

Terminologie gesprochen - modo obliquo zur Vorstellung26. Aus diesem noe-
tischen Gesetz entwickelte James die Lehre von den «many worlds», den

«subuniversa» : von der Sinnenwelt, der Welt der Wissenschaft, der abstrakten
mathematischen Wahrheiten, der Illusionen, des Übernatürlichen, der

Meinungen bis hin zur Welt des Verrückten (PP, p. 920ff.). «Errors, fictions, tribal
beliefs, are parts of the wholde great Universe which God has made» (PP,

p. 923f.) Verschiedene Regionen von Objekten korrelieren differenten Modi
der Erfahrung. Es liegt auf der Hand, dass damit ein Wirklichkeitsbegriff
impliziert wird, der sich nicht mehr mit dem alten ontologischen Parallelismus

verträgt, sondern als Funktion unseres Interesses zu verstehen ist27. Der hier
sich ankündigende und später ausgearbeitete Pragmatismus von James ist

eine Konsequenz aus der noetischen Verankerung der Freiheit. Wir können

nur wählen, worauf wir unsere Aufmerksamkeit richten, und nur das, was uns
interessiert, wählen wir als Wirklichkeit aus. Wir selbst sind, so sagt James

emphatisch, die «Jons et origo ofall reality» (PP, p. 925). Es überrascht nicht,
dass James schliesslich Wille und Glaube miteinander identifiziert - als zwei

Namen für dasselbe psychische Phänomen (PP, p. 948)28. Hier schliesst sich

die Argumentation zu einem Zirkel der noetischen Freiheit, sie kehrt zum
Glauben an die Freiheit zurück, von dem sie ausgegangen ist: «The first act of
free-will, in short, would naturally be to believe in free-will, etc.» (PP, p. 948).
Dieser Zirkel lässt sich als Ausdruck dafür verstehen, dass die noetische

Freiheit - jedenfalls für den Psychologen - keiner weiteren Begründung
bedarf und ihrer auch gar nicht fähig ist. Es ist nicht möglich, ohne Willen zu

glauben oder zu glauben ohne zu wollen, und ebensowenig ist es möglich, zu
erkennen ohne zu wollen oder zu wollen ohne zu erkennen etc. Der Zirkel ist

ein indirekter Beleg dafür, dass die noetische Freiheit gleichsam der Nabel der

psychischen Phänomene ist.

26 James war in dieser Hinsicht von einigem Einfluss auf das Denken Wittgensteins (Fair¬
banks, 1966).

27 «In the relative sense, then, the sense in which we contrast reality with simple unreality,
and in which one thing is said to have more reality than another, and to be more believed,

reality means simply relation to our emotional and active life. [...] In this sense, whatever
excites and stimulates our interest is real» (PP. p. 924, im Orig. teilw. gesperrt).

28 In der späteren gekürzten Version der PP sind es Wille und Aufmerksamkeit, die James in

engster Verbindung sieht: «Effort of attention is thus the essential phenomenon of will»
(1984, p. 386, im Orig. gesp.).

147



Noetische Freiheit und Evolution

Die Frage, ob sich die noetische Freiheit auch «objektiv», als wissenschaftliches

Faktum erhärten lässt, entschied sich für James an der Evolutionstheorie.
Schon als Achtzehnjähriger hatte er sich intensiv mit Herbert Spencers
Evolutionismus auseinandergesetzt, der das Prinzip der adaptativen Äquilibration
zur kosmologischen Spekulation erweitert und das Bewusstsein von seinen

primitivsten Formen im Tierreich bis hin zum Menschen und seiner
Geschichte als passiven Reflex auf die durch Adaptation determinierten neuro-
physiologischen Prozesse erklärte (Spencer, 1966,1; vgl. auch Richards, 1982,

p. 398ff.). In den Siebzigerjahren begann James seine Einwände gegen diese

und die noch radikaleren Formen des Determinismus zu formulieren - vor
allem gegen die epiphänomenalistische «Automatentheorie» des Bewusstseins

der beiden Briten W. K. Clifford und T. H. Huxley. Eine erste Skizze trug er
1878 in zehn ungedruckt gebliebenen Vorlesungen an der Johns Hopkins
Universität vor (Richards, 1982, p. 406f.), führte dann seine Argumente in
dem Artikel «Are We Automata?» von 1879 weiter aus und gab ihnen in den

PP die volle Gestalt (p. 141 ff.).
James bediente sich zur objektiven Begründung der Irreduzibilität des

Bewusstseins der reifen Evolutionstheorie von Charles Darwin und legte diese

zusammengefasst mit einem apriorischen und einem empirischen Argument
aus (vgl. Richards, 1982, p. 407f.). Ersteres bezieht sich auf die Einführung
der spontanen Variation durch Darwin als einer zweiten Quelle der evolutiven

Entwicklung neben den Adaptations- und Selektionsprozessen. Diese Neuerung

brach der Evolutionstheorie in den Augen von James die deterministische

Spitze. Zum einen war es Darwin nicht möglich, für die Variation
Gründe anzugeben, die an wissenschaftlicher Schärfe den Erklärungen des

Selektionsmechanismus entsprachen29. Zum andern war ohne die Annahme
der spontanen Variation das Bewusstsein nur als naturgeschichtliche Entfaltung

materialer Kategorien in einem andern Medium (dem Denken) zu
verstehen, d. h. als Transformation keimhafter Bewusstseinsstrukturen, die

29 James hat schon in seinen beiden Darwin-Rezensionen von 1868 auf diesen Umstand
hingewiesen und die Vermutung geäussert, es könnte sich in der Unmöglichkeit, die
Variation kausal zu erklären, ein nicht determiniertes freies Geschehen spiegeln. Dagegen
hat Spencers Determinismus diesen qualitativen Unterschied in der Argumentation
spekulativ nivelliert (Richards, 1982, p. 403 f.).

148



schon in jedem Atom angelegt sein mussten (1969, p. 65)30. Es war nach James

der antispekulativen Methodologie und empirischen Redlichkeit von Darwin
zu verdanken, dass mit dem Nachweis der spontanen Variation das Auftreten
qualitativ neuer und irreduzibler Erscheinungen in der Welt wissenschaftlich
nicht mehr ausgeschlossen werden musste31. James übertrug diese Voraussetzung

auf das Bewusstsein, das einen «absolutely new factor» (ebd.) in der Welt
darstellt und offensichtlich nicht vom Selektionsprozess ausgemerzt wurde.
Das Bewusstsein aber hätte, so interpretiert hier James die Lehre Darwins,
aus der Natur verschwinden müssen, wenn es nur eine überflüssige Exkretion
adaptativer Prozesse des Gehirns wäre.

Diese Überlegung untermauert James empirisch mit dem Hinweis auf die

effektiven Leistungen des Bewusstseins. Bewusstsein intensiviert sich dort, wo
die Nervenprozesse nicht automatisch ablaufen. In der raschen, automatisierten

Bewegung etwa verschwindet es fast völlig und macht einer direkten
Steuerung durch das Gehirn Platz. Dies gilt auch für erlernte Gewohnheiten.
Wo immer Bewusstsein keine Funktion mehr hat, verschwindet es (PP,

p. 145). Wieso sollte sich, fragt James, die organische Adaptation, die sich

ohne Bewusstsein doch so bewährt (wie das Beispiel von der automatisierten

Bewegung zeigt), durch das Auftreten einer funktionslosen Erscheinung
komplizieren? Der deterministische Epiphänomenalismus ist evolutionstheoretisch

unsinnig (PP, p. 1134ff.). Mehr noch: die Evolutionstheorie setzt die
aktive Wirksamkeit des Bewusstseins voraus. Denn wird der Natur ein «Sol-

lensmoment», ein teleologischer Zukunftsbezug («should be») unterstellt, so

lässt sich dieser nicht an der Interaktion zwischen Organismus und Umwelt
feststellen, sondern setzt eine «commenting intelligence» (PP, p. 144) voraus,
welche die in der Zukunft zu erwartenden Auswirkungen des «Nützlichen»
und des «Schädlichen» zu erkennen vermag: «In a word, survival can enter
into a purely physiological discussion only as an hypothesis made by an onlooker

about the future» (ebd.). Zukunft lässt sich nur in Form von Möglichkeiten

fassen, die der Organismus zu realisieren hat. Bewusstsein erhält dabei die

Funktion, unter den Möglichkeiten zu wählen und sich dadurch für be-

30 So wie James in einem unveröffentlichten Vorlesungsmanuskript folgende Möglichkeit
erwägt: «There might be in the mind principles quite as natural as those of the outer world
which nevertheless alter the shape taken by the outer facts in thought» (nach Richards,
1982, p. 402).

31 Dass Darwin selbst in der Evolutionstheorie keine Stütze für den Aufweis des freien
Willens sah, konnte James nicht wissen, da Darwin seine Überzeugung von der durchgängigen

biologischen Determiniertheit mentalen Verhaltens nur in Notizbüchern ausdrückte
(Richards, 1982, p. 404, 411).

149



stimmte Zwecke bzw. Ziele zu entscheiden. «Every actually existing
consciousness seems to itself at any rate to be a fighter for ends» (ebd.). Das

Gehirn ist das «Instrument», nicht die seligierende, zweckesetzende Instanz
selbst, die etwa Nervenprozesse durch gewollte Übung automatisiert und
andere verkümmern lässt. Dies gilt für die banalsten Verrichtungen des

Alltags bis hin zur moralischen Verantwortlichkeit des Individuums. Das teleologische

Moment gewinnt hierdurch bei James den Status eines Grundbegriffs
der Psychologie (DeArmey, 1986, p. 18). Die Präsenz von Zielen und Zwecken

wird zum Kriterium psychischer Phänomene: «The pursuance of future ends

and the choice of means for their attainment are thus the mark and criterion
of the presence of mentality in a phenomenon» (PP. p. 21, im Orig. teilw.

gesp.). Bewusstsein ist nicht auf Adaptation und Selektion zurückführbar,
sondern selbst ein kreativer und gegen die Zukunft hin offener Motor in der
evolutiven Entwicklung. Diese Überzeugung fand James später durch Berg-

sons Gedanken der «évolution créatrice» bestärkt, durch den er, wie er in
einem seiner letzten Werke schreibt, «kühn» wurde (1967b, p. 214).

William James: der erste Demokrat der Metaphysik

Die Psychologie von James ist eine personale Psychologie; sie anerkennt die

Leistungen des Subjekts als konstitutiv für den Aufbau der objektiven
Wirklichkeit. In seinem Spätwerk verlässt James die abstrakte Terminologie von
Subjekt und Objekt und unterscheidet stattdessen die personale, biographische

Welt («the inner history of a person») von der unpersönlichen Natur
(«impersonal objective world») (1967a, p. 16). Nach dem Kollaps des Parallelismus

in den PP fiel James nicht auf einen biologischen Behaviourismus
zurück, der nach John Dewey die nächstgelegene Konsequenz gewesen wäre

(Dewey, 1940). Die PP auf diese Weise von ihren Widersprüchen zu befreien,
hätte für James nur die Rückkehr zum alten «monistischen Aberglauben»
bedeutet. Stattdessen entwickelte er in seinen späteren Schriften einen
pluralistischen Empirismus, der - mit dem Ausdruck von Peirce (vgl. James, 1967b,

p. 359) - ein «Tychismus» ist, offen für die nicht festgelegte personale Kreativität12.

Der Tychismus von James verleiht dem Bewusstsein eine selektive

32 Nach Flournoy wird der «sozusagen (transversale» Pluralismus, der sich aus der gleichzei¬

tigen Existenz einer Menge unabhängiger, wennschon untereinander verbundener, bewus-
ster Individualität ergibt, [...] in James' Universum ergänzt durch einen dongitudinalen»

150



Dynamik, die sich von dem statischen Charakter der intentionalen Relation
bei Brentano unterscheidet. Damit trägt er der gefühlten konfligierenden
Koexistenz kognitiver Objekte, die qualitativ differenten subuniversa angehören,

Rechnung. Freiheit erscheint als ein «mentales Drama» (PP, p. 1168), für
dessen Ausgang jedes Individuum durch seine noetische Wahl verantwortlich
ist".

Die Substitution des ontologischen Dualismus durch den funktionalen
Pluralismus überwindet so letztlich auch Brentanos Dualismus. Wenn es möglich
ist, dass dieselbe Erfahrung zweifach figurieren kann: einmal als psychisches
Phänomen und einmal in physikalischem Zusammenhang, so ist nicht
einzusehen, warum sie nicht drei- oder mehrmals figurieren kann, «by running into
as many different mental contexts, just as the same point, lying at their
intersection» (1967a, p. 80). Der Ausdruck «pure experience» ersetzt jetzt das

in den PP gebrauchte Wort «Phänomen» und bezeichnet das Insgesamt möglicher

Dinge und Ereignisse, so wie sie sich in ihrer unabschliessbaren
Mannigfaltigkeit, in verschiedenen «Welten» und Funktionen zeigen, ohne dass sie

damit aufhörten «sich selbst» zu sein. In der reinen Erfahrung ist die Trennung

zwischen einem «Inhalt» und einem qualitätslosen Bewusstsein sinnlos.
«Pure experience» ist vielmehr der Sammelname für die qualitative Vielfalt
von «Stoffen», aus denen die Erfahrung besteht: «there ist no general stuff of
which experience at large is made. There are as many stuffs as there are
<natures> in the thing experienced». Reine Erfahrung, heisst das weiter, «is

made of tluit, ofjust what appears, of space, of intensity, of flatness, browness,

heaviness, or what not» (1967a, p. 26f.). Der cartesianischen Fiktion einer
denkenden Substanz hält James entgegen: «thoughts in the concrete are made

of the same stuff as things are» (ebd., p. 37). James denkt damit seine im

Begriff der sub-universa angelegte Version der «Lebenswelt» in einem

konsequenten Pluralismus zu Ende. Auch die Welten der Wissenschaft und der

Philosophie sind nur je besondere Weisen der Wirklichkeitsbetrachtung,
denen die «world of living realities» (PP, p. 926) vorgeordnet ist. James weist

jeden Anspruch auf Hierarchisierung der Wirklichkeit zu einem statischen

oder sukzessiven Pluralismus. Jedes Bewusstsein befindet sich, anstatt in einem Zustand
der Ruhe und der Gleichmässigkeit, in ständiger Bewegung und Veränderung» (Flournoy,
1930, p. 60f.).

33 Diese Auffassung von der gefühlten Koexistenz von Objekten ist nach Kersten der Kern
von James' pluralistischem Wirklichkeitsverständnis: «Most originally, reality is presented
as a conflicting quasi-chaos; objects are bandied, hustled, and shunted about until finally
located in the subuniverses proper to them. That signifies that even at the level of
presentational co-existence, parts of reality stand out in contrast to each other» (Kersten, 1969,

p. 185).

151



System etwa unter der Suprematie der Naturwissenschaften zurück. Der ty-
chistische Pluralismus ist die Konsequenz aus der noetischen Freiheit jedes
einzelnen Menschen. Bezeichnet man diese Position des späten James als

«metaphysisch», so war James jedenfalls - mit Kallens Worten - «the first
democrat in metaphysics» (Kallen, 1980, p. 11).

Literatur

Allport, G. W. (1943): The productive Paradoxes ofWilliam James, in: Psychological Review,

p. 95-120
Anderson, J. W. (1982): «The Worst Kind of Melancholy»: William James in 1869, in:

Harvard Library Bulletin, Vol. XXX Nr. 4, p. 369-385
Angier, R. P. (1943): Another Student's Impression of James at the Turn of the Century, in:

Psychological Review, p. 132-134
Baumgartner, E. (1985): Intentionalität, Würzburg: Königshausen und Neumann
Binswanger, L. (1960): Die Philosophie Wilhelm Szilasis und die psychiatrische Forschung,

in: Höfling, H. (Hg.): Beiträge zu Philosophie und Wissenschaft - Wilhelm Szilasi zum 70.

Geburtstag, München: Francke, S. 29-39
Bjork, D. W. (1983): The Compromised Scientist: William James in the Development of

American Psychology, New York: Columbia University Press

Boring, E. G. (1942): Human Nature vs. Sensation: William James and the Psychology of the
Present, in: The American Journal of Psychology, Vol LV, Nr. 3, p. 310-327

Brentano, F. (1971): Psychologie vom empirischen Standpunkt. Bd. 2: Von der Klassifika¬
tion der psychischen Phänomene, hg. von O. Kraus, Hamburg: Meiner

Brentano, F. (1973): Psychologie vom empirischen Standpunkt. Bd. 1, hg. von O. Kraus,
Hamburg: Meiner

Bruder, K.-J. (1989): Die Selbstfreisetzung des Ich in der Metapher seiner Auflösung, in:
Psychologie und Geschichte, Nr. 1, S. 9-21

DeArmey, M. H. (1986): The Anthropological Foundations of William James's Philosophy,
in: DeArmey & Skousgaard (eds.): The Philosophical Psychology of William James,

Washington, p. 17-39
Dewey, J. (1940): The Vanishing Subject in the Psychology of James, in: The Journal of

Philosophy, Vol. XXXVII, Nr. 22, p. 589-599
Edel, A. (1976): Notes on the Search for a Moral Philosophy in William James, in:

W. R. Corti (ed.): The Philosophy of William James, Hamburg: Meiner, p. 245-260
Edie, J. M. (1970): William James and Phenomenology, in: The Review of Metaphysics, Vol.

XXIII, Nr. 3, p. 481-526
Embree, L. (1986): The Project of a Metaphysics of Psychology, in: DeArmey & Skousgaard

(eds.): The Philosophical Psychology of William James, Washington, p. 41-56
Fairbanks, M. (1966): Wittgenstein and James, in: The New Scholasticism, Vol. 40,

p. 331-340
Flournoy, Th. (1930): Die Philosophie von William James, Tübingen: Mohr
Hall, Stanley (1914): Die Begründer der modernen Psychologie, Leipzig: Meiner
James, W. (1926): The Letters of William James. Ed. by H. James, 2 vols in one, Boston:

Little, Brown & Co.

152



James, W: (1967a [1912]): Essays in Radical Empiricism, Gloucester, Mass.: Smith
James, W. (1967b [1909]): A Pluralistic Universe, Gloucester, Mass.: Smith
James, W. (1969 [1920]): Collected Essays and Reviews, New York: Rüssel & Russel

James, W. (1975a [1909]): The Meaning of Truth, Cambridge, Mass. & London: Harvard
James, W: (1975b [1907]): Pragmatism, Cambridge, Mass. & London: Harvard
James, W. (1979a [1897]): The Will to Believe, Cambridge, Mass. & London: Harvard
James, W. (1979b [1911]): Some Problems of Philosophy, Cambridge, Mass. & London:

Harvard
James, W. 1983 PP [1890]): The Principles of Psychologie, Cambridge, Mass. & London:

Harvard
James, W. (1983 [1899]): Talks to Teachers on Psychology, Cambridge, Mass. & London:

Harvard
James, W. (1984 [1892]): Psychology: Briefer Course, Cambridge, Mass. & London: Harvard
James, W. (1985 [1902]): The Varieties of Religious Experience, Cambridge, Mass. & London:

Harvard
Kallen, H. M. (1980 [1914]): William James and Henri Bergson, Chicago: Univ. Press

Kersten, F. (1969): Franz Brentano and William James, in: Journal of the History of Philo¬

sophy, Vol. 7, p. 177-191

Kraus, O. (1919): Franz Brentano (mit Beitr. von Stumpf und Husserl), München: Beck
Linschoten, J. (1961): Auf dem Weg zu einer Phänomenologischen Psychologie, Berlin: De

Gruyter
McDermott, J. J. (1976): Introduction to Works of William James, Vol. 3: Essays in Radical

Empiricism, Cambridge, Mass. & London: Harvard, p. XI-XLVIII
Mill, J. St. (1868): System der deductiven und inductiven Logik, 2 Bde., Braunschweig
Myers, G. E. (1986): William James, New Haven & London: Yale
Perry, R. B. (1935): The Thought and Character of William James, 2 vols., Boston: Little,

Brown
Reck, A. J. (1986): The Place of William James' Principles of Psychology) in American

Philosophy, in: DeArmey & Skousgaard (eds.): The Philosophical Psychology of William
James, Washington, p. 1-16

Renouvier, Ch. (1912 [1875]): Essais de critique générale. Deuxième essai : Traité de psycholo¬
gie rationnelle, 2 vols., Paris: A. Colin

Richards, R. J. (1982): The Personal Equation in Science: William James' Psychological and
Moral Uses of Darwinian Theory, in: Harvard Library Bulletin, Vol. XXX, p. 387-425

Rust, A. (1987): Ist das Leib-Seele-Problem ein wissenschaftliches Problem? In: Studia Philo-
sophica. Vol. 46, S. 113-134

Schütz, A. (1966): Collected Papers, Bd. III, Haag: Nijhoff
Seigfried, Ch. H. (1981): James's Reconstruction of Ordinary Experience, in: The Southern

Journal of Philosophy, Vol. XIX, p. 499-515
Seigfried, Ch. H. (1983) : The Philosopher's <License> : William James and Common sense, in :

Transactions of the Charles S. Peirce Society, Vol. XIX, Nr. 3, p. 273-290
Spencer, H. (1966 [1899]): The Principles of Psychology I, II. Works Vol. IV, V, Osnabrück:

Zeller
Spiegelberg, H. (1981): The Context of the Phenomenological Movement, Haag, Boston,

London: Nijhoff
Spiegelberg, H: (1984): The Phenomenological Movement, Haag, Boston, Lancaster: Nij¬

hoff
Strout, C. (1971): The Pluralistic Identity ofWilliam James, in: American Quarterly, Vol. 23,

p. 133-152

153



Stumpf, C. (1928): William James nach seinen Briefen, Berlin: Heise

White, M. G. (1952): Social Thought in America: The Revolt Against Formalism, New
York: Viking

Whitehead, A. N. (1938): Modes of Thought, Cambridge
Whitehead, A. N. (1950): Science and the modern world, New York
Wild, J. (1980 [1969]): The Radical Empiricism of William James, Westport, Connecticut:

Greenwood
Wilshire, B. (1968): William James and Phenomenology: a Study of <The Principles of

Psychology), Bloomington, London, Indiana
Wright, Ch. (1958): The Philosophical Writings, ed. E. H. Madden, New York: The Liberal

Arts Press

154


	Das Problem der Freiheit in der Psychologie von William James

