Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Das Problem der Freiheit in der Psychologie von William James
Autor: Herzog, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 49/90

MAX HERZOG

Das Problem der Freiheit
in der Psychologie von William James

«In Western Literature there are four great
thinkers, whose services to civilized thought
rest largely upon their achievements in philo-
sophical assemblage; though each of them
made important coniributions to the structure
of philosophic system. These men are Plato,
Aristotle, Leibniz, and William James.»
Alfred North Whitehead: Modes of Thought,
1938, p. 3.

Vor hundert Jahren (1890) ist das psychologische Hauptwerk von William
James (1842-1910) erschienen. Unter dem Titel «Principles of Psychology»
fasste James seine damals bereits iber mehr als zwei Jahrzehnte sich erstrek-
kenden psychologischen Forschungen zusammen, die 1868 ihren ersten publi-
zierten Niederschlag in zwei kritischen Darwin-Rezensionen gefunden hatten.
Die Principles of Psychology> (im folgenden PP) gelten auch heute noch mit
Recht als Summe der Kritik an der damaligen Psychologie und als Grundle-
gung eines neuen psychologischen Erfahrungsbegriffs. Indem James die Vor-
aussetzungen der Psychologie in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
konsequent zu Ende dachte, erkannte er lange vor Edmund Husser] deren
naturalistische Skotomisierung und wies thr den Weg zur phinomenologi-
schen Neubegriindung'. Hinter den PP verbirgt sich aber auch die dramati-
sche Geschichte der produktiven intellektuellen Bewidltigung einer zeittypi-
schen Lebenskrise.

William James hat nach dem Urteil von Whitehead die zweieinhalb Jahrhun-
derte wihrende Herrschaft cartesianischen Denkens beendet und «eine neue
Epoche der Philosophie» inauguriert (Whitehead, 1950, p. 205). Hierfiir

1 Wir wissen heute, dass Husserl Mitte der Neunzigerjahre, als er mit dem Werk von James
bekannt wurde, den Plan aufgab, selbst eine Psychologie zu schreiben. Husser! fithlte nach
eigenem Bekunden, «dass James schon alles gesagt hatte, was er selbst sagen wollte»
(Spiegelberg, 1984, p. 102). Der massgebende Einfluss von James auf die Entwicklung der

131



musste James allerdings einen langen Weg zuriicklegen, der mit der Integra-
tion der personalen Freiheit in die wissenschaftliche Psychologie begann. Der
vorliegende Aufsatz will zeigen, dass der spitere philosophische Pragmatis-
mus und Pluralismus von James eine Frucht seiner fritheren Psychologie ist2.
In methodischer Antithese zum damals beherrschenden assoziationsmechani-
stischen Determinismus demonstrierte James in den PP, dass eine wirklich
empirische Psychologie zwangsldufig auf die Erscheinungsweisen der persona-
len Freiheit stosst und dass deren psychologische Analyse die empirischen
Grundlagen fiir die philosophische Frage nach der Moglichkeit von Freiheit
uberhaupt — diese «pivotal question of metaphysics» (PP, p. 424) — bereitstellt.
Man kann unter diesem Gesichtspunkt die Psychologie von James als ein
Beispiel fur jene von Wilhelm Szilasi und Ludwig Binswanger vertretene
Uberzeugung nehmen, wonach nur die Anerkennung der gegenseitigen Ab-
hangigkeit von Philosophie und Psychologie deren jeweilige Autonomie ga-
rantiert (Binswanger, 1960, S. 37f.).

Ich werde nach einigen psychobiographischen Bemerkungen die methodo-
logischen Konflikte in den PP als Ausdruck der Schwierigkeiten interpretie-
ren, die sich fiir James ergaben, als er die von ihm entdeckte Bedeutung der
noetischen Freiheit fir die psychischen Erscheinungen mit dem damals herr-
schenden Paradigma der physiologischen Psychologie konfrontierte. Die wei-
tere Entwicklung des Freiheitsproblems in der Psychologie von James stelle
ich an Hand seiner Lehre vom «Selbst» und des Einflusses von Renouvier,
Brentano und Darwin dar, womit ich zugleich versuche, einen Grundstein fur
das Verstindnis des Spatwerks von James zu legen.

Die Revolte von William James
gegen die Schibboleths des 19. Jahrhunderts

James begann in einer Epoche zu schreiben, die vom Dogmatismus determini-
stischer Systeme gepragt war. Gegen die «Schibboleths des 19. Jahrhunderts»,
wie McDermott sie nennt, gegen Monismus, Dualismus, Panpsychismus, As-
soziationismus, Phinomenalismus, Empirizismus und Idealismus fiihlte

phanomenologischen Bewegung wurde jedoch erst in jingerer Zeit angemessen beriick-
sichtigt. Vgl. hierzu die Analysen von Linschoten (1961), Wild (1980), Wilshire (1968),
Edie (1970), Schutz (1966), Spiegelberg (1984).

2 James lehrte an der Universitit Harvard Psychologie von 1875 bis 1892. Wihrend er
selbst sich mehr und mehr der Philosophie zuwandte, setzte er sich dafiir ein, dass 1892
Hugo Miinsterberg aus Freiburg zum Direktor des 1875 von ihm, James, gegriindeten

132



James «the need for a fresh, «radical> start» (McDermott, 1976, p. XII). Es
waren insbesondere zwei damals populidre Formen des Monismus, mit denen
sich James konfrontiert sah: Herbert Spencers evolutionistische Korrespon-
denztheorie von Bewusstsein und Welt und der pantheistische Idealismus der
Oxforder Neu-Hegelianer um Thomas H. Green, Francis H. Bradley und
Edward Caird bzw. in den USA um Josiah Royce’. Hauptsichlich diese Leh-
ren bildeten den Hintergrund fiir jenen «monistischen Aberglauben», in dem
James, wie er spater schreibt, aufgewachsen ist (1979b, p. 85). James sieht in
thnen die Paradigmen kiinstlich-erfahrungsferner Denksysteme, welche die
Welt als «rationalistic block-universe» (1967b, p. 327) denken“, in dem es
keinen Platz gibt fiir das Vage, Unsichere, Zwiespiltige, Vertraumte, Geheim-
nisvolle, kurz: fiir jene «zone of insecurity in human affairs in which all the
dramatic interest lies» (1979a, p. 192).

James war mit dieser Ablehnung nicht allein, sondern fand sie vorgebildet
bei Chauncey Wright und bei Charles Sanders Peirce, seinen beiden Jugend-
freunden, denen er im Vorwort zu den «Principles» fiir die «intellectual compa-
nionship [...]in old times» dankt (p. 7). Wrights Kampf gegen abstrakte und
ubergeneralisierte Monismen, exemplarisch durchgefiihrt gegen Spencers
Ubertragung der Evolutionstheorie auf die Bewegungen der Geschichte
(Wright, 1958, p. 12ff.), ist ein besonders pointiertes Beispiel fiir jene umfas-
sende, von Morton White ndher dargestellte amerikanische «Revolte gegen
den Formalismus». Diese entstand primir auf dem Boden der angelsichsi-
schen Opposition gegen die Restriktionen des Britischen Empirismus (White,
1952, p. 14), und sie fithrte zu jener pragmatischen Offnung wissenschaft-

Labors berufen wurde (vgl. hierzu die Daten in Myers, 1986, p. 485f. Anm. 11). Das
Labor war ubrigens das erste der Welt, vier Jahre dlter als die entsprechende Einrichtung
von Wilhelm Wundt in Leipzig.

3 Vgl. die kongeniale Darstellung von James’ Leben und Werk durch dessen Schweizer
Freund Théodore Flournoy (1930, S. 22 Anm.). Dieser sieht eine gewisse «Familiendhn-
lichkeit» dieser monistischen Lehren darin, dass «siec samt und sonders darin tibereinstim-
men, dass die uns umgebende Wirklichkeit in ihrer unendlichen Vielgestaltigkeit der
Ausfluss eines einzigen Prinzpis sei, aus dem alle besondern Phdnomene mit unentrinnba-
rer Notwendigkeit hervorgehen. Mit andern Worten, diese Philosophien sind sédmtlich
deterministisch orientierte Einheitslehren, die in dem Satz einig gehen, dass, wie d’Alem-
berts beriihmte Formel lautet, das ganze Universum <ine einzige Tatsache und eine
einzige Wahrheit> ist. Erst wenn es sich darum handelt, diese einzige Tatsache und diese
hochste Wahrheit ndher zu bestimmen, findet die Eintracht der grossen modernen Meta-
physiker [...] ein jihes Ende» (ebd., S. 17f. vgl. auch Stumpf, 1928, S. 11).

4 James sicht im Primat der kausalmechanistischen Erklarung, der seinerseits im cartesiani-
schen Rationalismus wurzelt, jenes Moment, welches die angelsichsische und die konti-
nentaleuropdische Tradition der Psychologie verbindet (vgl. hierzu auch Rust, 1987,
S. 114f).

133



lichen Denkens, die James, Peirce, Dewey, Mead u. a. in die Sozialwissen-
schaften hineintrugen. Doch zunéchst ist die intellektuelle Revolte von James
auch Ausdruck eines dramatischen Abschnittes seiner Biographie.

James wurde wihrend seiner Studienzeit von jahrelangen tiefen Depressio-
nen heimgesucht, die ihn an den Rand des Selbstmordes gebracht® und sich
1869 in einer paroxysmalen Lebenskrise zugespitzt hatten. Auf deren Hohe-
punkt erlebte James eine Situation, auf die er in seinen theoretischen Schriften
immer wieder Bezug nimmt. In disterster Gemitsverfassung driangte sich ihm
das Erinnerungsbild an einen epileptischen Idioten auf, dem er als Medizin-
student begegnet war. James sah sich plotzlich selbst als diese jammerliche
Gestalt:

«He sat there like a sort of sculptured Egyptian cat or Peruvian mummy, moving nothing
but his black eyes and looking absolutely non-human. This image and my fear entered
into a species of combination with each other. That shape am I, 1 felt, potentially. Nothing
that I possess can defend me against that fate» (James, 1926, [, p. 146).

Spiter hat James dieses Erlebnis in den «Varieties of Religious Experience» als
«worst kind of melancholy [...] which takes the form of panic fear» beschrie-
ben (1985, p. 134). Er wurde durch dieses Erlebnis nicht nur fiir die psycho-
pathologische Erfahrungswelt sensibilisiert, sondern auch in seiner anthropo-
logischen Grundsicht geprdgt. In einer undatierten Notiz hilt er fest, der
gesunde Mensch lebe in einem Ozean nicht erahnter Moglichkeiten, die nur
der einmal seelisch krank gewesene Mensch zu sehen vermoge’.

Seine «bad nervous condition» (1985, p. 134) bezeichnete er spéter in einem
unveroffentlichten Brief als «delightful desease» (nach Bruder, 1989, S. 14)
und sah darin das befreiende Motiv zur beruflichen Identititstindung. Das
Werk von James ist eine existenzielle Schlacht, eine Auflehnung gegen die
Hoffnungslosigkeit des Schicksals, «that shape» sein zu miissen (Bjork, 1983,

5 «I was on the continual verge of suicide», schreibt er 1868 (James, 1926, I, p. 129). Und
verallgemeinernd hilt er in einem anderen Brief fest: «I take it that no man is educated
who has never dallied with the thought of suicide» (ebd., II, p. 39).

6 Diese Erfahrung, schreibt James, «has made me sympathetic with the morbid feeling of
others ever since» (1985, p. 134f.). Er kommentierte solche psychische Zustinde in den
Bostoner Lowell-Lectures von 1896 iiber «Abnormal Mental States». Unter den Notizen
zu diesen Vorlesungen findet sich auch diese Passage: «Now some minds get easily out of
gear, & go to pieces, others keep together. Why? is the one great question in theoretic
psychology» (nach Anderson, 1982, p. 385).

7 «To the man who has been insane and come back from it should not the tranquil
confidence of most people in the absoluteness of their sane consciousness have an almost
ghastly effect? It too is special, and as it were accidental, around it an ocean of undreamt
of (or of only dreamed of) possibilities, whose imminence the crazy man realizes all the
time. The sane are blind then» (nach Anderson, 1982, p. 385).

134



p. 20). Intellektuell stellte sich fur James als erste Aufgabe die Begrindung
einer neuen wissenschaftlichen Position angesichts der durch das naturwissen-
schaftliche Paradigma enthumanisierten Psychologie. Er bewegte sich in sei-
ner intellektuellen Selbstfindung, so die psychobiographische These von Cush-
ing Strout, «crab-like away from natural science toward those more human
problems» (1917, p. 141f.). Psychologie und Philosophie wurden zum intel-
lektuellen Heilmittel: James’ «spiritual crisis was the ebbing of the will to live,
for the lack of a philosophy to live by...» (Perry, 1935, [, p. 322).

Positivismus und common-sense

Als James seine psychologische Lehrtétigkeit 1875 aufnahm, waren Fechners
<Elemente der Psychophysik»> gerade 15 Jahre alt und Wundts «Grundziige der
physiologischen Psychologie» im Jahr zuvor erschienen. Es war die Zeit, in der
sich die in Deutschland entstandene physiologische Psychologie als «neue»
wissenschaftliche Bewegung aggressiv gegen die nicht-experimentelle («philo-
sophische») Empirie durchsetzte (Boring, 1942, p. 312f.). Genauerhin war die
physiologische Psychologie, wie sie James vorfand, eine enge Verbindung von
britischem Assoziationismus und deutschem Materialismus. Hatte sich ein
Teil der mechanistischen Impulse «in den Launen des populdren Materialis-
mus» verloren, so liessen sich doch die besten seiner Auswirkungen «in der
deutschen physiologischen Schule seit Weber [. . .] spiiren» (Hall, 1914, S. 57).
Dem materialistischen Mechanismus verdankt die wissenschaftliche Psycho-
logie die Scharfe ihrer Methodik, auch wenn er «streng genommen, die Frei-
heit, die Verantwortlichkeit und Immaterialitdt aus den Problemen des Lebens
eliminiert» (ebd., S. 58). Auch James stiitzte seine Hoffnung zunéchst auf die
Physiologie. Nachdem er Vorlesungen des berithmten Physiologen Emil du
Bois-Reymond 1867 an der Universitdat Berlin gehort hatte, schrieb er an
seinen Studienfreund Thomas Ward: «It seems to me that perhaps the time
has come for psychology to begin a science» (1926, I, p. 118).

Diese Hoffnung hat sich in den PP als «positivistische» Grundhaltung
niedergeschlagen. James betont immer wieder, sein Standpunkt sei «strictly
positivistic» (PP, p. 6) und: «our psychology will remain poistivistic and non-
metaphysical» (p. 182). Gemessen am tatsdchlichen Gehalt der PP, irritiert
dieses Bekenntnis zum Positivismus zunichst. James war mit der Bedeutung
vertraut, die der Positivismus-Begriff von Comte in der Psychologie hatte,
und er kannte auch die kritische Comte-Interpreatation durch den jiingeren
Mill, der in der konsequenten Anwendung des positivistischen Denkens die

135



Auflésung der Psychologie als Pseudowissenschaft zugunsten der Physiologie
sah®, Doch zeigt sich bei ndherem Zusehen, dass James das Positivismus-
Postulat in einem entgegengesetzten Sinne fiir die Psychologie fruchtbar
machte. Unbestritten blieb bei ihm, dass alle nicht-empirischen Vorannahmen
aus der Psychologie ausgeschlossen werden miissen, doch dazu gehorte gerade
auch das methodische Diktat der physiologischen Psychologie samt den Re-
striktionen des Empfindungsatomismus. Der sensualistisch verengte Positivis-
mus war James nicht «positiv» genug, hatte einen entscheidenden Teil der
psychischen Wirklichkeit dem Positivismus als «System» geopfert.

Diese Kritik leitete James von der nach ithm unabdingbaren Aufgabe der
Psychologie her, die im common-sense ausgewiesenen alltdglichen Erfahrun-
gen einzuholen bzw. zu rekonstruieren (Seigfried, 1981 und 1983). Das bedeu-
tet freilich nicht, dass James den common-sense gegen die positive Wissen-
schaft ausspielte. Vielmehr sind die common-sense-realities selbst ein empiri-
sches, der psychologischen Aufklarung bediirftiges Faktum. Hierfiir muss der
Psychologe oder der Philosoph iiber eine entsprechende «Lizenz»® verfiigen,
die ithn erst berechtigt, gegen die zum System verfestigten wissenschaftlichen
Modelle vorzugehen. Unter dieser kritischen Voraussetzung wurde der com-
mon-sense fiir James ein Mittel, um der naturalisierten Psychologie mit ihren
Abstraktionen, Dogmen und Auslassungen den Star zu stechen (James,
1975b, p. 31). Die Logik des common-sense expliziert die gegeniiber den
evolutiven Verdnderungen offene, primére (vorpradikative) Erfahrungs-
schicht des «knowledge-of-acquaintance» und ist damit die Grammatik der
«natural mother-tongue of thought» (1975b, p. 88). Als solche geht sie psy-
chologisch den «Extrapolationen» simpler Erfahrungsgegebenheiten auf eine
«realere» Schicht, z. B. dem physiologischen Rekurs auf Gehirnvorginge,
voraus (James, 1967a, p. 199). Die Psychologie gewinnt durch einen Bruch
mit dem common-sense nichts, wohl aber verliert sie «to say the least, all
naturalness of speech» (PP, p. 141). Positivismus und common-sense bilden

8 Comte will, so schreibt Mill, «die Erkenntnis moralischer und intellektueller Erscheinun-
gen ausschliesslich den Physiologen vorbehalten sehen, und spricht deshalb der Psycholo-
gie oder der Geistesphilosophie im eigentlichen Sinne nicht allein den Charakter einer
Wissenschaft ab, sondern setzt sie auch der chiméarischen Natur ihres Gegenstandes und
ihrer Anspriiche wegen fast auf gleiche Stufe mit der Astrologie» (Mill, 1868, II, S. 457).

9 «Common men find themselves inheriting their beliefs, they know not how. They jump
into them with both feet, and stand there. Philosophers must do more; they must first get
reason’s license for them» (James, 1967b, p. 13). Die kritische Auseinandersetzung von
James mit der schottischen common-sense-school um Dugald Stewart und Thomas Reid
geht auf James Walker zuriick, der zur Zeit von James in Harvard Philosophie lehrte und
sich vor allem mit den Schotten befasste (Linschoten, 1961, S. 11f.).

136



die beiden polaren methodologischen Voraussetzungen in der Psychologie
von James. Sie erzeugen eine Spannung, die sich in den Widerspriichen der PP
niederschlagt.

Die Widersprichlichkeit der Psychologie von James

Auf den ersten Blick steht das Programm der PP im Einklang mit dem
erweiterten Positivismusbegriff. James nimmt einen «empirical parallelism»
an zwischen Bewusstsein («mind») und Gehirn («brain») bzw. der physischen
Welt in Raum und Zeit (PP, p. 6). Diese Annahme ist «only a provisional
halting place», aber die (vorerst) «weiseste» Voraussetzung der Psychologie
(PP, p. 182). Ob nun weiter die empirischen Bewusstseinserscheinungen (Den-
ken und Fiihlen) Produkte einer tiefer liegenden Entitidt — etwa einer «Seele» —
sind, lasst James offen und verweist die entsprechende Frage an die Metaphy-
sik (PP, p. 6). Doch fiihrt er den Parallelismus nicht konsequent durch und
lasst ithn zum Ausdruck eines problematischen methodologischen Kompro-
misses werden: so soll der Parallelismus zwar der vom common-sense postu-
lierten Eigenwirksamkeit des Mentalen Rechnung tragen, gerdt aber damit in
die Nihe eines psychophysischen Interaktionismus, der nun seinerseits dem
naturwissenschaftlichen Gesetz der Erhaltung der Energie zu widersprechen
scheint (vgl. etwa James, 1969, p. 215f. und dazu Angier, 1943, p. 133). Damit
bildet der Parallelismus von Anfang an nur ein halbherziges Zugestdndnis an
die zeitbedingte Forderung, die Psychologie miisse sich als Naturwissenschaft
etablieren, deren Aufgabe die lickenlose Darstellung kausaler Relationen
zwischen «mind» und «brain» sei.

Faktisch kommt die Psychologie von James iiber die programmatische
Forderung nach dem empirischen Parallelismus nicht hinaus. Schon im ersten
Satz des Vorworts zu den PP heisst es, «that some of the chapters are more
«metaphysicab» (PP, p. 5). «Metaphysisch» ist der mehrdeutige Ausdruck,
den James immer dann verwendet, wenn die naturwissenschaftliche Betrach-
tungsweise nicht durchgehalten werden kann. «Metaphysische» Uberlegunen
gewinnen in den PP von Seite zu Seite an Gewicht. Schon im fiinften Kapitel
gehen die naturwissenschaftlichen und die «metaphysischen» Argumente eine
ziemlich freie Verbindung ein und mit Beginn des sechsten von 28 Kapiteln
sind die Uberlegungen «exclusively metaphysical» geworden. «Metaphysik»,
so heisst es jetzt, «means nothing but an unusually obstinate effort to think
clearly» (PP, p. 148). Die naturwissenschaftliche Einstellung in der Psycholo-
gie scheint Unklarheiten zu produzieren, die durch die «Metaphysik» aufge-

137



hellt werden miissen. Nur ein Fiinftel des ganzen Buches ist, wie Perry uns
vorrechnet, der Diskussion objektiver Daten aus der experimentellen Psycho-
logie gewidmet, unter denen sich tiberdies keine wichtigen Beitrige von James
selbst finden (1935, 11, p. 24). Zu Beginn des siebten Kapitels tiber Methoden
und Fehler (!) der Psychologie relativiert James die vorangegangenen Erorte-
rungen als «physiological preliminaries of our subject». Diese sind jetzt been-
digt und werden durch das Studium der «mental states themselves» ersetzt
(PP, p. 183). Es ist, als ob James an diesem Punkt diec PP zum zweiten Mal
beginnt (Wilshire, 1968, p. 68) und dabei den Parallelismus implizit preisgibt.

Der Gang der «positiven» Untersuchungen selbst sprengt das Programm
der «Principles>. Mindestens drei Griinde lassen sich hierfir deutlich identifi-
zieren. Erstens zeigt sich bei der Analyse der «mental states» ein zweiter
immanenter oder kognitiver Dualismus zwischen Bewusstsein und Bewusst-
seinsobjekt!?. Zweitens ldsst sich der Status der mentalen Seite des Parallelis-
mus nicht seinerseits mit den naturwissenschaftlichen Kategorien des dualen
Gegengliedes klaren'' — wie dies James selbst noch zu Beginn der <Principles)
versucht hatte, wo er das Wort «consciousness» in so weitem Sinne gebraucht,
dass auch noch die Reflexe des dekapitierten Frosches darunterfallen (PP,
p. 22). Drittens zeigt sich die Notwendigkeit, eine Mehrzahl von Methoden
als gleichberechtigt fiir die Psychologie zuzulassen'2. Dass James trotzdem am
Parallelismus festhilt, diirfte nicht zuletzt als Mangel einer wissenschaftstheo-
retischen Alternative zu verstehen sein!?. Das Resultat ist ein methodologi-
scher Konflikt, der die ganzen PP hindurch zu Widerspriichen und Unklarhei-
ten fithrt, die man freilich mit Allport (1943) als «produktive Paradoxien» fiir
die weitere Entwicklung der Psychologie bezeichnen kann. Das Buch ist — wie
Wilshires eingehende Analysen gezeigt haben — ein Exempel dafiir, dass es

10 Gegenstand fiir den Psychologen ist jetzt «the thought studied» und «the thought’s
object» (PP, p. 184).

11 Dementsprechend vage muss James die Bestimmungen der mentalen Seite halten: «The
boundary-line of the mental is certainly vague. It is better not to be pedantic, but to let the
science be as vague as its subject» (PP, p. 19).

12 Diese wissenschaftlichen Methoden sind flir James: Introspektion, Experiment und Kom-
paration (PP, p. 185ff). Diese Methoden stehen in stidndiger Spannung zur verstehenden
Rekonstruktion alltdglicher common-sense-realities.

13 James ist zwar als Student in Berlin mit Wilhelm Dilthey zusammengetroffen, doch
scheint thm der spétere Begrinder der verstehenden Psychologie so wenig Eindruck
gemacht zu haben, dass er sich in einem Brief an seine Schwester nicht einmal mehr an
Diltheys Namen erinnert (1926, 1. p. 109f.). Jedenfalls hat er nie die Moglichkeit der
Begriindung einer «geisteswissenschaftlichen» Psychologie ins Auge gefasst (Embree,
1986, p. 42).

138



absurd ist, die Bewusstseinserscheinungen durch kausale Analysen «erkla-
ren», Physiologe und Psychologe gleichzeitig sein zu wollen.

In der zwei Jahre nach den PP erschienenen, gekiirzten Version seiner
Psychologie gesteht James die Schwierigkeiten ein, die sich aus dem durch den
common-sense legitimierten «simplen Dualismus» von dusserer Wirklichkeit
und Bewusstsein ergeben. Bestandig drangten sich «idealistische Reflexionen»
(James, 1984, p. 398) auf. Die von ihm neu begriundete «scientific psycho-
logy» sei eine Wissenschaft geworden, in welche «the waters of metaphysical
criticism leak at every joint» (ebd., p. 400). Es fillt nicht schwer, diese «ideali-
stischen Reflexionen» — modern gesprochen — als eine Art von phdnomenolo-
gischer «Einklammerung» oder Suspendierung physiologischer «Erklarun-
gen» von kognitiven Akten zu interpretieren (vgl. Edie, 1970, p. 503). Die
Untersuchung kausaler Bedingungsverhéltnisse, dies siecht James immer deut-
licher, tragen nichts zum Verstiandnis des Erkennens bei. Dem Erkennen selbst
kommt der logische Primat vor den physiologisch-kausalen Prozessen zu.
Anders hatte z. B. ein Philosoph wie Aristoteles, der das Gehirn als Organ zur
Kiithlung des Blutes verstand, nichts Sinnvolles tiber das Erkennen zu sagen
gehabt (Wilshire, 1968, p. 42,47). Durch diese «Einklammerung» des einen
Gliedes des Dualismus 10st sich dieser selbst auf — ein Prozess, der schon in
den PP beginnt und in der spiteren gekiirzten Version vollends deutlich wird,
wo James die notwendige innere Einheit von Subjekt und Objekt im Phino-
men betont'.

James hatte triftige Griinde dafiir, den Parallelismus nur «provisorisch»
anzunehmen. In einer spateren Bemerkung reduziert er ihn auf eine maeuti-
sche bzw. heuristische Funktion: «I wished, by treating Psychology like a
natural science, to help her to become one» (1969, p. 317). Und schon friiher
hatte er eine Position eingenommen, die mit dem Parallelismus nicht zu ver-
einbaren war. Schon 1879 nannte er sich einen «Phdnomenisten» (ebd.,
p. 114), der die kausalgenetische bzw. assoziationspsychologische Hypothese
einer erfahrungstranszendenten Welt, welche die Erfahrung als Resultat von
«dahinter» liegenden Elementen oder Kriften kausal versteht, zuriickweist!®.
Der «phianomenistische» Phidnomenbegriff, in seiner weitesten Fassung als
eine «reality for the mind» begriften, wurde von James schon 1880 zum «Kar-

14 «The fact ist that such an experience as blue, as it is immediately given, can only be called
by some such neutral name as that of phenomenon. It does not come to us immediately as a
relation between two realities, one mental and one physical» (James, 1984, p. 398).

15 «Behind the bare phenomenal facts, as my tough-minded old friend Chauncey Wright,
the grat Harvard emiricist of my youth, used to say, there i1s nothing» (James, 1975b,
p. 126).

139



dinalbegriff» («pivotal notion», 1969, p. 206) erklirt. Doch war der «Phéino-
menismus» keine klare wissenschaftstheoretische Gegenposition zum Paralle-
lismus und blieb nur latent wirksam.

Die Entdeckung der noetischen Freiheit

Die latente Wirksamkeit des «Phidnomenismus» lasst sich schon im ersten Satz
von PP beobachten: «Psychology i1s the Science of Mental Life, both of its
phenomena and of their conditions» (PP, p. 15). An erster Stelle werden die
Phinomene genannt, erst dann folgt ihre (kausale) Bedingtheit. Unter Phidno-
menen versteht nun James «such things as we call feelings, desires, cognitions,
reasonings, decisions, and the like». Diese Aufzahlung ist nicht zufallig: Alle
genannten Phianomene weisen als konstitutiven Kern das Moment noetischer
Freiheit auf, die wir jetzt niher zu betrachten haben.

James geht von der Beobachtung aus, wonach kein Mensch leugnet, dass er
schon in den banalsten Entscheidungen die Moglichkeit fiihlt, in den Lauf der
Dinge wirklich eingreifen zu konnen, und dass Moral und Recht normativer
Ausdruck dieser Freiheit auf hoherer Ebene sind. Umso erstaunlicher ist es
fiir James, dass der britische Empirismus — Locke, Hume, Hartley, die Mills,
Spencer — diesen so vordergriindigen Sachverhalt kaum beachtet und die in
den Bewusstseinsaktivititen so basale selektive Aufmerksamkeit fast vollig
iibergangen haben (PP, p. 380; vgl. auch Myers, 1986, p. 182). Er betont
gegen Spencer, Erfahrung sei kein «passiver Spiegel», sie verhalte sich nicht
wie weicher Lehm, auf den Regentropfen niederfallen, die dann je nach
Menge und Intensitdt Vertiefungen bilden (PP, p. 381). Wie anders wire es
sonst moglich, dass z. B. der in seine geometrischen Zeichnungen versunkene
Archimedes die Syrakus erobernden, larmenden Romer erst in dem Moment
wahrnimmt, da er selbst todlich verwundet wird — und auch jetzt noch sein
«Noli turbare circulos meos» ausruft (PP, p. 396)? Offensichtlich ist die Inten-
sitit von Eindriicken keineswegs kausaler Grund fiir die Aufmerksamkeit —
das ist, lange vor Wolfgang Koéhler, James’ Version der Kritik an der psycho-
physischen Konstanzhypothese von Reiz und Empfindung.

Gegenuber den Leistungen des Subjekts war die Elemententheorie blind.
Lange Zeit wusste James seinerseits der Determination des Psychischen im
Assoziationismus keine rationalen Argumente entgegenzustellen. Er fiihlte
nur den messerscharfen Grat, der ihn von jener elenden epileptischen Gestalt
trennte. James war nicht «that shape». Das «Menschliche», das James vom
«non-human» jener Kreatur unterschied, konnte nicht so einfachhin ein

140



Unterschied in der «Natur» sein. Er fuiihlte ein « Mehr» an Freiheit, tiber das er
verfiigte und jener Epileptiker nicht. Die Tagebiicher aus der erwiahnten Pe-
riode von James’ Lebenskrise (vgl. die Dokumente in Myers, 1986, p. 46)
zeigen, dass James nach einem empirischen Fundament suchte, auf das sich
rationale Argumente fiir die existenziell gefithlte und geahnte Freiheit stiitzen
liessen. Der Durchbruch gelang ihm, wie eine Notiz festhilt, am 30. April
1879:

«I think that yesterday was a crisis in my life. I finished the first part of Renouvier’s second
<Essais» and see no reason why his definition of Free Will — <the sustaining of a thought
because I choose to when I might have other thoughts> — need be the definition of an
illusion. At any rate, I will assume for the present — until next year — that it is no illusion.
My first act of free will shall be to believe in free will.» (1926, I, p. 147)

Der franzosische Kantianer Charles Renouvier hatte im zweiten Teil seiner
1864 erschienenen <Essais de critique générale> die Freiheit als zentrales Struk-
turmoment des Geistes bestimmt, das sich im Denken als Moglichkeit manife-
stiert, an einer Vorstellung attentional festzuhalten und gleichzeitig andere
Gedanken abzuweisen. Die elementarste Form personaler Freiheit zeigt sich
in der Aufmerksamkeit. Der Wille, bedeutet das, reagiert nicht nur auf Be-
durfnisse, Affekte und Wiinsche, sondern greift selbst seligierend ein (Renou-
vier, 1912, I, p. 317ff), ist die alltdgliche Erscheinungsweise von Freiheit
(p. 328). Diese Position, die James von Renouvier iitbernahm, markiert in
intellektueller Hinsicht das Ende seiner Lebenskrise in den Sechzigerjahren.
Indem er «von Spekulation und Griuibelei» Abstand nahm und an die Freiheit,
so wie sie sich in den Bewusstseinserscheinungen zeigt, glaubte, befreite er die
eigene individuelle kreative Potenz seines Intellekts (James, 1926, I, p. 148).
Er musste nicht jene willenlose Gestalt werden, als die er sich in seinem
Angsttraum bereits gesehen hatte.

Renouvier, sagt James, verlegte die Freiheit in das Herz unserer «theoreti-
schen Aktivitit» («theoretic activity»), deren Effizienz James in der Uberzeu-
gung zusammenfasst: «the minimum of faith produces the maximum of re-
sult» (1969, p. 35). Auch fiir James ist die Freiheit im Kern «noetische Frei-
heity (Wild, 1980, p. 125). Das heisst ndherhin, dass jeder Akt der
Aufmerksamkeit und zwar schon auf der Ebene der Empfindungen und
Wahrnehmungen attentional frei und im Sinne des Wahlenkonnens kreativ
ist. «The choice of the visual reality» (PP, p. 869) ist eine seligierende Aktivitit
unseres Bewusstseins, die sich erst sekundidr in Gewohnheiten («habits of
attention») nach Massgabe unserer Interessen verfestigt (PP, p. 275). «Only
those items which I notice shape my mind — without selective interest, expe-

141



rience is an utter chaos» (PP, p. 380f.). Selektion, Wollen, Aufmerksamkeit
sind konstante Leistungen des Bewusstseins, Manifestationen der «noetischen
Freiheit». [hre innerste Bestimmung verweist auf die bewusstseinsimmanente
noetische Distanz zu moglichen Objekten und griindet somit in der kognitiven
Relation von Bewusstseinsakten. Aufmerksamkeit ist Funktion der kogniti-
ven Relation und der Wille wiederum Funktion der Aufmerksamkeit. Man
kann James einen «noetischen Voluntaristen» nennen (Wilshire, 1968, p. 178;
Wild, 1980, p. 125ff.)'¢, fiir den die Leugnung des psychologisch-deskriptiv
zuganglichen alltiglichen Phidnomens der attentionalen Freiheit jedenfalls
unter grosserem Beweiszwang steht als seine Anerkennung. Damit sollte deut-
lich geworden sein, dass Freiheit fiir James kein «metaphysisches Postulat» ist
(1967a, p. 184f. Anm. 2). An Stelle des «eulogistischen» Wortes «Freiheit»
gebraucht er lieber den «verschméahten» Terminus « Wahl» (1979a, p. 117).in-
dem er die Kompetenzbereiche von Psychologie und Philosophie klar trennt
und die Frage nach der Bedingung der Moglichkeit von Freiheit iiberhaupt
der Philosophie uiberlasst (PP, p. 1179).

Noetische Freiheit und der Leib: das «Selbst»

Die weitreichende Bedeutung, die das Freiheitsproblem in der Psychologie
von James gewinnt, griindet in seiner anticartesianischen Lehre vom «Selbst».
James fiihrt den psychologischen Nachweis, dass das Erleben personlicher
Identitdt im Bewusstsein, weder im Sinne einer substanzialisierten «Seele»
noch eines «transzendentalen ego»!’, einer tiefer liegenden synthetisierenden
Instanz bedarf: «the passing thought [ ...] is itself the thinker» (PP, p. 379).

16 Es ist das Verdienst von Wild, frithere Interpretationen wie diejenigen von Dewey und
Perry korrigiert zu haben, die den Freiheitsbegriff von James kaum zur Kenntnis nahmen.
Wihrend etwa Perry in James’ Ringen mit den Problemen der Freiheit und der Moral
bloss ein «heroisches Motiv» sieht, das im Zusammenhang mit der «Tendenz zur Neur-
asthenie» (!) von James stehe (1935, 11, p. 271), stellt Wild die «noetische Freiheit» in der
Psychologie von James als basales Konzept auch fir den «pluralism» und das «moral
universe» im Spitwerk von James heraus (Wild, 1980, p. 125ff., 258ff.). «One might say
that James’ whole philosophy is an ethics» (p. 265). Und dhnlich die Einschidtzung von
Edel: «His whole psychology is both background and foreground for his ethics» (1976,
p. 258).

17 Fiir James fallen die beiden Positionen in ihrem Ergebnis zusammen: «Transcendentalism
is only Substantialism grown shame-faced, and the Ego only a «heap and nasty» edition
of the soul» (PP, p. 345). Es ist hier nicht der Ort, James’ offensichtlichen Fehldeutungen
von Kants Philosophie nachzugehen (vgl. hierzu etwa Edie, 1970, p. 518 Anm. 67 und
Wilshire, 1968, p. 1901t.).

142



Die Erlebnisse zerfallen dementsprechend in zwei Klassen: in solche des
«Selbst» und solche des «Nicht-Selbst» (PP, p. 290). Erstere besitzen eine
«Wiarme» und «Intensitit», die das Bewusstsein fiihlt und die den letzteren
fehlt (PP, p. 316f.). Das «Selbst» ist im weitesten Sinne «the sum total» all
dessen, was ein Mensch «sein» nennen kann: vom «materialen» Selbst tiber
das «soziale» bis zum «geistigen» Selbst (PP, p. 280ff.). Wer nun weiter ver-
sucht, psychologisch zum reinen, von allen Weisen des Selbst isolierten «Ich»
(«the pure Ego», PP, p. 280), zur puren noetischen Aktivitit vorzudringen,
wird feststellen, dass das Resultat auf der logischen Ebene dem schon von
Spinoza beschriebenen unendlichen Regress entspricht. Dessen in unerreich-
barer Ferne liegender Endpunkt wiére das reine «Ich». Psychologisch dagegen
stosst der Versuch einer iterativen Regression unmittelbar auf die polare
Grundstruktur alles Psychischen: intentional auf etwas bezogen zu sein. Das
«Ich» als subjektiver Pol dieser Relation bleibt der Introspektion verborgen
und zeigt sich nur wiederum in objektiven Erfiillungen durch Weisen des
leiblichen Selbst. Nicht der Willensakt selbst, sondern das Fiihlen leiblicher
Anspannung zeigt sich der Introspektion. Das Gefiihl kann im physischen
Hin- und Hergerissensein vor einer Wahl und der Entspannung nach vollzo-
gener Wabhl, ja selbst im feinen Zurilickbiegen des Leibes und der Bewegung
der Augapfel nach oben beim Betrachten von Erinnerungsbildern bestehen,
bzw. in der gegenteiligen Bewegung bei der Beobachtung eines physischen
Dings (PP, p. 287f.). So enthiillt sich der Leib als innerster Kern gefiihlter
personlicher Identitat (PP, p. 323).

Die psychologische Unfassbarkeit der noetischen Aktivitit selbst schok-
kierte James derart, dass er schon in den PP an der Existenz des Bewusstseins
als einer vom Leib isolierten, rein geistigen Entitit zu zweifeln begann (PP,
p. 291 Anm. 6) und es spdter nur noch als (kognitive) Funktion anerkannte
(1967a, p. 3). Die noetische Aktivitat gewinnt in der Psychologie von James
nicht nur den Status eines Vollzugstrigers bewusster Akte, sondern wird zum
Zentrum der vitalen Autonomie des leiblichen Individuums. Das bedeutet:
attentionale Akte sind nicht zunidchst Bewusstseinsakte, die sich sekundir im
Leib etwa als Handlung entdussern und in der Umwelt wirksam werden.
Bewusstsein bildet vielmehr eine immer schon inkarnierte Einheit mit dem
Leib, ist keine transmundane Entitit, sondern selbst weltlich, d. h. psycholo-
gisch: unmittelbar umweltrelativ', Es bedurfte nur noch des Schrittes von

18 Unter dieser Perspektive muss die oft kritisierte James-Langesche Theorie der Emotionen
(PP, p. 1058ft)), aber auch James’ Lehre von der «ideo-motor-action» (PP, p. 1130ff))
gesehen werden. In beiden Fillen geht es um eine neue Sichtweise auf das Leib-Seele-
Verhiltnis. «A purely disembodied human emotion is a nonentity» (PP, p. 1068), und

143



George Herbert Mead, um diesen Gedanken auch auf die Sozialitat des Indi-
viduums zu erweitern (vgl. Reck, 1986, p. 7). Wir stehen hier an der Scheide,
welche James’ Psychologie von der cartesianischen trennt und den Weg weist
zur phinomenologischen Uberwindung des psychologischen Centauren-Mo-
dells (Plessner) mit seiner Trennung des Menschen in einen freien «Geist» und
einen der Natur unterworfenen Korper. Schon im kritischen Jahr 1869 hatte
James in einem Brief die Uberzeugung ausgesprochen: «It is not that we are
all nature but some point which is reason, but that all is nature and all is
reason too» (1926, I, p. 153). Das ist auch der Grund dafiir, warum James
weder der Freiheit noch der Ethik (mit wenigen Ausnahmen) besondere Kapi-
tel widmet, sondern das Thema im Rahmen der Bewusstseinsanalysen bzw.
des «Selbst» thematisiert.

Glauben und Wollen: der Einfluss Franz Brentanos

Die Grundlagen zur weiteren Analyse der noetischen Aktivitat fand James in
Franz Brentanos 1874 erschienener «Psychologie vom empirischen Stand-
punkt>'®. Die PP zitieren ausgiebig aus Brentanos psychologischem Haupt-
werk, und das zentrale Kapitel iiber den «Stream of Thought» ist ganz unter
dem Einfluss von Brentano geschrieben?. Was Brentano uiber die Einheit des
Bewusstseins gedussert hat, ist — sagt James — «as good as anything with which
I am acquainted» (PP, p. 234 Anm. 11).

James tibernimmt von Brentano die Begrindung des psychischen Primats

ebenso drickt sich umgekehrt schon die blosse Vorstellung einer Bewegung auch leiblich
aus: «We do not have a sensation or a thought, and then have to add something dynamic
to it to get a movement» (PP, p. 1134).

19 Das lebendige Interesse von James an Brentanos Psychologie geht auf die Vermittlung von
Carl Stumpf zurlick, mit dem James seit ihrer ersten Begegnung in Prag 1882 eine Freund-
schaft verband. (Vgl. die kurze James-Darstellung von Stumpf, 1928). Dariiberhinaus gibt
es im Denkweg von Brentano und James einige auffallende Parallelen — z. B. entziindet
sich auch Brentanos philosophisches Interesse an der Determinismusfrage und auch er
macht den entdogmatisierten Poitivismus-Begriff fiir die Psychologie fruchtbar (vgl.
Kraus, 1919, S. 4ff)).

20 Was es wiederum verstdndlich macht, warum sich Husserl durch die Psychologie von
James angezogen fiihlte. Dies ist eine der Quellen fiir die hier nicht zu diskutierende
«Ubereinstimmung zwischen James’ Psychologie und der Phinomenologie» (Linschoten,
1961, S. 39). Diese Koinzidenz macht es umso unverstindlicher, warum etwa Perrys
monumentale James-Darstellung kaum auf diese Wurzeln von James’ Denken bei Bren-
tano eingeht und {iberhaupt der Zusammenhang zwischen den beiden Denkern — mit

144



der Wirklichkeit als kognitiver Prasenz im Bewusstsein durch das Intentionali-
tdtsargument. Dieses erhilt auch in seiner Psychologie thematisch (nicht ter-
minologisch?') jenen von Bretano betonten doppelten Sinn: jedes Objekt ist
im Bewusstsein aufgenommen und zwar «als vorgestellt und als fur wahr
gehalten oder geleugnet» (Brentano, 1971, S. 38; PP, p. 916). Der Glaube,
dem James schon in der vortheoretischen, existenziellen Anerkennung freier
Akte («to believe in free will») eine wichtige Rolle zugemessen hat, findet sich
in Brentanos Urteilslehre wieder?2. Das Urteil, so Brentano, schliesst den
«Glauben» bzw. das Filirwahr- oder Fiirfalschhalten von Bewusstseinsobjek-
ten bzw. «Vorstellungen» mit ein (Brentano, 1971, S. 34, 89). Urteilen in
diesem Sinne griindet im Denken von etwas: «Vorstellen bildet die Grundlage
des Urteilens nicht bloss, sondern ebenso des Begehrens, sowie jedes anderen
psychischen Aktes. Nichts kann beurteilt, nichts kann aber auch begehrt,
nichts kann gehofft oder gefiirchtet werden, wenn es nicht vorgestellt wird»
(Brentano, 1973, S. 112). Und wie nun Brentano Vorstellung und Urteil
(Glaube) trennt, so vereinigt er Gefiihl»? und Wille in einer Klasse der Ge-
miitsbeziehungen (Brentano, 1971, S. 83; vgl. auch Kraus, 1919, S. 29). Weil
weiter Urteilen bzw. Glauben einerseits und Fiihlen bzw. Wollen andererseits
in einem analogen Sinne ein «Annehmen oder Verwerfen» sind — im ersten
Fall von Wahrheit, im letzteren von Werten (Brentano, 1971, S. 88f.), kommen
Glauben und Wollen darin iiberein, je eine «besondere Weise intentionaler

Ausnahme von Kerstens Aufsatz «Franz Brentano and William James» (1969) und eini-
gen Passagen in Linschotens Buch (1961) — bis heute in der Literatur vernachlassigt
worden 1st.

21 James gibt zwar keine phdnomenologisch prizise Ausarbeitung des Intentionalitdtsbe-
griffs — das wird erst Husserl tun (Edie, 1970, p. 493; Schiitz, 1966). Aber der Sache nach
ist die Grundlegung der Psychologie durch James zugleich eine kritische Adoption des
Intentionalitdtsbegriffs. Terminologisch erscheint «intending» im Sinne von «pointing at»
bei James in seinem Artikel «The Function of Cognition» von 1884 (Spiegelberg, 1984,
p. 157). In den <Principles ist der Begriff vor allem im Kapitel iiber die Konzeptionen
entwickelt, wo es z. B. heisst: «the mind can always intend, and know when it intends, to
think of the Same», oder in substantivierter Form als «our intention to think the same
outer things» (PP, p. 434, vgl. auch Spiegelberg, 1984, p. 104). Sonst gebraucht James das
Wort «conception» fiir Intentionalitit (Linschoten, 1961, p. 136). Es ist hier auch anzu-
merken, dass Brentano den Terminus nicht in substantivierter Form verwendet (Spiegel-
berg, 1984, p. 103). Eine Ubersicht iiber die Geschichte des Begriffs, die hier nicht Thema
ist, geben im iibrigen Spiegelberg, 1981, p. 3. und Baumgartner, 1985.

22 Was Brentano «Urteil» («judgement») nennt, heisst bei James «Glaube» («belief») (PP,
p. 917).

23 Brentano versteht unter «Gefiihl oder Gemiitsbewegung» (1971, S. 90) Phinomene wie
Interesse, Liebe und Hass (S. 35).

145



Aufnahme eines Gegenstandes, eine besondere Weise der psychischen Bezie-
hung zu einem Inhalte des Bewusstseins» (S. 89) zu sein. Jeder volitive Akt —
neben dem Wollen auch Wiinschen und Hoffen — kann so nach Brentano auch
verstanden werden als «ein Akt des Interesses [...], welches an etwas genom-
men wird» (S. 35).

Dieser Grundgedanke aus Brentanos Psychologie ist es, der sich in der
Bestimmung der noetischen Freiheit durch James wiederfindet. In einem Satz,
der auch von Brentano stammen konnte, fiihrt James zu Beginn des Kapitels
tiber «The Perception of Reality»* die «jedermann bekannte» Unterscheidung
ein «between imagining a thing and believing in its existence» (PP, p. 913). Die
fiir jede «Vorstellung» notwendige kognitive (Brentano wiirde sagen: intentio-
nale) Relation ist nicht identisch mit dem Flirwahr- oder Fiirfalschhalten des
kognitiven Objekts. Zwischen dem Wirklichkeitscharakter eines gefliigelten
Pferdes und demjenigen von «Maggie» im Stall, so der auf einem Beispiel aus
Spinozas Ethik beruhende Vergleich von James (PP, p. 918), wird auf der
Ebene des Vorstellens noch nicht unterschieden. Die Umstiande, unter wel-
chen wir Dinge als wirklich anerkennen, hiangt vielmehr von unserem «Ge-
fiihl», dem «sense of reality», der «emotion of conviction» (PP, p. 913) ab.
Und dieses Gefiihl ist bestimmt durch den Kontext, in dem etwas vorgestellt,
kognitiv prasent ist. Ein gefliigeltes Pferd mag mythische oder traumhafte
Wirklichkeit haben, aber keine praktische, etwa als Gegenstand von Besor-
gungen im Stall. Erst dort, wo der jeweilige Kontext einer Vorstellung durch
einen anderen gestort wird, entsteht das Gefiihl der Unwirklichkeit; die Vor-
stellungen widersprechen sich. Wird das Pferd im Stall in der Vorstellung mit
Fliugeln versehen, so lautet der Einwand: «Maggie in her stall with wings!
Never!« The wings are unreal, then, visionary. I have dreamed a lie about
Maggie in her stall» (PP, p. 919).

Es ist nach James ein fundamentales noetisches Gesetz, dass wir jederzeit
die Freiheit haben, verschiedene Vorstellungen desselben Objekts zu bilden.
Diese Vorstellungen diirfen sich nur in ithrem Kontext gegenseitig nicht wider-
sprechen, sonst miissen wir uns fur die eine oder die andere Version entschei-
den? — an einen gemalten Haken lasst sich nur eine gemalte Kette hingen und

24 Dessen urspringlicher Titel lautete bezeichnenderweise: « The Psychology of Belief» (Em-
bree, 1986, p. 48).

25 «The whole distinction of real and unreal, the whole psychology of belief, disbelief, and
doubt, is thus grounded on two mental facts — first, that we are liable to think differently
of the same; and second, that when we have done so, we can choose which way of thinking
to adhere to and which to disregard» (PP, p. 920, im Orig. gesperrt).

146



an einen wirklichen Haken nur eine wirkliche Kette (PP, p. 926). James ist ein
Kontextualist, er betont die Kontext-Abhingigkeit unserer Vorstellungen
bzw. unseres Wissens (Reck, 1986, p. 9). Der Kontext gehort — in Brentanos
Terminologie gesprochen — modo obliquo zur Vorstellung?. Aus diesem noe-
tischen Gesetz entwickelte James die Lehre von den «many worlds», den
«subuniversa» : von der Sinnenwelt, der Welt der Wissenschaft, der abstrakten
mathematischen Wahrheiten, der Illusionen, des Ubernatiirlichen, der Mei-
nungen bis hin zur Welt des Verriickten (PP, p. 920ff.). «Errors, fictions, tribal
beliefs, are parts of the wholde great Universe which God has made» (PP,
p. 923f.) Verschiedene Regionen von Objekten korrelieren differenten Modi
der Erfahrung. Es liegt auf der Hand, dass damit ein Wirklichkeitsbegriff
impliziert wird, der sich nicht mehr mit dem alten ontologischen Parallelismus
vertragt, sondern als Funktion unseres Interesses zu verstehen ist?’. Der hier
sich ankiindigende und spéiter ausgearbeitete Pragmatismus von James ist
eine Konsequenz aus der noetischen Verankerung der Freiheit. Wir konnen
nur wihlen, worauf wir unsere Aufmerksamkeit richten, und nur das, was uns
interessiert, wihlen wir als Wirklichkeit aus. Wir selbst sind, so sagt James
emphatisch, die «fons et origo of all reality» (PP, p. 925). Es tiberrascht nicht,
dass James schliesslich Wille und Glaube miteinander identifiziert — als zwei
Namen fiir dasselbe psychische Phinomen (PP, p. 948)%. Hier schliesst sich
die Argumentation zu einem Zirkel der noetischen Freiheit, sie kehrt zum
Glauben an die Freiheit zuriick, von dem sie ausgegangen ist: «The first act of
free-will, in short, would naturally be to believe in free-will, etc.» (PP, p. 948).
Dieser Zirkel ldsst sich als Ausdruck dafiir verstehen, dass die noetische
Freiheit — jedenfalls fir den Psychologen — keiner weiteren Begriindung be-
darf und ihrer auch gar nicht fahig ist. Es ist nicht moglich, ohne Willen zu
glauben oder zu glauben ohne zu wollen, und ebensowenig ist es moglich, zu
erkennen ohne zu wollen oder zu wollen ohne zu erkennen etc. Der Zirkel ist
ein indirekter Beleg dafiir, dass die noetische Freiheit gleichsam der Nabel der
psychischen Phanomene ist.

26 James war in dieser Hinsicht von einigem Einfluss auf das Denken Wittgensteins (Fair-
banks, 1966).

27 «In the relative sense, then, the sense in which we contrast reality with simple unreality,
and in which one thing is said to have more reality than another, and to be more believed,
reality means simply relation to our emotional and active life. [. . .] In this sense, whatever
excites and stimulates our interest is real» (PP, p. 924, im Orig. teilw. gesperrt).

28 In der spiteren gekiirzten Version der PP sind es Wille und Aufmerksamkeit, die James in
engster Verbindung sieht: «Effort of attention is thus the essential phenomenon of will»
(1984, p. 386, im Orig. gesp.).

147



Noetische Freiheit und Evolution

Die Frage, ob sich die noetische Freiheit auch «objektiv», als wissenschaftli-
ches Faktum erhérten ldsst, entschied sich fiir James an der Evolutionstheorie.
Schon als Achtzehnjiahriger hatte er sich intensiv mit Herbert Spencers Evolu-
tionismus auseinandergesetzt, der das Prinzip der adaptativen Aquilibration
zur kosmologischen Spekulation erweitert und das Bewusstsein von seinen
primitivsten Formen im Tierreich bis hin zum Menschen und seiner Ge-
schichte als passiven Reflex auf die durch Adaptation determinierten neuro-
physiologischen Prozesse erklarte (Spencer, 1966, I; vgl. auch Richards, 1982,
p. 398ff.). In den Siebzigerjahren begann James seine Einwinde gegen diese
und die noch radikaleren Formen des Determinismus zu formulieren — vor
allem gegen die epiphidnomenalistische « Automatentheorie» des Bewusstseins
der beiden Briten W. K. Clifford und T. H. Huxley. Eine erste Skizze trug er
1878 in zehn ungedruckt gebliebenen Vorlesungen an der Johns Hopkins
Universitdt vor (Richards, 1982, p. 406f.), fithrte dann seine Argumente in
dem Artikel «Are We Automata? von 1879 weiter aus und gab ihnen in den
PP die volle Gestalt (p. 141ff.).

James bediente sich zur objektiven Begrindung der Irreduzibilitat des Be-
wusstseins der reifen Evolutionstheorie von Charles Darwin und legte diese
zusammengefasst mit einem apriorischen und einem empirischen Argument
aus (vgl. Richards, 1982, p. 407f.). Ersteres bezieht sich auf die Einfiihrung
der spontanen Variation durch Darwin als einer zweiten Quelle der evolutiven
Entwicklung neben den Adaptations- und Selektionsprozessen. Diese Neue-
rung brach der Evolutionstheorie in den Augen von James die deterministi-
sche Spitze. Zum einen war es Darwin nicht moglich, fiir die Variation
Grinde anzugeben, die an wissenschaftlicher Scharfe den Erklirungen des
Selektionsmechanismus entsprachen®. Zum andern war ohne die Annahme
der spontanen Variation das Bewusstsein nur als naturgeschichtliche Entfal-
tung materialer Kategorien in einem andern Medium (dem Denken) zu ver-
stehen, d. h. als Transformation keimhafter Bewusstseinsstrukturen, die

29 James hat schon in seinen beiden Darwin-Rezensionen von 1868 auf diesen Umstand
hingewiesen und die Vermutung gedussert, es konnte sich in der Unmoglichkeit, die
Variation kausal zu erkldren, ein nicht determiniertes freies Geschehen spiegeln. Dagegen
hat Spencers Determinismus diesen qualitativen Unterschied in der Argumentation
spekulativ nivelliert (Richards, 1982, p. 403f.).

148



schon in jedem Atom angelegt sein mussten (1969, p. 65)*. Es war nach James
der antispekulativen Methodologie und empirischen Redlichkeit von Darwin
zu verdanken, dass mit dem Nachweis der spontanen Variation das Auftreten
qualitativ neuer und irreduzibler Erscheinungen in der Welt wissenschaftlich
nicht mehr ausgeschlossen werden musste’'. James iibertrug diese Vorausset-
zung auf das Bewusstsein, das einen «absolutely new factor» (ebd.) in der Welt
darstellt und offensichtlich nicht vom Selektionsprozess ausgemerzt wurde.
Das Bewusstsein aber hétte, so interpretiert hier James die Lehre Darwins,
aus der Natur verschwinden miissen, wenn es nur eine iiberfliissige Exkretion
adaptativer Prozesse des Gehirns ware.

Diese Uberlegung untermauert James empirisch mit dem Hinweis auf die
effektiven Leistungen des Bewusstseins. Bewusstsein intensiviert sich dort, wo
die Nervenprozesse nicht automatisch ablaufen. In der raschen, automatisier-
ten Bewegung etwa verschwindet es fast vollig und macht einer direkten
Steuerung durch das Gehirn Platz. Dies gilt auch fiir erlernte Gewohnbheiten.
Wo immer Bewusstsein keine Funktion mehr hat, verschwindet es (PP,
p. 145). Wieso sollte sich, fragt James, die organische Adaptation, die sich
ohne Bewusstsein doch so bewahrt (wie das Beispiel von der automatisierten
Bewegung zeigt), durch das Auftreten einer funktionslosen Erscheinung kom-
plizieren? Der deterministische Epiphdnomenalismus ist evolutionstheore-
tisch unsinnig (PP, p. 1134ff.). Mehr noch: die Evolutionstheorie setzt die
aktive Wirksamkeit des Bewusstseins voraus. Denn wird der Natur ein «Sol-
lensmoment», ein teleologischer Zukunftsbezug («should be») unterstellt, so
lasst sich dieser nicht an der Interaktion zwischen Organismus und Umwelt
feststellen, sondern setzt eine «commenting intelligence» (PP, p. 144) voraus,
welche die in der Zukunft zu erwartenden Auswirkungen des «Niutzlichen»
und des «Schadlichen» zu erkennen vermag: «In a word, survival can enter
into a purely physiological discussion only as an hypothesis made by an onloo-
ker about the future» (ebd.). Zukunft ldsst sich nur in Form von Moglichkei-
ten fassen, die der Organismus zu realisieren hat. Bewusstsein erhilt dabei die
Funktion, unter den Moglichkeiten zu wihlen und sich dadurch fiir be-

30 So wie James in einem unveroffentlichten Vorlesungsmanuskript folgende Moglichkeit
erwigt: «There might be in the mind principles quite as natural as those of the outer world
which nevertheless alter the shape taken by the outer facts in thought» (nach Richards,
1982, p. 402).

31 Dass Darwin selbst in der Evolutionstheorie keine Stiitze fiir den Aufweis des freien
Willens sah, konnte James nicht wissen, da Darwin seine Uberzeugung von der durchgin-
gigen biologischen Determiniertheit mentalen Verhaltens nur in Notizbilichern ausdriickte
(Richards, 1982, p. 404, 411).

149



stimmte Zwecke bzw. Ziele zu entscheiden. «Every actually existing cons-
ciousness seems to itself at any rate to be a fighter for ends» (ebd.). Das
Gehirn ist das «Instrument», nicht die seligierende, zweckesetzende Instanz
selbst, die etwa Nervenprozesse durch gewollte Ubung automatisiert und
andere verkiimmern ldsst. Dies gilt flr die banalsten Verrichtungen des All-
tags bis hin zur moralischen Verantwortlichkeit des Individuums. Das teleolo-
gische Moment gewinnt hierdurch bei James den Status eines Grundbegriffs
der Psychologie (DeArmey, 1986, p. 18). Die Priasenz von Zielen und Zwecken
wird zum Kriterium psychischer Phinomene: «The pursuance of future ends
and the choice of means for their attainment are thus the mark and criterion
of the presence of mentality in a phenomenon» (PP, p. 21, im Orig. teilw.
gesp.). Bewusstsein ist nicht auf Adaptation und Selektion zuruckfihrbar,
sondern selbst ein kreativer und gegen die Zukunft hin offener Motor in der
evolutiven Entwicklung. Diese Uberzeugung fand James spiiter durch Berg-
sons Gedanken der «évolution créatrice» bestiarkt, durch den er, wie er in
einem seiner letzten Werke schreibt, «kiihn» wurde (1967b, p. 214).

William James: der erste Demokrat der Metaphysik

Die Psychologie von James ist eine personale Psychologie: sie anerkennt die
Leistungen des Subjekts als konstitutiv fiir den Aufbau der objektiven Wirk-
lichkeit. In seinem Spatwerk verlasst James die abstrakte Terminologie von
Subjekt und Objekt und unterscheidet stattdessen die personale, biographi-
sche Welt («the inner history of a person») von der unpersonlichen Natur
(«impersonal objective world») (1967a, p. 16). Nach dem Kollaps des Paralle-
lismus in den PP fiel James nicht auf einen biologischen Behaviourismus
zurtick, der nach John Dewey die nichstgelegene Konsequenz gewesen ware
(Dewey, 1940). Die PP auf diese Weise von ihren Widerspriichen zu befreien.
hitte fir James nur die Rickkehr zum alten «monistischen Aberglauben»
bedeutet. Stattdessen entwickelte er in seinen spiteren Schriften einen plurali-
stischen Empirismus, der — mit dem Ausdruck von Peirce (vgl. James, 1967b,
p. 359) —ein «Tychismus» ist, offen fiir die nicht festgelegte personale Kreati-
vitat®2, Der Tychismus von James verleiht dem Bewusstsein eine selektive

32 Nach Flournoy wird der «sozusagen «ransversale» Pluralismus, der sich aus der gleichzei-
tigen Existenz einer Menge unabhéngiger. wennschon untereinander verbundener, bewus-
ster Individualitit ergibt, [...] in James® Universum erginzt durch einen <ongitudinalen

150



Dynamik, die sich von dem statischen Charakter der intentionalen Relation
bei Brentano unterscheidet. Damit triagt er der gefiihlten konfligierenden
Koexistenz kognitiver Objekte, die qualitativ differenten subuniversa angeho-
ren, Rechnung. Freiheit erscheint als ein «mentales Drama» (PP, p. 1168), fiir
dessen Ausgang jedes Individuum durch seine noetische Wahl verantwortlich
1st%,

Die Substitution des ontologischen Dualismus durch den funktionalen Plu-
ralismus tberwindet so letztlich auch Brentanos Dualismus. Wenn es moglich
1st, dass dieselbe Erfahrung zweifach figurieren kann: einmal als psychisches
Phinomen und einmal in physikalischem Zusammenhang, so ist nicht einzu-
sehen, warum sie nicht drei- oder mehrmals figurieren kann, «by running into
as many different mental contexts, just as the same point, lying at their
intersection» (1967a. p. 80). Der Ausdruck «pure experience» ersetzt jetzt das
in den PP gebrauchte Wort «Phéinomen» und bezeichnet das Insgesamt méogli-
cher Dinge und Ereignisse, so wie sie sich in ithrer unabschliessbaren Mannig-
faltigkeit, in verschiedenen «Welten» und Funktionen zeigen, ohne dass sie
damit aufhorten «sich selbst» zu sein. In der reinen Erfahrung ist die Tren-
nung zwischen einem «Inhalt» und einem qualitdtslosen Bewusstsein sinnlos.
«Pure experience» ist vielmehr der Sammelname fiir die qualitative Vielfalt
von «Stoffen», aus denen die Erfahrung besteht: «there ist no general stuff of
which experience at large is made. There are as many stuffs as there are
matures> in the thing experienced». Reine Erfahrung, heisst das weiter, «is
made of that, of just what appears, of space, of intensity, of flatness, browness,
heaviness. or what not» (1967a, p. 26f.). Der cartesianischen Fiktion einer
denkenden Substanz hilt James entgegen: «thoughts in the concrete are made
of the same stuff as things are» (ebd., p. 37). James denkt damit seine im
Begriff der sub-universa angelegte Version der «Lebenswelt» in einem konse-
quenten Pluralismus zu Ende. Auch die Welten der Wissenschaft und der
Philosophie sind nur je besondere Weisen der Wirklichkeitsbetrachtung,
denen die «world of living realities» (PP, p. 926) vorgeordnet ist. James weist
jeden Anspruch auf Hierarchisierung der Wirklichkeit zu einem statischen

oder sukzessiven Pluralismus. Jedes Bewusstsein befindet sich, anstatt in einem Zustand
der Ruhe und der Gleichmiéssigkeit, in stindiger Bewegung und Veridnderung» (Flournoy,
1930, p. 60f.).

33 Diese Auffassung von der gefiihlten Koexistenz von Objekten ist nach Kersten der Kern
von James’ pluralistischem Wirklichkeitsverstindnis: «Most originally, reality is presented
as a conflicting quasi-chaos: objects are bandied. hustled, and shunted about until finally
located in the subuniverses proper to them. That signifies that even at the level of presen-
tational co-existence, parts of reality stand out in contrast to each other» (Kersten, 1969,
p. 185).

151



System etwa unter der Suprematie der Naturwissenschaften zuruick. Der ty-
chistische Pluralismus ist die Konsequenz aus der noetischen Freiheit jedes
einzelnen Menschen. Bezeichnet man diese Position des spidten James als
«metaphysisch», so war James jedenfalls — mit Kallens Worten — «the first
democrat in metaphysics» (Kallen, 1980, p. 11).

Literatur

Allport, G. W. (1943): The productive Paradoxes of William James, in: Psychological Review,
p. 95-120

Anderson, J. W. (1982): «The Worst Kind of Melancholy»: William James in 1869, in:
Harvard Library Bulletin, Vol. XXX Nr. 4, p. 369-385

Angier, R. P. (1943): Another Student’s Impression of James at the Turn of the Century, in:
Psychological Review, p. 132—-134

Baumgartner, E. (1985): Intentionalitit, Wiirzburg: Konigshausen und Neumann

Binswanger, L. (1960): Die Philosophie Wilhelm Szilasis und die psychiatrische Forschung,
in: Hofling, H. (Hg.): Beitrige zu Philosophie und Wissenschaft — Wilhelm Szilasi zum 70.
Geburtstag, Miinchen: Francke, S. 29-39

Bjork, D. W. (1983): The Compromised Scientist: William James in the Development of
American Psychology, New York: Columbia University Press

Boring, E. G. (1942): Human Nature vs. Sensation: William James and the Psychology of the
Present, in: The American Journal of Psychology, Vol LV, Nr. 3, p. 310-327

Brentano, F. (1971): Psychologie vom empirischen Standpunkt. Bd. 2: Von der Klassifika-
tion der psychischen Phdnomene, hg. von O. Kraus, Hamburg: Meiner

Brentano, F. (1973): Psychologie vom empirischen Standpunkt. Bd. 1, hg. von O. Kraus,
Hamburg: Meiner

Bruder, K.-J. (1989): Die Selbstfreisetzung des Ich in der Metapher seiner Auflésung, in:
Psychologie und Geschichte, Nr. 1, S. 9-21

DeArmey, M. H. (1986): The Anthropological Foundations of William James’s Philosophy,
in: DeArmey & Skousgaard (eds.): The Philosophical Psychology of William James,
Washington, p. 17-39

Dewey, J. (1940): The Vanishing Subject in the Psychology of James, in: The Journal of
Philosophy, Vol. XXXVII, Nr. 22, p. 589-599

Edel, A. (1976): Notes on the Search for a Moral Philosophy in William James, in:
W. R. Corti (ed.): The Philosophy of William James, Hamburg: Meiner, p. 245-260

Edie, J. M. (1970): William James and Phenomenology, in: The Review of Metaphysics, Vol.
XXIII, Nr. 3, p. 481-526

Embree, L. (1986): The Project of a Metaphysics of Psychology, in: DeArmey & Skousgaard
(eds.): The Philosophical Psychology of William James, Washington, p. 41-56

Fairbanks, M. (1966): Wittgenstein and James, in: The New Scholasticism, Vol. 40,
p- 331-340

Flournoy, Th. (1930): Die Philosophie von William James, Tiibingen: Mohr

Hall, Stanley (1914): Die Begriinder der modernen Psychologie, Leipzig: Meiner

James, W. (1926): The Letters of William James. Ed. by H. James, 2 vols in one, Boston:
Little, Brown & Co.

152



James, W: (1967a [1912]): Essays in Radical Empiricism, Gloucester, Mass.: Smith

James, W. (1967b [1909]): A Pluralistic Universe, Gloucester, Mass.: Smith

James, W. (1969 [1920]): Collected Essays and Reviews, New York: Russel & Russel

James, W. (1975a [1909]): The Meaning of Truth, Cambridge, Mass. & London: Harvard

James, W: (1975b [1907]): Pragmatism, Cambridge, Mass. & London: Harvard

James, W. (1979a [1897]): The Will to Believe, Cambridge, Mass. & London: Harvard

James, W. (1979b [1911]): Some Problems of Philosophy, Cambridge, Mass. & London:
Harvard

James, W. (1983 = PP [1890]): The Principles of Psychologie, Cambridge, Mass. & London:
Harvard

James, W. (1983 [1899]): Talks to Teachers on Psychology, Cambridge, Mass. & London:
Harvard

James, W. (1984 [1892]): Psychology: Briefer Course, Cambridge, Mass. & London: Harvard

James, W. (1985 [1902]): The Varieties of Religious Experience, Cambridge, Mass. & Lon-
don: Harvard

Kallen, H. M. (1980 [1914]): William James and Henri Bergson, Chicago: Univ. Press

Kersten, F. (1969): Franz Brentano and William James, in: Journal of the History of Philo-
sophy, Vol. 7, p. 177-191

Kraus, O. (1919): Franz Brentano (mit Beitr. von Stumpf und Husserl), Minchen: Beck

Linschoten, J. (1961): Auf dem Weg zu einer Phdnomenologischen Psychologie, Berlin: De
Gruyter

McDermott, J. J. (1976): Introduction to Works of William James, Vol. 3: Essays in Radical
Empiricism, Cambridge, Mass. & London: Harvard, p. XI-XLVIII

Mill, J. St. (1868): System der deductiven und inductiven Logik, 2 Bde., Braunschweig

Myers, G. E. (1986): William James, New Haven & London: Yale

Perry, R. B. (1935): The Thought and Character of William James, 2 vols., Boston: Little,
Brown

Reck, A. J. (1986): The Place of William James’ «Principles of Psychology» in American
Philosophy, in: DeArmey & Skousgaard (eds.): The Philosophical Psychology of William
James, Washington, p. 1-16

Renouvier, Ch. (1912 [1875]): Essais de critique générale. Deuxiéme essai: Traité de psycholo-
gie rationnelle, 2 vols., Paris: A. Colin

Richards, R. J. (1982): The Personal Equation in Science: William James’ Psychological and
Moral Uses of Darwinian Theory, in: Harvard Library Bulletin, Vol. XXX, p. 387-425

Rust, A. (1987): Ist das Leib-Seele-Problem ein wissenschaftliches Problem? In: Studia Philo-
sophica, Vol. 46, S. 113-134

Schiitz, A. (1966): Collected Papers, Bd. 111, Haag: Nijhoff

Seigfried, Ch. H. (1981): James’s Reconstruction of Ordinary Experience, in: The Southern
Journal of Philosophy, Vol. XIX, p. 499-515

Seigfried, Ch. H. (1983): The Philosopher’s <License): William James and Common sense, in:
Transactions of the Charles S. Peirce Society, Vol. XIX, Nr. 3, p. 273-290

Spencer, H. (1966 [1899]): The Principles of Psychology 1, II. Works Vol. IV, V, Osnabriick:
Zeller

Spiegelberg, H. (1981): The Context of the Phenomenological Movement, Haag, Boston,
London: Nijhoff

Spiegelberg, H: (1984): The Phenomenological Movement, Haag, Boston, Lancaster: Nij-
hoff

Strout, C. (1971): The Pluralistic Identity of William James, in: American Quarterly, Vol. 23,
p. 133-152

153



Stumpf, C. (1928): William James nach seinen Briefen, Berlin: Heise

White, M. G. (1952): Social Thought in America: The Revolt Against Formalism, New
York: Viking

Whitehead, A. N. (1938): Modes of Thought, Cambridge

Whitehead, A. N. (1950): Science and the modern world, New York

Wild, J. (1980 [1969]): The Radical Empiricism of William James, Westport, Connecticut:
Greenwood

Wilshire, B. (1968): William James and Phenomenology: a Study of <The Principles of
Psychology», Bloomington, London, Indiana

Wright, Ch. (1958): The Philosophical Writings, ed. E. H. Madden, New York: The Liberal
Arts Press

154



	Das Problem der Freiheit in der Psychologie von William James

