
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Freiheit und Evolution

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 49/90

HANS TITZE

Freiheit und Evolution

Dass der Mensch auch frei ist, wird trotz vieler determinierender Ursachen
kaum noch bezweifelt. Hier soll dies als anerkannt vorausgesetzt werden.

Freiheit zeigt sich vor allem als freier Wille beim Entschluss von Handlungen,
in der Beherrschung innerer Triebe, in der Wahl von Motiven für seine

Handlungen, im freien Denken. Motive bestimmen selbst nicht, sie empfehlen nur
{Husserl). Wohl sind für Handlungen die stärksten Motive massgebend. Aber
welche der Motive die stärksten sind, muss der Mensch selbst frei entscheiden.

Motive an sich zeigen nicht, welche die stärksten sind, erst der menschliche

Geist wählt frei unter Abwägung der Vor- und Nachteile für sich und für
Andere die Motive, die ihm als die stärksten erscheinen. Die Behauptung,
dass die stärksten Motive determinieren und es daher keine Freiheit gebe,

berücksichtigt dies nicht. Dass Ethos und Moral ohne Freiheit sinnlos werden,

sei zusätzlich erwähnt. So kann man durchaus widerspruchsfrei sagen,
dass Freiheit zur Eigenart des Menschen gehört. Aber Freiheit allein und als

absolute gibt es nicht. Immer gehört beides zusammen, Freiheit und Determination.

Es bleibt die Frage, wie diese Freiheit beim Menschen entstehen konnte, ob
dies evolutionär möglich ist. Es wird behauptet, hier liege ein ungelöstes
Problem vor, und zwar deshalb, weil Tiere angeblich nicht frei seien. Nur der
Mensch habe trotz der evolutionären Entstehung plötzlich Freiheit erhalten1.

Diese scheinbare Plötzlichkeit hat dazu geführt, von einer «Fulguration» zu

sprechen, einem blitzartigen Auftreten neuer Eigenschaften (K. Lorenz).
Doch damit wird nichts erklärt. Man muss fragen, woher denn diese neuen

Eigenschaften stammen : die Freiheit wie das auch nur beim Menschen
vorhandene Ich-Bewusstsein. Man muss fragen, ob solche Eigenschaften sich

nicht doch allmählich ausbilden konnten, statt sie plötzlich gewissermassen

aus einer fremden <Welt> auftreten zu lassen. Tatsächlich vermögen neue

Eigenschaften auch allmählich infolge der Bildung neuer Strukturen zu entstehen,

wie auch physische Eigenschaften an bestimmte Strukturen gebunden

1 So äusserte sich G. Vollmer in der Diskussion auf der Tagung des Engeren Kreises der

Allgemeinen Gesellschaft für Philosophie in Deutschland in Braunschweig 1986.

97



sind und nur an diesen erscheinen. Jede Struktur bedingt ihre eigenen Qualitäten.

Bei verhältnismässig einfachen Strukturen bildet sich Physisches, bei

komplizierteren Leben, Seele und Geist. Komplizierte Strukturen bestehen

aus einfacheren Unterstrukturen, die nur physische Eigenschaften haben.

Diese Tatsache in verschiedene «Welten» einzugliedern, wie es Popper
versucht, kann zu Missverständnissen führen und die Zusammengehörigkeit in-
fragestellen. obwohl auch er die gegenseitige Beeinflussung betont, zumal er
manchmal von «der Welt» spricht, in der alles geschieht2. Der Begriff «Welt»
wird auch in der Umgangssprache nicht eindeutig verwendet; in dieser Arbeit
soll die Gesamtheit aller Vorgänge und Erscheinungen als «Welt» verstanden
werden. Dann sind die Popperschen Welten als Erscheinungsformen der
Gesamtwelt aufzufassen, womit die Zusammengehörigkeit besser dargestellt sein

dürfte. Sie unterscheiden sich in der Vielfalt ihrer Strukturen mit entsprechenden

Qualitäten, die allmählich entstehen. So könnte sich auch Bewusstsein mit
Freiheit mehr und mehr zeigen, je vielfaltiger die Strukturen werden. Dass
dies allmählich passiert, kann nicht ausgeschlossen werden, ist eigentlich das

Wahrscheinlichere. Eine empirische Untersuchung ist notwendig, ob ausserhalb

des menschlichen Daseins bereits Freiheit existiert oder wenigstens
Ansätze dazu vorhanden sind.

Man spricht bei der Evolution von «Zufall». Ob dies ausreicht, um das

Wunderbare des Naturgeschehens zu erklären, ist eine Frage für sich. Man
sollte die Rede vom Zufälligen durch den Begriff des Wahrscheinlichsten
ersetzen3. Es kann nur das entstehen, was am wahrscheinlichsten ist. Schon

damit wäre eine Auswahl vollzogen, nicht erst mit der Bewährung. Aber dass

auch Zufall im Spiel ist, schon wenn die Wahrscheinlichkeit mehrerer möglicher

Zustände die gleiche ist, kann nicht abgestritten werden. Man kann
hinsichtlich der Zweckmässigkeit der Eigenschaften der Lebewesen nicht aus-
schliessen, dass es noch weitere Ursachen bei der Evolution gibt. Die Bewährung

in der Auswahl reicht hierzu nicht aus. Es können auch innere Triebe zur
besseren Anpassung massgebend sein.

Was ist aber nun die Eigenart des «Zufalls»? Er bedeutet, dass aus einer
Vielfalt von Möglichkeiten frei eine verwirklicht wird. Welche das ist, bleibt
unbestimmt. Bereits zum Zufall gehört also immer Freiheit. Er ist eine freie
unbestimmte Auswahl einer Möglichkeit. Wenn also die Anhänger der
Evolutionstheorie als Grundlage der Bildung neuer Arten den Zufall ansehen, so

2 K. R. Popper: Offene Gesellschaft, offenes Universum. Gespräche mit F. Kreuzer, Wien
1983, S. 93.

3 H. Titze: Ist Evolution ein Zufall?, in: Philosophia Naturalis 1983, S. 249.

98



legen sie schon Freiheit zugrunde. Sie zeigt sich um so mehr, je komplizierter
eine Struktur ist. Da der Mensch sicherlich die - bisher - vielfaltigste Struktur
besitzt, so muss auch Freiheit bei ihm in besonders signifikanter Weise auftreten.

Sie zeigt sich im Ich-Bewusstsein und in der Möglichkeit, entscheiden zu
können. Man muss aber fragen, ob die Freiheit menschlichen Daseins die

gleiche ist wie die Freiheit zufälligen Geschehens. Mit Recht lässt sich das

bezweifeln, obwohl an sich Freiheit ein unteilbarer Begriff ist. Die <Willkür>

des Zufalls ist völlig unbestimmt, beim ichbewussten Wesen aber geht es um
eine frei gewählte Ursache, um «Kausalität aus Freiheit» (Kant). Der Unterschied

ist dabei der, dass beim Zufall keine Absicht, beim Menschen eine

bewusste Absicht wirkt. Aber bei beiden wird frei <ausgesucht>. - Man
unterscheidet ferner «Freiheit von» und «Freiheit zu» (Nietzsche4) oder in gleicher

Bedeutung negative und positive Freiheit (Kant5)- Die eine bedeutet (freie

Bahn>, also Freiheit von Flindernissen, die andere das positive Aussuchen

einer Möglichkeit. Sowohl bei der zufälligen wie bei der willkürlichen Freiheit
wird eine Möglichkeit ausgesucht, die frei von Flindernissen ist. Der Unterschied

ist also nicht so gross, wie er zunächst erscheint. Bei beiden ist «Freiheit

von» und «Freiheit zu» vorhanden. Nur fehlt beim Zufall das Wissen (Bewusst-

sein). Der ganze Unterschied liegt daher nicht in der Freiheit selbst, sondern

im Mitwirken des Bewusstseins. Evolutionär neu ist nicht die Freiheit selbst,

sondern das Wissen darum. Das Problem betrifft also die Entstehung des

Bewusstseins, nicht die Freiheit selbst.

Wie leben die Tiere? Gibt es tierische Verhaltensweisen, bei denen Bewusst-
sein mit im Spiele ist, so dass es freie Entscheidungen gibt? Bei der Elerstellung
eines Baues oder eines Nestes muss jedes Einzelwesen entscheiden, welches

Material verwendet wird. Elierzu ist eine freie Beurteilung erforderlich. Wohl
spielen Instinkte mit, aber das instinktiv Richtige zu suchen, ist ohne

Entscheidung nicht möglich, die mit Bewusstsein verbunden ist, auch wenn es

noch schwach ist. Das Auswählen von Möglichkeiten geschieht im weitesten

Sinne bewusst. Der Instinkt schliesst die Freiheit des Suchens nicht aus. Denn
auch eine Instinkthandlung muss dahin wirken, wo keine Hindernisse im Weg

liegen, also «Freiheit von» besteht. Wohl wird in einfachen Fällen durch von
den Hindernissen ausgehende Reize ein hemmender Vorgang ausgelöst. So

wurde es bei der sogenannten (Schildkröte), einer technischen Konstruktion,
nachgemacht6. Diese reagiert nur auf Licht-Reize und vermeidet dadurch

4 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra I, Vom Wege des Schaffenden. Werke in 3 Bdn., hg.

von K. Schlechta, Bd. 2, S. 326.
5 I. Kant: Kritik der praktischen Vernunft. Akad.-Ausg. Bd. V, S. 33.

6 Kybernetik.Frankfurt 1962, S. 46.

99



Hindernisse. Aber eine solche Schildkröte gehört zu Poppers «Welt 1», sie

besitzt eine Struktur, die nur physikalische Qualitäten hat, also aus (einfachen)

Strukturen zusammengesetzt ist. Demgegenüber sehen die Augen der Lebewesen,

reagieren nicht nur auf Reize. Man muss zwischen optischer Reizung und
lebendigem Sehen unterscheiden. Zum Sehen gehört bereits Sachbewusstsein

und Beurteilung dessen, was man sieht. Man muss dies annehmen, weil das

Gesehene nicht nur als Hindernis erkannt wird, sondern auch als Ziel. Es

gehört also Unterscheidungsvermögen dazu, was ohne Bewusstsein und Freiheit

nicht möglich ist. Wenn es sich so verhält, dann erscheint eine weitere

Ausbildung des tierischen Sehens bis zum Menschen auch ohne Fulguration
möglich.

Die Behauptung, dass Instinkte nur determinieren, kann also kritisiert werden.

Wohl ist ein Instinkt anlagemässig bestimmt, gewissermassen erbmässig
vorprogrammiert, was aber Freiheit nicht ausschliessen muss. Verfolgen wir
noch ein Beispiel von instinktiven Handlungen! Alle Lebewesen müssen Nahrung

zu sich nehmen. Ein Raubtier sieht ein Opfer, das es instinktiv als

Nahrung angreifen will. Aber es muss beobachten, wie es gefasst werden
kann. Hierzu gehören umweltabhängiges Wissen und Urteil. Das Tier muss
die Wege erkennen, wie es sein Ziel erreicht. Wenn es das Opfer sieht, regt sich

wohl der Instinkt, aber es muss das Gesehene in sich aufnehmen. Hierzu ist
eine - Freiheit voraussetzende - Denkpause nötig, die sich zwischen optischen
Eindruck und das Wahrnehmen schaltet. Bei völliger Determination durch
den Reiz wäre diese Denkpause, deren Dauer unbestimmt ist, nicht vorhanden.

Nach O. F. Bollnow wird durch diese Denkpause die Freiheit gewonnen,
die das Moment der Zustimmung zur Reaktion charakterisiert7. Bollnow
bezieht dies wohl auf den Menschen, auf die Besonnenheit in der Entscheidung,
aber auch bei Tieren kann man nicht ausschliessen, dass erst nach dieser

Denkpause die Instinkthandlung durchführbar wird. Ein Hauch von Freiheit
ist dann schon dabei. Auch dies zeigt, dass Freiheit nicht erst beim Menschen
durch Fulguration entsteht, sondern mindestens Ansätze schon bei Tieren
vorhanden sind. Man kann sogar behaupten, dass es auch bei Tieren Situationen

geben kann, die sich nicht instinktmässig bewältigen lassen. Anpassungen
an neue Umweltbedingungen verlangen neue Entscheidungen, die dann
gelernt werden. Besonders die Domestizierung und die Verhältnisse in Tierparks
zeigen, dass solche nicht durch instinktbestimmte Anpassungen möglich sind.

Sogar wilde Arten passen sich neuen Umweltverhältnissen an (Spatzen,
Ratten).

7 O. F. Bollnow: Wesen und Wandel der Tugenden, Frankfurt 1958, S. 97.

100



Dass bei diesen Vorgängen irgendwie Freiheit mitspielt, lässt die Frage
aufkommen, ob denn irgendwo keine Freiheit, also totale Determination,
herrsche. Wie ist es bei Pflanzen und beim Anorganischen? Gehört Freiheit

nur zum Leben, oder kennt sie auch die Physik? Gibt es überhaupt eine

Grenze? Kann man sagen, dass ein Werden ohne Freiheit unmöglich ist?

Wenn etwas nur determiniert abläuft, wer oder was determiniert dann? Ist dies

ohne Spekulation möglich?
Man hat seinerzeit erkennen müssen, dass sogar der Kausalvorgang und

die Naturgesetze ohne Freiheit nicht möglich sind. Flierüber ist schon viel
geschrieben worden, besonders in Hinblick auf die sich aus der Quantentheorie

ergebenden Unbestimmtheitsrelationen und den durch den

Wahrscheinlichkeitsbegriff aufgelockerten Kausalbegriff. Wird ein Zustand durch eine

Ursache geändert, geht er in einen anderen Zustand über, der der wahrscheinlichste

ist. Dies ist die Begründung dafür, dass eine Ursache praktisch immer
die gleiche Wirkung hervorruft. Wahrscheinlichkeit ist aber keine totale
Determination, sondern enthält mindestens auch die Möglichkeit anders zu sein.

Dies ist bei geringer Anzahl von Einzelteilen (nachBoltzmann) durchaus möglich.

Da aber bei einem kausalen Vorgang immer eine sehr grosse Anzahl von
Teilchen (Atomen, Molekülen) beteiligt ist, erscheint der kausale Vorgang als

determiniert (Gesetz der grossen Zahlen). Aber trotzdem liegt ein
Wahrscheinlichkeitsgrad zugrunde8, damit auch Freiheit. Selbst bei der Gesetzmässigkeit
muss mit der im kleinsten vorhandenen Unbestimmtheit Freiheit unterstellt
werden. Es ist unbestimmt, welcher Impuls bei gegebenem Ort und umgekehrt
eintritt. Dadurch ist zwar nicht die Kausalität an sich, aber die Gesetzmässigkeit

fraglich. Was geschieht, steht frei.
Wenn sogar beim kausalen Vorgang Freiheit mitspielt, so kann man sagen,

dass es nichts in der Welt gibt, was eindeutig determiniert ist. Daraus muss

man folgern, dass es keine Änderung, kein Werden gibt, bei dem nicht Freiheit
im Spiel ist9. So mutet es nicht mehr als rätselhaft an, wie sich die menschliche

Freiheit evolutionär gebildet hat. Je vielfaltiger eine Struktur ist, umso mehr

muss die im kleinen vorhandene Freiheit sich auswirken. Im Physikalischen
versteckt sie sich noch im Gesetz der grossen Zahl, im Organischen zeigt sie

sich in den Mutationen, von denen die wahrscheinlichste entsteht, was bereits

eine Auslese ist. Die zunächst noch unbewusste Freiheit des Zufalls und der

8 H. Titze: Der Kausalbegriff in Philosophie und Physik, Meisenheim 1964, S. 177, und
Im Anfang war die Freiheit, Königstein 1981, S. 42.

9 Vgl. K. R. Popper, a. a. O., S. 97.

101



Wahrscheinlichkeit entwickelt sich durch das Anwachsen des Bewusstseins

vom Sach- bis zum Ichbewusstsein und dem bewussten freien Willen.
Man kann also allgemein sagen, dass es kein Werden ohne Freiheit gibt.

Jedes Werden ist ein Übergang von Möglichkeiten in Wirklichkeiten. Je

wahrscheinlicher eine Möglichkeit ist, umso leichter geht etwas vor sich.

Wahrscheinlichkeit aber determiniert nicht, ist also mit Freiheit verbunden. Deswegen

ist kein Werden determiniert. In jeder Möglichkeit liegt als Potenz der

innere Drang, wirklich zu werden. Er ist ein unbewusstes «willenloses Wollen»
nach Schelling. Dieser innere Drang ist die grundsätzliche Bedingung alles

Werdens, die in Freiheit Mögliches wirklich werden lässt. Werden ist auch

Grund der Evolution, die nicht durch Zufall allein begründet werden kann.

Ein so vielfältiger Vorgang wie die Evolution hat auch sicherlich nicht nur
einen einzigen Grund. Wahrscheinlichkeit spielt mit und lenkt in eine

bestimmte Richtung. Nur wo die werdenden Zustände gleiche Wahrscheinlichkeit

haben, bestimmt der Zufall die Auswahl dieser sich anbietenden neuen
Zustände. Es bleibt ausserdem sogar offen, ob nicht auch weniger wahrscheinliche

Zustände entstehen können. Möglichkeit <will> wirklich werden, was je
nach dem Grad ihrer Wahrscheinlichkeit geschieht. Bewusstsein kann solche

Vorgänge selbst bestimmen, tut dies aus sich heraus als freier Wille. Damit
geschieht eine Überformung unbewusster Vorgänge, die sogar die Freiheit des

Zufalls und der unbewussten, nur wahrscheinlichen Änderungen einschränkt.
Freiheit ist überall im Spiel, nicht erst beim Menschen; man kann sie als

letzten Grund allen Geschehens ansehen. Sie bedingt das Werden, die Bildung
von etwas Neuem. Sie ist Grund der Evolution, in der das Neue als Leben,
dann Bewusstsein und Seele-Geist entstehen; sie ist der Grund auch der
physikalischen Vorgänge, was die Quantentheorie bestätigt hat. Die menschliche

Freiheit ist durch das Bewusstsein gekennzeichnet, als dessen Gestalt Hegel
die absolute Freiheit begreift10.

10 G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, hg. v. J. Hoffmeister, Hamburg 1952,

S. 414.

102


	Freiheit und Evolution

