Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Freiheit und Evolution

Autor: Titze, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 49/90

HANS TITZE

Freiheit und Evolution

Dass der Mensch auch frei ist, wird trotz vieler determinierender Ursachen
kaum noch bezweifelt. Hier soll dies als anerkannt vorausgesetzt werden.
Freiheit zeigt sich vor allem als freier Wille beim Entschluss von Handlungen,
in der Beherrschung innerer Triebe, in der Wahl von Motiven fiir seine Hand-
lungen, im freien Denken. Motive bestimmen selbst nicht, sie empfehlen nur
(Husserl). Wohl sind fiir Handlungen die stiarksten Motive massgebend. Aber
welche der Motive die stiarksten sind, muss der Mensch selbst frei entscheiden.
Motive an sich zeigen nicht, welche die starksten sind, erst der menschliche
Geist wahlt frei unter Abwagung der Vor- und Nachteile fiir sich und fiir
Andere die Motive, die ihm als die starksten erscheinen. Die Behauptung,
dass die stirksten Motive determinieren und es daher keine Freiheit gebe,
beriicksichtigt dies nicht. Dass Ethos und Moral ohne Freiheit sinnlos wer-
den, sei zusétzlich erwdhnt. So kann man durchaus widerspruchsfrei sagen,
dass Freiheit zur Eigenart des Menschen gehort. Aber Freiheit allein und als
absolute gibt es nicht. Immer gehort beides zusammen, Freiheit und Determi-
nation.

Es bleibt die Frage, wie diese Freiheit beim Menschen entstehen konnte, ob
dies evolutiondr moglich ist. Es wird behauptet, hier liege ein ungelostes
Problem vor, und zwar deshalb, weil Tiere angeblich nicht frei seien. Nur der
Mensch habe trotz der evolutionaren Entstehung plotzlich Freiheit erhalten!.
Diese scheinbare Plotzlichkeit hat dazu gefiihrt, von einer «Fulguration» zu
sprechen, einem blitzartigen Auftreten neuer Eigenschaften (K. Lorenz).
Doch damit wird nichts erkldrt. Man muss fragen, woher denn diese neuen
Eigenschaften stammen: die Freiheit wie das auch nur beim Menschen vor-
handene Ich-Bewusstsein. Man muss fragen, ob solche Eigenschaften sich
nicht doch allméhlich ausbilden konnten, statt sie plotzlich gewissermassen
aus einer fremden <Welt> auftreten zu lassen. Tatsdchlich vermogen neue Ei-
genschaften auch allméhlich infolge der Bildung neuer Strukturen zu entste-
hen, wie auch physische Eigenschaften an bestimmte Strukturen gebunden

1 So dusserte sich G. Vollmer in der Diskussion auf der Tagung des Engeren Kreises der
Allgemeinen Gesellschaft fiir Philosophie in Deutschland in Braunschweig 1986.

97



sind und nur an diesen erscheinen. Jede Struktur bedingt ihre eigenen Qualitéa-
ten. Beil verhdltnisméssig einfachen Strukturen bildet sich Physisches, bei
komplizierteren Leben, Seele und Geist. Komplizierte Strukturen bestehen
aus einfacheren Unterstrukturen, die nur physische Eigenschaften haben.
Diese Tatsache in verschiedene «Welten» einzugliedern, wie es Popper ver-
sucht, kann zu Missverstindnissen fithren und die Zusammengehorigkeit in-
fragestellen, obwohl auch er die gegenseitige Beeinflussung betont, zumal er
manchmal von «der Welt» spricht, in der alles geschieht?. Der Begriff « Welt»
wird auch in der Umgangssprache nicht eindeutig verwendet; in dieser Arbeit
soll die Gesamtheit aller Vorginge und Erscheinungen als «Welt» verstanden
werden. Dann sind die Popperschen Welten als Erscheinungsformen der Ge-
samtwelt aufzufassen, womit die Zusammengehorigkeit besser dargestellt sein
diirfte. Sie unterscheiden sich in der Vielfalt ihrer Strukturen mit entsprechen-
den Qualititen, die allmahlich entstehen. So konnte sich auch Bewusstsein mit
Freiheit mehr und mehr zeigen, je vielfiltiger die Strukturen werden. Dass
dies allmahlich passiert, kann nicht ausgeschlossen werden, ist eigentlich das
Wahrscheinlichere. Eine empirische Untersuchung ist notwendig, ob ausser-
halb des menschlichen Daseins bereits Freiheit existiert oder wenigstens An-
satze dazu vorhanden sind.

Man spricht bei der Evolution von «Zufall». Ob dies ausreicht, um das
Wunderbare des Naturgeschehens zu erkldren, ist eine Frage fir sich. Man
sollte die Rede vom Zufilligen durch den Begriff des Wahrscheinlichsten
ersetzen®. Es kann nur das entstehen, was am wahrscheinlichsten ist. Schon
damit wire eine Auswahl vollzogen, nicht erst mit der Bewdahrung. Aber dass
auch Zufall im Spiel ist, schon wenn die Wahrscheinlichkeit mehrerer mogli-
cher Zustinde die gleiche ist, kann nicht abgestritten werden. Man kann
hinsichtlich der Zweckmaéssigkeit der Eigenschaften der Lebewesen nicht aus-
schliessen, dass es noch weitere Ursachen bei der Evolution gibt. Die Bewih-
rung in der Auswahl reicht hierzu nicht aus. Es konnen auch innere Triebe zur
besseren Anpassung massgebend sein.

Was ist aber nun die Eigenart des «Zufalls»? Er bedeutet, dass aus einer
Vielfalt von Moglichkeiten frei eine verwirklicht wird. Welche das ist, bleibt
unbestimmt. Bereits zum Zufall gehort also immer Freiheit. Er ist eine freie
unbestimmte Auswahl einer Moglichkeit. Wenn also die Anhdnger der Evolu-
tionstheorie als Grundlage der Bildung neuer Arten den Zufall ansehen, so

2 K. R. Popper: Offene Gesellschaft, offenes Universum. Gespriche mit F. Kreuzer, Wien
1983, S. 93.
3 H. Titze: Ist Evolution ein Zufall?, in: Philosophia Naturalis 1983, S. 249.

98



legen sie schon Freiheit zugrunde. Sie zeigt sich um so mehr, je komplizierter
eine Struktur ist. Da der Mensch sicherlich die — bisher — vielfaltigste Struktur
besitzt, so muss auch Freiheit bei ihm in besonders signifikanter Weise auftre-
ten. Sie zeigt sich im Ich-Bewusstsein und in der Moglichkeit, entscheiden zu
kénnen. Man muss aber fragen, ob die Freiheit menschlichen Daseins die
gleiche ist wie die Freiheit zufilligen Geschehens. Mit Recht ldsst sich das
bezweifeln, obwohl an sich Freiheit ein unteilbarer Begriff ist. Die «Willkur
des Zufalls ist vollig unbestimmt, beim ichbewussten Wesen aber geht es um
eine frei gewdhlte Ursache, um «Kausalitit aus Freiheit» (Kant). Der Unter-
schied ist dabei der, dass beim Zufall keine Absicht, beim Menschen eine
bewusste Absicht wirkt. Aber bei beiden wird frei <ausgesucht>. — Man unter-
scheidet ferner «Freiheit von» und «Freiheit zu» (Nietzsche?) oder in gleicher
Bedeutung negative und positive Freiheit (Kant®). Die eine bedeutet «reie
Bahm, also Freiheit von Hindernissen, die andere das positive Aussuchen
einer Moglichkeit. Sowohl bei der zufilligen wie bei der willkiirlichen Freiheit
wird eine Moglichkeit ausgesucht, die frei von Hindernissen ist. Der Unter-
schied ist also nicht so gross, wie er zunachst erscheint. Bei beiden ist «Freiheit
von» und «Freiheit zu» vorhanden. Nur fehlt beim Zufall das Wissen (Bewusst-
sein). Der ganze Unterschied liegt daher nicht in der Freiheit selbst, sondern
im Mitwirken des Bewusstseins. Evolutionér neu ist nicht die Freiheit selbst,
sondern das Wissen darum. Das Problem betrifft also die Entstehung des
Bewusstseins, nicht die Freiheit selbst.

Wie leben die Tiere? Gibt es tierische Verhaltensweisen, bei denen Bewusst-
sein mit im Spiele ist, so dass es freie Entscheidungen gibt? Bei der Herstellung
eines Baues oder eines Nestes muss jedes Einzelwesen entscheiden, welches
Material verwendet wird. Hierzu ist eine freie Beurteilung erforderlich. Wohl
spielen Instinkte mit, aber das instinktiv Richtige zu suchen, ist ohne Ent-
scheidung nicht moglich, die mit Bewusstsein verbunden ist, auch wenn es
noch schwach ist. Das Auswédhlen von Moglichkeiten geschieht im weitesten
Sinne bewusst. Der Instinkt schliesst die Freiheit des Suchens nicht aus. Denn
auch eine Instinkthandlung muss dahin wirken, wo keine Hindernisse im Weg
liegen, also «Freiheit von» besteht. Wohl wird in einfachen Féllen durch von
den Hindernissen ausgehende Reize ein hemmender Vorgang ausgelost. So
wurde es bei der sogenannten <Schildkrétey, einer technischen Konstruktion,
nachgemachts. Diese reagiert nur auf Licht-Reize und vermeidet dadurch

4 F. Nietzsche: Also sprach Zarathustra I, Vom Wege des Schaffenden. Werke in 3 Bdn., hg.
von K. Schlechta, Bd. 2, S. 326.

5 I. Kant: Kritik der praktischen Vernunft. Akad.-Ausg. Bd. V, S. 33.

6 Kybernetik, Frankfurt 1962, S. 46.

99



Hindernisse. Aber eine solche Schildkrote gehort zu Poppers «Welt 1», sie
besitzt eine Struktur, die nur physikalische Qualitdten hat, also aus «einfachen
Strukturen zusammengesetzt ist. Demgegentiber sehen die Augen der Lebewe-
sen, reagieren nicht nur auf Reize. Man muss zwischen optischer Reizung und
lebendigem Sehen unterscheiden. Zum Sehen gehort bereits Sachbewusstsein
und Beurteilung dessen, was man sieht. Man muss dies annehmen, weil das
Gesehene nicht nur als Hindernis erkannt wird, sondern auch als Ziel. Es
gehort also Unterscheidungsvermogen dazu, was ohne Bewusstsein und Frei-
heit nicht moglich ist. Wenn es sich so verhilt, dann erscheint eine weitere
Ausbildung des tierischen Sehens bis zum Menschen auch ohne Fulguration
moglich.

Die Behauptung, dass Instinkte nur determinieren, kann also kritisiert wer-
den. Wohl ist ein Instinkt anlageméssig bestimmt, gewissermassen erbmassig
vorprogrammiert, was aber Freiheit nicht ausschliessen muss. Verfolgen wir
noch ein Beispiel von instinktiven Handlungen! Alle Lebewesen miissen Nah-
rung zu sich nehmen. Ein Raubtier sieht ein Opfer, das es instinktiv als
Nahrung angreifen will. Aber es muss beobachten, wie es gefasst werden
kann. Hierzu gehoren umweltabhingiges Wissen und Urteil. Das Tier muss
die Wege erkennen, wie es sein Ziel erreicht. Wenn es das Opfer sieht, regt sich
wohl der Instinkt, aber es muss das Gesehene in sich aufnehmen. Hierzu ist
eine — Freiheit voraussetzende — Denkpause nétig, die sich zwischen optischen
Eindruck und das Wahrnehmen schaltet. Bei volliger Determination durch
den Reiz wire diese Denkpause, deren Dauer unbestimmt ist, nicht vorhan-
den. Nach O. E Bollnow wird durch diese Denkpause die Freiheit gewonnen,
die das Moment der Zustimmung zur Reaktion charakterisiert’. Bollnow be-
zieht dies wohl auf den Menschen, auf die Besonnenheit in der Entscheidung,
aber auch bei Tieren kann man nicht ausschliessen, dass erst nach dieser
Denkpause die Instinkthandlung durchfiithrbar wird. Ein Hauch von Freiheit
ist dann schon dabei. Auch dies zeigt, dass Freiheit nicht erst beim Menschen
durch Fulguration entsteht, sondern mindestens Ansitze schon bei Tieren
vorhanden sind. Man kann sogar behaupten, dass es auch bei Tieren Situatio-
nen geben kann, die sich nicht instinktmaéssig bewaltigen lassen. Anpassungen
an neue Umweltbedingungen verlangen neue Entscheidungen, die dann ge-
lernt werden. Besonders die Domestizierung und die Verhaltnisse in Tierparks
zeigen, dass solche nicht durch instinktbestimmte Anpassungen moglich sind.
Sogar wilde Arten passen sich neuen Umweltverhéltnissen an (Spatzen, Rat-
ten).

7 O. F. Bollnow: Wesen und Wandel der Tugenden, Frankfurt 1958, S. 97.

100



Dass bei diesen Vorgingen irgendwie Freiheit mitspielt, 1dsst die Frage
aufkommen, ob denn irgendwo keine Freiheit, also totale Determination,
herrsche. Wie ist es bei Pflanzen und beim Anorganischen? Gehort Freiheit
nur zum Leben, oder kennt sie auch die Physik? Gibt es iiberhaupt eine
Grenze? Kann man sagen, dass ein Werden ohne Freiheit unmaoglich ist?
Wenn etwas nur determiniert ablauft, wer oder was determiniert dann? Ist dies
ohne Spekulation mdoglich?

Man hat seinerzeit erkennen miissen, dass sogar der Kausalvorgang und
die Naturgesetze ohne Freiheit nicht moglich sind. Hiertiber ist schon viel
geschrieben worden, besonders in Hinblick auf die sich aus der Quantentheo-
rie ergebenden Unbestimmtheitsrelationen und den durch den Wahrschein-
lichkeitsbegriff aufgelockerten Kausalbegriff. Wird ein Zustand durch eine
Ursache gedndert, geht er in einen anderen Zustand iiber, der der wahrschein-
lichste ist. Dies ist die Begriindung dafiir, dass eine Ursache praktisch immer
die gleiche Wirkung hervorruft. Wahrscheinlichkeit ist aber keine totale De-
termination, sondern enthalt mindestens auch die Moglichkeit anders zu sein.
Dies ist bei geringer Anzahl von Einzelteilen (nachBoltzmann) durchaus mog-
lich. Da aber bei einem kausalen Vorgang immer eine sehr grosse Anzahl von
Teilchen (Atomen, Molekiilen) beteiligt ist, erscheint der kausale Vorgang als
determiniert (Gesetz der grossen Zahlen). Aber trotzdem liegt ein Wahrschein-
lichkeitsgrad zugrunde?, damit auch Freiheit. Selbst bei der Gesetzmassigkeit
muss mit der im kleinsten vorhandenen Unbestimmtheit Freiheit unterstellt
werden. Es ist unbestimmt, welcher Impuls bei gegebenem Ort und umgekehrt
eintritt. Dadurch ist zwar nicht die Kausalitit an sich, aber die Gesetzmassig-
keit fraglich. Was geschieht, steht frei.

Wenn sogar beim kausalen Vorgang Freiheit mitspielt, so kann man sagen,
dass es nichts in der Welt gibt, was eindeutig determiniert ist. Daraus muss
man folgern, dass es keine Anderung, kein Werden gibt, bei dem nicht Freiheit
im Spiel ist’. So mutet es nicht mehr als rdatselhaft an, wie sich die menschliche
Freiheit evolutionir gebildet hat. Je vielfdltiger eine Struktur ist, umso mehr
muss die im kleinen vorhandene Freiheit sich auswirken. Im Physikalischen
versteckt sie sich noch im Gesetz der grossen Zahl, im Organischen zeigt sie
sich in den Mutationen, von denen die wahrscheinlichste entsteht, was bereits
eine Auslese ist. Die zunichst noch unbewusste Freiheit des Zufalls und der

8 H. Titze: Der Kausalbegrift in Philosophie und Physik, Meisenheim 1964, S. 177, und:
Im Anfang war die Freiheit, Konigstein 1981, S. 42.
9 Vgl. K. R. Popper, a. a. O., S. 97.

101



Wabhrscheinlichkeit entwickelt sich durch das Anwachsen des Bewusstseins
vom Sach- bis zum Ichbewusstsein und dem bewussten freien Willen.

Man kann also allgemein sagen, dass es kein Werden ohne Freiheit gibt.
Jedes Werden ist ein Ubergang von Méglichkeiten in Wirklichkeiten. Je wahr-
scheinlicher eine Moglichkeit ist, umso leichter geht etwas vor sich. Wahr-
scheinlichkeit aber determiniert nicht, ist also mit Freiheit verbunden. Deswe-
gen ist kein Werden determiniert. In jeder Moglichkeit liegt als Potenz der
innere Drang, wirklich zu werden. Er ist ein unbewusstes «willenloses Wollen»
nach Schelling. Dieser innere Drang ist die grundsdtzliche Bedingung alles
Werdens, die in Freiheit Mogliches wirklich werden ldsst. Werden ist auch
Grund der Evolution, die nicht durch Zufall allein begriindet werden kann.
Ein so vielfiltiger Vorgang wie die Evolution hat auch sicherlich nicht nur
einen einzigen Grund. Wahrscheinlichkeit spielt mit und lenkt in eine be-
stimmte Richtung. Nur wo die werdenden Zustdnde gleiche Wahrscheinlich-
keit haben, bestimmt der Zufall die Auswahl dieser sich anbietenden neuen
Zustinde. Es bleibt ausserdem sogar offen, ob nicht auch weniger wahrschein-
liche Zusténde entstchen konnen. Moglichkeit «willy wirklich werden, was je
nach dem Grad ihrer Wahrscheinlichkeit geschieht. Bewusstsein kann solche
Vorginge selbst bestimmen, tut dies aus sich heraus als freier Wille. Damit
geschieht eine Uberformung unbewusster Vorgénge, die sogar die Freiheit des
Zufalls und der unbewussten, nur wahrscheinlichen Anderungen einschriinkt.
Freiheit ist iiberall im Spiel, nicht erst beim Menschen; man kann sie als
letzten Grund allen Geschehens ansehen. Sie bedingt das Werden, die Bildung
von etwas Neuem. Sie ist Grund der Evolution, in der das Neue als Leben,
dann Bewusstsein und Seele-Geist entstehen; sie ist der Grund auch der physi-
kalischen Vorginge, was die Quantentheorie bestdtigt hat. Die menschliche
Freiheit ist durch das Bewusstsein gekennzeichnet, als dessen Gestalt Hegel
die absolute Freiheit begreift'.

10 G. W. F. Hegel: Phidnomenologiec des Geistes, hg. v. J. Hoffmeister, Hamburg 1952,
S. 414.

102



	Freiheit und Evolution

