
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Gibt es einen natürlichen Anspruch auf Freiheit?

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 49/90

HELMUT HOLZHEY

Gibt es einen natürlichen Anspruch auf Freiheit?*

Der philosophische Freiheitsdiskurs leidet unter der Emphase, mit der das

Wort «Freiheit» auf dem Hintergrund metaphysischer Überzeugungen
gebraucht und eingesetzt wird. Als Beispiel eines geschichtlich wirksam gewordenen

Freiheitspathos kann das bekannte Lied aus der Zeit der Kämpfe um
die Befreiung der deutschen Länder vom napoleonischen Joch dienen: «Freiheit,

die ich meine, die mein Herz erfüllt... ». An diesem Beispiel, historisch

vergegenwärtigt, lässt sich zugleich ablesen, wie mit der Emphase trügerische
Ziele gedeckt und <reine> Gefühle verführt werden können; denn die vom
Wiener Kongress beschlossene Restauration Europas brachte neue Unfreiheit,

die sich vielerorts an die alte vorrevolutionäre Unfreiheit nahtlos an-
schloss. Das Beispiel verstimmt; ins Methodische gewendet, drängt es zur
Frage, welche Freiheit wir meinen, wenn wir von politischer Freiheit, von
Handels- und Gewerbefreiheit, von der Freiheit, in die ein Gefängnisinsasse
entlassen wird, von unserer Bewegungsfreiheit auf Strassen oder in der Familie,

von der Freiheit in der Partnerschaft usw. usw. sprechen? Und «meinen»

wir, d. h. lieben wir diese Freiheit(en)? Die konkurrierenden Bedeutungen
dieses grossen Wortes «Freiheit» stürzen nicht nur in Unsicherheit, sein

emphatischer Gebrauch verursacht Unbehagen. Aber eine neuerliche Enttäuschung

droht : Wer geistig belehrt ist, wird schon die Frage nach der bzw. den

Bedeutungen des Wortes «Freiheit» zurückweisen. So allgemein, unbestimmt
und situationslos lässt sich doch nicht einmal mehr fragen. Wir haben es bei

«Freiheit» in diesem absoluten Gebrauch mit einem Element der

«Begriffsdichtung» (F. A. Lange1) zu tun.
Alltagssprachlich pflegen wir freieren Umgang mit den Worten «Freiheit»

* Die folgenden Ausführungen sind verschiedentlich und in Variationen öffentlich vorgetragen

worden. Sie richten sich, auch in der für den Druck überarbeiteten Fassung, nicht

primär an ein über das Freiheitsproblem bereits hinreichend belehrtes philosophisches
Fachpublikum. Für einen klärenden Hinweis zum «natürlichen Recht auf Freiheit» danke
ich Daniel Brühlmeier.

1 F. A. Lange: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart.

Zweites Buch: Geschichte des Materialismus seit Kant, 9. Aufl., Leipzig 1915,
S. 513.

81



und «frei» als in der Dichtung, in der politischen Rede oder im philosophischen

Diskurs. Da setzt sich jemand ungebeten an den Tisch und sagt «Ich bin
so frei»; Partner wollen sich in Zukunft mehr Freiheit einräumen; der Kellner
hat keine Hand mehr frei, und was der vertrauten Wendungen mehr sind. Die

Alltagssprache lebt nicht unter der Fuchtel einer Definition, die grosse Idee

der Freiheit ist nur sehr lückenhaft präsent, die formelhaft beschworene Freiheit

kommt nicht an. Hinter dem obszönen Zynismus «Arbeit macht frei»
steht keine Lebenserfahrung. Gelebte Freiheit begegnet zunächst und zumeist

in einem «freier sein als ...». Diese komparativische Erscheinungsweise der
Freiheit deckt sich weitgehend mit dem relativischen Charakter des Alltagslebens.

Die Bedeutung von Worten ist oft weitgehend abhängig von ihrem
Gebrauch. Das heisst: es ist nicht eine Bedeutung vorgegeben, von der unser
Reden beherrscht würde. Anderseits werden Worte nicht beliebig verwendet,
die Freiheit in ihrem Gebrauch ist eine gebundene, regelgeleitete. Beides gilt
auch und gerade von unserem grossen Wort «Freiheit»: Für seine jeweilige
Bedeutung muss man auf die Zusammenhänge achten, in denen es verwendet

wird, darf aber zugleich vermuten, dass wir bei seinem vielfältigen Gebrauch

von einer Regel geleitet sind.

Was treibt zum theoretischen Diskurs über Freiheit? Gewiss, Klärungen
des Wortgebrauchs drängen sich bereits im privaten Leben auf, in Konfliktsfällen,

wenn sich etwa Ehepartner scheinbar auf die gleiche Freiheit berufen,
jeder aber anderes darunter versteht. Das politische Leben ist voll von -
gewollten oder ungewollten - Zweideutigkeiten der viel berufenen Freiheit; ich
erinnere an die Parole «Weniger Staat, mehr Freiheit». Der theoretische
Freiheitsdiskurs wird aber vor allem durch unser «metaphysisches Bedürfnis»

provoziert und genährt. Es handelt sich um unser allgemeines Selbstverständi-

gungs- und Orientierungsbedürfnis. «Die menschliche Vernunft», schreibt

Kant in der Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft, «hat das besondere Schicksal

in einer Gattung ihrer Erkenntnisse: dass sie durch Fragen belästigt wird,
die sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft
selbst aufgegeben... ».

Auch praxisbezogene ethische Überlegungen zu den Grenzen modernen

Freiheitsgebrauchs kommen ohne Rückfrage nach der Bedeutung von «Freiheit»

nicht aus. Die Rückfrage mag so moderat geschehen wie immer nur
möglich, sie führt unvermeidlich in theoretische Probleme von Freiheit und
Freiheitsgebrauch. Allerdings sollten solche theoriebezogenen Rückfragen
motiviert sein. Motiv und Veranlassung für die Frage, ob es «einen natürlichen

Anspruch auf Freiheit» gibt, ist eine Beunruhigung. Beunruhigt bin ich

82



über die private und öffentliche Inanspruchnahme natürlicher Bedürfnisse als

Legitimation sog. Freiheiten. Liegt hierbei nicht ein Verwechslung vor: die

Verwechslung des Auslebens natürlicher Bedürfnisse mit Freiheit? Beispiele
für die Verwechslung, wenn immer es sich um eine handelt, sind: die

Bewegungsfreiheit im Auto (Gurtenfreiheit) und mit dem Auto; die sexuelle Freiheit;

eine naturwüchsige Produktionsfreiheit des wirtschaftenden Menschen;
die Freiheit zur Ausbeutung der Natur und Vernutzung auch aller anderen

Lebewesen usw.
«Freiheit» ist ein Grundwort der europäischen Tradition und Kultur. Es

begleitet die Gedanken zu Theorie und Praxis von altersher. Emil du Bois-

Reymond hat die Frage, «ob der Mensch in seinem Flandeln frei, oder durch
unausweichlichen Zwang gebunden sei», in seiner berühmten Akademierede

von 1880 als letztes seiner sieben Welträtsel eingestuft. «Jeden berührend,
scheinbar jedem zugänglich, innig verflochten mit den Grundbedingungen der
menschlichen Gesellschaft, auf das Tiefste eingreifend in die religiösen
Überzeugungen, hat diese Frage in der Geistes- und Kulturgeschichte eine Rolle
unermesslicher Wichtigkeit gespielt.»2 Schubweise tritt das Freiheitsproblem
immer wieder ins Zentrum: im Streit zwischen Luther und Erasmus, in der
französischen Revolution, jüngst in der westlichen Nachkriegspolitik und
eben wieder mit den osteuropäischen Umwälzungen. Charakteristisch ist,
dass der Freiheitsbegriff bzw. die Freiheitsforderung als «bestimmte Negation»

von Knechtschaft, Zwang oder Abhängigkeit begegnet: Freiheit wird
gegenüber (d. h. in der Verneinung von) einem bestimmten totalitären politischen

System eingefordert; das Freiheitsverlangen von Frauen bezieht sich auf
die in bestimmten Rollen festgeschriebene Abhängigkeit. Diese Beobachtung
zeichnet eine Strategie zur Eingrenzung der Bedeutungsvielfalt von «Freiheit»

vor: Man muss Wort und Begriff immer zusammen mit seinem gegensätzlichen

Stichwort betrachten. Was «Freiheit» heisst, ergibt sich konkret erst aus

der Paarung - ob Freiheit von Zwang, von Abhängigkeit oder von Determiniertheit

abgesetzt wird, prägt einschlägig, was darunter zu verstehen ist.

2 E. du Bois-Reymond: Die sieben Welträtsel, in: Vorträge über Philosophie und Gesellschaft,

eingeleitet und mit erklärenden Anmerkungen hg. von S. Wollgast, Hamburg
.1974, S. 174.

83



Der kosmologische und der ethische Freiheitsbegriff

Mit der Paarung Freiheit vs. Determiniertheit stehen wir in der kosmologi-
schen Debatte; Freiheit vs. Zwang oder Abhängigkeit führt in die ethische und

politische Dimension des Problems. Doch diese Unterscheidung ist keineswegs

selbstverständlich. Die Freiheitsdebatte richtet sich wohl im Regelfall an
der menschlichen Willensfreiheit aus, verhandelt diese aber immer wieder in
der kosmologischen Optik von Determiniertheit oder Indeterminiertheit alles

Geschehens. So setzt Kant an, so verfahren auch Emil du Bois-Reymond und
wieder Max Planck in einem 1938 gehaltenen Vortrag Determinismus oder

Indeterminismus?. Nach der mechanistischen Weltsicht des Monismus,
erklärte du Bois-Reymond, könne es keine Willensfreiheit geben; wer diese doch
als ernsthaftes Problem betrachte, müsse es für «transzendent», d. h. nicht
auflösbar, erklären3. Planck lässt zwei Standpunkte gelten: «Vom objektiv
wissenschaftlichen Standpunkt aus betrachtet ist der menschliche Wille
determiniert, dagegen vom subjektiven Standpunkt des Selbstbewusstseins aus
betrachtet ist der menschliche Wille frei.»4 Besteht zwischen diesen zwei

Standpunkten friedliche Koexistenz? Nicht immer. Einmischung findet dort
statt, wo das Maschinen-Modell, bei dem nur sehr begrenzte Freiheitsspielräume

zugelassen sind, auch auf menschliches Verhalten erstreckt oder umgekehrt

der «Natur» eine wie auch immer bestimmte Freiheit zugestanden wird.
Im folgenden soll die letztere Position mittels kritischer Analyse des Kantischen

Freiheitsverständnisses etwas ausführlicher zur Sprache kommen, um
dabei zugleich zu entlarven, wie unsinnig die Verfilzung des kosmologischen
und des ethisch-politischen Freiheitsverständnisses ist.

Die elementare Frage der <grossen> Freiheitsdebatte lautet : gibt es Freiheit?

spezifischer: gibt es menschliche Willensfreiheit? Kants Antwort: «Alle
Menschen denken sich dem Willen nach als frei»5. N. hätte auch anders handeln
können, als er tatsächlich gehandelt hat; das setzt unsere politische, moralische

oder juridische Stellungnahme zum Handeln von N. ganz selbstverständlich

voraus. Wir denken uns unserem Willen nach als frei. Nur, warum hat N.
so gehandelt, wie er gehandelt hat? Man stellt sein Handeln, so fragend, in
einen Zusammenhang ein, der dadurch charakterisiert ist, dass nach Gründen,

ggf. Ursachen gefragt wird, damit nach Determinanten des Handelns;

3 Ebd., S. 176 und 186.

4 M. Planck: Determinismus oder Indeterminismus? Vortrag, 3., unv. Aufl., Leipzig 1952,
S. 11.

5 I. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Akad.-Ausg. Bd. 4. S. 455.

84



man stellt sein Handeln in einen Zwangs-Zusammenhang ein. Aber dieses

Handeln selbst, so sehr es sich Zwängen verdanken mag, die der Handelnde
sich bewusst machte oder auch nicht, setzt doch Freiheit voraus. In welchem
Sinn? Damit dass es nicht ein blosser Mechanismus ist. Ist? Damit dass wir es

nicht als Mechanismus einschätzen. Wir denken uns unsrem Willen nach als

frei. Sind wir es auch oder denken wir uns nur so? Wir dürften uns als frei
betrachten, also sagen, dass wir frei sind, wenn wir ausweisen könnten, dass

wir uns als frei denken müssen. Die Feststellung jener grundsätzlich zum
Handeln gehörigen Freiheit des Willens, von der jetzt die Rede ist, basiert auf
Selbsteinschätzung, auf Selbstbezug, den wir im Nachdenken über unser Handeln

herstellen. Indem wir über unser Handeln nachdenken, ist es eo ipso kein
mechanischer Bewegungsablauf. Die mechanistisch-kausale Betrachtung und
die Betrachtung des Handelns als frei sind nicht gleichberechtigte
Betrachtungsweisen. Wir können unser Handeln gar nicht als Mechanismus denken,

wenn immer wir es denken. Indem wir es - als Handeln - denken, verleihen

wir ihm Vernunft oder Willensförmigkeit und machen so Freiheit geltend.
«Der Wille ist eine Art von Kausalität lebender Wesen, sofern sie vernünftig
sind.»6 Als vernünftige Wesen müssen wir uns notwendig dem Willen nach frei
denken.

Wenn wir diese Selbsteinschätzung, diesen Selbstbezug konsequent
vernachlässigen oder ausschalten, dann ergibt sich die naturalistisch-mechanistische

Betrachtungsweise unseres Handelns. Kant geht aber, wie mancher
andere Philosoph, umgekehrt vor: Er rechtfertigt die Inanspruchnahme von
Freiheit an der Basis menschlichen Handelns gegenüber einer kausal-deterministischen

Betrachtungsweise, wie sie sich in der erkennenden Erschliessung

von Natur bewährt hat. Er geht also von der naturalistisch-mechanistischen
Sicht der Dinge aus, in der ein freier Wille nicht vorkommt. Seine, Kants,
Frage lautet dann, ob jene so erfolgreiche und bereits auf die menschliche Welt

ausgedehnte Betrachtungsweise überhaupt noch Raum für Freiheit lässt. Das

Freiheitsproblem steht damit ganz im Banne einer Entgegensetzung
indeterminierten und kausal determinierten Geschehens: eine freie Handlung wird
primär als Durchbrechung des Kausalzusammenhangs reflektiert. Kants
beliebig variierbares Beispiel einer freien Handlung in diesem Sinne: dass ich

jetzt «völlig frei, und ohne den notwendig bestimmenden Einfluss der
Naturursachen, von meinem Stuhle aufstehe»7. Das Freiheitsproblem in dieser

6 Ebd., S. 446.
7 Kritik der reinen Vernunft, A 450 / B 478.

85



Entgegensetzung anzugehen, ist nun allerdings alles andere als überzeugend.
Ob wir uns in einer Partnerschaft frei gelassen fühlen oder mit Kant von der

Freiheit der bürgerlichen Selbstbestimmung in der Ausübung der legislativen
Gewalt sprechen - mit der Durchbrechung eines Kausalzusammenhangs
haben Partnerschaft oder der Gang an die Urne schlechterdings nichts zu tun.
Auf der einen Seite meint Freiheit ein ursachloses Geschehen bzw. eine Lücke
im kausal-determinierten Naturzusammenhang, auf der anderen Seite wird
sie als bestimmendes Moment zwischenmenschlicher Beziehungen in
Anspruch genommen und bedeutet dann die Abwesenheit undurchschauter

Zwänge, die Möglichkeit zur Selbstbestimmung bzw. ihre Realisierung. Auch
in letzterer Hinsicht kann es relevant sein, dass ich «völlig frei von meinem
Stuhle aufstehe» und gehe, aber im Sinne der Wahrnehmung meiner
Selbstbestimmung (indem ich z. B. eine Verabredung getroffen habe). Der Unterschied

zum Freisein von bestimmenden Naturursachen liegt auf der Hand, es

handelt sich um ein Freisein ganz anderer Art, beispielsweise um das Freisein

von moralischen Skrupeln oder das Freisein zu einer moralischen Verpflichtung.

Die damit angesprochene Differenz zwischen der Freiheit von etwas und
der Freiheit zu etwas lässt sich im Gegenüber zu kausaler Determination
schon gar nicht artikulieren; sie ist hingegen für politische Selbstbestimmung
konstitutiv.

Kein Zweifel, auch Kants Erörterung des Freiheitsproblems ist methodisch

vom Vorrang des deterministisch angelegten, theoretischen Naturerkennens
bestimmt und steht in ihrer Eigenständigkeit unter grossem Rechtfertigungsdruck.

Das hat zur Folge, dass die Erörterung bei der Möglichkeit von Lük-
ken im Naturgeschehen bzw. - identisch damit - bei der Möglichkeit von
absolut ersten Ursachen, also bei der Frage der Indeterminiertheit von
Vorgängen ansetzt. Dass eine derartige Möglichkeit logisch (vernunfttheoretisch)
nicht ausgeschlossen werden kann, sichert im Bereich der theoretischen
Vernunftkritik die praktische Möglichkeit freien Handelns.

Freiheit und Schuld

Das Vorhaben einer Begründung der praktischen oder Willensfreiheit in
einem theoretischen Weltentwurf misslingt regelmässig. Kant selbst
anerkennt, keine Begründung der Möglichkeit von Freiheit geben zu können. Die
Möglichkeit des kategorischen Imperativs erfordert es, die Idee der Freiheit
vorauszusetzen: «aber wie diese Voraussetzung selbst möglich sei, lässt sich

86



durch keine menschliche Vernunft jemals einsehen»8. An der Unbegreiflichkeit
der Freiheit scheitert der Anspruch menschlicher Vernunft auf absolute
Erkenntnis. Die hieraus resultierende kritische Distanznahme von der grossen
Theorie der Freiheit kann sogar dazu führen, das Freiheitsproblem in die

Kriminologie zu verweisen. Also ins Exil? Oder bilden die Fragen von Schuld

und Strafe nicht vielmehr das Zentrum einer Philosophie der Freiheit?
Die folgende Analyse beschränkt sich also auf Freiheit in ethischer Perspektive,

und dabei zunächst auf den Zusammenhang von Freiheit und Schuld.

Aktuell hat dieser Zusammenhang vor allem im forensischen Bereich
Gewicht. Von Schuld und Schuldigen ist vor Gericht die Rede; den monetären
Bereich mit Schulden und Schuldigern lasse ich ausser Betracht. Unterhalb
des Niveaus von Rechtsverletzungen, also für die moralisch normierte
menschliche Interaktion, darf in der heutigen Gesellschaft wohl ein starkes

Zurücktreten von Schulderfahrungen konstatiert werden. Das hat verschiedene

Gründe. Sie liegen nicht zuletzt in der Relativierung der Normen bürgerlichen

Wohlverhaltens. Diese äussert sich darin, dass das schlechte Gewissen

oder Schuldgefühl dessen, der gegen bürgerliche Normen verstösst, seinen

moralischen Ernst verliert. Es wird mehr oder weniger Sache des Einzelnen,
ob er Schuldgefühle hat oder nicht. Diese <Zustände> unterliegen ihrerseits
einer Bewertung. Sie gelten nämlich, sofern sie sich nicht gerade auf kapitale
Verstösse gegen elementare Normen des menschlichen Zusammenlebens
beziehen (und teilweise auch dann noch) als Beeinträchtigung der Lebensqualität.

Die Norm, an der hier - natürlich meist nicht explizit - gemessen wird, ist
die psychische Gesundheit. Ihre Forderung geht dahin, falsche neurotische

Schuldgefühle in einer Therapie aufzuarbeiten. Kritik gegenüber dieser neuen
lebensweltlichen Norm ist dann nötig, wenn sie zu einer Nivellierung der

Schulderfahrung überhaupt führt. Es gibt wirkliche Schuld, nicht bloss
juristisch einklagbare, sondern auch moralische Schuld. Wir bestätigen das, wenn
wir z. B. in Heideggers Stellungnahme zu seinem Freiburger Rektorat 1933/
34 die Anerkennung einer persönlichen Schuld vermissen9. Man kann mut-
massen, dass er keine Schuldgefühle gehabt hat. Auf der anderen Seite scheint

mir eine Tendenz diagnostizierbar, Schuld per se mit therapeutisch angehbaren

Schuldgefühlen gleichzusetzen. Wenn Nietzsche das schlechte Gewissen

8 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, a. a. O., S. 461. Vgl. W. Vossenkuhl: «Von der
äussersten Grenze aller praktischen Philosophie», in: Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten. Ein kooperativer Kommentar, hg. von O. Höffe, Frankfurt a. M. 1989,
S. 299-313.

9 M. Heidegger: Die Selbstbehauptung der deutschen Universität. - Das Rektorat 1933/34.
Tatsachen und Gedanken, hg. von H. Heidegger, Frankfurt a. M. 1983, bes. S. 26.

87



als «tiefe Erkrankung» des menschlichen Geschlechts charakterisiert10, so bietet

die jüngste Vergangenheit Beispiele einer erschreckenden <Gesundung>...
Für den gerichtlichen Schuldspruch wie für private Schuldzuweisungen ist

die Voraussetzung von Handlungsfreiheit unabdingbar. Der oder die schuldig
Gesprochene hätte auch anders handeln können; er oder sie trägt damit,

sagen wir, Verantwortung für ihr Handeln. Ohne die Unterstellung einer
derart qualifizierten Handlungsfreiheit macht ein Schuldspruch oder eine

Schuldzuweisung (auch sich selbst gegenüber) überhaupt keinen Sinn. Aber,
so meldet sich nun ein gravierender Einwand, ist diese Freiheitsvoraussetzung
nicht eine leere Formalität? Wie lässt sich empirisch ausweisen, dass der oder
die Schuldige auch hätte anders handeln können? Das liegt in den seltensten

Fällen klar zutage. Oft entspringt eine schuldhafte Handlung einem Dilemma;
oft haben besondere Umstände sie veranlasst, denen gegenüber der
Handelnde ganz ohnmächtig war; oft erklärt der Schuldige, er habe eben nicht
anders handeln können.

Die Unterstellung von Freiheit bei einem Mord, beim Fixen oder auch in
der Geschichte einer Erkrankung ist keine empirische Hypothese, die sich

überprüfen liesse. Sie stellt aber auch nicht eine bloss formale, inhaltsleere

Einblendung einer problematischen Vernünftigkeit in die so unvernünftigen
Vorgänge dar. Und sie erbringt auch nicht die <ideologische> Sicherstellung
einer eingespielten Praxis, etwa unseres Strafrechts. Nur, was bedeutet sie

dann?

Ebensowenig wie in der christlichen Theologie die Sünde des Menschseins

mit Verstössen gegen geltende Normen, also mit moralischen oder juridischen
Verfehlungen, identifiziert wird, ebensowenig ist die Unterstellung von Freiheit

mit dem in ihr beschlossenen «Schuldigsein» an die faktische Beachtung
oder Missachtung von moralischen Regeln gebunden. Es handelt sich
vielmehr um ein metaphysisches Konzept von Freiheit und Schuld des Menschen.
Was heisst das? Leibniz unterscheidet drei Sorten von Übeln: das metaphysische,

das physische und das moralische Übel. «Le mal métaphysique consiste
dans la simple imperfection, le mal physique dans la souffrance et le mal
moral dans le péché.»11 Das metaphysische Übel erkennt Leibniz in der mit
dem onto-theologischen Unterschied von Gott und seiner Schöpfung unauf-
hebbaren Unvollkommenheit und Endlichkeit der Welt. Aus dem theologischen

10 Werke, hg. von K. Schlechta, Bd. II, S. 824ff.
11 G. W. Leibniz: Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l'homme et l'origine

de mal. Première partie, n. 21. Die philosophischen Schriften, hg. von C. J. Gerhardt,
Bd. 6, S. 115.

88



Denksystem in einen onto-anthropologischen Entwurf übersetzt, erscheint
diese Unvollkommenheit bei Heidegger als ursprüngliches menschliches

Schuldig-sein. Der Mensch (das «Dasein») «kann sich nicht nur mit faktischer
Schuld beladen, sondern ist im Grunde seines Seins schuldig»12. So verstandenes

Schuldig-sein bringt nichts anderes zum Ausdruck als die Nichtigkeit der
Existenz : dass der Mensch «des eigensten Seins von Grund auf nie mächtig»
ist13. In dieser existenzialen Schuld liegt die <metaphysische> Freiheit des

Menschen. Statt zur Überwindung der Endlichkeit in der Erkenntnis ruft sich das

Dasein im Gewissen zu seinem eigentlichen Schuldig-sein vor; darin besteht
seine Freiheit14.

Dieses Konzept metaphysischer Freiheit und Schuld des Menschen ist als

Gegenentwurf zu Anthropologien zu lesen, die - sei es die göttliche sei es die

natürliche - Determiniertheit des Menschen behaupten. Zunächst ist hier an
Spinoza zu erinnern. In seiner Ethik wird Gott zwar «frei» genannt, das aber

heisst, dass er «aus der blossen Notwendigkeit seiner Natur da ist und allein

von sich zum Handeln bestimmt wird»15. Die Determiniertheit der «naturier-
ten» (christlich gesprochen: geschaffenen) Natur drückt diese göttliche
Selbstbestimmung aus innerer Notwendigkeit aus. Der Mensch ist Teil der naturier-
ten Natur und als solcher affektiv den Leidenschaften (passiones) unterworfen16.

Freiheit als Freiheit von den Leidenschaften vermag er in einem
bestimmten Masse, wenn auch nie vollständig zu gewinnen; der Weg dazu ist
Erkenntnis. Unser Geist führt uns zur Einsicht, dass alle Dinge zu Gott
gehören, in dessen Verstand es eine Idee von ihnen gibt. Auch die Dinge, die

uns affektiv belästigen, lassen sich mit dem Gedanken Gottes verbinden. Die
Erkenntnis erreicht ihr befreiendes Ziel in der Liebe zu Gott, d. h. in der

Anerkennung der Notwendigkeit, in der Zustimmung zur Notwendigkeit alles

Geschehens, einer Liebe, die als «verstandesmässige Liebe des Geistes

Gottes Liebe selbst» ist17. - Die materialistische Interpretation dieses Weltentwurfs

hat an die Stelle der göttlichen Determiniertheit die natürliche Determiniertheit

des Menschen gesetzt; mit der Idee der göttlichen Freiheit ist auch

der «amor Dei», die menschliche Zustimmung zum Ganzen entschwunden.

12 M. Heidegger: Sein und Zeit. 8. Aufl., Tübingen 1957, S. 286.
13 Ebd., S. 284.
14 Ebd., S. 287. Vgl. M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, in: Wegmarken. GA Bd. 9,

S. 163 ff.
15 B. de Spinoza: Ethica ordine geometrico demonstrata, pars I, def. 7.

16 Ebd., pars IV, prop. 4.

17 Ebd., pars V, prop. 35f.

89



Es fällt schwer, die skizzierten metaphysischen Freiheitsbegriffe mit unserem

Normalbegriff von Handlungsfreiheit in Beziehung zu bringen. Das trifft
sowohl auf ein Verständnis von Freiheit zu, das sie mit der Liebe zu Gott
verknüpft, wie auf die existenzphilosophische Behauptung, die in sich selbst

gründende Existenz des Menschen als solche sei seine Freiheit. Und erst recht
bereitet es Mühe, in der naturalistischen Identifikation von Notwendigkeit
und Freiheit wiederzuerkennen, was uns Freiheit im alltäglichen Leben
bedeutet. Das Motiv für diese Konzepte ist verständlich: Es geht um eine

Begründung oder Fundierung der für menschliches Handeln gewöhnlich und

gewissermassen natürlich vorausgesetzten Freiheit. Die existenziale Anthropologie

wie der naturalistische Materialismus verfahren hierbei anders als

klassische Vernunfttheorien: Die Fundierung der Handlungsfreiheit in einer

Ontologie des Verhaltens löst zugleich die ethische Betrachtung des Handelns
ab. Abgesehen von der Frage, ob überhaupt ein ausweisbares Bedürfnis nach

derartigen Begründungen bzw. Fundierungen besteht, muss die Intention,
ethische Theorien der menschlichen Handlungsfreiheit als vordergründig und

wenig tragfähig zu entlarven, unser Interesse erregen. Erinnert sei beispielsweise

an die höchst aktuelle Diskussion um Heideggers Beitrag zur Zerstörung

des moralischen Selbstbewusstseins in Deutschland18, aber auch an die
Distanz zur Ethik im klassischen DIAMAT. Was steht bei der Auseinandersetzung

zwischen metaphysischen Philosophien und der Ethik der Freiheit auf
dem Spiel? Ich will das, anknüpfend an meine eingangs genannte Beunruhigung,

mit der Frage verfolgen, ob es einen natürlichen Anspruch auf Freiheit

gibt.

Ein Naturrecht auf Freiheit?

Gewiss gibt es einen natürlichen Anspruch auf Freiheit, und nicht nur einen,
sondern - wie täglich zu erfahren - viele solche Ansprüche. Darum müssen

also keine Worte gemacht werden. Das «gibt es» in der Frage ist aber offenbar
anders zu verstehen; gefragt wird: Gibt es einen gerechtfertigten natürlichen

Anspruch auf Freiheit? Oder anders gewendet: Gibt es einen aus der menschlichen

Natur gerechtfertigten Anspruch auf Freiheit? Einen gerechtfertigten

18 Vgl.: Zerstörung des moralischen Selbstbewusstseins: Chance oder Gefahrdung? Prakti¬
sche Philosophie in Deutschland nach dem Nationalsozialismus, hg. vom Forum für
Philosophie Bad Homburg, Frankfurt a. M. 1988.

90



Anspruch nenne ich ein Recht. Es geht also um ein natürliches Recht auf
Freiheit.

Ein solches natürliches oder Naturrecht auf Freiheit scheint mit dem

Grundverhalt der menschlichen Existenz gegeben. Der Mensch - «das noch

nicht festgestellte Tier»19 - verfügt im Vergleich selbst mit den höheren Säugetieren

über einen quantitativ und qualitativ grösseren Verhaltensspielraum.
Doch Glanz und Elend liegen auch hier nahe beieinander. Die Weltoffenheit
und Gegenstandsfähigkeit des Menschen ist mit einer wesentlichen Reduktion
der Instinktsteuerungen verkoppelt; es gehört zu seiner Natur, sich kulturell
ergänzen, sein Leben eigens führen zu müssen. Aus diesen im Prinzip
unbestrittenen Thesen über die im Wesen des Menschen beschlossene «Freiheit»
lässt sich durchaus auch eine Brücke zur Forderung schlagen, ihm solche

Freiheit als sein Recht zu verbürgen und die Ausfüllung dieses seine Natur
ausmachenden Freiheits-Spielraums zu ermöglichen. Die «Natur»basis
menschlicher Freiheit gibt auch einen Hinweis auf die extreme Gefährdung
des freigelassenen Tiers und - den relativischen Charakter seiner Freiheit.
Doch mehr nicht. Wie jener Spielraum auszufüllen ist, lässt sich der Natur
oder dem Wesen des Menschen nicht entnehmen. Damit fehlt aber jenem
natürlichen Begriff der Freiheit etwas Entscheidendes: die Bestimmung des

konkreten Freiheitsgebrauchs. Damit soll nicht gegen die Fixierung eines

natürlichen, d. h. eines allen Menschen als Menschen zukommenden Rechts

auf Freiheit Stellung genommen werden, im Gegenteil: dieses ist unverzichtbar20.

Zur Diskussion steht vielmehr, dass dieses natürliche Freiheitsrecht

strapaziert, ja pervertiert, wer auf die menschliche Natur, z. B. auf «natürliche»

Bedürfnisse, als Legitimation für seine konkrete Ausgestaltung rekurriert.

Denn abgesehen davon, dass gesellschaftlich-kulturelle Prägungen
angeblich natürlicher Gegebenheiten zu berücksichtigen sind, lässt sich gerade

aus dem «Naturzustand» nicht ableiten, wie das natürliche Recht auf Freiheit
unter konfliktuösen sozialen Bedingungen (hohe Bevölkerungsdichte, knappe
Ressourcen usw.) im Interesse seiner Bewahrung wahrgenommen werden

muss. Dass mit der Behauptung eines natürlichen Rechts die Freiheit, die es in

Anspruch nimmt, zerstört werden kann, hat Thomas Hobbes im Blick auf das

menschliche Besitzstreben plastisch geschildert: «Die Natur hat jedem ein

Recht auf alles gegeben; d. h. in dem reinen Naturzustande oder ehe noch die

Menschen durch irgendwelche Verträge sich gegenseitig gebunden hatten, war

19 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse. Werke, hg. von K. Schlechta, Bd. II, S. 623.

20 Vgl. H. L. A. Hart: Are there any Natural Rights?, in: A. Quinton (Hg.): Political Philo¬

sophy, Oxford 1967, p. 53-66.

91



es jedem erlaubt zu tun, was er wollte und gegen wen er es wollte, und alles in
Besitz zu nehmen, zu gebrauchen und zu gemessen, was er wollte und
konnte.» Absolute Freiheit also. «Es brachte aber den Menschen durchaus
keinen Nutzen, in dieser Weise ein gemeinsames Recht auf alles zu haben.

Denn die Wirkung eines solchen Rechts ist so ziemlich dieselbe, als wenn
überhaupt kein Recht bestände.» Man muss nicht Hobbes' anthropologischen
Pessimismus teilen, der in der Annahme gipfelt, den Menschen eine natürliche
Neigung zuzusprechen, sich gegenseitig zu schaden, um dieser Analyse zu
folgen; Hobbes macht seine These zur Konvergenz von natürlichem Recht

und Rechtlosigkeit wie folgt plausibel: «Wenn auch jeder von jeder Sache

sagen konnte: diese ist mein, so konnte er doch seines Nachbars wegen sie

nicht gemessen, da dieser mit gleichem Rechte und mit gleicher Macht
behauptete, dass sie sein sei.»2'

Die eingangs erwähnte Beunruhigung geht genau von diesem sog. Recht im
«Naturzustand» aus. Wo aus der menschlichen Natur ein Recht auf
Bewegungsfreiheit u. ä. abgeleitet wird, lauert mit dem (Bewegungs-)Krieg aller

gegen alle die Zerstörung just jener Freiheit im Hintergrund. Das ist auch das

besonders Beunruhigende im internationalen Nord-Süd-Konflikt, um ein
ernsthaftes Beispiel zu nennen, dass der rücksichtslose Gebrauch unserer
Produktions- und Wirtschaftsfreiheit naturrechtlich nicht legitimiert ist und das

natürliche Recht auf Freiheit durch Missbrauch zu verwirken droht.
In aller Kürze einige Bemerkungen zur rechtlichen Regelung solcher Konflikte

im Freiheitsgebrauch. Ich lege dabei einen gewissermassen ethischen

Begriff des Rechts zugrunde; «Recht» meint dann das Richtige (iustum). So

auch in Kants Definition: «Das Recht ist der Inbegriff der Bedingungen,
unter denen die Willkür des einen mit der Willkür des andern nach einem

allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden kann.»22 Das
Wort «Willkür» steht hier für den Willen, z. B. einen Vertrag zu schliessen,

unangesehen seiner inneren Motive. Die rechtliche Regelung ist, so als Grundlage

eines gerecht geordneten Zusammenlebens aufgefasst, kein äusserer

Zwang, sondern wird - im Falle eines demokratischen Gesetzgebers - von den

Beteiligten gemeinsam gesetzt. Einschränkungen der Basisfreiheit bemessen

sich an der Norm, dass der Freiheitsgebrauch der einen Person nicht einseitig

21 Th. Hobbes: De cive - Vom Bürger, eingeleitet und hg. von G. Gawlick, Hamburg 1977,
1. Kap., S. 82 f.

22 I. Kant: Die Metaphysik der Sitten. Erster Teil. Metaphysische Anfangsgründe der
Rechtslehre. Akad.-Ausg. Bd. 6, S. 230.

92



zu Lasten des Freiheitsgebrauchs der anderen Person(en) geht, anders formuliert

: dass das Recht des einen am Recht des anderen seine Grenze hat. Damit
beide ihre Rechte wahrnehmen können, müssen sie sich im Konfliktsfall (der
der Regelfall sein dürfte) einer beide betreffenden gesetzlichen Regelung
unterziehen. Idealiter nehmen sie so im Respekt vor der Freiheit der anderen

jeweils ihre Freiheit als Selbstbestimmung wahr. «Bestimmung» beinhaltet

Einschränkung, aber - wiederum idealiter - so, dass mit der Beschränkung ein

Optimum an freiem Handeln gewährleistet wird. Der qualifizierte Gebrauch

von Freiheit - welcher Freiheit auch immer - erfolgt in Berücksichtigung der

Freiheit des anderen. Das eben steckt nicht in der Natur, im «freien» Wesen
des Menschen, dass seine Freiheit nur unter einem allgemeinen Gesetze
realisierbar ist. Die Berufung auf Freiheit (und ein Recht darauf) geht dort fehl,

wo ungehinderte Expansion, von Einschränkungen möglichst entbundene
oder unberührte possessive Realisierung eines luxurierenden Bedürfniswesens

gemeint ist. Hier wird, wie so oft im politischen Sprachgebrauch, etwas
verwechselt: der abstrakte, selbstzerstörerische mit dem konkreten Freiheitsgebrauch.

Vom Recht nun zur Moralität; von der gesetzlichen Regelung zur persönlichen

Verantwortung. Wenn im Recht (ausser im Strafrecht) die inneren
Motive des Handelnden keine Rolle spielen, so bezieht sich die moralische

Regulation des Willens durchaus auf das Handeln nach seiner inneren Seite.

Aber damit ist noch keine zureichende Abgrenzung von Recht und Moral
vollzogen. Moralische Normen haben es nicht nur mit unserem Innenleben zu
tun. Viele Seiten des menschlichen Zusammenlebens sind, meist unauffällig,
moralisch geregelt. Ob ich viel oder wenig Abfall produziere und wie ich mit
ihm umgehe, ist heute weder eine rechtliche noch eine <innerliche> Frage, und
doch vielleicht ein moralisches Problem. Hans Kelsen ist angesichts dieses

Abgrenzungsnotstands der Auffassung, dass sich das Recht von der Moral
nur im Blick auf seinen Zwangscharakter wesentlich unterscheiden lässt :

Verstösse gegen geltendes Recht werden durch «einen gesellschaftlich organisierten

Zwangsakt» geahndet, der physische Gewalt einschliessen kann23.

Stattdessen sei versucht, im Bereich der Moralität das Prinzip Verantwortung zu
lokalisieren: die Beurteilung meines Handelns hinsichtlich seiner Folgen für
andere und die Gesellschaft im ganzen. Die Übernahme von Verantwortung
ist nicht mehr und nicht weniger als konkreter Freiheitsgebrauch.

23 H. Kelsen: Reine Rechtslehre. 2., vollständig neu bearbeitete und erweiterte Aufl., Nachdruck

Wien 1976, S. 64.

93



Verantwortung für die natürliche Umwelt

Wenn in den vorangehenden Überlegungen eine natürliche Legitimation des

Freiheitsgebrauchs bestritten wurde, so stellt sich jetzt umgekehrt das
Problem der moralischen Verantwortung für die natürlichen Bedingungen des

Menschseins. Dieses Problem umgreift die Verantwortung für zukünftige
Generationen24 wie die Verantwortung für Natur, besser: für die natürliche Umwelt

des Menschen. Beide Formen der Verantwortung haben einen inneren

Zusammenhang - die Verantwortung für zukünftige Generationen wird vielfach

als der konkrete ethische Ausdruck menschlicher Verantwortung für die

natürliche Umwelt aufgefasst: indem wir für diese Vorsorgen, sichern wir
zukünftigen Generationen die elementaren Voraussetzungen ihres Lebens.

Zugleich fungiert die Verpflichtung gegenüber nachkommenden Generationen

als eine Begründung für die Forderung, Verantwortung für unsere natürliche

Umwelt zu übernehmen - insbesondere in Diskursen, die ökologische
Ethik auf Verpflichtungen zwischen Menschen eingrenzen. Anderseits ist

einsichtig, dass sich ökoethische Probleme nicht erst für eine Situation von morgen

stellen. In beiden Fällen steht jedenfalls eine neuartige Verpflichtung im
Blick. Das ergibt sich daraus, dass erst durch jüngste Entwicklungen - in den

letzten 30 Jahren - die Sorge um die natürliche Umwelt des Menschen, der

Gattung, und damit um die natürlichen Lebensbedingungen zukünftiger
Generationen ausgelöst worden ist. Gewiss war diese Sorge schon immer
Element der Daseinsgestaltung einzelner Menschen (z. B. in Gestalt von
Hygiene) und einzelner Gruppen oder Völker - mit entsprechend dramatischen

Konsequenzen bei ihrer Vernachlässigung (z. B. durch übermässige Nutzung
der Böden oder Abholzung ganzer Landstriche). Zweifellos gehörte auch die

Voraussicht auf die Nachgeborenen, im allgemeinen allerdings auf die zwei

nächsten Generationen begrenzt, schon immer zu einer verantwortlichen
Lebensführung. Neu ist nun, dass wir heute nolens volens dazu veranlasst sind,

für die natürlichen Lebensbedingungen der menschlichen Gattung Verantwortung

zu übernehmen25.

Was heisst es, vom unbeschränkten zu einem verantwortlichen Freiheitsgebrauch

zu kommen, speziell für unsere natürliche Umwelt und für zukünftige

24 Vgl. D. Birnbacher: Verantwortung für zukünftige Generationen, Stuttgart 1988.

25 Zur Erklärung dieser Situation aus der Entwicklung des menschlichen Naturverhältnisses
vgl. H. Holzhey: Autonomie und Heteronomie im Verhältnis zur Natur, in: Gebot und
Freiheit. Engadiner Kollegium - Tagung 1987, Zürich 1988, S. 139-149.

94



Generationen Verantwortung zu übernehmen? Diese geläufige Ausdrucksweise

verkürzt und verstellt. Man muss bei Gebrauch des Begriffs
Verantwortung auseinanderhalten: wer ist wem gegenüber wofür verantwortlich?
Als Träger von Verantwortung sind generell handlungsfähige Subjekte
(individuelle oder kollektive Akteure) vorauszusetzen. Ihre Verantwortlichkeit
bezieht sich auf die Folgen (Wirkungen, Ergebnisse) ihrer freiwilligen Handlungen

bzw. Unterlassungen. Umstritten ist, ob sich Verantwortung auch auf die

unvorhersehbaren Folgen von Handlungen erstreckt. So oder so, Verantwortung

zu übernehmen besagt, für die Ergebnisse und Folgen zuschreibbarer

Handlungen einzustehen. Stellvertretend für andere, z. B. für Kinder, zu
handeln und in diesem Sinne für jene verantwortlich zu sein, ist ein Sonderfall,

unter den die sog. Verantwortung für die natürliche Umwelt oder für
zukünftige Generationen nicht gerechnet werden kann. In diesem uns
interessierenden Fall geht es vielmehr darum, Verantwortung für unser eigenes

heutiges Handeln zu übernehmen, nämlich Rede und Antwort stehen, sich

rechtfertigen zu können. Aber gemäss welchen Kriterien? Rechtfertigung
erfolgt generell mittels Inanspruchnahme allgemein geltender, anerkannter

Handlungsprinzipien: Man zeigt, dass projektiertes oder realisiertes Handeln
den Prinzipien positiv entspricht (z. B. Glück befördert) bzw. nicht gegen sie

verstösst (z. B. niemandem schadet). Wem aber ist man diese Antwort schuldig?

Vor wem oder wem gegenüber haben wir solche Verantwortung? Im
moralischen Bereich wird hier im allgemeinen das Gewissen angeführt - geht
es also um Verantwortung vor uns selbst? Hier sind Zweifel angebracht.
Nach den psychologischen Analysen, die das Gewissen erfahren hat, nach

unseren Erfahrungen mit der Transformation von Schuld in therapierbare
Schuldgefühle, nach der existenzialistischen Stilisierung des Gewissensrufs zu
einem Selbstanruf des Daseins ins Eigentliche, nach allem diesen ist mit der
Gewissensinstanz wenig Staat zu machen. Unter den anderen Kandidaten
für die Instanz, vor der wir Verantwortung tragen (Gott, Staat, Wissenschaft

usw.), scheint mir Öffentlichkeit am ehesten geeignet. Allerdings müsste

Verantwortung nicht vor ihr, sondern in ihr wahrgenommen werden, und das

geschähe dann notwendig diskursiv, in Gestalt von Diskussionen verschiedenster

Art.
Natur oder auch zukünftige Generationen können nur in einem übertragenen

Sinne als solche «Instanzen» verstanden werden. Im Ausgang vom
ethischen Problem der Frage «gegenüber wem habe ich mich zu verantworten?»

liegt jedoch der Ansatzpunkt für juristische Konstruktionen, zumindest für
Überlegungen und Tendenzen, in der Natur der natürlichen Umwelt, in den

Lebewesen und auch in zukünftigen Generationen solche Quasi-Subjekte zu

95



definieren. Bedarf es aber der Statuierung von «Rechten zukünftiger Generationen»

oder «Rechten der Natur»? Stehen solche Bestrebungen nicht eher in
der Perspektive der Rhetorik, d. h. des Wirksamwerdens neuer Normen, als

der Moral? Sie haben auch in jener Perspektive ihre nicht zu unterschätzende

Bedeutung. Zugleich ist klar: Der Ruf nach rechtlichen Bestimmungen und

gesetzlichen Regelungen deckt oder kompensiert eine eigentümliche Schwäche,

Verhaltensänderungen unter Bedingungen der moralischen Selbstbestimmung

in Angriff zu nehmen.

Auch für die Frage der Kriterien, gemäss denen Rechtfertigung erfolgen
kann, ist damit das entscheidende Problem angedeutet. Unser Handeln wird
dann als unverantwortlich eingestuft, wenn es sich zu Ungunsten späterer
Generationen oder der Natur der natürlichen Umwelt auswirkt. Damit ist eine

bestimmte Form des Altruismus angesprochen, der gefordert wird. Was kann
dazu verpflichten?

Und weiter gefragt: Ist das Prinzip Verantwortung überhaupt angemessen?

Dieser Einwand stellt sich einerseits, wenn wir beobachten, dass ideale und
Praxisnormen, an denen wir unser Handeln messen, eingelebten Verhaltensweisen

entstammen, solche aber im Blick auf die sog. Verantwortung für
zukünftige Generationen und die Natur noch gar nicht existieren können.
Anderseits ist auch kritisch zu bedenken, dass das Verantwortungsprinzip
Ausdruck einer autonomen Vernunftpraxis ist, die uns ihrerseits einen Grossteil

der anstehenden Probleme beschert hat.

Mit diesem letzteren Bedenken wird die ganze Grösse der Herausforderung
angedeutet, die von der Aufgabe ausgeht, die natürlichen Lebensbedingungen

zukünftiger Generationen in unser Sorgen einzubeziehen. Wir sind bis in
unsere ethischen Grundbegriffe hinein von der Überzeugung geprägt, moralische

Verpflichtungen nur uns selbst und anderen Zeitgenossen gegenüber zu
haben. Dieser Überzeugung liegt die Auffassung zugrunde, nur ein Mensch
habe den Status eines Selbstzwecks und den Anspruch, auch so behandelt zu
werden. Diese Auffassung hat in eine Sackgasse geführt. Es bedarf einer

Veränderung des Gedankens der menschlichen Autonomie. <Natur> soll mitreden

können. In der Praxis steht die harte Aufgabe an, dass Freiheitseinschränkungen

in einem Handlungsbereich akzeptiert werden müssen, der sich gerade
mit der neuzeitlichen Erweiterung unseres Freiheitsgebrauchs erst eröffnete
und grossartige Verbesserungen des menschlichen Lebens, unserer individuellen

und kollektiven Lebensgestaltung, erbrachte.

96


	Gibt es einen natürlichen Anspruch auf Freiheit?

