Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Gibt es einen naturlichen Anspruch auf Freiheit?
Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 49/90

HELMUT HOLZHEY

Gibt es einen natiirlichen Anspruch auf Freiheit?*

Der philosophische Freiheitsdiskurs leidet unter der Emphase, mit der das
Wort «Freiheit» auf dem Hintergrund metaphysischer Uberzeugungen ge-
braucht und eingesetzt wird. Als Beispiel eines geschichtlich wirksam gewor-
denen Freiheitspathos kann das bekannte Lied aus der Zeit der Kampfe um
die Befreiung der deutschen Liander vom napoleonischen Joch dienen: «Frei-
heit, die ich meine, die mein Herz erfiillt...». An diesem Beispiel, historisch
vergegenwartigt, ldsst sich zugleich ablesen, wie mit der Emphase triigerische
Ziele gedeckt und «reine> Gefiihle verfithrt werden konnen; denn die vom
Wiener Kongress beschlossene Restauration Europas brachte neue Unfrei-
heit, die sich vielerorts an die alte vorrevolutionare Unfretheit nahtlos an-
schloss. Das Beispiel verstimmt; ins Methodische gewendet, driangt es zur
Frage, welche Freiheit wir meinen, wenn wir von politischer Fretheit, von
Handels- und Gewerbefreiheit, von der Freiheit, in die ein Gefdngnisinsasse
entlassen wird, von unserer Bewegungsfreiheit auf Strassen oder in der Fami-
lie, von der Freiheit in der Partnerschaft usw. usw. sprechen? Und «meinen»
wir, d. h. lieben wir diese Freiheit(en)? Die konkurrierenden Bedeutungen
dieses grossen Wortes «Freiheit» stiirzen nicht nur in Unsicherheit, sein em-
phatischer Gebrauch verursacht Unbehagen. Aber eine neuerliche Enttidu-
schung droht: Wer geistig belehrt ist, wird schon die Frage nach der bzw. den
Bedeutungen des Wortes «Freiheit» zuriickweisen. So allgemein, unbestimmt
und situationslos ldsst sich doch nicht einmal mehr fragen. Wir haben es bei
«Freiheit» in diesem absoluten Gebrauch mit einem Element der «Begriffs-
dichtung» (F. A. Lange') zu tun.

Alltagssprachlich pflegen wir freieren Umgang mit den Worten «Freiheit»

* Die folgenden Ausfithrungen sind verschiedentlich und in Variationen 6ffentlich vorgetra-
gen worden. Sie richten sich, auch in der fiir den Druck iiberarbeiteten Fassung, nicht
primér an ein iber das Freiheitsproblem bereits hinreichend belehrtes philosophisches
Fachpublikum. Fiir einen klidrenden Hinweis zum «natiirlichen Recht auf Freiheit» danke
ich Daniel Briihlmeier.

1 F. A. Lange: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegen-
wart. Zweites Buch: Geschichte des Materialismus seit Kant, 9. Aufl., Leipzig 1915,
S. 513.

81



und «frei» als in der Dichtung, in der politischen Rede oder im philosophi-
schen Diskurs. Da setzt sich jemand ungebeten an den Tisch und sagt «Ich bin
so frei»; Partner wollen sich in Zukunft mehr Freiheit einrdumen; der Kellner
hat keine Hand mehr frei, und was der vertrauten Wendungen mehr sind. Die
Alltagssprache lebt nicht unter der Fuchtel einer Definition, die grosse [dee
der Freiheit ist nur sehr liickenhaft prisent, die formelhaft beschworene Frei-
heit kommt nicht an. Hinter dem obszonen Zynismus «Arbeit macht frei»
steht keine Lebenserfahrung. Gelebte Freiheit begegnet zundachst und zumeist
in einem «freier sein als ...». Diese komparativische Erscheinungsweise der
Freiheit deckt sich weitgehend mit dem relativischen Charakter des Alltagsle-
bens.

Die Bedeutung von Worten ist oft weitgehend abhingig von ihrem Ge-
brauch. Das heisst: es ist nicht eine Bedeutung vorgegeben, von der unser
Reden beherrscht wiirde. Anderseits werden Worte nicht beliebig verwendet,
die Freiheit in ihrem Gebrauch ist eine gebundene, regelgeleitete. Beides gilt
auch und gerade von unserem grossen Wort «Freiheit»: Fir seine jeweilige
Bedeutung muss man auf die Zusammenhdnge achten, in denen es verwendet
wird, darf aber zugleich vermuten, dass wir bel seinem vielfaltigen Gebrauch
von einer Regel geleitet sind.

Was treibt zum theoretischen Diskurs tiber Freiheit? Gewiss, Klarungen
des Wortgebrauchs drangen sich bereits im privaten Leben auf, in Konflikts-
fillen, wenn sich etwa Ehepartner scheinbar auf die gleiche Freiheit berufen,
jeder aber anderes darunter versteht. Das politische Leben ist voll von —
gewollten oder ungewollten — Zweideutigkeiten der viel berufenen Freiheit; ich
erinnere an die Parole «Weniger Staat, mehr Freiheit». Der theoretische Frei-
heitsdiskurs wird aber vor allem durch unser «metaphysisches Bedurfnis»
provoziert und gendhrt. Es handelt sich um unser allgemeines Selbstverstindi-
gungs- und Orientierungsbediirfnis. «Die menschliche Vernunft», schreibt
Kant in der Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft, «hat das besondere Schick-
sal in einer Gattung ihrer Erkenntnisse: dass sie durch Fragen beldstigt wird,
die sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur der Vernunft
selbst aufgegeben . . .».

Auch praxisbezogene ethische Uberlegungen zu den Grenzen modernen
Freiheitsgebrauchs kommen ohne Riickfrage nach der Bedeutung von «Frei-
heit» nicht aus. Die Riickfrage mag so moderat geschehen wie immer nur
moglich, sie fithrt unvermeidlich in theoretische Probleme von Freiheit und
Freiheitsgebrauch. Allerdings sollten solche theoriebezogenen Riickfragen
motiviert sein. Motiv und Veranlassung fiir die Frage, ob es «einen nattr-
lichen Anspruch auf Freiheit» gibt, ist eine Beunruhigung. Beunruhigt bin ich

82



iber die private und offentliche Inanspruchnahme nattirlicher Bediirfnisse als
Legitimation sog. Freiheiten. Liegt hierbei nicht ein Verwechslung vor: die
Verwechslung des Auslebens naturlicher Bediirfnisse mit Freiheit? Beispiele
fiir die Verwechslung, wenn immer es sich um eine handelt, sind: die Bewe-
gungsfreiheit im Auto (Gurtenfreiheit) und mit dem Auto; die sexuelle Frei-
heit; eine naturwiichsige Produktionsfreiheit des wirtschaftenden Menschen;
die Freiheit zur Ausbeutung der Natur und Vernutzung auch aller anderen
Lebewesen usw.

«Fretheit» ist ein Grundwort der europdischen Tradition und Kultur. Es
begleitet die Gedanken zu Theorie und Praxis von altersher. Emil du Bois-
Reymond hat die Frage, «ob der Mensch in seinem Handeln frei, oder durch
unausweichlichen Zwang gebunden sei», in seiner berithmten Akademierede
von 1880 als letztes seiner sieben Weltrdtsel eingestuft. «Jeden beriihrend,
scheinbar jedem zuganglich, innig verflochten mit den Grundbedingungen der
menschlichen Gesellschaft, auf das Tiefste eingreifend in die religiosen Uber-
zeugungen, hat diese Frage in der Geistes- und Kulturgeschichte eine Rolle
unermesslicher Wichtigkeit gespielt.»? Schubweise tritt das Freiheitsproblem
immer wieder ins Zentrum: im Streit zwischen Luther und Erasmus, in der
franzosischen Revolution, jiingst in der westlichen Nachkriegspolitik und
eben wieder mit den osteuropdischen Umwilzungen. Charakteristisch ist,
dass der Freiheitsbegriff bzw. die Freiheitsforderung als «bestimmte Nega-
tion» von Knechtschaft, Zwang oder Abhéngigkeit begegnet: Freiheit wird
gegeniiber (d. h. in der Verneinung von) einem bestimmten totalitidren politi-
schen System eingefordert; das Freiheitsverlangen von Frauen bezieht sich auf
die in bestimmten Rollen festgeschriebene Abhidngigkeit. Diese Beobachtung
zeichnet eine Strategie zur Eingrenzung der Bedeutungsvielfalt von «Freiheit»
vor: Man muss Wort und Begriff immer zusammen mit seinem gegensatz-
lichen Stichwort betrachten. Was «Freiheit» heisst, ergibt sich konkret erst aus
der Paarung — ob Freiheit von Zwang, von Abhéngigkeit oder von Determi-
niertheit abgesetzt wird, prigt einschldgig, was darunter zu verstehen ist.

2 E. du Bois-Reymond: Die sieben Weltritsel, in: Vortrige tiber Philosophie und Gesell-
schaft, eingeleitet und mit erklirenden Anmerkungen hg. von S. Wollgast, Hamburg
1974, S. 174.

83



Der kosmologische und der ethische Freiheitsbegriff

Mit der Paarung Freiheit vs. Determiniertheit stehen wir in der kosmologi-
schen Debatte; Freiheit vs. Zwang oder Abhangigkeit fithrt in die ethische und
politische Dimension des Problems. Doch diese Unterscheidung ist keines-
wegs selbstverstandlich. Die Freiheitsdebatte richtet sich wohl im Regelfall an
der menschlichen Willensfreiheit aus, verhandelt diese aber immer wieder in
der kosmologischen Optik von Determiniertheit oder Indeterminiertheit alles
Geschehens. So setzt Kant an, so verfahren auch Emil du Bois-Reymond und
wieder Max Planck in einem 1938 gehaltenen Vortrag Determinismus oder
Indeterminismus?. Nach der mechanistischen Weltsicht des Monismus, er-
kliarte du Bois-Reymond, konne es keine Willensfreiheit geben; wer diese doch
als ernsthaftes Problem betrachte, musse es fiir «transzendent», d. h. nicht
auflosbar, erkliaren®. Planck ldsst zwei Standpunkte gelten: «Vom objektiv
wissenschaftlichen Standpunkt aus betrachtet ist der menschliche Wille deter-
miniert, dagegen vom subjektiven Standpunkt des Selbstbewusstseins aus
betrachtet ist der menschliche Wille frei.»* Besteht zwischen diesen zwei
Standpunkten friedliche Koexistenz? Nicht immer. Einmischung findet dort
statt, wo das Maschinen-Modell, bei dem nur sehr begrenzte Freiheitsspiel-
raume zugelassen sind, auch auf menschliches Verhalten erstreckt oder umge-
kehrt der «Natur» eine wie auch immer bestimmte Freiheit zugestanden wird.
Im folgenden soll die letztere Position mittels kritischer Analyse des Kanti-
schen Freiheitsverstindnisses etwas ausfiihrlicher zur Sprache kommen, um
dabei zugleich zu entlarven, wie unsinnig die Verfilzung des kosmologischen
und des ethisch-politischen Freiheitsverstindnisses ist.

Die elementare Frage der «grossen> Freiheitsdebatte lautet: gibt es Freiheit?
spezifischer: gibt es menschliche Willensfreiheit? Kants Antwort: «Alle Men-
schen denken sich dem Willen nach als frei»’. N. hitte auch anders handeln
konnen, als er tatsdchlich gehandelt hat; das setzt unsere politische, morali-
sche oder juridische Stellungnahme zum Handeln von N. ganz selbstverstand-
lich voraus. Wir denken uns unserem Willen nach als frei. Nur, warum hat N.
so gehandelt, wie er gehandelt hat? Man stellt sein Handeln, so fragend, in
einen Zusammenhang ein, der dadurch charakterisiert ist, dass nach Grin-
den, ggf. Ursachen gefragt wird, damit nach Determinanten des Handelns;

3 Ebd., S. 176 und 186.

4 M. Planck: Determinismus oder Indeterminismus? Vortrag, 3., unv. Aufl., Leipzig 1952,
S. 11.

5 1. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Akad.-Ausg. Bd. 4, S. 455.

84



man stellt sein Handeln in einen Zwangs-Zusammenhang ein. Aber dieses
Handeln selbst, so sehr es sich Zwiangen verdanken mag, die der Handelnde
sich bewusst machte oder auch nicht, setzt doch Freiheit voraus. In welchem
Sinn? Damit dass es nicht ein blosser Mechanismus ist. Ist? Damit dass wir es
nicht als Mechanismus einschdtzen. Wir denken uns unsrem Willen nach als
frei. Sind wir es auch oder denken wir uns nur so? Wir diirften uns als frei
betrachten, also sagen, dass wir frei sind, wenn wir ausweisen konnten, dass
wir uns als frei denken miissen. Die Feststellung jener grundsitzlich zum
Handeln gehorigen Freiheit des Willens, von der jetzt die Rede ist, basiert auf
Selbsteinschdtzung, auf Selbstbezug, den wir im Nachdenken tiber unser Han-
deln herstellen. Indem wir iiber unser Handeln nachdenken, ist es eo ipso kein
mechanischer Bewegungsablauf. Die mechanistisch-kausale Betrachtung und
die Betrachtung des Handelns als frei sind nicht gleichberechtigte Betrach-
tungsweisen. Wir konnen unser Handeln gar nicht als Mechanismus denken,
wenn immer wir es denken. Indem wir es — als Handeln — denken, verleihen
wir ihm Vernunft oder Willensférmigkeit und machen so Freiheit geltend.
«Der Wille ist eine Art von Kausalitit lebender Wesen, sofern sie verniinftig
sind.»® Als verniinftige Wesen miissen wir uns notwendig dem Willen nach frei
denken.

Wenn wir diese Selbsteinschdtzung, diesen Selbstbezug konsequent ver-
nachléssigen oder ausschalten, dann ergibt sich die naturalistisch-mechanisti-
sche Betrachtungsweise unseres Handelns. Kant geht aber, wie mancher an-
dere Philosoph, umgekehrt vor: Er rechtfertigt die Inanspruchnahme von
Freiheit an der Basis menschlichen Handelns gegeniiber einer kausal-determi-
nistischen Betrachtungsweise, wie sie sich in der erkennenden Erschliessung
von Natur bewidhrt hat. Er geht also von der naturalistisch-mechanistischen
Sicht der Dinge aus, in der ein freier Wille nicht vorkommt. Seine, Kants,
Frage lautet dann, ob jene so erfolgreiche und bereits auf die menschliche Welt
ausgedehnte Betrachtungsweise iiberhaupt noch Raum fiir Freiheit lasst. Das
Freiheitsproblem steht damit ganz im Banne einer Entgegensetzung indeter-
minierten und kausal determinierten Geschehens: eine freie Handlung wird
primdr als Durchbrechung des Kausalzusammenhangs reflektiert. Kants be-
liebig variierbares Beispiel einer freien Handlung in diesem Sinne: dass ich
jetzt «vollig frei, und ohne den notwendig bestimmenden Einfluss der Natur-
ursachen, von meinem Stuhle aufstehe»’. Das Freiheitsproblem in dieser

6 Ebd., S. 446.
7 Kritik der reinen Vernunft, A 450 / B 478.

85



Entgegensetzung anzugehen, ist nun allerdings alles andere als tiberzeugend.
Ob wir uns in einer Partnerschaft frei gelassen fiihlen oder mit Kant von der
Freiheit der biirgerlichen Selbstbestimmung in der Ausiibung der legislativen
Gewalt sprechen — mit der Durchbrechung eines Kausalzusammenhangs
haben Partnerschaft oder der Gang an die Urne schlechterdings nichts zu tun.
Auf der einen Seite meint Freiheit ein ursachloses Geschehen bzw. eine Liicke
im kausal-determinierten Naturzusammenhang, auf der anderen Seite wird
sie als bestimmendes Moment zwischenmenschlicher Beziehungen in An-
spruch genommen und bedeutet dann die Abwesenheit undurchschauter
Zwinge, die Moglichkeit zur Selbstbestimmung bzw. ihre Realisierung. Auch
in letzterer Hinsicht kann es relevant sein, dass ich «vollig frei ... von meinem
Stuhle aufstehe» und gehe, aber im Sinne der Wahrnehmung meiner Selbstbe-
stimmung (indem ich z. B. eine Verabredung getroffen habe). Der Unter-
schied zum Freisein von bestimmenden Naturursachen liegt auf der Hand, es
handelt sich um ein Freisein ganz anderer Art, beispielsweise um das Freisein
von moralischen Skrupeln oder das Freisein zu einer moralischen Verpflich-
tung. Die damit angesprochene Differenz zwischen der Freiheit von etwas und
der Freiheit zu etwas lasst sich im Gegentiber zu kausaler Determination
schon gar nicht artikulieren; sie ist hingegen fiir politische Selbstbestimmung
konstitutiv.

Kein Zweifel, auch Kants Erorterung des Freiheitsproblems ist methodisch
vom Vorrang des deterministisch angelegten, theoretischen Naturerkennens
bestimmt und steht in ihrer Eigenstandigkeit unter grossem Rechtfertigungs-
druck. Das hat zur Folge, dass die Erorterung bei der Moglichkeit von Luk-
ken im Naturgeschehen bzw. — identisch damit — bei der Moglichkeit von
absolut ersten Ursachen, also bei der Frage der Indeterminiertheit von Vor-
gingen ansetzt. Dass eine derartige Moglichkeit logisch (vernunfttheoretisch)
nicht ausgeschlossen werden kann, sichert im Bereich der theoretischen Ver-
nunftkritik die praktische Moglichkeit freien Handelns.

Freiheit und Schuld

Das Vorhaben einer Begriindung der praktischen oder Willensfreiheit in
einem theoretischen Weltentwurf misslingt regelmaissig. Kant selbst aner-
kennt, keine Begriindung der Moglichkeit von Freiheit geben zu konnen. Die
Maoglichkeit des kategorischen Imperativs erfordert es, die Idee der Freiheit
vorauszusetzen: «aber wie diese Voraussetzung selbst moglich sei, ldsst sich

86



durch keine menschliche Vernunft jemals einsehen»s. An der Unbegreiflichkeit
der Freiheit scheitert der Anspruch menschlicher Vernunft auf absolute Er-
kenntnis. Die hieraus resultierende kritische Distanznahme von der grossen
Theorie der Freiheit kann sogar dazu fithren, das Freiheitsproblem in die
Kriminologie zu verweisen. Also ins Exil? Oder bilden die Fragen von Schuld
und Strafe nicht vielmehr das Zentrum einer Philosophie der Freiheit?

Die folgende Analyse beschrankt sich also auf Freiheit in ethischer Perspek-
tive, und dabei zundchst auf den Zusammenhang von Freiheit und Schuld.
Aktuell hat dieser Zusammenhang vor allem im forensischen Bereich Ge-
wicht. Von Schuld und Schuldigen ist vor Gericht die Rede; den monetaren
Bereich mit Schulden und Schuldigern lasse ich ausser Betracht. Unterhalb
des Niveaus von Rechtsverletzungen, also fiir die moralisch normierte
menschliche Interaktion, darf in der heutigen Gesellschaft wohl ein starkes
Zuricktreten von Schulderfahrungen konstatiert werden. Das hat verschie-
dene Griinde. Sie liegen nicht zuletzt in der Relativierung der Normen biirger-
lichen Wohlverhaltens. Diese aussert sich darin, dass das schlechte Gewissen
oder Schuldgefiihl dessen, der gegen biurgerliche Normen verstosst, seinen
moralischen Ernst verliert. Es wird mehr oder weniger Sache des Einzelnen,
ob er Schuldgefiihle hat oder nicht. Diese <Zustdnde» unterliegen ihrerseits
einer Bewertung. Sie gelten namlich, sofern sie sich nicht gerade auf kapitale
Verstosse gegen elementare Normen des menschlichen Zusammenlebens be-
ziehen (und teilweise auch dann noch) als Beeintrachtigung der Lebensquali-
tidt. Die Norm, an der hier — natiirlich meist nicht explizit — gemessen wird, ist
die psychische Gesundheit. Thre Forderung geht dahin, falsche = neurotische
Schuldgefiihle in einer Therapie aufzuarbeiten. Kritik gegeniiber dieser neuen
lebensweltlichen Norm ist dann notig, wenn sie zu einer Nivellierung der
Schulderfahrung tiberhaupt fiihrt. Es gibt wirkliche Schuld, nicht bloss juri-
stisch einklagbare, sondern auch moralische Schuld. Wir bestétigen das, wenn
wir z. B. in Heideggers Stellungnahme zu seinem Freiburger Rektorat 1933/
34 die Anerkennung einer personlichen Schuld vermissen®. Man kann mut-
massen, dass er keine Schuldgefiihle gehabt hat. Auf der anderen Seite scheint
mir eine Tendenz diagnostizierbar, Schuld per se mit therapeutisch angehba-
ren Schuldgefiihlen gleichzusetzen. Wenn Nietzsche das schlechte Gewissen

8 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, a. a. O., S. 461. Vgl. W. Vossenkuhl: «Von der
dussersten Grenze aller praktischen Philosophie», in: Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten. Ein kooperativer Kommentar, hg. von O. Hoffe, Frankfurt a. M. 1989,
S. 299-313.

9 M. Heidegger: Die Selbstbehauptung der deutschen Universitét. — Das Rektorat 1933/34.
Tatsachen und Gedanken, hg. von H. Heidegger, Frankfurt a. M. 1983, bes. S. 26.

87



als «tiefe Erkrankung» des menschlichen Geschlechts charakterisiert!?, so bie-
tet die jiingste Vergangenheit Beispiele einer erschreckenden «Gesundung . . .

Filir den gerichtlichen Schuldspruch wie fiir private Schuldzuweisungen ist
die Voraussetzung von Handlungsfreiheit unabdingbar. Der oder die schuldig
Gesprochene hitte auch anders handeln konnen; er oder sie triagt damit,
sagen wir, Verantwortung fiir ihr Handeln. Ohne die Unterstellung einer
derart qualifizierten Handlungsfreiheit macht ein Schuldspruch oder eine
Schuldzuweisung (auch sich selbst gegeniiber) tiberhaupt keinen Sinn. Aber,
so meldet sich nun ein gravierender Einwand, ist diese Freiheitsvoraussetzung
nicht eine leere Formalitat? Wie ldsst sich empirisch ausweisen, dass der oder
die Schuldige auch héitte anders handeln konnen? Das liegt in den seltensten
Fallen klar zutage. Oft entspringt eine schuldhafte Handlung einem Dilemma;
oft haben besondere Umstinde sie veranlasst, denen gegeniiber der Han-
delnde ganz ohnmdchtig war; oft erkldrt der Schuldige, er habe eben nicht
anders handeln kénnen.

Die Unterstellung von Freiheit bei einem Mord, beim Fixen oder auch in
der Geschichte einer Erkrankung ist keine empirische Hypothese, die sich
iiberpriifen liesse. Sie stellt aber auch nicht eine bloss formale, inhaltsleere
Einblendung einer problematischen Verniinftigkeit in die so unverniinftigen
Vorgiange dar. Und sie erbringt auch nicht die «deologische> Sicherstellung
einer eingespielten Praxis, etwa unseres Strafrechts. Nur, was bedeutet sie
dann?

Ebensowenig wie in der christlichen Theologie die Stinde des Menschseins
mit Verstossen gegen geltende Normen, also mit moralischen oder juridischen
Verfehlungen, identifiziert wird, ebensowenig ist die Unterstellung von Frei-
heit mit dem in ihr beschlossenen «Schuldigsein» an die faktische Beachtung
oder Missachtung von moralischen Regeln gebunden. Es handelt sich viel-
mehr um ein metaphysisches Konzept von Freiheit und Schuld des Menschen.
Was heisst das? Leibniz unterscheidet drei Sorten von Ubeln: das metaphysi-
sche, das physische und das moralische Ubel. «Le mal métaphysique consiste
dans la simple imperfection, le mal physique dans la souffrance et le mal
moral dans le peché.»!' Das metaphysische Ubel erkennt Leibniz in der mit
dem onto-theologischen Unterschied von Gott und seiner Schépfung unauf-
hebbaren Unvollkommenheit und Endlichkeit der Welt. Aus dem theologischen

10 Werke, hg. von K. Schlechta, Bd. II, S. 824ff.

11 G. W. Leibniz: Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de 'hnomme et I’origine
de mal. Premiére partie, n. 21. Die philosophischen Schriften, hg. von C. J. Gerhardt,
Bd. 6, S. 115.

88



Denksystem in einen onto-anthropologischen Entwurf iibersetzt, erscheint
diese Unvollkommenheit bei Heidegger als urspriingliches menschliches
Schuldig-sein. Der Mensch (das «Dasein») «kann sich nicht nur mit faktischer
Schuld beladen, sondern ist im Grunde seines Seins schuldig»'2. So verstande-
nes Schuldig-sein bringt nichts anderes zum Ausdruck als die Nichtigkeit der
Existenz: dass der Mensch «des eigensten Seins von Grund auf nie méchtig»
ist'3, In dieser existenzialen Schuld liegt die «<metaphysische) Freiheit des Men-
schen. Statt zur Uberwindung der Endlichkeit in der Erkenntnis ruft sich das
Dasein im Gewissen zu seinem eigentlichen Schuldig-sein vor; darin besteht
seine Freiheit!.

Dieses Konzept metaphysischer Freiheit und Schuld des Menschen ist als
Gegenentwurf zu Anthropologien zu lesen, die — sei es die gottliche sei es die
natlrliche — Determiniertheit des Menschen behaupten. Zunachst ist hier an
Spinoza zu erinnern. In seiner Ethik wird Gott zwar «frei» genannt, das aber
heisst, dass er «aus der blossen Notwendigkeit seiner Natur da ist und allein
von sich zum Handeln bestimmt wird»'S. Die Determiniertheit der «naturier-
ten» (christlich gesprochen: geschaffenen) Natur driickt diese gottliche Selbst-
bestimmung aus innerer Notwendigkeit aus. Der Mensch ist Teil der naturier-
ten Natur und als solcher affektiv den Leidenschaften (passiones) unterwor-
fen's. Freiheit als Freiheit von den Leidenschaften vermag er in einem
bestimmten Masse, wenn auch nie vollstindig zu gewinnen; der Weg dazu ist
Erkenntnis. Unser Geist fiihrt uns zur Einsicht, dass alle Dinge zu Gott
gehoren, in dessen Verstand es eine Idee von ihnen gibt. Auch die Dinge, die
uns affektiv beldstigen, lassen sich mit dem Gedanken Gottes verbinden. Die
Erkenntnis erreicht ihr befreiendes Ziel in der Liebe zu Gott, d. h. in der
Anerkennung der Notwendigkeit, in der Zustimmung zur Notwendigkeit alles
Geschehens, einer Liebe, die als «verstandesmaéssige Liebe des Geistes ...
Gottes Liebe selbst» ist'”. — Die materialistische Interpretation dieses Weltent-
wurfs hat an die Stelle der gottlichen Determiniertheit die natiirliche Determi-
niertheit des Menschen gesetzt; mit der Idee der gottlichen Freiheit ist auch
der «amor Dei», die menschliche Zustimmung zum Ganzen entschwunden.

12 M. Heidegger: Sein und Zeit. 8. Aufl., Tiibingen 1957, S. 286.

13 Ebd., S. 284.

14 Ebd., S. 287. Vgl. M. Heidegger: Vom Wesen des Grundes, in: Wegmarken. GA Bd. 9,
S. 163ff.

15 B. de Spinoza: Ethica ordine geometrico demonstrata, pars I, def. 7.

16 Ebd., pars IV, prop. 4.

17 Ebd., pars V, prop. 35f.

89



Es fallt schwer, die skizzierten metaphysischen Freiheitsbegriffe mit unse-
rem Normalbegriff von Handlungsfreiheit in Beziehung zu bringen. Das trifft
sowohl auf ein Verstindnis von Freiheit zu, das sie mit der Liebe zu Gott
verkniipft, wie auf die existenzphilosophische Behauptung, die in sich selbst
grindende Existenz des Menschen als solche sei seine Freiheit. Und erst recht
bereitet es Miihe, in der naturalistischen Identifikation von Notwendigkeit
und Freiheit wiederzuerkennen, was uns Freiheit im alltiglichen Leben be-
deutet. Das Motiv fir diese Konzepte ist verstindlich: Es geht um eine Be-
griindung oder Fundierung der fiir menschliches Handeln gewdhnlich und
gewissermassen natiirlich vorausgesetzten Freiheit. Die existenziale Anthro-
pologie wie der naturalistische Materialismus verfahren hierbei anders als
klassische Vernunfttheorien: Die Fundierung der Handlungsfreiheit in einer
Ontologie des Verhaltens lost zugleich die ethische Betrachtung des Handelns
ab. Abgesehen von der Frage, ob Uiberhaupt ein ausweisbares Beduirfnis nach
derartigen Begriindungen bzw. Fundierungen besteht, muss die Intention,
ethische Theorien der menschlichen Handlungsfreiheit als vordergriindig und
wenig tragfihig zu entlarven, unser Interesse erregen. Erinnert sei beispiels-
weise an die hochst aktuelle Diskussion um Heideggers Beitrag zur Zersto-
rung des moralischen Selbstbewusstseins in Deutschland'®, aber auch an die
Distanz zur Ethik im klassischen DIAMAT. Was steht bei der Auseinander-
setzung zwischen metaphysischen Philosophien und der Ethik der Freiheit auf
dem Spiel? Ich will das, ankniipfend an meine eingangs genannte Beunruhi-
gung, mit der Frage verfolgen, ob es einen natiirlichen Anspruch auf Freiheit
gibt.

Ein Naturrecht auf Freiheit?

Gewiss gibt es einen nattirlichen Anspruch auf Freiheit, und nicht nur einen,
sondern — wie taglich zu erfahren — viele solche Anspriiche. Darum miissen
also keine Worte gemacht werden. Das «gibt es» in der Frage ist aber offenbar
anders zu verstehen; gefragt wird: Gibt es einen gerechtfertigten natiirlichen
Anspruch auf Freiheit? Oder anders gewendet: Gibt es einen aus der mensch-
lichen Natur gerechtfertigten Anspruch auf Freiheit? Einen gerechtfertigten

18 Vgl.: Zerstorung des moralischen Selbstbewusstseins: Chance oder Geféhrdung? Prakti-
sche Philosophie in Deutschland nach dem Nationalsozialismus, hg. vom Forum fir
Philosophie Bad Homburg, Frankfurt a. M. 1988.

90



Anspruch nenne ich ein Recht. Es geht also um ein natirliches Recht auf
Freiheit.

Ein solches natirliches oder Naturrecht auf Freiheit scheint mit dem
Grundverhalt der menschlichen Existenz gegeben. Der Mensch — «das noch
nicht festgestellte Tier»" — verfuigt im Vergleich selbst mit den hoheren Sduge-
tieren uber einen quantitativ und qualitativ grosseren Verhaltensspielraum.
Doch Glanz und Elend liegen auch hier nahe beieinander. Die Weltoffenheit
und Gegenstandsfiahigkeit des Menschen ist mit einer wesentlichen Reduktion
der Instinktsteuerungen verkoppelt; es gehort zu seiner Natur, sich kulturell
erginzen, sein Leben eigens fithren zu miussen. Aus diesen im Prinzip unbe-
strittenen Thesen tber die im Wesen des Menschen beschlossene «Freiheit»
lasst sich durchaus auch eine Briicke zur Forderung schlagen, ihm solche
Freiheit als sein Recht zu verbiirgen und die Ausfiillung dieses seine Natur
ausmachenden Freiheits-Spielraums zu ermdoglichen. Die «Natur»basis
menschlicher Freiheit gibt auch einen Hinweis auf die extreme Gefahrdung
des freigelassenen Tiers und — den relativischen Charakter seiner Freiheit.
Doch mehr nicht. Wie jener Spielraum auszufiillen ist, ldsst sich der Natur
oder dem Wesen des Menschen nicht entnehmen. Damit fehlt aber jenem
natiirlichen Begriff der Freiheit etwas Entscheidendes: die Bestimmung des
konkreten Freiheitsgebrauchs. Damit soll nicht gegen die Fixierung eines
natiirlichen, d. h. eines allen Menschen als Menschen zukommenden Rechts
auf Freiheit Stellung genommen werden, im Gegenteil: dieses ist unverzicht-
bar?. Zur Diskussion steht vielmehr, dass dieses natiirliche Freiheitsrecht
strapaziert, ja pervertiert, wer auf die menschliche Natur, z. B. auf «natiir-
liche» Bediirfnisse, als Legitimation fiir seine konkrete Ausgestaltung rekur-
riert. Denn abgesehen davon, dass gesellschaftlich-kulturelle Prigungen an-
geblich nattirlicher Gegebenheiten zu berticksichtigen sind, ldsst sich gerade
aus dem «Naturzustand» nicht ableiten, wie das natiirliche Recht auf Freiheit
unter konfliktudsen sozialen Bedingungen (hohe Bevolkerungsdichte, knappe
Ressourcen usw.) im Interesse seiner Bewahrung wahrgenommen werden
muss. Dass mit der Behauptung eines natiirlichen Rechts die Freiheit, die es in
Anspruch nimmt, zerstort werden kann, hat Thomas Hobbes im Blick auf das
menschliche Besitzstreben plastisch geschildert: «Die Natur hat jedem ein
Recht auf alles gegeben; d. h. in dem reinen Naturzustande oder ehe noch die
Menschen durch irgendwelche Vertriage sich gegenseitig gebunden hatten, war

19 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bése. Werke, hg. von K. Schlechta, Bd. II, S. 623.
20 Vgl. H. L. A. Hart: Are there any Natural Rights?, in: A. Quinton (Hg.): Political Philo-
sophy, Oxford 1967, p. 53-66.

91



es jedem erlaubt zu tun, was er wollte und gegen wen er es wollte, und alles in
Besitz zu nehmen, zu gebrauchen und zu geniessen, was er wollte und
konnte.» Absolute Freiheit also. «Es brachte aber den Menschen durchaus
keinen Nutzen, in dieser Weise ein gemeinsames Recht auf alles zu haben.
Denn die Wirkung eines solchen Rechts ist so ziemlich dieselbe, als wenn
tiberhaupt kein Recht bestinde.» Man muss nicht Hobbes’ anthropologischen
Pessimismus teilen, der in der Annahme gipfelt, den Menschen eine natiirliche
Neigung zuzusprechen, sich gegenseitig zu schaden, um dieser Analyse zu
folgen; Hobbes macht seine These zur Konvergenz von natiirlichem Recht
und Rechtlosigkeit wie folgt plausibel: «Wenn auch jeder von jeder Sache
sagen konnte: diese ist mein, so konnte er doch seines Nachbars wegen sie
nicht geniessen, da dieser mit gleichem Rechte und mit gleicher Macht be-
hauptete, dass sie sein sei.»?!

Die eingangs erwahnte Beunruhigung geht genau von diesem sog. Recht im
«Naturzustand» aus. Wo aus der menschlichen Natur ein Recht auf Bewe-
gungsfreiheit u. 4. abgeleitet wird, lauvert mit dem (Bewegungs-)Krieg aller
gegen alle die Zerstorung just jener Freiheit im Hintergrund. Das ist auch das
besonders Beunruhigende im internationalen Nord-Stud-Konflikt, um ein
ernsthaftes Beispiel zu nennen, dass der riicksichtslose Gebrauch unserer Pro-
duktions- und Wirtschaftsfreiheit naturrechtlich nicht legitimiert ist und das
natiirliche Recht auf Freiheit durch Missbrauch zu verwirken droht.

In aller Kiirze einige Bemerkungen zur rechtlichen Regelung solcher Kon-
flikte im Freiheitsgebrauch. Ich lege dabei einen gewissermassen ethischen
Begriff des Rechts zugrunde; «Recht» meint dann das Richtige (iustum). So
auch in Kants Definition: «Das Recht ist ... der Inbegriff der Bedingungen,
unter denen die Willkiir des einen mit der Willkiir des andern nach einem
allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden kann.»? Das
Wort «Willkiir» steht hier fiir den Willen, z. B. einen Vertrag zu schliessen,
unangesehen seiner inneren Motive. Die rechtliche Regelung ist, so als Grund-
lage eines gerecht geordneten Zusammenlebens aufgefasst, kein Ausserer
Zwang, sondern wird — im Falle eines demokratischen Gesetzgebers — von den
Beteiligten gemeinsam gesetzt. Einschriankungen der Basisfreiheit bemessen
sich an der Norm, dass der Freiheitsgebrauch der einen Person nicht einseitig

21 Th. Hobbes: De cive — Vom Biirger, eingeleitet und hg. von G. Gawlick, Hamburg 1977,
1. Kap., S. 82f.

22 1. Kant: Die Metaphysik der Sitten. Erster Teil. Metaphysische Anfangsgriinde der
Rechtslehre. Akad.-Ausg. Bd. 6, S. 230.

92



zu Lasten des Freiheitsgebrauchs der anderen Person(en) geht, anders formu-
liert: dass das Recht des einen am Recht des anderen seine Grenze hat. Damit
beide ihre Rechte wahrnehmen konnen, miissen sie sich im Konfliktsfall (der
der Regelfall sein diirfte) einer beide betreffenden gesetzlichen Regelung
unterziehen. Idealiter nehmen sie so im Respekt vor der Freiheit der anderen
jeweils ihre Freiheit als Selbstbestimmung wahr. «Bestimmung» beinhaltet
Einschriankung, aber — wiederum idealiter — so, dass mit der Beschrankung ein
Optimum an freiem Handeln gewahrleistet wird. Der qualifizierte Gebrauch
von Freiheit — welcher Freiheit auch immer — erfolgt in Berticksichtigung der
Freiheit des anderen. Das eben steckt nicht in der Natur, im «freien» Wesen
des Menschen, dass seine Freiheit nur unter einem allgemeinen Gesetze reali-
sierbar ist. Die Berufung auf Freiheit (und ein Recht darauf) geht dort fehl,
wo ungehinderte Expansion, von Einschrinkungen moglichst entbundene
oder unberiihrte possessive Realisierung eines luxurierenden Bediirfniswesens
gemeint ist. Hier wird, wie so oft im politischen Sprachgebrauch, etwas ver-
wechselt: der abstrakte, selbstzerstorerische mit dem konkreten Freiheitsge-
brauch.

Vom Recht nun zur Moralitdt; von der gesetzlichen Regelung zur person-
lichen Verantwortung. Wenn im Recht (ausser im Strafrecht) die inneren
Motive des Handelnden keine Rolle spielen, so bezieht sich die moralische
Regulation des Willens durchaus auf das Handeln nach seiner inneren Seite.
Aber damit ist noch keine zureichende Abgrenzung von Recht und Moral
vollzogen. Moralische Normen haben es nicht nur mit unserem Innenleben zu
tun. Viele Seiten des menschlichen Zusammenlebens sind, meist unauffillig,
moralisch geregelt. Ob ich viel oder wenig Abfall produziere und wie ich mit
thm umgehe, ist heute weder eine rechtliche noch eine <innerliche> Frage, und
doch vielleicht ein moralisches Problem. Hans Kelsen ist angesichts dieses
Abgrenzungsnotstands der Auffassung, dass sich das Recht von der Moral
nur im Blick auf seinen Zwangscharakter wesentlich unterscheiden lasst: Ver-
stosse gegen geltendes Recht werden durch «einen gesellschaftlich organisier-
ten Zwangsakt» geahndet, der physische Gewalt einschliessen kann?. Statt-
dessen sei versucht, im Bereich der Moralitdt das Prinzip Verantwortung zu
lokalisieren: die Beurteilung meines Handelns hinsichtlich seiner Folgen fiir
andere und die Gesellschaft im ganzen. Die Ubernahme von Verantwortung
ist nicht mehr und nicht weniger als konkreter Freiheitsgebrauch.

23 H. Kelsen: Reine Rechtslehre. 2., vollstindig neu bearbeitete und erweiterte Aufl., Nach-
druck Wien 1976, S. 64.

93



Verantwortung fiir die naturliche Umwelt

Wenn in den vorangehenden Uberlegungen eine natiirliche Legitimation des
Freiheitsgebrauchs bestritten wurde, so stellt sich jetzt umgekehrt das Pro-
blem der moralischen Verantwortung fiir die natiirlichen Bedingungen des
Menschseins. Dieses Problem umgreift die Verantwortung fiir zukiinftige Ge-
nerationen wie die Verantwortung fiir Natur, besser: fiir die natiirliche Um-
welt des Menschen. Beide Formen der Verantwortung haben einen inneren
Zusammenhang — die Verantwortung fiir zukiinftige Generationen wird viel-
fach als der konkrete ethische Ausdruck menschlicher Verantwortung fir die
natiurliche Umwelt aufgefasst: indem wir fur diese vorsorgen, sichern wir
zuklinftigen Generationen die elementaren Voraussetzungen ihres Lebens.
Zugleich fungiert die Verpflichtung gegentiber nachkommenden Generatio-
nen als eine Begriindung fir die Forderung, Verantwortung fiir unsere natiir-
liche Umwelt zu tibernehmen — insbesondere in Diskursen, die dkologische
Ethik auf Verpflichtungen zwischen Menschen eingrenzen. Anderseits ist ein-
sichtig, dass sich 0koethische Probleme nicht erst fiir eine Situation von mor-
gen stellen. In beiden Fillen steht jedenfalls eine neuartige Verpflichtung im
Blick. Das ergibt sich daraus, dass erst durch jiingste Entwicklungen — in den
letzten 30 Jahren — die Sorge um die natiirliche Umwelt des Menschen, der
Gattung, und damit um die natiirlichen Lebensbedingungen zukiinftiger Ge-
nerationen ausgelost worden ist. Gewiss war diese Sorge schon immer Ele-
ment der Daseinsgestaltung einzelner Menschen (z. B. in Gestalt von Hy-
giene) und einzelner Gruppen oder Volker — mit entsprechend dramatischen
Konsequenzen bei ihrer Vernachlissigung (z. B. durch iiberméssige Nutzung
der Boden oder Abholzung ganzer Landstriche). Zweifellos gehorte auch die
Voraussicht auf die Nachgeborenen, im allgemeinen allerdings auf die zwei
niachsten Generationen begrenzt, schon immer zu einer verantwortlichen Le-
bensfiihrung. Neu ist nun, dass wir heute nolens volens dazu veranlasst sind,
fur die natiirlichen Lebensbedingungen der menschlichen Gatrung Verantwor-
tung zu tibernechmen?.

Was heisst es, vom unbeschriankten zu einem verantwortlichen Freiheitsge-
brauch zu kommen, speziell fiir unsere nattirliche Umwelt und fur zuktnftige

24 Vgl. D. Birnbacher: Verantwortung fur zukiinftige Generationen, Stuttgart 1988.

25 Zur Erkldarung dieser Situation aus der Entwicklung des menschlichen Naturverhiltnisses
vgl. H. Holzhey: Autonomie und Heteronomie im Verhaltnis zur Natur, in: Gebot und
Freiheit. Engadiner Kollegium — Tagung 1987, Ziirich 1988, S. 139-149.

94



Generationen Verantwortung zu ibernchmen? Diese geldufige Ausdrucks-
weise verkiirzt und verstellt. Man muss bei Gebrauch des Begriffs Verant-
wortung auseinanderhalten: wer ist wem gegeniiber woflir verantwortlich?
Als Trager von Verantwortung sind generell handlungstihige Subjekte (indi-
viduelle oder kollektive Akteure) vorauszusetzen. [hre Verantwortlichkeit be-
zieht sich auf die Folgen (Wirkungen, Ergebnisse) ihrer freiwilligen Handlun-
gen bzw. Unterlassungen. Umstritten ist, ob sich Verantwortung auch auf die
unvorhersehbaren Folgen von Handlungen erstreckt. So oder so, Verantwor-
tung zu ibernehmen besagt, fiir die Ergebnisse und Folgen zuschreibbarer
Handlungen einzustehen. Stellvertretend fiir andere, z. B. fiir Kinder, zu
handeln und in diesem Sinne fiir jene verantwortlich zu sein, ist ein Sonder-
fall, unter den die sog. Verantwortung fiir die natiirliche Umwelt oder fiir
zukiinftige Generationen nicht gerechnet werden kann. In diesem uns inter-
essierenden Fall geht es vielmehr darum, Verantwortung fiir unser eigenes
heutiges Handeln zu tibernehmen, nimlich Rede und Antwort stehen, sich
rechtfertigen zu konnen. Aber gemaiss welchen Kriterien? Rechtfertigung er-
folgt generell mittels Inanspruchnahme allgemein geltender, anerkannter
Handlungsprinzipien: Man zeigt, dass projektiertes oder realisiertes Handeln
den Prinzipien positiv entspricht (z. B. Glick befordert) bzw. nicht gegen sie
verstosst (z. B. niemandem schadet). Wem aber ist man diese Antwort schul-
dig? Vor wem oder wem gegeniiber haben wir solche Verantwortung? Im
moralischen Bereich wird hier im allgemeinen das Gewissen angefiihrt — geht
es also um Verantwortung vor uns selbst? Hier sind Zweifel angebracht.
Nach den psychologischen Analysen, die das Gewissen erfahren hat, nach
unseren Erfahrungen mit der Transformation von Schuld in therapierbare
Schuldgefiihle, nach der existenzialistischen Stilisierung des Gewissensrufs zu
einem Selbstanruf des Daseins ins Eigentliche, nach allem diesen ist mit der
Gewissensinstanz wenig Staat zu machen. Unter den anderen Kandidaten
fur die Instanz, vor der wir Verantwortung tragen (Gott, Staat, Wissenschaft
usw.), scheint mir Offentlichkeit am ehesten geeignet. Allerdings miisste Ver-
antwortung nicht vor ihr, sondern in ihr wahrgenommen werden, und das
geschihe dann notwendig diskursiv, in Gestalt von Diskussionen verschie-
denster Art.

Natur oder auch zukiinftige Generationen konnen nur in einem ubertrage-
nen Sinne als solche «Instanzen» verstanden werden. Im Ausgang vom ethi-
schen Problem der Frage «gegeniiber wem habe ich mich zu verantworten?»
liegt jedoch der Ansatzpunkt fiir juristische Konstruktionen, zumindest fiir
Uberlegungen und Tendenzen, in der Natur der natiirlichen Umwelt, in den
Lebewesen und auch in zukiinftigen Generationen solche Quasi-Subjekte zu

95



definieren. Bedarf es aber der Statuierung von «Rechten zukiinftiger Genera-
tionen» oder «Rechten der Natur»? Stehen solche Bestrebungen nicht eher in
der Perspektive der Rhetorik, d. h. des Wirksamwerdens neuer Normen, als
der Moral? Sie haben auch in jener Perspektive ihre nicht zu unterschatzende
Bedeutung. Zugleich ist klar: Der Ruf nach rechtlichen Bestimmungen und
gesetzlichen Regelungen deckt oder kompensiert eine eigentiimliche Schwa-
che, Verhaltensianderungen unter Bedingungen der moralischen Selbstbestim-
mung in Angriff zu nehmen.

Auch fiir die Frage der Kriterien, gemiss denen Rechtfertigung erfolgen
kann, ist damit das entscheidende Problem angedeutet. Unser Handeln wird
dann als unverantwortlich eingestuft, wenn es sich zu Ungunsten spéterer
Generationen oder der Natur der natiirlichen Umwelt auswirkt. Damit ist eine
bestimmte Form des Altruismus angesprochen, der gefordert wird. Was kann
dazu verpflichten?

Und weiter gefragt: Ist das Prinzip Verantwortung tiberhaupt angemessen?
Dieser Einwand stellt sich einerseits, wenn wir beobachten, dass ideale und
Praxisnormen, an denen wir unser Handeln messen, eingelebten Verhaltens-
weisen entstammen, solche aber im Blick auf die sog. Verantwortung fir
zukunftige Generationen und die Natur noch gar nicht existieren konnen.
Anderseits ist auch kritisch zu bedenken, dass das Verantwortungsprinzip
Ausdruck einer autonomen Vernunftpraxis ist, die uns ihrerseits einen Gross-
teil der anstehenden Probleme beschert hat.

Mit diesem letzteren Bedenken wird die ganze Grosse der Herausforderung
angedeutet, die von der Aufgabe ausgeht, die natiirlichen Lebensbedingungen
zukiinftiger Generationen in unser Sorgen einzubeziehen. Wir sind bis in
unsere ethischen Grundbegriffe hinein von der Uberzeugung gepriigt, morali-
sche Verpflichtungen nur uns selbst und anderen Zeitgenossen gegentiiber zu
haben. Dieser Uberzeugung liegt die Auffassung zugrunde, nur ein Mensch
habe den Status eines Selbstzwecks und den Anspruch, auch so behandelt zu
werden. Diese Auffassung hat in eine Sackgasse gefiihrt. Es bedarf einer
Verinderung des Gedankens der menschlichen Autonomie. <Natur soll mitre-
den konnen. In der Praxis steht die harte Aufgabe an, dass Freiheitseinschréin-
kungen in einem Handlungsbereich akzeptiert werden miissen, der sich gerade
mit der neuzeitlichen Erweiterung unseres Freiheitsgebrauchs erst eroffnete
und grossartige Verbesserungen des menschlichen Lebens, unserer individuel-
len und kollektiven Lebensgestaltung, erbrachte.

96



	Gibt es einen natürlichen Anspruch auf Freiheit?

