
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Rechte des Menschen oder Rechte der Natur? : Die Stellung der
Freiheit in der ökologischen Ethik

Autor: Birnbacher, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Natur und Freiheit / Nature et liberté

Studia Philosophica 49/90

DIETER BIRNBACHER

Rechte des Menschen oder Rechte der Natur?
Die Stellung der Freiheit in der ökologischen Ethik

1. Einleitung

Das Verhältnis zwischen Ökologie und Freiheit ist unübersichtlich. Denkt
man an «Ökologie» als eine gesellschaftliche und politische Bewegung, die die
verschiedenen Spielarten «grüner» Politik einschliesst, so ist klar, dass «Ökologie»

in diesem Sinn nicht nur im engeren Sinne «ökologische» Ziele des

Umweltschutzes, des Ressourcenschutzes und des Naturschutzes verfolgt,
sondern ebenso Ziele im freiheitlich-emanzipatorischen Spektrum, darunter
die Dezentralisierung von Entscheidungen, das Transparentmachen und die

Auflösung von Machtverflechtungen und die Ausweitung demokratischer
Partizipationsrechte bis zur Basisdemokratie (vgl. Maren-Grisebach 1982,
S. 80ff.). Wenn es der ökologischen Bewegung um «Befreiung» geht, dann
nicht nur um die Befreiung der Natur (aus dem Zugriff expandierender
menschlicher Nutzungsinteressen) oder die Befreiung der Tiere (aus industrialisierten

Formen der Fleischproduktion), sondern auch um die Befreiung des

Menschen - aus politischen Herrschaftsstrukturen, wirtschaftlichen
Abhängigkeiten, aus den Zwängen der Grosstechnik und aus dem sozialen Druck,
der von überkommenen emanzipationsfeindlichen Werthaltungen ausgeht.

Mancher fragte sich allerdings von Anfang an, ob das Mehr an individueller

Freiheit, das diese emanzipatorischen Tendenzen versprechen, die Einbus-
sen an Freiheit aufwiegen kann, die mit einer politischen Verwirklichung der

ehrgeizigen Umweltschutzziele der ökologischen Bewegung einhergehen. Falls
eine «Befreiung der Natur» aus technisch-ökonomischen Herrschaftsverhältnissen

unter den gegebenen Bedingungen überhaupt nur denkbar ist, wäre sie

wohl nur in einer Öko-Diktatur realisierbar, die über die Macht verfügte, die

61



erforderlichen Einschränkungen der Konsum- und Wirtschaftsfreiheit
durchzusetzen. Die Skepsis, mit der Philosophen wie Hans Jonas (1979, S. 263) und
Robert Spaemann (1980, S. 203) die Chancen beurteilen, langfristige
Umweltschutzziele im Rahmen der parlamentarischen Demokratie zu verwirklichen,
hat die berechtigte Furcht, dass ökologische Zielsetzungen statt zu einem

Ausbau der Demokratie zu einer Erosion demokratischer Grundfreiheiten
führen könnten, eher nur verstärkt.

Aber auch da, wo man ökologischen Zielen zur Durchsetzung verhelfen

will, ohne demokratische Spielregeln anzutasten, wird die Gefahr einer
Unterminierung individueller und insbesondere wirtschaftlicher Freiheiten gesehen.

Da Umweltgüter in der Regel öffentliche Güter sind, an denen keine privaten
Eigentumsrechte bestehen, kann ihr relativer Wert nicht über den Preismechanismus

des Marktes ennittelt werden, sondern muss politisch gesetzt werden,
allenfalls gestützt durch erfragte oder erschlossene hypothetische Präferenzen
und Zahlungsbereitschaften. Zunehmend werden damit umweit- und
zukunftsrelevante Entscheidungen vom Markt weg auf staatliche Instanzen
verlagert. Hinzu kommt, dass die zunehmende Wahrnehmung von Aufgaben des

Umwelt- und Naturschutzes eine weitere Ausdehnung der Staatstätigkeit mit
sich bringt. Dass dieser Prozess auf keine nennenswerten Akzeptanzprobleme
stösst, wird Kritiker aus dem Lager des Wirtschaftsliberalismus eher nur um
so stärker beunruhigen. In der Tat scheinen sich «diktatorische» Lösungen
wie staatliche Verbote von Produkten oder Produktionsweisen grösserer
Popularität zu erfreuen als marktanaloge Lösungen wie Umweltzertifikate und

Umweltbörsen, die den Produzenten grössere Entscheidungsspielräume lassen

und wahrscheinlich volkswirtschaftlich effizienter wären.
Linke Kritiker andererseits verweisen auf die ausgesprochen elitären

Denkweisen vieler Umwelt- und Naturschützer und kritisieren nicht ohne Grund,
dass ökologische Politik primär die Werte und Interessen der sozioökono-
misch Bessergestellten bedient. Indem sie umweltschädigende und ressourcenintensive

Produktionen durch Auflagen, Gebühren und Sondersteuern
verteuert, Strassenbau und Strassenverkehr einschränkt und Gemeinschaftsressourcen

für die Schaffung von touristisch nur beschränkt nutzbaren
Naturschutzzonen verwendet, engt sie die Freiheitsspielräume der sozial Schwächeren

ein und mutet ihnen höhere Preise für Energie und Industriegüter zu, die

ihr Konsumbudget stärker als das anderer belasten. Aus dieser Sicht sind viele

politische Aktivitäten der Umweltschützer «unverkennbar ausbeuterisch, da
sie unweigerlich dazu führen, dass die Umweltqualität für die verbessert wird,
die schon vorher in den Genuss einer hohen Umweltdividende kamen»

(O'Riordan 1977, S. 10).

62



Ähnlich gegensätzliche Bewertungen hat in den letzten Jahren die ökologische

Ethik erfahren, jene relativ junge Disziplin der Angewandten Ethik, die

nach den Normen und Prinzipien fragt, die für menschliche Eingriffe in die

aussermenschliche Natur leitend sein sollen. Während einige die

Selbstbeschränkungen in der menschlichen Verfügung über die Natur, die von diesen

Konzeptionen postuliert werden, u. a. auch im Namen der menschlichen Freiheit

begrüssen - insofern sie dazu beitragen, die Bedingungen zu sichern,

unter denen eine freiheitliche Gesellschaft langfristig Bestand haben kann -,
sehen andere den Wert der Freiheit in einigen dieser Konzeptionen
unterrepräsentiert, wenn nicht gar kompromittiert. Nach Auffassung dieser Kritiker
hat sich die ökologische Ethik bereits gefährlich weit darauf eingelassen,
menschliche Freiheit dem realen oder vermeintlichen Wohl der aussermensch-

lichen Natur aufzuopfern.
Die bisher entwickelten Modelle der ökologischen Ethik sind in methodischer

und inhaltlicher Hinsicht zu vielgestaltig, um auf die Frage nach der

Stellung der Freiheit in ihr eine pauschale Antwort geben zu können. Vor
allem sind mehrere Ebenen zu unterscheiden, auf denen die Frage jeweils

separat gestellt werden muss:

1. Die Ebene der von der jeweiligen ökologischen Ethik aufgestellten Normen
eines verantwortlichen Umgangs mit der aussermenschlichen Natur: In
welchem Masse sind die jeweiligen Normen geeignet, Freiheitsspielräume
zu erweitern oder einzuschränken?

2. Die Ebene der Normbegründung-. Inwieweit respektiert der zugrundegelegte
Begründungsansatz die menschliche Autonomie, die Freiheit, sich selbst

Normen zu setzen?

3. Auf der Ebene der Normverwirklichung-. Welche Chancen werden einer

Durchsetzung ökologischer Ziele in einer freiheitlichen Gesellschaft gegeben?

Auf jeder Ebene ist ein unterschiedlich akzentuierter Begriff von Freiheit
relevant. Auf der ersten, normativ-ethischen Ebene geht es um die Freiheit im
Sinne des Spielraums der von einer Ethik erlaubten Handlungsmöglichkeiten.
Auf der zweiten, metaethischen Ebene geht es um die Freiheit als Spielraum
der moralischen Optionen : Wieweit ist die Wahl eines umweltethischen Ansatzes

von vorgegebenen Werten oder Autoritäten unabhängig? Auf der dritten
Ebene geht es um das Ausmass, in dem die praktische Verwirklichung von
umweltethischen Normen Verhaltensspielräume einschränkt oder erweitert.

Im folgenden werde ich mich ausschliesslich den beiden ersten Frageebenen
zuwenden. Die dritte Ebene, so wichtig sie ist, gehört nicht zu den Fragestel-

63



lungen, die in der ökologischen Ethik bisher in den Mittelpunkt gerückt
worden sind.

2. Wie rigoros sind die Normen der ökologischen Ethik?

Moral setzt Freiheit voraus, schränkt sie aber zugleich auch ein. Wir können

nur demjenigen moralische Pflichten zuschreiben, der frei ist, diesen Pflichten
entweder nachzukommen oder nicht nachzukommen. Nicht Willensfreiheit
im Sinne des liberum arbitrium ist dazu erfordert, aber «relative Freiheit»

(Schopenhauer 1841, S. 35), ein Minimum an Unabhängigkeit von akuten

biologischen und psychologischen Zwängen. Auf der anderen Seite schränken

Moral und moralische Normen den Spielraum der wählbaren Optionen aber

auch ein, wobei man das Ausmass dieser Einschränkung durch zwei verschiedene

Grössen bemessen kann, die «Normierungsdichte» und die «Rigorosität».

Die Normierungsdichte einer Moral ist um grösser, je geringer die Zahl der

in einer Situation erlaubten Verhaltensmöglichkeiten, zwischen denen der
Akteur wählen kann, ohne gegen eine moralische Norm zu Verstössen. Der
klassische Utilitarismus Benthamscher Prägung kann in dieser Hinsicht als

Extrem gelten. Interpretiert man den klassischen Utilitarismus so, dass er
unmittelbar auf Einzelhandlungen anzuwenden ist, folgt, dass der Akteur
jeweils nur eine der in der Regel kleinen Zahl möglicher Handlungen ausführen

darf, für die der Nutzenerwartungswert über alle potentiell Betroffenen
maximal ist. Alle anderen möglichen Handlungen, die einen geringeren

Nutzenerwartungswert aufweisen, sind verboten. So interpretiert, bleibt demjenigen,

der diese Ethik befolgen will, nur ein Minimum an freier Entscheidung
darüber, welche von den möglichen Handlungen er in einer gegebenen Situation

ausführen will. Die moralische Normierung ist so «dicht», dass sie der

persönlichen Entscheidung kaum eine Lücke lässt - vergleichbar der Lücken-

losigkeit, mit der «totale Institutionen» wie Gefangnisse oder militärische

Ausbildungslager die Verhaltensspielräume ihrer Insassen durch Reglements

einengen.
Die andere Dimension, in der moralische Normen Freiheitsspielräume

einschränken, ist ihre Rigorosität. Eine Moral ist um so rigoroser, je stärker sie

die Freiheit des Akteurs einschränkt, anderweitige Werte und Interessen

(seien diese auf ihn selbst, auf andere oder auf Sachen bezogen) zu verwirklichen.

Eine rigorosere Moral verlangt demjenigen, der sie befolgen will, mehr
und schwerer zu erbringende Opfer und Verzichte ab als eine weniger rigorose.

64



Beide Dimensionen gehen nicht notwendig zusammen. Verglichen mit den

Freiheitsbeschränkungen einer Moral mit hoher Normierungsdichte können
die einer ausgeprägt rigorosen Moral sehr viel weiter gehen - so weit, dass sie

demjenigen, der sie befolgt, keinerlei Chance lässt, irgendwelche moralunabhängigen

Präferenzen auszuleben.

«Neue» Ethiken sind zumeist dadurch gekennzeichnet, dass sie in bestimmten

Hinsichten rigoroser sind als die tradierten moralischen Normen. Entweder

fügen sie dem akzeptierten Pflichtenkanon eine Reihe neuartiger Pflichten
hinzu (ein Beispiel sind die Solidaritätspflichten gegenüber der Dritten Welt),
oder sie statten bestimmte akzeptierte Pflichten (z. B. im Bereich des

Tierschutzes) mit einer höheren Priorität aus. Von hier aus stellt sich die Frage: Ist
auch die ökologische Ethik rigoroser als die herkömmliche Ethik? Engt sie

den Spielraum der moralisch zulässigen Handlungsmöglichkeiten weiter ein?

Die Antwort hängt auch hier wieder davon ab, wie der Begriff «ökologische
Ethik» näher gefasst wird - so, dass nur solche Entwürfe der «ökologischen
Ethik» zugerechnet werden, die einen dezidiert nicht-anthropozentrischen
Standpunkt einnehmen (so z. B. Bayertz 1987), oder so, dass alle Versuche,
moralische Kriterien für den menschlichen Umgang mit der aussermensch-

lichen Natur anzugeben, einschliesslich der ausgeprägt anthropozentrischen,
der «ökologischen Ethik» zugerechnet werden. Vertreter des engeren Begriffs
sehen in der «ökologischen Ethik» in der Regel ein innovatives Unternehmen,
einen Beitrag zu einer «neuen Ethik», die erfordert sei, um den spezifischen

Herausforderungen der «Umweltkrise» zu begegnen. Innovativ ist die ökologische

Ethik aus dieser Sicht vor allem durch den Übergang zu einem biozen-

trischen (oder «ökozentrischen») Denken, bei dem nichtmenschlichen
Lebewesen (über die höheren Tiere hinaus), Biotopen, Ökosystemen, Tier- und
Pflanzenarten oder der Natur als ganzer Selbstzweckcharakter, Eigenwert
oder der Status eines (moralischen) Rechtssubjekts zugesprochen wird. Eine

grundsätzlich biozentrische Sichtweise ist - bei allen Unterschieden im Detail

- nahezu allen prominenten Vertretern der ökologischen Ethik gemeinsam.
Zweifellos finden biozentrische Konzeptionen auch den grösseren emotionalen

Widerhall. Begründungen für Natur-, Landschafts- und Artenschutz, die

von einem Eigenrecht der Natur auf Erhaltung und Pflege ausgehen, werden

weithin nicht nur als intuitiv überzeugender, sondern auch als «tiefer»
empfunden als anthropozentrische oder pathozentrische Begründungen (vgl. Boll-
now 1976, S. 529). Anthropozentrische Ansätze, nach denen sich der menschliche

Umgang mit der aussermenschlichen Natur ausschliesslich an dem Ziel
der langfristigen Sicherung menschlichen Überlebens, menschlicher Gesundheit

und menschlichen Wohlbefindens orientieren soll, sowie pathozentrische

65



Ansätze (vgl. Teutsch 1985, S. 85ff.), die zusätzlich den leidensfähigen Tieren
einen Anspruch auf Leidensfreiheit bzw. auf Leben und gedeihliche Entwicklung

zugestehen, werden von diesen Autoren regelmässig als unzureichend
verworfen. Die Vokabel «anthropozentrisch» hat in ökologisch engagierten
Kreisen mittlerweile eine spürbar negative Konnotation angenommen.

Eine Eingrenzung der «ökologischen Ethik» auf nicht-anthropozentrische
Ansätze wäre allerdings ein Schritt in die falsche Richtung. Man wird die

anthropozentrischen und pathozentrischen Ansätze nicht von vornherein

ausgrenzen, geschweige denn als ökologisch unverantwortlich disqualifizieren
können. Zum einen ist keineswegs ausgemacht, ob sich plausible Verpflichtungen

zur Naturerhaltung (einschliesslich des Artenschutzes) nicht auch auf
anthropozentrischer Grundlage begründen lassen. Auffällig ist immerhin,
dass ökologische Ethiker, die von ganz verschiedenen normativen Prämissen

ausgehen, weitgehend nicht nur dieselben ökologischen Anliegen als praktisch
vordringlich bewerten, sondern auch in den «Prinzipien mittlerer Reichweite»

übereinstimmen, die zwischen abstrakten Normen und konkreten
Handlungsanweisungen vermitteln. Insgesamt scheint es nur wenige Bereiche zu geben,

in denen «Biozentriker» und «Anthropozentriker» bezüglich konkreter
Problemlösungen weniger übereinstimmen als Vertreter der jeweiligen Gruppen
untereinander. Was sie voneinander trennt, ist die grundsätzliche
Wertperspektive: Der Biozentriker wird Werte wie die Intaktheit von Landschaften,

die genotypische und phänotypische Vielfalt und die ästhetischen Qualitäten

der Natur als Selbstzwecke betrachten, während sie der Anthropozentriker
im weitesten Sinne als Ressource für die gegenwärtige und zukünftige

Menschheit sieht. Streitbare Anthropozentriker werden dem Biozentriker
Irrationalismus, streitbare Biozentriker dem Anthropozentriker «Ausbeutermoral»

(vgl. Teutsch 1985, S. 11) vorwerfen.
Zum anderen würde man mit einem engen Verständnis von «ökologischer

Ethik» riskieren, dass moralische Fragen im Zusammenhang mit Umweltproblemen

im engeren Sinne (z. B. der Gesundheitsgefährdung durch Schadstoffe

in Luft, Boden und Wasser) aus der Fragestellung der «ökologischen
Ethik» herausfallen. Die Begriffe «Umweltprobleme», «Umweltschutz»,
«Umweltqualität» sind ja wesentlich auf den Menschen und seine spezifischen

Anforderungen an die ihn umgebende Natur bezogen. Es wäre geradezu

paradox, würde eine «ökologische Ethik» (oder «Umweltethik») diese

Probleme nur am Rande berühren. Immerhin war es die «Umweltkrise» - und
nicht eine «Krise des Naturschutzes» -, von der der Anstoss zur ökologischen
Ethik gekommen ist.

Verzichtet man darauf, die «ökologische Ethik» von vornherein auf einen

66



prononciert nicht-anthropozentrischen Ansatz zu verpflichten, entfällt jedoch
jede Grundlage für die Annahme, die ökologische Ethik könnte als solche den

Umfang moralischer Verpflichtungen erweitern und im Vergleich zur
herkömmlichen Ethik dem Handeln weniger Freiräume lassen. Selbst von der
biozentrischen Umweltethik, die ganz bewusst eine Erweiterung menschlicher
Pflichten über den Horizont der herkömmlichen Pflichten gegenüber menschlichen

(und eventuell anderen leidensfähigen) Naturwesen hinaus vornimmt,
lässt sich das nicht ohne weiteres sagen. Ein Biozentriker wird vielmehr um so
eher zu denselben konkreten Handlungsanweisungen kommen wie ein An-
thropozentriker, je geringer der Stellenwert ist, den er Pflichten gegenüber
Pflanzen und niederen Tieren im Verhältnis zu Pflichten gegenüber Menschen
und höheren Tieren zuspricht. Umgekehrt werden sich der Anthropozentriker
und der Pathozentriker um so eher den Forderungen des Biozentrikers an-
schliessen können, je grösser der Stellenwert ist, den sie Pflichten gegenüber

zukünftigen Generationen und gegenüber leidensfähigen Tieren beimessen.

Eine Abstufung der Pflichten gegenüber Naturwesen nach ihrer biologischen

Organisationshöhe, wie sie dem spontanen moralischen Empfinden
entspricht, ist unter Biozentrikern eher die Regel als die Ausnahme. Der
biozentrische Umweltethiker Attfield z. B. spricht Pflanzen denselben moralischen

Status, aber eine geringere moralische Signifikanz zu als Menschen und
Tieren, so dass die charakteristisch biozentrischen Pflichten im Vergleich zu
Pflichten gegenüber Menschen und Tieren zurücktreten (vgl. Attfield 1983,
S. 166). Solange sich die meisten Biozentriker allerdings über das Gewicht,
das sie Pflichten gegenüber der «niederen» Natur beimessen wollen,
ausschweigen (und damit den Verdacht nähren, blosse Lippenbekenntnisse
abzugeben, die sie in praxi nicht viel kosten), lässt sich über die genauen Differenzen

zu anderen Ansätzen nur spekulieren.
Andere biozentrische Konzeptionen lassen es, was die von ihnen auferlegten

Freiheitsbeschränkungen betrifft, allerdings an Eindeutigkeit nicht fehlen.
Wie weit biozentrische Ansätze in dieser Hinsicht gehen können, demonstrieren

einige neuere amerikanische Beiträge, die an die Wilderness-Bewegung
anknüpfen (vgl. Nash 1973). Charakteristisch für diese Ansätze ist, dass sie

der Unberührtheit natürlicher Lebensgemeinschaften einen hohen Wert
zuschreiben, einen Wert, der in europäischen Ansätzen aus naheliegenden Gründen

weniger im Vordergrund steht. Idealtypisch wird diese Richtung durch
Paul W. Taylors Ethik der «Achtung vor der Natur» (Taylor 1986) repräsentiert.

An dieser Umweltethik ist insbesondere die Konsequenz eindrucksvoll,
mit der der Autor seinen radikal biozentrischen Standpunkt durchhält und
den sich daraus ergebenden Folgerungen auch da nicht ausweicht, wo sie

67



gängigen Auffassungen widersprechen. Obwohl diese Umweltethik ihrem
Selbstverständnis nach kreativ und provokativ sein will und sich bewusst von
dem Ziel distanziert, vorherrschende Intuitionen lediglich zu systematisieren,

zu rekonstruieren oder mit konstruktiv gesetzten Prinzipien nach der Methode

des Reflexionsgleichgewichts abzustimmen, dürfte sie den intuitiven
Überzeugungen vieler ökologisch Engagierter recht nahe kommen.

Kennzeichnend für Taylors Umweltethik ist der Versuch, den Menschen
nicht primär als Entscheidungs- und Handlungssubjekt zu sehen, sondern als

biologische Gattung unter anderen, als Teil der «Lebensgemeinschaft der
Erde». Obwohl auch Taylor weiss, dass einzig der Mensch als Adressat der

von dieser Ethik aufgestellten Normen in Frage kommt, vermeidet er es doch

weitgehend, die menschliche Binnenperspektive einzunehmen, aus der heraus

sich das moralische Subjekt denkend und handelnd für oder gegen diese

Normen entscheiden muss. Der archimedische Punkt dieser Ethik liegt
eindeutig ausserhalb des Menschen.

Die Axiologie, die Taylor seiner Umweltethik zugrundelegt, ist nur
aufgrund dieser Aussenperspektive verstehbar. Nach ihr sind alle Arten des

Lebendigen gleichwertig. Die Seinsweise des Menschen ist in keiner moralisch
relevanten Hinsicht «höher» als die anderer Lebewesen. Zwar leugnet Taylor
nicht, dass die Lebewesen sehr unterschiedlich ausgeprägte Fähigkeiten besitzen,

er leugnet aber, dass diese Unterschiede moralisch relevant sind. Der
naheliegende Schluss von der evolutiven Höherentwicklung im Sinne
zunehmender funktionaler Differenzierung und systemischer Integration auf eine

entsprechende axiologische Höherwertigkeit wird bewusst abgewehrt : Ethisch

signifikant sei ausschliesslich das auf alle Lebewesen gleichermassen zutreffende

Merkmal der teleonomen Organisation. Indem jeder Organismus sein

(biologisch, nicht metaphysisch verstandenes) immanentes Telos habe, sei für
ihn ein spezifisches Gut definiert, das erreicht und verfehlt, begünstigt und
behindert werden kann (vgl. S. 60ff.).

Die normativen Konsequenzen eines derart radikalen Egalitarismus liegen
auf der Hand: 1. ein prononcierter Anti-Humanismus; 2. eine Verpflichtung
zum Vegetarismus; und 3. ein umweltethischer Rigorismus, der dem
Menschen in weitem Masse die Freiheit abspricht, die lebende Natur zu anderen
Zwecken als der nackten Lebenserhaltung in Dienst zu nehmen.

1. Taylors Ethik der Achtung vor der Natur bestätigt die Feststellung Calli-
cotts, dass eine Umweltethik in ungefähr demselben Masse, in dem sie bio-
zentrisch ist, misanthropisch sein muss (Callicott 1989, S. 27). Was bei Nietzsche

als Zynismus gemeint ist: «Es sind schon viele Tierarten verschwunden;

gesetzt, dass auch der Mensch verschwände, so würde nichts in der Welt

68



fehlen» (Nietzsche 1887, S. 50), wird bei Taylor zum umweltethischen Theorem.

Weit entfernt, als moralische Katastrophe zu gelten, wäre ein Aussterben
der Gattung Mensch positiv zu bewerten, da das Wohl der verbleibenden
irdischen Lebensgemeinschaft dadurch wahrscheinlich eher gesteigert würde
(vgl. S. 115).

2. Diese Umweltethik impliziert einen Vegetarismus. Dieser wird aber
anders als bei der Mehrzahl der ethischen Vegetarier nicht über ein den Tieren
zugesprochenes Lebensrecht begründet, sondern indirekt über den Gedanken,
dass eine sich vegetarisch ernährende Menschheit den übrigen Arten von
Lebewesen mehr Lebensraum belassen würde, da sie mit weniger agrarischer
Nutzfläche und einer weniger intensiv betriebenen Landwirtschaft auskäme.

Aufgrund der Gleichwertigkeitsthese ist für sich genommen die Tötung eines

Tiers nicht bedenklicher als das Ausreissen einer Pflanze (vgl. S. 293).
3. Kennzeichnend für den Rigorismus dieser Umweltethik schliesslich sind

einige der Verhaltens- und Vorrangregeln, die Taylor aus seiner biozentrischen

Axiologie ableitet:
1. Lebewesen sollten nicht geschädigt werden, d. h. ihnen sollte nichts zugefügt

werden, das ihrem spezifischen Gut zuwiderläuft.
2. Lebewesen sollten nicht in ihren normalen Tätigkeiten und Entwicklungen

eingeschränkt oder behindert werden. Wildlebende Tiere und Pflanzen
sollten sich selbst überlassen bleiben. Wildlebende Tiere sollten auch dann
nicht eingefangen werden, wenn es sicher wäre, dass sie es bei uns besser

hätten, oder aus Gefahrenlagen gerettet oder medizinisch versorgt werden.

Wildpflanzen sollten nicht auf Kulturland verpflanzt werden.
3. Wildlebende Tiere sollten nicht mit List gefangen oder getötet werden.

Jagd, Fallenstellen oder Fischfang sind moralisch unzulässig, soweit sie sich

Methoden bedienen, bei denen Tiere getäuscht werden.
4. Wer einer der drei Regeln zuwiderhandelt, sollte Wiedergutmachung

leisten, und zwar gegenüber Organismen oder ökologischen Systemen, die
dem geschädigten ähnlich sind.

5. Jedem Naturwesen ist die Selbstverteidigung gegen gefährliche und
schädliche Lebewesen erlaubt, allerdings nur - entsprechend den rechtlichen

Einschränkungen der Notwehr - mit zweckdienlichen, nicht mit darüber
hinausgehenden Mitteln.

6. Die sozialen und kulturellen Zielvorstellungen einer Gesellschaft und die

Weisen ihrer Verwirklichung sollten so umgestellt werden, dass sie die

ursprüngliche Natur möglichst wenig schädigen. (Vgl. S. 169ff., 263ff.)
Die Beispiele, mit denen Taylor diese Regeln illustriert, zeigen, dass es ihm

mit ihnen primär um die Verhinderung von Schädigungen und Zerstörungen

69



geht, die ausgesprochenen Luxusbedürfnissen dienen, z. B. das Töten von
Elefanten, um aus dem Elfenbein der Stosszähne Souvenirs herzustellen, das

Einfangen tropischer Vögel für die Käfighaltung sowie Jagd und Fischfang,
soweit sie als Freizeitvergnügen betrieben werden. Sein Regelkanon selbst ist
aber bedeutend restriktiver, als es diese Beispiele vermuten lassen. Die sechste

Regel wird von ihm so interpretiert, dass der Mensch tierischen und pflanzlichen

Individuen nur insoweit Schäden zufügen darf, als es die Aufrechterhaltung

der für die jeweilige Kultur «grundlegenden» Institutionen erfordert (vgl.
S. 283). Pflanzliche Individuen dürften also nur insoweit konsumiert werden,
als es der physiologische Grundbedarf und die «grundlegenden» Institutionen
notwendig machen, nicht aber zu Genusszwecken oder für weniger grundlegende

Kulturleistungen (wie Kunst und Wissenschaft?). Jede Kultivierung, die

nicht der Aufrechterhaltung der Gesellschaft diente, wäre unzulässig, wenn sie

zu einer Verringerung der Zahl pflanzlicher Individuen führte, gleichgültig, ob
die Verluste auffällige oder unscheinbare, häufige oder seltene, aussterbende

oder gesicherte, bedrohte oder unbedrohte Arten treffen.
Zweifellos besitzt Taylors Umweltethik - zumindest als Ideal eines schonenden

und respektvollen Umgangs mit der Natur - eine beträchtliche gefühls-
mässige Attraktivität. Auf der anderen Seite wirft sie jedoch in mehreren

Hinsichten Probleme auf :

1. Problematisch ist die Redeweise von einer «Wiedergutmachung» gegenüber

der Natur. Sie unterstellt ein ähnlich anthropomorphisierendes Naturbild

und ein ähnlich symmetrisches Mensch-Natur-Verhältnis wie die verbreitete

Redeweise von «Partnerschaft» oder «Frieden» mit der Natur. Diese

Sichtweise verkennt die unaufhebbare Asymmetrie in der Beziehung des
Menschen zur aussermenschlichen Natur. Eine «Wiedergutmachung», der auf Seiten

der Begünstigten nicht zumindest die Möglichkeit der Erwartung einer

Wiedergutmachung gegenübersteht, kann allenfalls im Sinne einer
Symbolhandlung verstanden werden.

2. Nicht weniger problematisch ist das von Taylor postulierte Recht auf
Selbstverteidigung. Mit der Einführung dieses Rechts vermeidet es Taylor
zwar, den Menschen darauf zu verpflichten, sich aggressiven Viren und Bakterien

kampflos auszuliefern (wobei er allerdings offenlässt, ob der Mensch etwa

Impfstoffe auch an unbeteiligten Dritten, z. B. in Tierexperimenten, erproben
darf), gibt damit aber die streng biozentrische Perspektive im Grunde auf. Da
als Adressat und Nutzniesser des formal allen «moral agents» gewährten
Notwehrrechts (vgl. S. 264f.) faktisch nur der Mensch in Frage kommt, wird
der Mensch doch wieder massiv privilegiert.

3. Taylors Konzeption setzt eine radikale «Naturalisierung des Menschen»

70



voraus. Dass der Mensch ein Teil der Natur ist und nicht anders als Tier und
Pflanze in vielfältige ökologische Abhängigkeitsbeziehungen eingelassen ist,
hebt aber die ontologische Differenz nicht auf, die zwischen Naturwesen mit
der Fähigkeit zum Selbstbewusstsein, Naturwesen mit der Fähigkeit zum
Bewusstsein und solchen ohne diese Fähigkeiten besteht. Auch wenn Bewusst-
sein und Selbstbewusstsein eine naturale Basis haben (das Integrationsniveau
neuraler Systeme), kann man diese doch rein behavioralen Fähigkeiten (wie
der Fähigkeit zu zielgerichteter Bewegung oder der Konditionierbarkeit) nicht
einfach gleichstellen. Mit dem Bewusstsein, der inneren Abbildung äusserer

Sachverhalte im Medium der Vorstellung, kommt eine neuartige Qualität in
die Welt, der ein Biozentrismus nicht gerecht wird, der ausschliesslich die

organismisch-biologischen Merkmale bewusstseinsfähiger Wesen für moralisch

relevant hält. In letzter Konsequenz muss für diese Ethik nicht nur das

irreversible Aussterben der Gattung Mensch axiologisch gleichgültig sein,

sondern auch das irreversible Aussterben sämtlicher bewusstseinsfähiger
Naturwesen. Falls das Aussterben der höheren Tiere mit ihren relativ hohen

Ansprüchen an pflanzliche Nahrungsressourcen die Lebensmöglichkeiten der

(weniger anspruchsvollen) niederen Tiere und Pflanzen überproportional
verbessern würde, müsste ein Holozid, der das gesamte bewusstseinsfähige Leben

auf der Erde auslöscht, für diese Theorie sogar als positiver Entwicklungsschritt

zu Buche schlagen.
Viele werden Schwierigkeiten haben, diese Konsequenz zu akzeptieren. Sie

werden sich eher in der üblichen Sichtweise bestätigt sehen, nach der menschliche

und andere empfindungsfähige Lebewesen zu Recht gegenüber nicht-

empfindungsfähigen privilegiert werden. Einen unabhängigen Grund für eine

solche Privilegierung könnte man auch darin sehen, dass zumindest über

einige aussermoralische Wertprinzipien, die sich auf empfindungsfähige
Wesen beziehen (etwa der intrinsische Unwert von Leiden), ein nahezu universaler

Konsens besteht, während alle Wertprinzipien, die sich auf nicht-empfindungsfähige

Wesen beziehen, hochgradig kontrovers sind (vgl. Birnbacher
1982). Damit ist keine «Konsenstheorie» axiologischer Aussagen impliziert,
aber immerhin ein Plausibilitätsgrund angegeben, der aus dem Chaos
axiologischer Setzungen, in dem sich die ökologische Ethik zu verlieren droht, einen

konstruktiven Ausweg weisen könnte.
Geht man von der Priorität des Wohls menschlicher und anderer

bewusstseinsfähiger Naturwesen aus, bestehen Pflichten zur Erhaltung des Bestandes

und der Funktionsfähigkeit der natürlichen Systeme unterhalb der Bewusst-

seinsschwelle im wesentlichen nicht als Pflichten gegenüber, sondern als Pflichten

in Ansehung dieser Systeme. Die Wertbasis dieser Pflichten liegt nicht

71



im Wohl und Wehe dieser Systeme selbst, sondern in dem Wohl und Wehe des

Menschen (und der bewusstseinsfähigen Tiere), die von der Intaktheit der

übrigen Natur abhängen. Die Aufrechterhaltung und womögliche Steigerung
der Tragekapazität und des Formenreichtums der Natur ist nicht der Natur
selbst geschuldet, sondern den zukünftigen Generationen derer, die auf jeweils
spezifische Weise auf die Natur als ihre Lebensgrundlage angewiesen sind.

«Achtung vor der Natur» ist aus dieser Sicht kein Gegenstand einer eigenständigen

Natur-Ethik, sondern ein Gegenstand der Zukunftsethik.

3. Freiheitsbeschränkungen um der Freiheit willen

Mit der Transformation von Natur-Ethik in Zukunftsethik kommt erneut der

Begriff der Freiheit ins Spiel. Denn ihrem Kern nach zielen Verpflichtungen
gegenüber zukünftigen Generationen nicht auf die generationenübergreifende
Realisierung irgendwelcher substantieller Werte oder Ideale, sondern auf das

Offenhalten von Optionen, die Sicherung der Möglichkeit späterer Generationen,

je eigene Werte und Ideale zu realisieren. Wir müssen davon ausgehen,
dass die Angehörigen zukünftiger Generationen ihre eigenen, aus heutiger
Sicht möglicherweise fremden und befremdlichen Werte und Bedürfnisse
haben werden. Es liefe auf eine Art intergenerationeller Diktatur hinaus, sie

durch langfristige und womöglich irreversible Festlegungen aufwerte, die uns

wichtig sind, dauerhaft zu verpflichten. Eine Zukunftsethik darf deshalb nicht
im Zeichen einer bestimmten, inhaltlich festgelegten Utopie stehen, sondern

muss sich darauf beschränken, die Bedingungen der Möglichkeit zukünftiger
Utopien zu sichern (vgl. Jonas 1979, S. 239; Birnbacher 1988, S. 163f.). Wie

gute Eltern müssen es die lebenden Generationen vermeiden, die Zukünftigen
allzusehr an sich selber zu binden. Dass sie ihrer Pflicht nachkommen, die

natürlichen und kulturellen Ressourcen zu hinterlassen, auf die die Späteren
in jedem Falle angewiesen sein werden, gibt ihnen nicht das Recht, die Späteren

daran zu hindern, ihr eigenes Leben zu leben. Vor allem gibt es ihnen nicht
das Recht, sie mit der Notwendigkeit zu konfrontieren, ihre Kräfte auf die

Sanierung von unfreiwillig übernommenen «Altlasten» zu verwenden.
Pflichten zur Sicherung des Bestandes und der Funktionsfähigkeit der

Natur bestehen nach diesem Ansatz nicht unabhänig von der Verpflichtung
zur Sicherung von Freiheitsspielräumen, sondern leiten sich aus dieser her.

Der Grund dafür, die natürliche Vielfalt zu erhalten - etwa im Landschaftsschutz

-, liegt nicht darin, dass Vielfalt ein Selbstzweck wäre, sondern dass

abzusehen ist, dass die Anforderungen, die die Zukünftigen an die ökologi-

72



sehen und ästhetischen Qualitäten von Landschaften stellen werden, nicht
weniger vielfältig und variabel sein werden, als sie es heute sind (vgl. Birnbacher

1989, S. 411 f.). Der Grund dafür, die biologischen Arten nicht auszurotten

oder durch zivilisatorische Einwirkungen aussterben zu lassen (soweit dies

ohne Schaden für die elementaren Lebensinteressen bewusstseinsfahiger
Wesen möglich und nicht prohibitiv aufwendig ist), liegt nicht in einem Eigenrecht

dieser Arten auf Erhaltung, sondern in der Tatsache, dass eine Verarmung

der Natur die Erfahrungs- und Nutzungsmöglichkeiten zukünftiger
Generationen entscheidend einschränken würde. Ökologische Vielfalt und
Stabilität sind aus dieser Perspektive wesentlich Ressourcen, Bedingungen
zukünftiger Wahlfreiheit zwischen Lebensstilen und Erlebnischancen. Sie sind
ebenso Bedingungen zukünftiger Freiheit wie die elementaren Ressourcen

Luft, Wasser, Boden und Energie. Ihre Erhaltung und Weiterentwicklung ist

aus keinem anderen Grunde erfordert, als dass wir vermeiden müssen, spätere
Generationen (mit ihrer zahlenmässig grösseren Bevölkerung) in Zwangslagen

zu bringen, die sie nötigen, zur Bewältigung von Knappheiten und
Katastrophen auf Freiheitsbeschränkungen zurückzugreifen.

Aus demselben Grund müssen wir alles tun, um zu verhindern, dass irreversible

Schäden und Risiken in die Biosphäre eingebracht werden. Diese
beschränken die Freiheit der von ihnen Betroffenen gleich in zweifacher Weise:

Die Späteren können sie nicht mehr rückgängig machen; und sie werden ihnen

oktroyiert, ohne dass sie vorher gefragt worden sind. Freiheitsbeschränkungen

heute müssen genau insoweit erlaubt sein, als absehbar ist, dass sie

entsprechende Freiheitsbeschränkungen Zukünftiger verhindern. Beschränkungen

von Freiheiten heute müssen also gegen mögliche Beschränkungen von
Freiheiten morgen im Sinne eines «Utilitarismus der Rechte» (Nozick o. J.,
S. 39) abgewogen werden. Einer der irreversiblen generationenübergreifenden
Prozesse, die die heutige Generation in Gang gesetzt hat und die die Freiheit
zukünftiger Generationen massiv einschränken könnte, die Anreicherung der

Atmosphäre mit Treibhausgasen, wird kaum zurückzudrehen sein, ohne
gewisse Einschränkungen der Konsumfreiheit, etwa auf dem Gebiet der Mobilität,

in Kauf zu nehmen.

73



4. Natur als Ideal und Modell: Der neue Naturalismus

Die historische Abfolge von aufklärerischer «Entzauberung» der Welt und
romantischem Naturmystizismus hat sich in den letzten zwei Jahrzehnten

unter ökologischen Vorzeichen wiederholt. Allerorten war die Entwicklung
der ökologischen Ethik begleitet von einer Restauration längst überholt
geglaubter religiöser und metaphysischer Naturbilder, schon 1974 für John

Passmore ein Anlass, den neuen Mystizismus als «geistige Umweltverschmutzung»

im Gefolge der physischen zu brandmarken (Passmore 1974, S. 173).

Nicht zufällig hat dies auch den ethischen Naturalismus - seinerseits eine

überwunden geglaubte Denkrichtung - Wiederaufleben lassen. Insgesamt liegt
es in der Tendenz metaphysischer und religiöser Naturauffassungen, deutende

und erklärende Momente mit bewertenden und normativen zu verschmelzen.
So besteht ein enger konnotativer (wenn auch nicht streng logischer)
Zusammenhang zwischen der deskriptiv-metaphysischen Annahme einer Natur-
teleologie und der ethischen Norm, die postulierten Naturzwecke im menschlichen

Umgang mit der Natur zu respektieren, zu befördern, ihnen zumindest
nicht entgegenzuarbeiten. Tatsächlich fällt es an dieser Stelle schwer, sich dem

Sog, der von dem Übergang vom Sein zum Sollen ausgeht, gedanklich entge-

genzustemmen. Schopenhauer ist in unserem Kulturkreis nahezu der einzige,
der aus der postulierten Existenz einer Quasi-Teleologie die ethische Forderung

abgeleitet hat, die Zwecke der Natur nicht zu respektieren, sondern sich

ihnen zu verweigern.
Die Verführungskraft, die der ethische Naturalismus gerade im ökologischen

Bereich entfaltet, lässt sich u. a. damit erklären, dass er zwei
weitverbreiteten Bedürfnissen entgegenkommt : dem Bedürfnis nach Entlastung von
Verantwortung; und dem Bedürfnis, das eigene Handeln in Einklang mit
einem übergreifenden Sinnzusammenhang zu wissen, der unabhängig vom
eigenen Wollen besteht. Indem der ethische Naturalismus den Anschein
erweckt, die Normen des richtigen Umgangs mit der Natur liessen sich der

Natur selbst entnehmen, suggeriert er dem Unschlüssigen, eine objektiv
begründete, feststehende und von seinen persönlichen Entscheidungen
unabhängige Norm in der Hand zu haben. Gleichzeitig vermittelt er ihm das

Gefühl, sich in Harmonie zu befinden mit einer idealisierend als «Mutter» und
«Lehrmeisterin» gesehenen Natur.

Was dem einen als Entlastung von Verantwortung willkommen ist, ist für
den anderen freilich nichts anderes als die Selbstaufgabe menschlicher Freiheit,

ein Verrat an der spezifisch menschlichen Autonomie der Selbstgesetzgebung.

Was für den einen die besondere Attraktivität des ethischen Naturalis-

74



mus ausmacht, das «Mit-dem-Strom-der-Natur-schwimmen», ist für den
anderen ein Symptom von «Entscheidungsangst» (Kaufmann 1974, Kap. 1),

eine Flucht vor der Freiheit.

Angesichts des Verführungspotentials des ethischen Naturalismus kann es

nicht falsch sein, die kritischen Einwände gegen ihn immer wieder durchzu-
buchstabieren. Dabei wird allerdings häufig zu pauschal vorgegangen und
nicht hinreichend zwischen zwei Formen des Naturalismus unterschieden:
dem metaethischen Naturalismus und dem ethischen Naturalismus im engeren
Sinne. In beiden Formen hat der Naturalismus die Tendenz, den Menschen

psychologisch von der Freiheit und der Verantwortung der Selbstgesetzgebung

zu entlasten (vgl. Schäfer 1987, S. 23), aber zugrunde liegen jeweils
unterschiedliche Denkweisen: Der metaethische Naturalismus, angewendet
auf die ökologische Ethik, behauptet, Normen des richtigen Umgangs mit der

Natur Hessen sich aus metaphysischen oder wissenschaftlichen deskriptiven
Aussagen über die Natur logisch zwingend ableiten. Der ethische Naturalismus,

angewendet auf die ökologische Ethik, behauptet, die Natur selbst solle

als Massstab dafür dienen, wie wir uns der Natur gegenüber verhalten sollen.

Der metaethische Naturalismus stellt eine logische, der ethische Naturalismus
eine normative These auf.

Letzlich leistet also nur die metaethische Form des Naturalismus das, was
viele von ihm erhoffen, nämlich eine wirksame Entlastung von «Metaverant-

wortung», der Verantwortung für die Normen, nach denen sich Verantwortung

bemessen soll (Bayertz 1984). Der ethische Naturalismus kann dies

genau nicht leisten, da seine Berufung auf die Natur als Massstab menschlichen

Handelns ihrerseits auf einer moralischen Setzung beruht. Aus demselben

Grund kann ihn auch die Kritik am «naturalistischen Fehlschluss» nicht
treffen. Auch wenn sich historisch folgenreiche Ausprägungen des ethischen

Naturalismus wie der Sozialdarwinismus zuweilen als spezifisch
«wissenschaftliche» Weltanschauungen ausgaben, beruhten sie doch letztlich auf einer

normativen Setzung, die sich ihrerseits nicht mehr wissenschaftlich absichern
lässt : dass die Verfahrensweisen der Natur, wie sie von der Biologie aufgewiesen

werden, dem Menschen als Modell dienen können. Dennoch bezieht der
ethische Naturalismus seine Verführungskraft nicht zuletzt auch daraus, dass

er sich an erfolgreichen wissenschaftlichen Erklärungsmodellen (wie im Fall
des Sozialdarwinismus an dem der natürlichen Selektion) orientiert und indirekt

an dessen Prestige partizipiert. Statt sich auf metaphysische Konstruktionen,

auf Glaubensgewissheiten oder subjektive Evidenzen berufen zu müssen,
können sich seine Anhänger zugute halten, sich ausschliesslich von Tatsachen

75



leiten zu lassen und deshalb genau zu wissen, was «natürlich» und «unnatürlich»,

«naturgemäss» und «naturwidrig» ist.

Zahlreiche Entwürfe in der ökologischen Ethik sind naturalistisch in dem

Sinne, dass sie den Menschen dazu auffordern, «Störungen» der natürlichen
Kreisläufe zu vermeiden und unumgängliche Eingriffe in die Natur so

vorzunehmen, dass sie der Richtung, die von der Natur selbst eingeschlagen wird,
nicht zuwiderlaufen. Bezeichnend für diese Denkweise ist das von dem Ökologen

Barry Commoner formulierte sogenannte «dritte Gesetz der Ökologie»:
«Nature knows best» (Commoner 1971, S. 41). Plausibel ist sie freilich nur
auf dem Hintergrund eines stark idealisierenden Naturbilds. Der Natur wird
ein «Gleichgewicht» zugeschrieben, das der Mensch durch zivilisatorische

Eingriffe zerstört hat und das er nur durch Nutzungsverzichte bzw. durch

kompensierende Eingriffe wiederherstellen kann. Das romantische Bild einer
sich im «Gleichgewicht» befindenden Natur ist jedoch nicht nur als deskriptive

Aussage fragwürdig - katastrophale Einbrüche sind auch der vom
Menschen unberührten Natur keineswegs fremd -, sondern vor allem auch als

Teilmoment umweltethischer Normen, die dazu auffordern, «Gleichgewicht»,
«Harmonie» oder «Frieden» in oder mit der Natur herzustellen. Problematisch

sind diese Begriffe zum einen wegen ihrer Unbestimmtheit. Sie sind so

wenig eindeutig wie der Begriff der «Natur» und des «Natürlichen» selbst.

Wer das «natürliche Gleichgewicht» oder den «natürlichen» Zustand einer

Landschaft wiederhergestellt wissen möchte, muss genauer sagen, worin für
ihn der «Naturzustand» besteht. Auch der Begriff «Natur» in «Naturschutz»
ist alles andere als eindeutig. Welche Natur ist gemeint: die ursprüngliche,
vom Menschen unberührte Natur; die Natur, die den Eindruck der
Unberührtheit macht (auch wenn sie es nicht ist); oder ästhetisch oder anderweitig
reizvolle Naturbestandteile, die sich erst infolge bestimmter historischer
Nutzungsweisen herausgebildet haben? Schon wegen seiner Uneindeutigkeit kann
der Begriff des «Natürlichen» nicht dazu dienen, Kontroversen im Naturschutz

über Auswahl der Schutzziele, Grad der Schutzwürdigkeit und Art der

Schutzmassnahmen zu entscheiden. Ist es etwa «naturgemässer», eine kleine

Population einer seltenen, bedrohten oder interessanten Art von einer grossen

Population häufiger, nicht bedrohter oder weniger interessanter Fressfeinde

vernichten zu lassen, oder ist es «naturgemässer», die kleine Population aktiv
zu schützen, unter eventueller Inkaufnahme massiver technischer Eingriffe?

Zweitens ist das natürliche «Gleichgewicht» des «Fressens und Gefressenwerdens»

durch Mechanismen der Zerstörung, Beherrschung und Leidenszu-

fügung erkauft, die, vom Menschen bewusst nachgeahmt, moralisch untragbar

wären. Dass die Natur in ihrer vom Menschen ungezähmten Gestalt alles

76



andere als gut und wohltätig ist, haben insbesondere John Stuart Mill (1874,
S. 31 ff.) und Albert Schweitzer (1932, S. 32f.) in den grellsten Farben ausgemalt.

Die Gesetze der Natur sind nicht die Gesetze der Menschlichkeit.
Ebensowenig sind sie die Gesetze eines schonenden und umsichtigen Umgangs mit
der Natur. Im übrigen ist nicht auszuschliessen, dass die Zwecke der Natur,
gäbe es sie, geradewegs darauf zielten, die Biosphäre zugrundezurichten. In
der Tat haben Schopenhauerianer wie Mainländer (1876, S. 50ff.) das

Entropiegesetz in genau dieser Weise interpretiert. Die Tatsache, dass wir in einem
«Run-down-universe» leben, ist aber offensichtlich kein überzeugender
Grund, die Zerstörung der Biosphäre noch zu forcieren.

Während der ethische Naturalismus mit der moralischen Schwierigkeit
konfrontiert ist, kein akzeptables Kriterium für menschliches Handeln und
Unterlassen angeben zu können, sieht sich der metaethische Naturalismus
einer logischen Schwierigkeit ausgesetzt : dem Argument des «naturalistischen
Fehlschlusses». Dieses Argument ist nach wie vor unerschüttert. Zur
Rechtfertigung eines Werturteils kann es niemals genügen, sich allein auf (reale oder

vermeintliche) Tatsachen der Natur zu berufen. Die Natur kann niemals der

alleinige Massstab dessen sein, wie wir mit der Natur umgehen sollen. Jeder

Versuch, sich durch den Rückgriff auf eine objektiv vorgegebene Natur von
der Aufgabe (und der Verantwortung) einer eigenen Bewertung und Entscheidung

zu entlasten, ist zum Scheitern verurteilt. Die menschliche Freiheit, sich

die Normen des Handelns selbst zu setzen, ist unaufhebbar.
Genuine naturalistische Fehlschlüsse scheinen insgesamt viel weniger

begangen zu werden, als sie diagnostiziert werden. Auch die in der ökologischen
Ethik häufig anzutreffenden Tendenzen zu einem ethischen Naturalismus
werden selten in der zugespitzten Form des metaethischen Naturalismus
vertreten. Ausdrücklich ist die Geltung des Arguments des naturalistischen
Fehlschlusses allein von Hans Jonas in Frage gestellt worden. Jonas hat bereits in

Organismus und Freiheit gefordert, eine Ethik müsse «durch ein in der Natur
der Dinge entdeckbares Prinzip» begründet werden (Jonas 1973, S. 342), eine

Forderung, die er im Prinzip Verantwortung wiederaufnimmt mit dem

Anspruch, Axiologie zu einem «Teil der Ontologie» zu machen (Jonas 1979,

S. 153) und das «Dogma, dass vom Sein kein Weg zum Sollen führt» (ebd.,
S. 93), zu widerlegen. Eine auch nur entfernt plausible Ableitung vermag
allerdings auch Jonas nicht vorzuführen. Das Beispiel, dem Jonas dies

zutraut: das Atmen des Neugeborenen, von dem er meint, dass es «unwi-

dersprechlich ein Soll an die Umwelt richtet, nämlich: sich seiner anzunehmen»

(ebd., S. 235), vermag das Geforderte nicht zu leisten. Entweder wird
der Sachverhalt, das Atmen des Säuglings, rein deskriptiv charakterisiert,

77



dann folgt das behauptete Sollen keineswegs. Oder der psychologische
«Aufforderungscharakter» wird in die (phänomenologische) Beschreibung des

Sachverhalts einbezogen, wodurch sie die Ableitung der normativen Konsequenz

erlaubt, dafür aber ihren rein deskriptiven Charakter einbüsst.

Auch wenn man in der ökologischen Ethik nur selten eindeutige Beispiele
für naturalistische Fehlschlüsse antrifft (schon die von Moore kritisierten
Beispiele waren nicht eindeutig), wird man doch sagen müssen, dass gerade in

einigen biozentrischen Konzeptionen die Tendenz besteht, die «Anthropoge-
nität» ökologischer Werte zu leugnen und den Eindruck zu erwecken, die

jeweiligen biozentrischen Wertvorstellungen seien durch die Natur selbst

vorgegeben. Eine Schlüsselrolle übernimmt in dieser Hinsicht der Begriff eines

«Eigenrechts», der einzelnen Naturwesen oder der Natur als ganzer zukommen

soll. Der Begriff eines «Rechts» ist für diese Rolle besonders prädestiniert.

Zwar lassen sich moralische Rechte ebenso wie legale Rechte auch als

Resultate menschlicher Zuschreibung auffassen und mit einem metaethischen

Subjektivismus vereinbaren. Aber von seinen Obertönen her suggeriert der

Begriff eines Rechts in weitaus stärkerem Masse als der Begriff der Pflicht die

Vorstellung eines Sollens, das unabhängig von menschlichem Wollen besteht.

Es ist insofern nicht zufällig, dass viele, die von «Rechten» der Natur bzw. von
einer «Rechtsgemeinschaft der Natur» (Meyer-Abich 1986, S. 90) sprechen,
diese Rechte so auffassen, dass diese unabhängig von Akten menschlicher

Setzung, gewissermassen «von Natur aus» bestehen, oder auch an die
objektivistische Tradition des Naturrechts anknüpfen (Sitter 1984, S. 167) und dies

zu einem «Naturrecht der Natur» erweitern.

Damit aber wird wiederum menschliche Freiheit desavouiert. Im Namen
der Eigenrechte der Natur wird das moralische Subjekt dem Diktat einer

quasi personal gedachten Natur unterworfen und tendenziell auf die Rolle
eines Normbefolgers reduziert. Ich für meinen Teil sehe keinen Grund, warum
wir frei anerkannte Verpflichtungen zu Eigenrechten der Natur hypostasieren
sollten. Die Gründe, Verantwortung für die Natur zu übernehmen, können
auf eigenen Füssen stehen. Sie bedürfen keiner Konstruktionen wie des

ethischen oder metaethischen Naturalismus, die den Menschen der Tendenz nach
als autonomes Subjekt entmündigen.

78



Literatur

Attfield. Robin: The ethics of environmental concern, Oxford 1983

Bayertz, Kurt: Increasing responsibility as technological destiny? Human reproductive tech¬

nology and the problem of meta-responsibility, in: P. T. Durbin (Hg.): Technology and
responsibility, Dordrecht 1984, p. 135-150

Bayertz, Kurt: Naturphilosophie als Ethik. Zur Vereinigung von Natur- und Moralphilosophie

im Zeichen der ökologischen Krise, in: Philosophia naturalis 24 (1987) S. 157-185
Birnbacher, Dieter: A priority rule for environmental ethics, in: Environmental Ethics 4

(1982) p. 3-16
Birnbacher, Dieter: Verantwortung für zukünftige Generationen, Stuttgart 1988

Birnbacher, Dieter: Ökologie, Ethik und neues Handeln, in: H. Stachowiak (Hg.): Pragmatik,

Bd. 3, Hamburg 1989, S. 393-417

Bollnow, Otto Friedrich: Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben. Überlegungen zu Albert
Schweitzers Werk, in: Evangelische Kommentare 9 (1976) S. 527-530

Callicott, J. Baird: In defense of the land ethic. Essays in environmental philosophy, Albany,
N. Y. 1989

Commoner, Barry: The closing circle, New York 1971

Jonas, Hans: Organismus und Freiheit. Ansätze zu einer philosophischen Biologie, Göttin¬

gen 1973

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisa¬

tion, Frankfurt/M. 1979

Kaufmann, Walter: Jenseits von Schuld und Gerechtigkeit. Von der Entscheidungsangst zur
Autonomie, Hamburg 1974

Mainländer, Philipp: Philosophie der Erlösung (1876f.). Ausgewählt von Ulrich Horstmann,
Frankfurt/M. 1989

Maren-Grisebach, Manon: Philosophie der Grünen, München/Wien 1982

Meyer-Abich, Klaus M.: Wege zum Frieden mit der Natur. Praktische Naturphilosophie für
die Umweltpolitik, Taschenbuchausgabe München 1986

Mill, John Stuart: Natur (1874), in: Drei Essays über Religion, Stuttgart 1984, S. 9-62
Nash, Roderick: Wilderness and the American mind, New Häven/London 1973

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente November 1887 - März 1888, in: Sämtliche
Werke. Kritische Studienausgabe, hg. von G. Colli und M. Montinari, Band 13, Berlin
1980, S. 9-194

Nozick, Robert: Anarchie, Staat, Utopia, München o. J.

O'Riordan, T.: Environmental ideologies, in: Environment and Planning 9 (1977) p. 3-14
Passmore, John: Man's responsibility for nature. Ecological problems and Western tradi¬

tions, London 1974

Schäfer, Lothar: Selbstbestimmung und Naturverhältnis des Menschen, in: O. Schwemmer

(Hg.): Über Natur. Philosophische Beiträge zum Naturverständnis, Frankfurt/M. 1987,
S. 15-36

Schopenhauer, Arthur: Die beiden Grundprobleme der Ethik (1841), in: Sämtliche Werke,
hg. von Arthur Hübscher, Band 4, Mannheim 1988

Schweitzer, Albert: Die Ehrfurcht vor dem Leben (1919), in: Die Lehre von der Ehrfurcht vor
dem Leben. Grundtexte aus fünf Jahrzehnten, hg. von H. W. Bähr, München 1966,
S. 32-37

Sitter, Beat: Über das Recht der Natur im Naturrecht der Gegenwart, in: E. V. Heyen (Hg.):

79



Vom normativen Wandel des Politischen. Rechts- und staatsphilosophisches Kolloquium
aus Anlass des 70. Geburtstages von Hans Ryffel, Berlin 1984, S. 145-172

Spaemann, Robert: Technische Eingriffe in die Natur als Problem der politischen Ethik, in:
Scheidewege 9 (1979) S. 476-497; wiederabgedruckt in: D. Birnbacher (Hg.): Ökologie
und Ethik, Stuttgart 1980, S. 180-206

Taylor, Paul W. : Respect for nature. A theory of environmental ethics, Princeton 1986

Teutsch, Gotthard M.: Lexikon der Umweltethik, Göttingen/Düsseldorf 1985

80


	Rechte des Menschen oder Rechte der Natur? : Die Stellung der Freiheit in der ökologischen Ethik

