Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Rechte des Menschen oder Rechte der Natur? : Die Stellung der
Freiheit in der 6kologischen Ethik

Autor: Birnbacher, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882997

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Natur und Freiheit / Nature et liberte

Studia Philosophica 49/90

DIETER BIRNBACHER
Rechte des Menschen oder Rechte der Natur?
Die Stellung der Freiheit in der 6kologischen Ethik

1. Einleitung

Das Verhiltnis zwischen Okologie und Freiheit ist uniibersichtlich. Denkt
man an «Okologie» als eine gesellschaftliche und politische Bewegung, die die
verschiedenen Spielarten «griiner» Politik einschliesst, so ist klar, dass «Oko-
logie» in diesem Sinn nicht nur im engeren Sinne «Okologische» Ziele des
Umweltschutzes, des Ressourcenschutzes und des Naturschutzes verfolgt,
sondern ebenso Ziele im freiheitlich-emanzipatorischen Spektrum, darunter
die Dezentralisierung von Entscheidungen, das Transparentmachen und die
Auflésung von Machtverflechtungen und die Ausweitung demokratischer
Partizipationsrechte bis zur Basisdemokratie (vgl. Maren-Grisebach 1982,
S. 80ff.). Wenn es der dkologischen Bewegung um «Befreiung» geht, dann
nicht nur um die Befreiung der Natur (aus dem Zugriff expandierender
menschlicher Nutzungsinteressen) oder die Befreiung der Tiere (aus industria-
lisierten Formen der Fleischproduktion), sondern auch um die Befreiung des
Menschen — aus politischen Herrschaftsstrukturen, wirtschaftlichen Abhén-
gigkeiten, aus den Zwingen der Grosstechnik und aus dem sozialen Druck,
der von iberkommenen emanzipationsfeindlichen Werthaltungen ausgeht.
Mancher fragte sich allerdings von Anfang an, ob das Mehr an individuel-
ler Freiheit, das diese emanzipatorischen Tendenzen versprechen, die Einbus-
sen an Freiheit aufwiegen kann, die mit einer politischen Verwirklichung der
ehrgeizigen Umweltschutzziele der 6kologischen Bewegung einhergehen. Falls
eine «Befreiung der Natur» aus technisch-6konomischen Herrschaftsverhalt-
nissen unter den gegebenen Bedingungen tiberhaupt nur denkbar ist, wire sie
wohl nur in einer Oko-Diktatur realisierbar, die iiber die Macht verfiigte, die

61



erforderlichen Einschrinkungen der Konsum- und Wirtschaftsfreiheit durch-
zusetzen. Die Skepsis, mit der Philosophen wie Hans Jonas (1979, S. 263) und
Robert Spaemann (1980, S. 203) die Chancen beurteilen, langfristige Umwelt-
schutzziele im Rahmen der parlamentarischen Demokratie zu verwirklichen,
hat die berechtigte Furcht, dass 6kologische Zielsetzungen statt zu einem
Ausbau der Demokratie zu einer Erosion demokratischer Grundfreiheiten
fihren konnten, eher nur verstarkt.

Aber auch da, wo man oOkologischen Zielen zur Durchsetzung verhelfen
will, ohne demokratische Spielregeln anzutasten, wird die Gefahr einer Unter-
minierung individueller und insbesondere wirtschaftlicher Freiheiten gesehen.
Da Umweltgiiter in der Regel 6ffentliche Gliter sind, an denen keine privaten
Eigentumsrechte bestehen, kann ihr relativer Wert nicht tiber den Preismecha-
nismus des Marktes ermittelt werden, sondern muss politisch gesetzt werden,
allenfalls gestutzt durch erfragte oder erschlossene hypothetische Praferenzen
und Zahlungsbereitschaften. Zunehmend werden damit umwelt- und zu-
kunftsrelevante Entscheidungen vom Markt weg auf staatliche Instanzen ver-
lagert. Hinzu kommt, dass die zunehmende Wahrnehmung von Aufgaben des
Umwelt- und Naturschutzes eine weitere Ausdehnung der Staatstatigkeit mit
sich bringt. Dass dieser Prozess auf keine nennenswerten Akzeptanzprobleme
stosst, wird Kritiker aus dem Lager des Wirtschaftsliberalismus eher nur um
so stiarker beunruhigen. In der Tat scheinen sich «diktatorische» Losungen
wie staatliche Verbote von Produkten oder Produktionsweisen grosserer Po-
pularitiat zu erfreuen als marktanaloge Losungen wie Umweltzertifikate und
Umweltborsen, die den Produzenten grossere Entscheidungsspielraume las-
sen und wahrscheinlich volkswirtschaftlich effizienter wiren.

Linke Kritiker andererseits verweisen auf die ausgesprochen elitaren Denk-
weisen vieler Umwelt- und Naturschiitzer und kritisieren nicht ohne Grund,
dass Okologische Politik priméar die Werte und Interessen der soziotkono-
misch Bessergestellten bedient. Indem sie umweltschdadigende und ressourcen-
intensive Produktionen durch Auflagen, Gebiihren und Sondersteuern ver-
teuert, Strassenbau und Strassenverkehr einschrinkt und Gemeinschaftsres-
sourcen fir die Schaffung von touristisch nur beschrinkt nutzbaren Natur-
schutzzonen verwendet, engt sie die Freiheitsspielraume der sozial Schwiche-
ren ein und mutet ihnen hohere Preise fiir Energie und Industriegtiter zu, die
ihr Konsumbudget starker als das anderer belasten. Aus dieser Sicht sind viele
politische Aktivititen der Umweltschiitzer «unverkennbar ausbeuterisch, da
sic unweigerlich dazu fiihren, dass die Umweltqualitdt fiir die verbessert wird,
die schon vorher in den Genuss einer hohen Umweltdividende kamen»
(O’Riordan 1977, S. 10).

62



Ahnlich gegensiitzliche Bewertungen hat in den letzten Jahren die ékologi-
sche Ethik erfahren, jene relativ junge Disziplin der Angewandten Ethik, die
nach den Normen und Prinzipien fragt, die fiir menschliche Eingriffe in die
aussermenschliche Natur leitend sein sollen. Wihrend einige die Selbstbe-
schrinkungen in der menschlichen Verfiigung tiber die Natur, die von diesen
Konzeptionen postuliert werden, u. a. auch im Namen der menschlichen Frei-
heit begriissen — insofern sie dazu beitragen, die Bedingungen zu sichern,
unter denen eine freiheitliche Gesellschaft langfristig Bestand haben kann —,
schen andere den Wert der Freiheit in einigen dieser Konzeptionen unterre-
prasentiert, wenn nicht gar kompromittiert. Nach Auffassung dieser Kritiker
hat sich die Okologische Ethik bereits gefihrlich weit darauf eingelassen,
menschliche Freiheit dem realen oder vermeintlichen Wohl der aussermensch-
lichen Natur aufzuopfern.

Die bisher entwickelten Modelle der 6kologischen Ethik sind in methodi-
scher und inhaltlicher Hinsicht zu vielgestaltig, um auf die Frage nach der
Stellung der Freiheit in ihr eine pauschale Antwort geben zu kénnen. Vor
allem sind mehrere Ebenen zu unterscheiden, auf denen die Frage jeweils
separat gestellt werden muss:

1. Die Ebene der von der jeweiligen 6kologischen Ethik aufgestellten Normen
eines verantwortlichen Umgangs mit der aussermenschlichen Natur: In
welchem Masse sind die jeweiligen Normen geeignet, Freiheitsspielraume
zu erweitern oder einzuschrianken?

2. Die Ebene der Normbegriindung : Inwieweit respektiert der zugrundegelegte
Begriindungsansatz die menschliche Autonomie, die Freiheit, sich selbst
Normen zu setzen?

3. Auf der Ebene der Normverwirklichung: Welche Chancen werden einer
Durchsetzung 6kologischer Ziele in einer freiheitlichen Gesellschaft gege-
ben?

Auf jeder Ebene ist ein unterschiedlich akzentuierter Begriff von Freiheit
relevant. Auf der ersten, normativ-ethischen Ebene geht es um die Freiheit im
Sinne des Spielraums der von einer Ethik erlaubten Handlungsmoglichkeiten.
Auf der zweiten, metaethischen Ebene geht es um die Fretheit als Spielraum
der moralischen Optionen: Wieweit ist die Wahl eines umweltethischen Ansat-
zes von vorgegebenen Werten oder Autoritaten unabhangig? Auf der dritten
Ebene geht es um das Ausmass, in dem die praktische Verwirklichung von
umweltethischen Normen Verhaltensspielrdume einschrinkt oder erweitert.
Im folgenden werde ich mich ausschliesslich den beiden ersten Frageebenen
zuwenden. Die dritte Ebene, so wichtig sie ist, gehort nicht zu den Fragestel-

63



lungen, die in der Okologischen Ethik bisher in den Mittelpunkt geriickt
worden sind.

2. Wie rigoros sind die Normen der 0kologischen Ethik?

Moral setzt Freiheit voraus, schrinkt sie aber zugleich auch ein. Wir konnen
nur demjenigen moralische Pflichten zuschreiben, der frei ist, diesen Pflichten
entweder nachzukommen oder nicht nachzukommen. Nicht Willensfreiheit
im Sinne des liberum arbitrium ist dazu erfordert, aber «relative Freiheit»
(Schopenhauer 1841, S. 35), ein Minimum an Unabhangigkeit von akuten
biologischen und psychologischen Zwéngen. Auf der anderen Seite schrinken
Moral und moralische Normen den Spielraum der wéhlbaren Optionen aber
auch ein, wobei man das Ausmass dieser Einschrankung durch zwei verschie-
dene Grossen bemessen kann, die «Normierungsdichte» und die «Rigorosi-
taty.

Die Normierungsdichte einer Moral ist um grosser, je geringer die Zahl der
in einer Situation erlaubten Verhaltensmoglichkeiten, zwischen denen der Ak-
teur wahlen kann, ohne gegen eine moralische Norm zu verstossen. Der
klassische Utilitarismus Benthamscher Pragung kann in dieser Hinsicht als
Extrem gelten. Interpretiert man den klassischen Utilitarismus so, dass er
unmittelbar auf Einzelhandlungen anzuwenden ist, folgt, dass der Akteur
jeweils nur eine der in der Regel kleinen Zahl moglicher Handlungen ausfiih-
ren darf, fiir die der Nutzenerwartungswert liber alle potentiell Betroffenen
maximal ist. Alle anderen moglichen Handlungen, die einen geringeren Nut-
zenerwartungswert aufweisen, sind verboten. So interpretiert, bleibt demjeni-
gen, der diese Ethik befolgen will, nur ein Minimum an freier Entscheidung
dariiber, welche von den moglichen Handlungen er in einer gegebenen Situa-
tion ausfithren will. Die moralische Normierung ist so «dicht», dass sie der
personlichen Entscheidung kaum eine Liicke ldsst — vergleichbar der Liicken-
losigkeit, mit der «totale Institutionen» wie Gefdngnisse oder militarische
Ausbildungslager die Verhaltensspielrdume ihrer Insassen durch Reglements
einengen.

Die andere Dimension, in der moralische Normen Freiheitsspielrdume ein-
schrinken, ist ihre Rigorositdt. Eine Moral ist um so rigoroser, je stirker sie
die Freiheit des Akteurs einschrinkt, anderweitige Werte und Interessen
(seien diese auf ihn selbst, auf andere oder auf Sachen bezogen) zu verwirk-
lichen. Eine rigorosere Moral verlangt demjenigen, der sie befolgen will, mehr
und schwerer zu erbringende Opfer und Verzichte ab als eine weniger rigorose.

64



Beide Dimensionen gehen nicht notwendig zusammen. Verglichen mit den
Freiheitsbeschrankungen einer Moral mit hoher Normierungsdichte konnen
die einer ausgeprigt rigorosen Moral schr viel weiter gehen — so weit, dass sie
demjenigen, der sie befolgt, keinerlei Chance lasst, irgendwelche moralunab-
hangigen Préiferenzen auszuleben.

«Neue» Ethiken sind zumeist dadurch gekennzeichnet, dass sie in bestimm-
ten Hinsichten rigoroser sind als die tradierten moralischen Normen. Entwe-
der fiigen sie dem akzeptierten Pflichtenkanon eine Reihe neuartiger Pflichten
hinzu (ein Beispiel sind die Solidarititspflichten gegentiber der Dritten Welt),
oder sie statten bestimmte akzeptierte Pflichten (z. B. im Bereich des Tier-
schutzes) mit einer hoheren Prioritét aus. Von hier aus stellt sich die Frage: Ist
auch die okologische Ethik rigoroser als die herkdmmliche Ethik? Engt sie
den Spielraum der moralisch zuldssigen Handlungsmaoglichkeiten weiter ein?

Die Antwort hangt auch hier wieder davon ab, wie der Begrift «dkologische
Ethik» ndher gefasst wird — so, dass nur solche Entwiirfe der «dkologischen
Ethik» zugerechnet werden, die einen dezidiert nicht-anthropozentrischen
Standpunkt einnehmen (so z. B. Bayertz 1987), oder so, dass alle Versuche,
moralische Kriterien fiir den menschlichen Umgang mit der aussermensch-
lichen Natur anzugeben, einschliesslich der ausgepréagt anthropozentrischen,
der «Okologischen Ethik» zugerechnet werden. Vertreter des engeren Begrifts
sehen in der «6kologischen Ethik» in der Regel ein innovatives Unternehmen,
einen Beitrag zu einer «neuen Ethik», die erfordert sei, um den spezifischen
Herausforderungen der «Umweltkrise» zu begegnen. Innovativ ist die 6kolo-
gische Ethik aus dieser Sicht vor allem durch den Ubergang zu einem biozen-
trischen (oder «O6kozentrischen») Denken, bei dem nichtmenschlichen Lebe-
wesen (iiber die hoheren Tiere hinaus), Biotopen, Okosystemen, Tier- und
Pflanzenarten oder der Natur als ganzer Selbstzweckcharakter, Eigenwert
oder der Status eines (moralischen) Rechtssubjekts zugesprochen wird. Eine
grundsétzlich biozentrische Sichtweise ist — bei allen Unterschieden im Detail
— nahezu allen prominenten Vertretern der 6kologischen Ethik gemeinsam.
Zweifellos finden biozentrische Konzeptionen auch den grosseren emotiona-
len Widerhall. Begriindungen fiir Natur-, Landschafts- und Artenschutz, die
von einem Eigenrecht der Natur auf Erhaltung und Pflege ausgehen, werden
weithin nicht nur als intuitiv iiberzeugender, sondern auch als «tiefer» emp-
funden als anthropozentrische oder pathozentrische Begriindungen (vgl. Boll-
now 1976, S. 529). Anthropozentrische Ansitze, nach denen sich der mensch-
liche Umgang mit der aussermenschlichen Natur ausschliesslich an dem Ziel
der langfristigen Sicherung menschlichen Uberlebens, menschlicher Gesund-
heit und menschlichen Wohlbefindens orientieren soll, sowie pathozentrische

65



Ansitze (vgl. Teutsch 1985, S. 85ft.), die zusitzlich den leidensfidhigen Tieren
einen Anspruch auf Leidensfreiheit bzw. auf Leben und gedeihliche Entwick-
lung zugestehen, werden von diesen Autoren regelmaéssig als unzureichend
verworfen. Die Vokabel «anthropozentrisch» hat in dkologisch engagierten
Kreisen mittlerweile eine splirbar negative Konnotation angenommen.

Eine Eingrenzung der «6kologischen Ethik» auf nicht-anthropozentrische
Ansitze wire allerdings ein Schritt in die falsche Richtung. Man wird die
anthropozentrischen und pathozentrischen Ansitze nicht von vornherein aus-
grenzen, geschweige denn als okologisch unverantwortlich disqualifizieren
konnen. Zum einen ist keineswegs ausgemacht, ob sich plausible Verpflichtun-
gen zur Naturerhaltung (einschliesslich des Artenschutzes) nicht auch auf
anthropozentrischer Grundlage begrinden lassen. Auffillig ist immerhin,
dass okologische Ethiker, die von ganz verschiedenen normativen Pramissen
ausgehen, weitgehend nicht nur dieselben 6kologischen Anliegen als praktisch
vordringlich bewerten, sondern auch in den «Prinzipien mittlerer Reichweite»
libereinstimmen, die zwischen abstrakten Normen und konkreten Handlungs-
anweisungen vermitteln. Insgesamt scheint es nur wenige Bereiche zu geben,
in denen «Biozentriker» und «Anthropozentriker» beziiglich konkreter Pro-
blemlésungen weniger iibereinstimmen als Vertreter der jeweiligen Gruppen
untereinander. Was sie voneinander trennt, ist die grundsitzliche Wert-
perspektive: Der Biozentriker wird Werte wie die Intaktheit von Landschaf-
ten, die genotypische und phidnotypische Vielfalt und die dsthetischen Quali-
tiaten der Natur als Selbstzwecke betrachten, wiahrend sie der Anthropozentri-
ker im weitesten Sinne als Ressource fiir die gegenwartige und zukiinftige
Menschheit sieht. Streitbare Anthropozentriker werden dem Biozentriker Ir-
rationalismus, streitbare Biozentriker dem Anthropozentriker «Ausbeuter-
moral» (vgl. Teutsch 1985, S. 11) vorwerfen.

Zum anderen wiirde man mit einem engen Verstindnis von «dkologischer
Ethik» riskieren, dass moralische Fragen im Zusammenhang mit Umweltpro-
blemen im engeren Sinne (z. B. der Gesundheitsgefihrdung durch Schad-
stoffe in Luft, Boden und Wasser) aus der Fragestellung der «okologischen
Ethik» herausfallen. Die Begriffe «Umweltprobleme», «Umweltschutz»,
«Umweltqualitdt» sind ja wesentlich auf den Menschen und seine spezifischen
Anforderungen an die ihn umgebende Natur bezogen. Es wire geradezu
paradox, wiirde eine «0kologische Ethik» (oder «Umweltethik») diese Pro-
bleme nur am Rande bertihren. Immerhin war es die «Umweltkrise» — und
nicht eine «Krise des Naturschutzes» —, von der der Anstoss zur 6kologischen
Ethik gekommen ist.

Verzichtet man darauf, die «6kologische Ethik» von vornherein auf einen

66



prononciert nicht-anthropozentrischen Ansatz zu verpflichten, entfillt jedoch
jede Grundlage fiir die Annahme, die 6kologische Ethik konnte als solche den
Umfang moralischer Verpflichtungen erweitern und im Vergleich zur her-
kommlichen Ethik dem Handeln weniger Freirdume lassen. Selbst von der
biozentrischen Umweltethik, die ganz bewusst eine Erweiterung menschlicher
Pflichten iiber den Horizont der herkommlichen Pflichten gegeniiber mensch-
lichen (und eventuell anderen leidensfahigen) Naturwesen hinaus vornimmt,
lasst sich das nicht ohne weiteres sagen. Ein Biozentriker wird vielmehr um so
eher zu denselben konkreten Handlungsanweisungen kommen wie ein An-
thropozentriker, je geringer der Stellenwert ist, den er Pflichten gegentiber
Pflanzen und niederen Tieren im Verhéltnis zu Pflichten gegeniiber Menschen
und hoheren Tieren zuspricht. Umgekehrt werden sich der Anthropozentriker
und der Pathozentriker um so eher den Forderungen des Biozentrikers an-
schliessen konnen, je grosser der Stellenwert ist, den sie Pflichten gegentiber
zukunftigen Generationen und gegenuber leidensfiahigen Tieren beimessen.

Eine Abstufung der Pflichten gegentiber Naturwesen nach ihrer biologi-
schen Organisationshohe, wie sie dem spontanen moralischen Empfinden
entspricht, ist unter Biozentrikern eher die Regel als die Ausnahme. Der
biozentrische Umweltethiker Attfield z. B. spricht Pflanzen denselben morali-
schen Status, aber eine geringere moralische Signifikanz zu als Menschen und
Tieren, so dass die charakteristisch biozentrischen Pflichten im Vergleich zu
Pflichten gegentiber Menschen und Tieren zurlicktreten (vgl. Attfield 1983,
S. 166). Solange sich die meisten Biozentriker allerdings liber das Gewicht,
das sie Pflichten gegeniiber der «niederen» Natur beimessen wollen, aus-
schweigen (und damit den Verdacht niahren, blosse Lippenbekenntnisse abzu-
geben, die sie in praxi nicht viel kosten), ldsst sich Uiber die genauen Differen-
zen zu anderen Ansitzen nur spekulieren.

Andere biozentrische Konzeptionen lassen es, was die von ihnen auferleg-
ten Freiheitsbeschrankungen betrifft, allerdings an Eindeutigkeit nicht fehlen.
Wie weit biozentrische Ansitze in dieser Hinsicht gehen konnen, demonstrie-
ren einige neuere amerikanische Beitrige, die an die Wilderness-Bewegung
ankniipfen (vgl. Nash 1973). Charakteristisch fiir diese Ansétze ist, dass sie
der Unberiihrtheit naturlicher Lebensgemeinschaften einen hohen Wert zu-
schreiben, einen Wert, der in europdischen Ansdtzen aus naheliegenden Griin-
den weniger im Vordergrund steht. Idealtypisch wird diese Richtung durch
Paul W. Taylors Ethik der «Achtung vor der Natur» (Taylor 1986) reprasen-
tiert. An dieser Umweltethik ist insbesondere die Konsequenz eindrucksvoll,
mit der der Autor seinen radikal biozentrischen Standpunkt durchhilt und
den sich daraus ergebenden Folgerungen auch da nicht ausweicht, wo sie

67



gangigen Auffassungen widersprechen. Obwohl diese Umweltethik ihrem
Selbstverstandnis nach kreativ und provokativ sein will und sich bewusst von
dem Ziel distanziert, vorherrschende Intuitionen lediglich zu systematisieren,
zu rekonstruieren oder mit konstruktiv gesetzten Prinzipien nach der Metho-
de des Reflexionsgleichgewichts abzustimmen, diirfte sie den intuitiven Uber-
zeugungen vieler 6kologisch Engagierter recht nahe kommen.

Kennzeichnend fiir Taylors Umweltethik ist der Versuch, den Menschen
nicht primdr als Entscheidungs- und Handlungssubjekt zu sehen, sondern als
biologische Gattung unter anderen, als Teil der «Lebensgemeinschaft der
Erde». Obwohl auch Taylor weiss, dass einzig der Mensch als Adressat der
von dieser Ethik aufgestellten Normen in Frage kommt, vermeidet er es doch
weitgehend, die menschliche Binnenperspektive einzunehmen, aus der heraus
sich das moralische Subjekt denkend und handelnd fiir oder gegen diese
Normen entscheiden muss. Der archimedische Punkt dieser Ethik liegt ein-
deutig ausserhalb des Menschen.

Die Axiologie, die Taylor seiner Umweltethik zugrundelegt, ist nur auf-
grund dieser Aussenperspektive verstehbar. Nach ihr sind alle Arten des Le-
bendigen gleichwertig. Die Seinsweise des Menschen ist in keiner moralisch
relevanten Hinsicht «hoher» als die anderer Lebewesen. Zwar leugnet Taylor
nicht, dass die Lebewesen sehr unterschiedlich ausgepragte Fahigkeiten besit-
zen, er leugnet aber, dass diese Unterschiede moralisch relevant sind. Der
naheliegende Schluss von der evolutiven Hoherentwicklung im Sinne zuneh-
mender funktionaler Differenzierung und systemischer Integration auf eine
entsprechende axiologische Hoherwertigkeit wird bewusst abgewehrt: Ethisch
signifikant sei ausschliesslich das auf alle Lebewesen gleichermassen zutref-
fende Merkmal der teleonomen Organisation. Indem jeder Organismus sein
(biologisch, nicht metaphysisch verstandenes) immanentes Telos habe, sei fiir
ihn ein spezifisches Gut definiert, das erreicht und verfehlt, begiinstigt und
behindert werden kann (vgl. S. 60ff.).

Die normativen Konsequenzen eines derart radikalen Egalitarismus liegen
auf der Hand: 1. ein prononcierter Anti-Humanismus; 2. eine Verpflichtung
zum Vegetarismus; und 3. ein umweltethischer Rigorismus, der dem Men-
schen in weitem Masse die Freiheit abspricht, die lebende Natur zu anderen
Zwecken als der nackten Lebenserhaltung in Dienst zu nehmen.

1. Taylors Ethik der Achtung vor der Natur bestétigt die Feststellung Calli-
cotts, dass eine Umweltethik in ungefdhr demselben Masse, in dem sie bio-
zentrisch ist, misanthropisch sein muss (Callicott 1989, S. 27). Was bei Nietz-
sche als Zynismus gemeint ist: «Es sind schon viele Tierarten verschwunden;
gesetzt, dass auch der Mensch verschwidnde, so wirde nichts in der Welt

68



fehlen» (Nietzsche 1887, S. 50), wird bei Taylor zum umweltethischen Theo-
rem. Weit entfernt, als moralische Katastrophe zu gelten, wire ein Aussterben
der Gattung Mensch positiv zu bewerten, da das Wohl der verbleibenden
irdischen Lebensgemeinschaft dadurch wahrscheinlich eher gesteigert wiirde
(vgl. S. 115).

2. Diese Umweltethik impliziert einen Vegetarismus. Dieser wird aber an-
ders als bei der Mehrzahl der ethischen Vegetarier nicht iiber ein den Tieren
zugesprochenes Lebensrecht begriindet, sondern indirekt iiber den Gedanken,
dass eine sich vegetarisch ernahrende Menschheit den iibrigen Arten von
Lebewesen mehr Lebensraum belassen wiirde, da sie mit weniger agrarischer
Nutzflache und einer weniger intensiv betriebenen Landwirtschaft auskame.
Aufgrund der Gleichwertigkeitsthese ist fiir sich genommen die Totung eines
Tiers nicht bedenklicher als das Ausreissen einer Pflanze (vgl. S. 293).

3. Kennzeichnend fiir den Rigorismus dieser Umweltethik schliesslich sind
einige der Verhaltens- und Vorrangregeln, die Taylor aus seiner biozentrischen
Axiologie ableitet:

1. Lebewesen sollten nicht geschiddigt werden, d. h. ihnen sollte nichts zuge-
fugt werden, das ihrem spezifischen Gut zuwiderlauft.

2. Lebewesen sollten nicht in ithren normalen Tétigkeiten und Entwicklun-
gen eingeschriankt oder behindert werden. Wildlebende Tiere und Pflanzen
sollten sich selbst uiberlassen bleiben. Wildlebende Tiere sollten auch dann
nicht eingefangen werden, wenn es sicher wire, dass sie es bei uns besser
hdtten, oder aus Gefahrenlagen gerettet oder medizinisch versorgt werden.
Wildpflanzen sollten nicht auf Kulturland verpflanzt werden.

3. Wildlebende Tiere sollten nicht mit List gefangen oder getotet werden.
Jagd, Fallenstellen oder Fischfang sind moralisch unzulissig, soweit sie sich
Methoden bedienen, bei denen Tiere getduscht werden.

4. Wer einer der drei Regeln zuwiderhandelt, sollte Wiedergutmachung
leisten, und zwar gegeniiber Organismen oder Okologischen Systemen, die
dem geschddigten dhnlich sind.

5. Jedem Naturwesen ist die Selbstverteidigung gegen gefahrliche und
schadliche Lebewesen erlaubt, allerdings nur — entsprechend den rechtlichen
Einschrinkungen der Notwehr — mit zweckdienlichen, nicht mit dariiber hin-
ausgehenden Mitteln.

6. Die sozialen und kulturellen Zielvorstellungen einer Gesellschaft und die
Weisen ihrer Verwirklichung sollten so umgestellt werden, dass sie die
ursprungliche Natur moglichst wenig schadigen. (Vgl. S. 169ff., 263t.)

Die Beispiele, mit denen Taylor diese Regeln illustriert, zeigen, dass es ihm
mit ihnen primir um die Verhinderung von Schidigungen und Zerstérungen

69



geht, die ausgesprochenen Luxusbedurfnissen dienen, z. B. das Toten von
Elefanten, um aus dem Elfenbein der Stosszahne Souvenirs herzustellen, das
Einfangen tropischer Vogel fir die Kéfighaltung sowie Jagd und Fischfang,
soweit sie als Freizeitvergniigen betrieben werden. Sein Regelkanon selbst ist
aber bedeutend restriktiver, als es diese Beispiele vermuten lassen. Die sechste
Regel wird von ihm so interpretiert, dass der Mensch tierischen und pflanz-
lichen Individuen nur insoweit Schaden zufligen darf, als es die Aufrechterhal-
tung der fiir die jeweilige Kultur «grundlegenden» Institutionen erfordert (vgl.
S. 283). Pflanzliche Individuen dirften also nur insoweit konsumiert werden,
als es der physiologische Grundbedarf und die «grundlegenden» Institutionen
notwendig machen, nicht aber zu Genusszwecken oder fiir weniger grundle-
gende Kulturleistungen (wie Kunst und Wissenschaft?). Jede Kultivierung, die
nicht der Aufrechterhaltung der Gesellschaft diente, wire unzuldssig, wenn sie
zu einer Verringerung der Zahl pflanzlicher Individuen fiihrte, gleichgtltig, ob
die Verluste auffillige oder unscheinbare, haufige oder seltene, aussterbende
oder gesicherte, bedrohte oder unbedrohte Arten treffen.

Zweifellos besitzt Taylors Umweltethik — zumindest als /deal eines schonen-
den und respektvollen Umgangs mit der Natur — eine betrichtliche gefiihls-
massige Attraktivitit. Auf der anderen Seite wirft sie jedoch in mehreren
Hinsichten Probleme auf:

1. Problematisch ist die Redeweise von einer « Wiedergutmachung» gegen-
tiber der Natur. Sie unterstellt ein dhnlich anthropomorphisierendes Natur-
bild und ein ahnlich symmetrisches Mensch-Natur-Verhaltnis wie die verbrei-
tete Redeweise von «Partnerschaft» oder «Frieden» mit der Natur. Diese
Sichtweise verkennt die unaufhebbare Asymmetrie in der Beziechung des Men-
schen zur aussermenschlichen Natur. Eine «Wiedergutmachung». der auf sei-
ten der Beglinstigten nicht zumindest die Moglichkeit der Erwvartung einer
Wiedergutmachung gegentbersteht, kann allenfalls im Sinne einer Symbol-
handlung verstanden werden.

2. Nicht weniger problematisch i1st das von Taylor postulierte Recht auf
Selbstverteidigung. Mit der Einfithrung dieses Rechts vermeidet es Taylor
zwar, den Menschen darauf zu verpflichten, sich aggressiven Viren und Bakte-
rien kampflos auszuliefern (wobei er allerdings offenlisst, ob der Mensch etwa
Impfstoffe auch an unbeteiligten Dritten, z. B. in Tierexperimenten, erproben
darf), gibt damit aber die streng biozentrische Perspektive im Grunde auf. Da
als Adressat und Nutzniesser des formal allen «moral agents» gewdhrten
Notwehrrechts (vgl. S. 264f.) faktisch nur der Mensch in Frage kommt, wird
der Mensch doch wieder massiv privilegiert.

3. Taylors Konzeption setzt eine radikale «Naturalisierung des Menschen»

70



voraus. Dass der Mensch ein Teil der Natur ist und nicht anders als Tier und
Pflanze in vielfaltige 6kologische Abhangigkeitsbeziehungen eingelassen ist,
hebt aber die ontologische Differenz nicht auf, die zwischen Naturwesen mit
der Fahigkeit zum Selbstbewusstsein, Naturwesen mit der Féahigkeit zum
Bewusstsein und solchen ohne diese Fahigkeiten besteht. Auch wenn Bewusst-
sein und Selbstbewusstsein eine naturale Basis haben (das Integrationsniveau
neuraler Systeme), kann man diese doch rein behavioralen Fahigkeiten (wie
der Fahigkeit zu zielgerichteter Bewegung oder der Konditionierbarkeit) nicht
einfach gleichstellen. Mit dem Bewusstsein, der inneren Abbildung dusserer
Sachverhalte im Medium der Vorstellung, kommt eine neuartige Qualitit in
die Welt, der ein Biozentrismus nicht gerecht wird, der ausschliesslich die
organismisch-biologischen Merkmale bewusstseinsfihiger Wesen fiir mora-
lisch relevant hélt. In letzter Konsequenz muss fir diese Ethik nicht nur das
irreversible Aussterben der Gattung Mensch axiologisch gleichgiiltig sein,
sondern auch das irreversible Aussterben samtlicher bewusstseinsfahiger Na-
turwesen. Falls das Aussterben der hoheren Tiere mit ihren relativ hohen
Anspruchen an pflanzliche Nahrungsressourcen die Lebensmoglichkeiten der
(weniger anspruchsvollen) niederen Tiere und Pflanzen tiberproportional ver-
bessern wiirde, miisste ein Holozid, der das gesamte bewusstseinsfdhige Leben
auf der Erde ausloscht, fiir diese Theorie sogar als positiver Entwicklungs-
schritt zu Buche schlagen.

Viele werden Schwierigkeiten haben, diese Konsequenz zu akzeptieren. Sie
werden sich eher in der uiblichen Sichtweise bestatigt sehen, nach der mensch-
liche und andere empfindungsfihige Lebewesen zu Recht gegeniiber nicht-
empfindungsfihigen privilegiert werden. Einen unabhiangigen Grund fiir eine
solche Privilegierung konnte man auch darin sehen, dass zumindest uber
einige aussermoralische Wertprinzipien, die sich auf empfindungsfihige
Wesen beziehen (etwa der intrinsische Unwert von Leiden), ein nahezu univer-
saler Konsens besteht, wiahrend alle Wertprinzipien, die sich auf nicht-empfin-
dungsfihige Wesen beziehen, hochgradig kontrovers sind (vgl. Birnbacher
1982). Damit 1st keine «Konsenstheorie» axiologischer Aussagen impliziert,
aber immerhin ein Plausibilitdtsgrund angegeben, der aus dem Chaos axiolo-
gischer Setzungen, in dem sich die 6kologische Ethik zu verlieren droht, einen
konstruktiven Ausweg weisen konnte.

Geht man von der Prioritdt des Wohls menschlicher und anderer bewusst-
seinsfiahiger Naturwesen aus, bestehen Pflichten zur Erhaltung des Bestandes
und der Funktionsfihigkeit der natiirlichen Systeme unterhalb der Bewusst-
seinsschwelle im wesentlichen nicht als Pflichten gegeniiber, sondern als Pflich-
ten in Ansehung dieser Systeme. Die Wertbasis dieser Pflichten liegt nicht

71



im Wohl und Wehe dieser Systeme selbst, sondern in dem Wohl und Wehe des
Menschen (und der bewusstseinsfahigen Tiere), die von der Intaktheit der
librigen Natur abhangen. Die Aufrechterhaltung und womogliche Steigerung
der Tragekapazitit und des Formenreichtums der Natur ist nicht der Natur
selbst geschuldet, sondern den zukiinftigen Generationen derer, die auf jeweils
spezifische Weise auf die Natur als ihre Lebensgrundlage angewiesen sind.
«Achtung vor der Natur» ist aus dieser Sicht kein Gegenstand einer eigenstin-
digen Natur-Ethik, sondern ein Gegenstand der Zukunftsethik.

3. Freiheitsbeschrankungen um der Freiheit willen

Mit der Transformation von Natur-Ethik in Zukunftsethik kommt erneut der
Begriff der Freiheit ins Spiel. Denn ihrem Kern nach zielen Verpflichtungen
gegeniiber zukiinftigen Generationen nicht auf die generationeniibergreifende
Realisierung irgendwelcher substantieller Werte oder Ideale, sondern auf das
Offenhalten von Optionen, die Sicherung der Moglichkeit spaterer Generatio-
nen, je eigene Werte und Ideale zu realisieren. Wir miissen davon ausgehen,
dass die Angehorigen zukiinftiger Generationen ihre eigenen, aus heutiger
Sicht moglicherweise fremden und befremdlichen Werte und Bediirfnisse
haben werden. Es liefe auf eine Art intergenerationeller Diktatur hinaus, sie
durch langfristige und womoglich irreversible Festlegungen auf Werte, die uns
wichtig sind, dauerhaft zu verpflichten. Eine Zukunftsethik darf deshalb nicht
im Zeichen einer bestimmten, inhaltlich festgelegten Utopie stehen, sondern
muss sich darauf beschrinken, die Bedingungen der Moglichkeit zukiinftiger
Utopien zu sichern (vgl. Jonas 1979, S. 239; Birnbacher 1988, S. 163f.). Wie
gute Eltern miissen es die lebenden Generationen vermeiden, die Zukiinftigen
allzusehr an sich selber zu binden. Dass sie ihrer Pflicht nachkommen, die
natirlichen und kulturellen Ressourcen zu hinterlassen, auf die die Spiteren
in jedem Falle angewiesen sein werden, gibt ihnen nicht das Recht, die Spéte-
ren daran zu hindern, ihr eigenes Leben zu leben. Vor allem gibt es ihnen nicht
das Recht, sie mit der Notwendigkeit zu konfrontieren, ihre Krifte auf die
Sanierung von unfreiwillig ibernommenen «Altlasten» zu verwenden.
Pflichten zur Sicherung des Bestandes und der Funktionsfihigkeit der
Natur bestehen nach diesem Ansatz nicht unabhdnig von der Verpflichtung
zur Sicherung von Freiheitsspielraumen, sondern leiten sich aus dieser her.
Der Grund dafiir, die natiirliche Vielfalt zu erhalten — etwa im Landschafts-
schutz —, liegt nicht darin, dass Vielfalt ein Selbstzweck wire, sondern dass
abzusehen ist, dass die Anforderungen, die die Zukunftigen an die dkologi-

72



schen und éasthetischen Qualitdten von Landschaften stellen werden, nicht
weniger vielfdltig und variabel sein werden, als sie es heute sind (vgl. Birnba-
cher 1989, S. 411f.). Der Grund dafiir, die biologischen Arten nicht auszurot-
ten oder durch zivilisatorische Einwirkungen aussterben zu lassen (soweit dies
ohne Schaden fiir die elementaren Lebensinteressen bewusstseinsfahiger
Wesen moglich und nicht prohibitiv aufwendig ist), liegt nicht in einem Eigen-
recht dieser Arten auf Erhaltung, sondern in der Tatsache, dass eine Verar-
mung der Natur die Erfahrungs- und Nutzungsmoglichkeiten zukiinftiger
Generationen entscheidend einschrinken wiirde. Okologische Vielfalt und
Stabilitdt sind aus dieser Perspektive wesentlich Ressourcen, Bedingungen
zukiinftiger Wahlfreiheit zwischen Lebensstilen und Erlebnischancen. Sie sind
ebenso Bedingungen zukiinftiger Freiheit wie die elementaren Ressourcen
Luft, Wasser, Boden und Energie. IThre Erhaltung und Weiterentwicklung ist
aus keinem anderen Grunde erfordert, als dass wir vermeiden miissen, spatere
Generationen (mit ithrer zahlenmassig grosseren Bevolkerung) in Zwangsla-
gen zu bringen, die sie notigen, zur Bewaltigung von Knappheiten und Kata-
strophen auf Freiheitsbeschrinkungen zuriickzugreifen.

Aus demselben Grund miissen wir alles tun, um zu verhindern, dass irrever-
sible Schiden und Risiken in die Biosphire eingebracht werden. Diese be-
schrinken die Freiheit der von ihnen Betroffenen gleich in zweifacher Weise:
Die Spiteren konnen sie nicht mehr riickgdngig machen; und sie werden ithnen
oktroyiert, ohne dass sie vorher gefragt worden sind. Freiheitsbeschrankun-
gen heute miissen genau insoweit erlaubt sein, als absehbar ist, dass sie ent-
sprechende Freiheitsbeschrinkungen Zukiinftiger verhindern. Beschriankun-
gen von Freiheiten heute miissen also gegen mogliche Beschrankungen von
Freiheiten morgen im Sinne eines «Utilitarismus der Rechte» (Nozick o. J.,
S. 39) abgewogen werden. Einer der irreversiblen generationeniibergreifenden
Prozesse, die die heutige Generation in Gang gesetzt hat und die die Freiheit
zukiinftiger Generationen massiv einschrianken konnte, die Anreicherung der
Atmosphére mit Treibhausgasen, wird kaum zuriickzudrehen sein, ohne ge-
wisse Einschrankungen der Konsumfreiheit, etwa auf dem Gebiet der Mobili-
tat, in Kauf zu nehmen.

73



4. Natur als Ideal und Modell: Der neue Naturalismus

Die historische Abfolge von aufklarerischer «Entzauberung» der Welt und
romantischem Naturmystizismus hat sich in den letzten zwei Jahrzehnten
unter O0kologischen Vorzeichen wiederholt. Allerorten war die Entwicklung
der okologischen Ethik begleitet von einer Restauration lingst tiberholt ge-
glaubter religioser und metaphysischer Naturbilder, schon 1974 fir John
Passmore ein Anlass, den neuen Mystizismus als «geistige Umweltverschmut-
zung» im Gefolge der physischen zu brandmarken (Passmore 1974, S. 173).
Nicht zufillig hat dies auch den ethischen Naturalismus — seinerseits eine
tiiberwunden geglaubte Denkrichtung — wiederaufleben lassen. Insgesamt liegt
es in der Tendenz metaphysischer und religidser Naturauffassungen, deutende
und erklirende Momente mit bewertenden und normativen zu verschmelzen.
So besteht ein enger konnotativer (wenn auch nicht streng logischer) Zu-
sammenhang zwischen der deskriptiv-metaphysischen Annahme einer Natur-
teleologie und der ethischen Norm, die postulierten Naturzwecke im mensch-
lichen Umgang mit der Natur zu respektieren, zu beférdern, ihnen zumindest
nicht entgegenzuarbeiten. Tatsdchlich fillt es an dieser Stelle schwer, sich dem
Sog, der von dem Ubergang vom Sein zum Sollen ausgeht, gedanklich entge-
genzustemmen. Schopenhauer ist in unserem Kulturkreis nahezu der einzige,
der aus der postulierten Existenz einer Quasi-Teleologie die ethische Forde-
rung abgeleitet hat, die Zwecke der Natur nicht zu respektieren, sondern sich
ihnen zu verweigern.

Die Verfithrungskraft, die der ethische Naturalismus gerade im 6kologi-
schen Bereich entfaltet, ldsst sich u. a. damit erkldren, dass er zwei weitver-
breiteten Bediirfnissen entgegenkommt: dem Bediirfnis nach Entlastung von
Verantwortung; und dem Bediirfnis, das eigene Handeln in Einklang mit
einem ubergreifenden Sinnzusammenhang zu wissen, der unabhingig vom
eigenen Wollen besteht. Indem der ethische Naturalismus den Anschein er-
weckt, die Normen des richtigen Umgangs mit der Natur liessen sich der
Natur selbst entnehmen, suggeriert er dem Unschliissigen, eine objektiv be-
griindete, feststehende und von seinen personlichen Entscheidungen unab-
hiangige Norm in der Hand zu haben. Gleichzeitig vermittelt er ihm das
Gefuhl, sich in Harmonie zu befinden mit einer idealisierend als « Mutter» und
«Lehrmeisterin» gesehenen Natur.

Was dem einen als Entlastung von Verantwortung willkommen ist, ist fiir
den anderen freilich nichts anderes als die Selbstaufgabe menschlicher Frei-
heit, ein Verrat an der spezifisch menschlichen Autonomie der Selbstgesetzge-
bung. Was fiir den einen die besondere Attraktivitit des ethischen Naturalis-

74



mus ausmacht, das «Mit-dem-Strom-der-Natur-schwimmeny, ist fiir den an-
deren ein Symptom von «Entscheidungsangst» (Kaufmann 1974, Kap. 1),
eine Flucht vor der Freiheit.

Angesichts des Verfithrungspotentials des ethischen Naturalismus kann es
nicht falsch sein, die kritischen Einwiande gegen ihn immer wieder durchzu-
buchstabieren. Dabei wird allerdings haufig zu pauschal vorgegangen und
nicht hinreichend zwischen zwei Formen des Naturalismus unterschieden:
dem metaethischen Naturalismus und dem ethischen Naturalismus im engeren
Sinne. In beiden Formen hat der Naturalismus die Tendenz, den Menschen
psychologisch von der Freiheit und der Verantwortung der Selbstgesetzge-
bung zu entlasten (vgl. Schafer 1987, S. 23), aber zugrunde liegen jeweils
unterschiedliche Denkweisen: Der metaethische Naturalismus, angewendet
auf die 6kologische Ethik, behauptet, Normen des richtigen Umgangs mit der
Natur liessen sich aus metaphysischen oder wissenschaftlichen deskriptiven
Aussagen iiber die Natur logisch zwingend ableiten. Der ethische Naturalis-
mus, angewendet auf die 6kologische Ethik, behauptet, die Natur selbst solle
als Massstab dafur dienen, wie wir uns der Natur gegeniiber verhalten sollen.
Der metaethische Naturalismus stellt eine logische, der ethische Naturalismus
eine normative These auf.

Letzlich leistet also nur die metaethische Form des Naturalismus das, was
viele von ihm erhoffen, namlich eine wirksame Entlastung von «Metaverant-
wortung», der Verantwortung fiir die Normen, nach denen sich Verantwor-
tung bemessen soll (Bayertz 1984). Der ethische Naturalismus kann dies
genau nicht leisten, da seine Berufung auf die Natur als Massstab mensch-
lichen Handelns ihrerseits auf einer moralischen Setzung beruht. Aus demsel-
ben Grund kann ihn auch die Kritik am «naturalistischen Fehlschluss» nicht
treffen. Auch wenn sich historisch folgenreiche Auspragungen des ethischen
Naturalismus wie der Sozialdarwinismus zuweilen als spezifisch «wissen-
schaftliche» Weltanschauungen ausgaben, beruhten sie doch letztlich auf einer
normativen Setzung, die sich ihrerseits nicht mehr wissenschaftlich absichern
lasst: dass die Verfahrensweisen der Natur, wie sie von der Biologie aufgewie-
sen werden, dem Menschen als Modell dienen konnen. Dennoch bezieht der
ethische Naturalismus seine Verflihrungskraft nicht zuletzt auch daraus, dass
er sich an erfolgreichen wissenschaftlichen Erkldrungsmodellen (wie im Fall
des Sozialdarwinismus an dem der natiirlichen Selektion) orientiert und indi-
rekt an dessen Prestige partizipiert. Statt sich auf metaphysische Konstruktio-
nen, auf Glaubensgewissheiten oder subjektive Evidenzen berufen zu miissen,
konnen sich seine Anhdnger zugute halten, sich ausschliesslich von Tatsachen

75



leiten zu lassen und deshalb genau zu wissen, was «natiirlich» und «unnatiir-
lich», «naturgemass» und «naturwidrigy ist.

Zahlreiche Entwiirfe in der okologischen Ethik sind naturalistisch in dem
Sinne, dass sie den Menschen dazu auffordern, «Storungen» der natiirlichen
Kreisldufe zu vermeiden und unumgéngliche Eingriffe in die Natur so vorzu-
nehmen, dass sie der Richtung, die von der Natur selbst eingeschlagen wird,
nicht zuwiderlaufen. Bezeichnend fiir diese Denkweise ist das von dem Okolo-
gen Barry Commoner formulierte sogenannte «dritte Gesetz der Okologie»:
«Nature knows best» (Commoner 1971, S. 41). Plausibel ist sie freilich nur
auf dem Hintergrund eines stark idealisierenden Naturbilds. Der Natur wird
ein «Gleichgewicht» zugeschrieben, das der Mensch durch zivilisatorische
Eingriffe zerstort hat und das er nur durch Nutzungsverzichte bzw. durch
kompensierende Eingriffe wiederherstellen kann. Das romantische Bild einer
sich im «Gleichgewicht» befindenden Natur ist jedoch nicht nur als deskrip-
tive Aussage fragwiirdig — katastrophale Einbriiche sind auch der vom Men-
schen unberiihrten Natur keineswegs fremd —, sondern vor allem auch als
Teilmoment umweltethischer Normen, die dazu auffordern, «Gleichgewicht»,
«Harmonie» oder «Frieden» in oder mit der Natur herzustellen. Problema-
tisch sind diese Begriffe zum einen wegen ithrer Unbestimmtheit. Sie sind so
wenig eindeutig wie der Begriff der «Natur» und des «Natiirlichen» selbst.
Wer das «natiirliche Gleichgewicht» oder den «natlrlichen» Zustand einer
Landschaft wiederhergestellt wissen mochte, muss genauer sagen, worin fur
ihn der «Naturzustand» besteht. Auch der Begriff «Natur» in «Naturschutz»
ist alles andere als eindeutig. Welche Natur ist gemeint: die urspringliche,
vom Menschen unberiihrte Natur; die Natur, die den Eindruck der Unbe-
rithrtheit macht (auch wenn sie es nicht ist); oder dsthetisch oder anderweitig
reizvolle Naturbestandteile, die sich erst infolge bestimmter historischer Nut-
zungsweisen herausgebildet haben? Schon wegen seiner Uneindeutigkeit kann
der Begriff des «Natiirlichen» nicht dazu dienen, Kontroversen im Natur-
schutz iber Auswahl der Schutzziele, Grad der Schutzwiirdigkeit und Art der
Schutzmassnahmen zu entscheiden. Ist es etwa «naturgemaésser», eine kleine
Population einer seltenen, bedrohten oder interessanten Art von einer grossen
Population haufiger, nicht bedrohter oder weniger interessanter Fressfeinde
vernichten zu lassen, oder ist es «naturgemasser», die kleine Population aktiv
zu schiitzen, unter eventueller Inkaufnahme massiver technischer Eingriffe?

Zweitens ist das natiirliche «Gleichgewicht» des «Fressens und Gefressen-
werdens» durch Mechanismen der Zerstorung, Beherrschung und Leidenszu-
fugung erkauft, die, vom Menschen bewusst nachgeahmt, moralisch untrag-
bar wiren. Dass die Natur in ihrer vom Menschen ungezihmten Gestalt alles

76



andere als gut und wohltétig ist, haben insbesondere John Stuart Mill (1874,
S. 31ff.) und Albert Schweitzer (1932, S. 32f.) in den grellsten Farben ausge-
malt. Die Gesetze der Natur sind nicht die Gesetze der Menschlichkeit. Eben-
sowenig sind sie die Gesetze eines schonenden und umsichtigen Umgangs mit
der Natur. Im iibrigen ist nicht auszuschliessen, dass die Zwecke der Natur,
gibe es sie, geradewegs darauf zielten, die Biosphare zugrundezurichten. In
der Tat haben Schopenhauerianer wie Mainldnder (1876, S. 50ff.) das Entro-
piegesetz in genau dieser Weise interpretiert. Die Tatsache, dass wir in einem
«Run-down-universe» leben, ist aber offensichtlich kein iiberzeugender
Grund, die Zerstorung der Biosphére noch zu forcieren.

Wihrend der ethische Naturalismus mit der moralischen Schwierigkeit
konfrontiert ist, kein akzeptables Kriterium fiir menschliches Handeln und
Unterlassen angeben zu konnen, sieht sich der metaethische Naturalismus
einer logischen Schwierigkeit ausgesetzt: dem Argument des «naturalistischen
Fehlschlusses». Dieses Argument ist nach wie vor unerschiittert. Zur Recht-
fertigung eines Werturteils kann es niemals geniigen, sich allein auf (reale oder
vermeintliche) Tatsachen der Natur zu berufen. Die Natur kann niemals der
alleinige Massstab dessen sein, wie wir mit der Natur umgehen sollen. Jeder
Versuch, sich durch den Riickgriff auf eine objektiv vorgegebene Natur von
der Aufgabe (und der Verantwortung) einer eigenen Bewertung und Entschei-
dung zu entlasten, ist zum Scheitern verurteilt. Die menschliche Freiheit, sich
die Normen des Handelns selbst zu setzen, ist unaufhebbar.

Genuine naturalistische Fehlschliisse scheinen insgesamt viel weniger be-
gangen zu werden, als sie diagnostiziert werden. Auch die in der 6kologischen
Ethik hiufig anzutreffenden Tendenzen zu einem ethischen Naturalismus
werden selten in der zugespitzten Form des metaethischen Naturalismus ver-
treten. Ausdriicklich ist die Geltung des Arguments des naturalistischen Fehl-
schlusses allein von Hans Jonas in Frage gestellt worden. Jonas hat bereits in
Organismus und Freiheit gefordert, eine Ethik miisse «durch ein in der Natur
der Dinge entdeckbares Prinzip» begriindet werden (Jonas 1973, S. 342), eine
Forderung, die er im Prinzip Verantwortung wiederaufnimmt mit dem An-
spruch, Axiologie zu einem «Teil der Ontologie» zu machen (Jonas 1979,
S. 153) und das «Dogma, dass vom Sein kein Weg zum Sollen fiithrt» (ebd.,
S. 93), zu widerlegen. Eine auch nur entfernt plausible Ableitung vermag
allerdings auch Jonas nicht vorzufiithren. Das Beispiel, dem Jonas dies zu-
traut: das Atmen des Neugeborenen, von dem er meint, dass es «unwi-
dersprechlich ein Soll an die Umwelt richtet, ndmlich: sich seiner anzuneh-
men» (ebd., S. 235), vermag das Geforderte nicht zu leisten. Entweder wird
der Sachverhalt, das Atmen des Sduglings, rein deskriptiv charakterisiert,

77



dann folgt das behauptete Sollen keineswegs. Oder der psychologische «Auf-
forderungscharakter» wird in die (phidnomenologische) Beschreibung des
Sachverhalts einbezogen, wodurch sie die Ableitung der normativen Konse-
quenz erlaubt, dafiir aber ihren rein deskriptiven Charakter einbiisst.

Auch wenn man in der okologischen Ethik nur selten eindeutige Beispiele
fir naturalistische Fehlschlisse antrifft (schon die von Moore kritisierten
Beispiele waren nicht eindeutig), wird man doch sagen miissen, dass gerade in
einigen biozentrischen Konzeptionen die Tendenz besteht, die «Anthropoge-
nitit» okologischer Werte zu leugnen und den Eindruck zu erwecken, die
jeweiligen biozentrischen Wertvorstellungen seien durch die Natur selbst vor-
gegeben. Eine Schlusselrolle tibernimmt in dieser Hinsicht der Begriff eines
«Eigenrechts», der einzelnen Naturwesen oder der Natur als ganzer zukom-
men soll. Der Begriff eines «Rechts» ist fiir diese Rolle besonders pradesti-
niert. Zwar lassen sich moralische Rechte ebenso wie legale Rechte auch als
Resultate menschlicher Zuschreibung auffassen und mit einem metaethischen
Subjektivismus vereinbaren. Aber von seinen Obertonen her suggeriert der
Begriff eines Rechts in weitaus starkerem Masse als der Begriff der Pflicht die
Vorstellung eines Sollens, das unabhingig von menschlichem Wollen besteht.
Es ist insofern nicht zufillig, dass viele, die von «Rechten» der Natur bzw. von
einer «Rechtsgemeinschaft der Natur» (Meyer-Abich 1986, S. 90) sprechen,
diese Rechte so auffassen, dass diese unabhingig von Akten menschlicher
Setzung, gewissermassen «von Natur aus» bestehen, oder auch an die objekti-
vistische Tradition des Naturrechts ankntipfen (Sitter 1984, S. 167) und dies
zu einem «Naturrecht der Natur» erweitern.

Damit aber wird wiederum menschliche Freiheit desavouiert. Im Namen
der Eigenrechte der Natur wird das moralische Subjekt dem Diktat einer
quasi personal gedachten Natur unterworfen und tendenziell auf die Rolle
eines Normbefolgers reduziert. Ich fiir meinen Teil sehe keinen Grund, warum
wir frei anerkannte Verpflichtungen zu Eigenrechten der Natur hypostasieren
sollten. Die Griinde, Verantwortung fiir die Natur zu tibernehmen, konnen
auf eigenen Fiissen stehen. Sie bediirfen keiner Konstruktionen wie des ethi-
schen oder metaethischen Naturalismus, die den Menschen der Tendenz nach
als autonomes Subjekt entmiindigen.

78



Literatur

Attfield. Robin: The ethics of environmental concern, Oxford 1983

Bayertz, Kurt: Increasing responsibility as technological destiny? Human reproductive tech-
nology and the problem of meta-responsibility, in: P. T. Durbin (Hg.): Technology and
responsibility, Dordrecht 1984, p. 135-150

Bayertz, Kurt: Naturphilosophie als Ethik. Zur Vereinigung von Natur- und Moralphiloso-
phie im Zeichen der dkologischen Krise, in: Philosophia naturalis 24 (1987) S. 157-185

Birnbacher, Dieter: A priority rule for environmental ethics, in: Environmental Ethics 4
(1982) p. 3—-16

Birnbacher, Dicter: Verantwortung fiir zukiinftige Generationen, Stuttgart 1988

Birnbacher, Dieter: Okologie, Ethik und neues Handeln, in: H. Stachowiak (Hg.): Pragma-
tik, Bd. 3, Hamburg 1989, S. 393-417

Bollnow, Otto Friedrich: Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben. Uberlegungen zu Albert
Schweitzers Werk, in: Evangelische Kommentare 9 (1976) S. 527-530

Callicott, J. Baird: In defense of the land ethic. Essays in environmental philosophy, Albany,
N. Y. 1989 :

Commoner, Barry: The closing circle, New York 1971

Jonas, Hans: Organismus und Freiheit. Ansidtze zu einer philosophischen Biologie, Gottin-
gen 1973

Jonas, Hans: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisa-
tion, Frankfurt/M. 1979

Kaufmann, Walter: Jenseits von Schuld und Gerechtigkeit. Von der Entscheidungsangst zur
Autonomie, Hamburg 1974

Mainlander, Philipp: Philosophie der Erlésung (1876f.). Ausgewdahlt von Ulrich Horstmann,
Frankfurt/M. 1989

Maren-Grisebach, Manon: Philosophie der Griinen, Miinchen/Wien 1982

Meyer-Abich, Klaus M.: Wege zum Frieden mit der Natur. Praktische Naturphilosophie fiir
die Umweltpolitik, Taschenbuchausgabe Miinchen 1986

Mill, John Stuart: Natur (1874), in: Drei Essays {iber Religion, Stuttgart 1984, S. 9-62

Nash, Roderick: Wilderness and the American mind, New Haven/London 1973

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente November 1887 — Mérz 1888, in: Sdmtliche
Werke. Kritische Studienausgabe, hg. von G. Colli und M. Montinari, Band 13, Berlin
1980, S. 9-194

Nozick, Robert: Anarchie, Staat, Utopia, Miinchen o. J.

O’Riordan, T.: Environmental ideologies, in: Environment and Planning 9 (1977) p. 3—-14

Passmore, John: Man'’s responsibility for nature. Ecological problems and Western tradi-
tions, London 1974

Schifer, Lothar: Selbstbestimmung und Naturverhéltnis des Menschen, in: O. Schwemmer
(Hg.): Uber Natur. Philosophische Beitrige zum Naturverstindnis, Frankfurt/M. 1987,
S. 15-36

Schopenhauer, Arthur: Die beiden Grundprobleme der Ethik (1841), in: Sdmtliche Werke,
hg. von Arthur Hiibscher, Band 4, Mannheim 1988

Schweitzer, Albert: Die Ehrfurcht vor dem Leben (1919), in: Die Lehre von der Ehrfurcht vor
dem Leben. Grundtexte aus finf Jahrzehnten, hg. von H. W. Bihr, Miinchen 1966,
S. 32-37

Sitter, Beat: Uber das Recht der Natur im Naturrecht der Gegenwart, in: E. V. Heyen (Hg.):

79



Vom normativen Wandel des Politischen. Rechts- und staatsphilosophisches Kolloquium
aus Anlass des 70. Geburtstages von Hans Ryffel, Berlin 1984, S. 145-172

Spaemann, Robert: Technische Eingriffe in die Natur als Problem der politischen Ethik, in:
Scheidewege 9 (1979) S. 476-497; wiederabgedruckt in: D. Birnbacher (Hg.): Okologie
und Ethik, Stuttgart 1980, S. 180-206

Taylor, Paul W.: Respect for nature. A theory of environmental ethics, Princeton 1986

Teutsch, Gotthard M.: Lexikon der Umweltethik, Gottingen/Diisseldorf 1985

80



	Rechte des Menschen oder Rechte der Natur? : Die Stellung der Freiheit in der ökologischen Ethik

