
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Der Wert von Autonomie

Autor: Schaber, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 49/90

PETER SCHABER

Der Wert von Autonomie

Ich werde in diesem Aufsatz a) die Frage nach dem Wert der Autonomie für
den einzelnen und b) die Frage nach der moralischen Bedeutung von Autonomie

diskutieren. Ich setze dabei als unbestritten voraus, dass Autonomie für
den einzelnen einen Wert hat und auch moralisch von Bedeutung ist. Beide

Fragen liessen sich leicht beantworten, würde man Autonomie als den zentralen

persönlichen Wert und zugleich als den fundamentalsten Begriff der Moral
setzen.

Ich halte die Annahme, dass Autonomie auf persönlicher wie auf moralischer

Ebene mit anderen Gütern (wie z. B. Glück, Befriedigung, Freundschaft,

Solidarität) konkurriert, für plausibler. Für diese Annahme werde ich
hier nicht argumentieren. Auch zur Rangordnung der verschiedenen Werte
werde ich nichts sagen (es ist gut möglich, dass es eine solche Rangordnung

gar nicht gibt). Vielmehr werde ich versuchen zu zeigen, dass der persönliche
wie auch der moralische Wert von Autonomie sich durch den Beitrag autonomen

Lebens bei der Realisierung der andern Güter bestimmt.

1. Dworkins Definition persönlicher Autonomie

Persönliche Autonomie kann auf sehr verschiedene Weise definiert werden.

«It is used sometimes as an equivalent of liberty sometimes as equivalent
to self-rule or sovereignty, sometimes as identical with the freedom of the will.
It is equated with dignity, integrity, individuality, independence, responsibility,
and self-knowledge ...»' Es ist schwierig, eine Definition zu finden, die allen

Aspekten persönlicher Autonomie gerecht zu werden vermag. Ich habe nicht
die Absicht, dies hier zu tun.

Ich glaube, man sollte von einer Definition persönlicher Autonomie ausgehen,

die eine Verbindung von Autonomie und sozialen Werten wie Freundschaft

und Solidarität zulässt. Eine solche Definition macht persönliche
Autonomie nicht bloss für eine Moraltheorie, sondern auch für eine Theorie des

1 G. Dworkin: The Theory and Practice of Autonomy, Cambridge 1988, p. 6.

39



guten Lebens (in einem nicht-moralischen Sinn) attraktiver. G. Dworkins
Definition persönlicher Autonomie erfüllt dieses Kriterium (wobei ich nicht
ausschlössen will, dass das andere Definitionen auch tun könnten). Dworkin
unterscheidet zwischen Präferenzen erster Ordnung und solchen zweiter

Ordnung (qua Präferenzen, die sich auf Präferenzen beziehen). Persönliche
Autonomie ist so durch die Fähigkeit einer Person definiert, über die Präferenzen

erster Ordnung kritisch zu reflektieren und sie im Lichte der Präferenzen
zweiter Ordnung zu akzeptieren oder zu verändern2.

Diese Definition hat folgenden Vorteil: Die Präferenzen oder Bedürfnisse

erster Ordnung können dem Einfluss anderer Menschen entspringen. Ich
kann z. B. auf die Bedürfnisse eines Freundes Rücksicht nehmen, weil dieser
das wünscht. Ein solches Tun ist nicht fremdbestimmt, solange die Präferenz,
die dieses Tun zum Ausdruck bringt (<ich will auf die Wünsche meines Freundes

Rücksicht nehmen)) auf eine Präferenz zweiter Ordnung zurückzuführen
ist (<ich habe den Wunsch, bestimmte soziale Präferenzen zu haben>). Würde
der Einfluss anderer (<ich will etwas nur, weil ein anderer es will>) auf meine
Präferenzen erster Ordnung als Fremdbestimmung verstanden, wäre Autonomie

empirisch gar nicht möglich. Denn alle unsere Präferenzen, Wünsche und
Bedürfnisse lassen sich auf natürliche oder gesellschaftliche Einflüsse zurückführen.

Es wäre dann jedenfalls nicht sinnvoll, von einem autonomen Lehen zu
reden. Auch die Präferenzen zweiter Ordnung haben natürliche oder
gesellschaftliche Ursprünge. Diese Tatsache bedroht aber die Möglichkeit von
Autonomie nicht. Wir sind nicht auf Präferenzen dritter oder gar vierter

Ordnung angewiesen, um autonom sein zu können. Denn Autonomie - wie sie

Dworkin begreift - ist nicht durch das Vorhandensein von unabhängigen
Präferenzen zweiter Ordnung, sondern durch die Fähigkeit, auf gegebene
Präferenzen kritisch zu reflektieren, sie zu verändern oder zu akzeptieren,
definiert. Diese Fähigkeit setzt Präferenzen zweiter Ordnung voraus; wie diese

entstehen ist dabei nicht von Belang.
Die vorliegende Definition von persönlicher Autonomie führt - was mir

wichtig scheint - auch vor Augen, dass ein autonomes Leben nicht mit einem

autarken Leben identisch ist. Ein autonomes Leben verlangt keine substantielle

Unabhängigkeit von gesellschaftlichen Einflüssen, Projekten und Idealen.
Es setzt darüber hinaus auch nicht voraus, dass man sich soweit als möglich
von natürlichen Bedürfnissen und Trieben loslöst. Autonomie ist nicht dem

2 Die genaue Formulierung lautet: «Autonomy is conceived of as a second-order capacity
of persons to reflect critically upon their first-order preferences, desires, wishes, and so

forth and the capacity to accept or attempt to change these in light of higher-order
preferences and values.» Ebd., p. 20.

40



Asketen vorbehalten; gleichzeitig ist jedoch nicht auszuschliessen, dass ein

Asket ein autonomes Leben führt. Ein asketisches Leben kann aber nicht
mehr als eine mögliche Form autonomen Lebens sein.

2. Selbstversklavung und autonomes Leben

Autonomie hat nicht bloss deskriptive, sondern auch normative Bedeutung.
Dass sie ein wesentliches Moment eines idealen menschlichen Lebens ist, zeigt
sich deutlich an unserer Einschätzung des Verlustes von Autonomie. Eine
Welt, in der wir nicht-autonom, aber sehr glücklich wären, eine Welt z. B., in
der wir von in unseren Gehirnen eingepflanzten Elektroden ununterbrochen
mit subjektiven Glückszuständen versorgt würden, ist für uns in keiner Weise

erstrebenswert. Auch wenn ein nicht-autonomes Leben mit sehr viel mehr
Glück verbunden wäre, würden wir (mögliche Ausnahmen kann man hier mit
gutem Gewissen ignorieren) ein autonomes Leben vorziehen. Mit Sicherheit
ist es nicht das grosse Glück, das uns am nicht-autonomen Leben stört,
sondern die Tatsache, dass wir dieses Leben nicht als unser Leben ansehen

könnten. Wir würden unser Leben nicht leben, wir würden - wie man in
Anlehnung an eine Formulierung von Dworkin sagen könnte - die Bedeutung
unseres Lebens nicht selbst konstruieren3. Da wir die «Autoren unseres
Lebens»4 sein wollen, halten wir Autonomie für unaufgebbar.

Wir sind nicht bloss an einzelnen autonomen Entscheidungen interessiert,
vielmehr wollen wir ein autonomes Leben leben. Nicht jede Form des Lebens

scheint aber als autonom bezeichnet werden zu können. Das Leben, das z. B.

ein Sklave oder ein Leibeigener lebt, halten wir nicht für autonom. So gesehen

meint der Begriff Autonomie nicht nur ein bestimmtes Reflexions- und
Entscheidungsverfahren, sondern auch bestimmte Lebensformen. Der Begriff der

Autonomie oder besser: des autonomen Lebens scheint gewissen inhaltlichen
Beschränkungen zu unterliegen.

Dworkin aber glaubt, Autonomie sei ein rein formaler Begriff. Da es

verschiedene Weisen gibt, seinem Leben Sinn und Inhalt zu geben, meint er5, das

autonome Leben könne inhaltlich nicht bestimmt werden. So muss nach ihm

3 Vgl. ebd., p. 31 : «In pursuing autonomy, one shapes one's life, one constructs its meaning.

The autonomous person gives meaning to his life.»
4 Dies ist eine Formulierung, die J. Raz gebraucht; vgl. J. Raz: The Morality of Freedom,

Oxford 1986, p. 372.
5 Vgl. Dworkin, a. a. O., p. 31 : «There is no particular way of giving shape and meaning to

a life.»

41



auch jemand, der sich freiwillig andern unterwirft oder sich vollständig am
Willen anderer orientiert, als autonomes Wesen angesehen werden. «Suppose
the person wants to conduct his or her life in accordance with the following:
Do whatever my mother or my buddies or my leader or my priest tells me to
do. Such a person counts, in my view, as autonomous»6.

Ich glaube dagegen, dass Dworkin hier unberechtigterweise autonomes
Leben mit autonomer Entscheidung gleichsetzt. Die Entscheidung, sich einem

andern unterzuordnen, mag als eine autonome Entscheidung angesehen werden,

nicht aber das Leben, das auf dieser Entscheidung beruht. Es gehört
wesentlich zu einem autonomen Leben, dass sich der einzelne von seinen

Projekten und Zielen, die er verfolgt, wieder loslösen kann. Wer diese Fähigkeit

nicht besitzt, ist kein autonomes Wesen, auch wenn der Verlust dieser

Fähigkeit möglicherweise auf eine autonome Entscheidung zurückgeht. Die

Begriffe des «autonomen Lebens» und der «autonomen Person» charakterisieren

nicht einzelne Entscheidungen, sondern eine bestimmte Weise, das

eigene Leben zu gestalten. Sie schliessen freiwillige Selbstversklavung und
freiwillige Unterordnung aus. Abgesehen von diesen Lebensfonnen gibt es in der

Tat sehr verschiedene Weisen, ein autonomes Leben zu führen. «It must be so,

because people can give meaning to their lives in all kinds of ways: from
stamp collecting to taking care of one's invalid parents.»7

3. Der Wert persönlicher Autonomie

Wir wollen die Autoren unseres Lebens sein. Doch unser Leben soll nicht
irgendeines sein, vielmehr ist es unser Ziel, ein gutes Leben (in einem
nichtmoralischen Sinn) zu führen. Nun ist aber ein autonomes Leben nicht schon

per se ein gutes Leben. Die Fähigkeit, unsere Präferenzen und Wünsche erster

Ordnung nach Massgabe von Präferenzen zweiter Ordnung abzulehnen oder

zu akzeptieren, kann zum guten Leben etwas beitragen; sie tut das aber nicht

notwendigerweise. Ich will das an einem Beispiel zeigen8: Nehmen wir an.
dass die einzige Freude einer bestimmten Person darin besteht, Grashalme in
geometrisch geformten Gebieten wie Fussballfeldern zu zählen; es handelt
sich dabei um einen intelligenten Menschen mit ungewöhnlichen Fähigkeiten.

6 Ebd., p. 21.
7 Ebd., p. 31.
8 Ich entnehme dieses Beispiel Rawls' Theorie der Gerechtigkeit, wo er es allerdings in

einem andern Zusammenhang verwendet; vgl.J. Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit,
Frankfurt/M. 1979, S. 471.

42



Entspringt der Wunsch dieser Person, Grashalme zu zählen, einer Präferenz
zweiter Ordnung, so haben wir keinen Grund - trotz Verdacht auf schwere

Neurose - an ihrer Autonomie zu zweifeln. Nehmen wir nun aber an - was
eine realistische Annahme ist -, dass die für das Zählen der Grashalme
relevante Präferenz zweiter Ordnung nicht die einzige zweiter Ordnung ist. Im
Lichte dieser Präferenzen wäre es für diese Person gut, ihre (oder zumindest
eine ihrer) ungewöhnlichen Fähigkeiten zu entwickeln; sie würde so ein besseres

und befriedigenderes Leben führen. Denn sie verwendet die Fähigkeit, ihre
Präferenzen erster Ordnung kritisch zu reflektieren in keiner optimalen Weise;

ihre Autonomie trägt zur Realisierung der für sie wichtigen Güter wenig oder
nichts bei.

Man mag es für fraglich halten, ob unser Grashalmzähler eine autonome
Person ist. Eine wirklich autonome Person, so kann man argumentieren, wird
das entdecken, was für sie gut ist. Auf diese Weise würde die wirklich
autonome) Person über das gute Leben definiert. In Dworkins Definition persönlicher

Autonomie kommt der Begriff des guten Lebens weder explizit noch

implizit vor; und es scheint mir plausibel zu sein, dass Autonomie ohne Bezug

zum guten Leben begriffen werden kann. Dieser Einwand, dass eine wirklich
autonome Person weiss, was für sie gut ist, vermengt das Faktum (Autonomie)

mit dessen Wert. Nicht das Faktum (Autonomie), sondern der Wert
persönlicher Autonomie hängt mit dem guten Leben aufs Innerste zusammen.

Persönliche Autonomie ist wertvoller, sofern sie zu dem für eine Person

guten Leben etwas beiträgt. Dies kann man mit einer Analogie klannachen:
Ganz generell liegt der Wert einer Fähigkeit nicht darin, dass man sie hat und

ungenutzt lässt. Der Wert einer Fähigkeit liegt vielmehr in ihrer Entfaltung
oder Entwicklung. Und dies gilt auch für die Fähigkeit, seine Präferenzen

erster Ordnung kritisch zu reflektieren und im Lichte von Präferenzen zweiter

Ordnung zu akzeptieren oder abzulehnen. Sofern diese Fähigkeit dazu dienen

kann, dass der einzelne ein gutes Leben (oder das unter gegebenen äusseren

Umständen bestmögliche Leben) zu leben vermag, sollte sie in dieser Weise

auch verwendet werden.
Diese Bestimmung des Wertes von Autonomie wirft verschiedene Fragen

auf: a) Wenn der Wert der Autonomie in ihrem Beitrag zum guten Leben (zu
den Gütern, die das gute Leben definieren) besteht, ist Autonomie dann nicht

prinzipiell ersetzbar? Und wäre dann nicht b) die Welt, in der alle über
Elektroden im Gehirn an Glücksmaschinen angeschlossen wären, der Welt
autonomer Personen vorzuziehen?

Die Antwort auf die erste Frage hängt vom Verständnis des Ausdrucks

((prinzipiell ersetzbar» ab: Es mag logisch möglich sein, dass andere intelli-

43



gente Wesen in bezug auf das gute Leben auf Autonomie verzichten können;
ob dies empirisch möglich ist, kann ich nicht beurteilen. Das ist in unserem
Zusammenhang auch nicht wichtig. Für reale Menschen ist Autonomie nicht
ersetzbar. Die Fähigkeit, kritisch auf seine Präferenzen und Wünsche zu
reflektieren, ist eine wesentliche Bedingung dafür, dass der einzelne das für ihn
Gute findet.

Autonomie hat ohne Zweifel nicht in allen Gesellschaften dieselbe Bedeutung.

J. Raz meint, dass Autonomie in westlichen Gesellschaften eine grössere

Bedeutung habe als in andern Gesellschaften9. Autonomie kann aber auch für
die einzelnen von je unterschiedlichem Wert sein. Ist Autonomie für jemanden
z. B. mit zu grosser Unsicherheit verbunden, wird sich diese Person vielleicht
besser auf das Urteil anderer verlassen. Solche Unterschiede sind jedoch bloss

Unterschiede des Grades von Autonomie. Auf Autonomie als solche kann
nicht verzichtet werden, da ein solcher Verzicht es unwahrscheinlich machen

würde, dass der einzelne findet, was für ihn gut ist. Dafür spricht nicht zuletzt
auch die Tatsache, dass der einzelne in vielen Fällen der beste Richter in
eigener Sache ist.

Die zweite Frage setzt ein falsches Verständnis des guten Lebens voraus.
Das Glück, mit dem uns eine Glücksmaschine versorgt, kann nicht mit dem

guten Leben gleichgesetzt werden. Denn mit einem guten Leben verbinden
wir andere Güter wie echte Freundschaft, aber auch Güter wie Erkenntnis,
Verständnis unserer selbst und anderer; viele von uns betrachten solche Güter
als wesentliche Bestandteile eines guten, lebenswerten Lebens. Für die

Realisierung solcher Güter reichen Glücksmaschinen nicht aus. Ein gutes, lebenswertes

Leben ist auf die kritische Reflexion nicht nur unserer Präferenzen und
Wünsche, sondern auch auf die kritische Reflexion gegebener Überzeugungen
und Meinungen angewiesen.

Aber wie wäre eine Welt zu beurteilen - so könnte man weiterfragen -, in
der uns die Glücksmaschine mit Gütern wie Freundschaft und Erkenntnis

versorgen würde (eigentlich würden uns bloss die Vorstellungen dieser Güter
vermittelt)? In dieser Welt fehlte uns ausser unserer Autonomie nichts. Fehlte

uns in einer solchen Welt überhaupt etwas? Diese Frage ist in der Tat nicht
leicht zu beantworten. Vielleicht fehlte uns tatsächlich nichts. Ich denke, dass

ich die Antwort hierauf schuldig bleiben kann, da es mir bloss um den Wert
der Autonomie unter realen Bedingungen geht.

9 Vgl. Raz, a. a. O., p. 394: «Since we live in a society whose social forms are to a considerable

extent based on individual choice, and since our options are limited by what is

available in our society, we can prosper in it only if we can be sucessfully autonomous.»

44



In einer Welt aber, in der Maschinen durch Stimulierung unserer Lustzentren

im Gehirn für unser Glück sorgen würden - eine durchaus realistische

Variante des <glücklichen> Lebens -, würden wir nicht das für uns bestmögliche

Leben leben. Das Problem der Glücksmaschinen entsteht nur, wenn man

- wie die klassischen Utilitaristen - Glück in einem sehr vagen Sinn als

Grundziel menschlichen Lebens ansieht. Für einen klassischen Utilitaristen ist

es nicht einfach zu zeigen, dass andere Formen des Lebens dem künstlich mit
Glückszuständen überschütteten Leben vorzuziehen sind. J. St. Mill hat dies

versucht, indem er den Begriff der Qualität der Glücksempfindung
einführte10. Man kann diese Schwierigkeit umgehen, indem man - im Rekurs auf
die verschiedenen Ziele, die Menschen als erstrebenswert betrachten - Glück
als einen Wert oder als ein Gut neben andern ansieht". Der Wert der Autonomie

bemisst sich insofern nicht allein an ihrem Beitrag zum Glück, sondern an
ihrem Beitrag zu all den Gütern, die das gute Leben definieren.

4. Die moralische Bedeutung der Autonomie

Ich möchte nun zur Frage nach der moralischen Bedeutung der Autonomie
übergehen. Welche Bedeutung hat moralisches Verhalten für eine autonome
Person? Sind persönliche Autonomie und Moral untrennbar verbunden?
Oder kann ein vollständig amoralisches Wesen autonom sein? Dworkins
Konzept persönlicher Autonomie ist moralisch indifferent. «In my conception,

the autonomous person can be a tyrant or a slave, a saint or sinner, a

rugged individualist or champion of fraternity ,»12. Ich habe oben argumentiert,

dass der Sklave nicht als autonomes Wesen angesehen werden kann. Der
Sklave ist aber auch der einzige, der aus dieser Liste autonomer Wesen
ausgeschlossen werden kann. Die Frage ist, ob ein Tyrann oder ein fanatischer

10 Vgl. dazu J. St. Mill: Utilitarianism, in: Utilitarianism and other Essays, hg. v. A. Ryan,
Harmondsworth 1987, p. 279: «It is quite compatible with the principle of utility to
recognize the fact, that some kinds of pleasure are more desirable and more valuable than
others. It would be absurd that while, in estimating all other things, quality is considered
as well as quantity, the estimation of pleasures should be supposed to depend on quantity
alone.»

11 Vgl. dazu B. Williams: Morality. An Introduction to Ethics, Cambridge 1972, p. 101:

«Apart from anything else, there is the difficulty that many things which people actually
include in the content of a happy life are things which essentially involve other values,
such as integrity, for instance, or spontaneity, or freedom, or love, or artistic self-expression.»

12 Dworkin, a. a. 0„ p. 29.

45



Individualist die Fähigkeit kritischer Reflexion in einer optimalen Weise

gebrauchen. Leben sie das für sie bestmögliche Leben?

Die Antwort auf diese Frage hängt vom Begriff des guten oder bestmöglichen

Lebens ab. Ich kann hier auf den Begriff des guten Lebens nicht in der

geforderten Ausführlichkeit eingehen. Zwei Grundpositionen will ich aber

kurz skizzieren : 1 Man könnte sagen, dass ein gutes Leben ein Leben ist, in
dem alle wirklichen Interessen eines einzelnen befriedigt sind. Dabei müssen
die wirklichen Interessen mit den aktuellen Präferenzen und Bedürfnissen
eines einzelnen nicht identisch sein. Die wirklichen Interessen sind vielmehr

diejenigen Präferenzen und Bedürfnisse, deren Befriedigung dem einzelnen

langfristig nicht schadet. Zu solchen Interessen können auch Interessen am
Wohlergehen der andern gehören. Dies ist zugegebenermassen eine sehr vage
Bestimmung des guten Lebens. Wichtig in unserem Zusammenhang ist. dass

dieser Begriff des guten Lebens keinen Bezug zur Moral einschliesst (obwohl
er ihn auch nicht ausschliesst; er lässt soziale Interessen zu. ohne sie zu
fordern).

2) Man könnte sagen, dass das gute Leben in der Verfolgung und Realisierung

an sich wertvoller Projekte und Ziele besteht. Der Begriff «an sich

wertvoller Ziele» ist in unserer Intuition fundiert. Um dies an einem Beispiel
klar zu machen: Wir haben das Gefühl, die Differenz zwischen Grashalmzählen

und der Rettung von Menschen vor dem Hungertod liege nicht bloss

darin, dass die meisten von uns die Rettung von Menschen als wichtiger
ansehen als Grashalmzählen. Anders formuliert: Wenige glauben, dass der
unterschiedliche Wert von Zielen und Projekten allein von der subjektiven
Einschätzung abhänge.

An sich wertvolle Ziele sind nicht per se moralisch gute Projekte. Ein
künstlerisches Werk kann wertvoll sein, ohne moralisch gut zu sein. Moralisch
gute Ziele gehören aber ohne Zweifel zur Kategorie der an sich wertvollen
Ziele. Position 1) zufolge ist nicht auszuschliessen, dass ein Tyrann (oder ganz
generell ein nicht-moralischer Mensch) seine Autonomie optimal verwendet.
Es kann nämlich sein, dass jemand nur in der Verfolgung seines Machtinteresses

wirkliche Befriedigung finden kann. Dies mag zwar empirisch sehr

unwahrscheinlich sein, es ist jedoch nicht unmöglich. Nach Position 2) kann das

Leben eines Tyrannen nicht als gutes Leben bezeichnet werden. Auch wenn
das Interesse an Macht sein oberstes Interesse wäre, hätte seine Verfolgung
keinen Wert, da es andern schadet.

Ich möchte die Frage offen lassen, welche der beiden Positionen vorzuziehen

ist. Der Zusammenhang von Moral und optimaler Verwendung der
Autonomie - soviel wird deutlich - liegt jedenfalls nicht auf der Hand. Wir

46



können nicht davon ausgehen, dass der persönliche Wert der Autonomie mit
dem moralischen Wert zusammenfällt.

Der moralische Wert von Autonomie kann nicht auf deren Beitrag zum
guten Leben eines einzelnen reduziert werden. Eine Verwendung der Autonomie,

die andern schadet oder mit moralischen Regeln nicht verträglich ist, hat

- auch wenn sie das Wohlergehen des Handelnden fördert - keinen moralischen

Wert. Wer autonom unmoralisch handelt, ist mehr zu verurteilen als

sein nicht-autonomer Gegenpart, der von Bedürfnissen überwältigt wird.
«The wrongdoing casts a darker shadow on its perpetrator if it is autonomously

done by him»13. Dies gilt, wie Raz zu Recht sagt, nicht bloss für
schwere Pflichtverletzungen: «Demeaning, or narrow-minded, or ungenerous,
or insensitive behaviour is worse when autonomously chosen and indulged
in»14.

Der moralische Wert der Autonomie kann insofern nur in ihrer Verwendung

zum Guten bestehen15; und da moralisches Handeln auf das Wohl anderer

bezogen ist (dieser Bestimmung moralischen Handelns kann auch ein

Deontologe zustimmen), kann man präzisieren: der Wert der Autonomie
bemisst sich an ihrem Beitrag zur Realisierung der für das gute Leben anderer
konstitutiven Güter. Dazu gehört nach dem oben Ausgeführten auch die

Autonomie der andern. Dies bedeutet, dass die Autonomie des andern

respektiert wird - sofern die Verwendung dieser Fähigkeit andern nicht
schadet es bedeutet aber auch, dass die Autonomie des andern gefördert
wird. Was Respekt vor der Autonomie des andern und Förderung seiner

Autonomie genau bedeuten, soll - da es mir nur um eine allgemeine Bestimmung

des persönlichen und moralischen Wertes von Autonomie geht - hier
offen bleiben.

Wenn der moralische Wert von Autonomie in ihrem Beitrag zum Guten
besteht, dann können Konflikte von Autonomie mit andern Gütern nicht
immer zugunsten der Autonomie entschieden werden. Viele werden dies als
eine unzulässige Abwertung von Autonomie ansehen. Es ist aber kaum zu
bestreiten, dass die Autonomie eines Tyrannen z. B. moralisch nicht wichtiger
sein kann als das Wohlergehen eines seiner Untertanen. Eine Moraltheorie,
die Autonomie als unantastbares Gut setzt, kann vielleicht konsistent, aber
nicht plausibel sein. Da Autonomie jedoch ein wesentliches Moment eines

guten und lebenswerten Lebens ist, wird jede Moraltheorie der Autonomie die

13 Raz, a. a. O., p. 380.
14 Ebd., p. 380.
15 Vgl. dazu ebd., p. 381 : «Autonomy is valuable only if exercised in pursuit of the good.»

47



ihr gebührende Beachtung schenken müssen. Welche Beachtung der Autonomie

gebührt, ist unklar.
Die oben gegebene Bestimmung des moralischen Wertes von Autonomie

scheint eine konsequentialistische Behandlung von Autonomie nahezulegen

(Autonomie ist wertvoll, sofern sie zum guten Leben der andern etwas
beiträgt). Demgegenüber bezeichnet z. B. für Th. Nagel Autonomie die Grenze
moralischer und sozialer Forderungen16. Nicht nur Nagel, sondern auch
andere Moralphilosophen sind der Meinung, dass konsequentialistische und
utilitaristische Moraltheorien solchen Grenzen, für die die Autonomie des

einzelnen ein Beispiel ist, keine Rechnung tragen können.
Meine Bestimmung des moralischen Wertes von Autonomie schliesst aber

nicht aus, dass Autonomie unter anderem auch eine Grenze des moralisch
Zumutbaren bezeichnet. Sie schliesst einzig aus, dass es sich dabei um eine

absolute und fixe Grenze handeln kann, denn nicht jede Verwendung von
Autonomie muss - von einem moralischen Standpunkt aus betrachtet -
respektiert werden. Für die Autonomieverwendung eines Tyrannen oder eines

Umweltzerstörers gilt dies mit Sicherheit nicht.

16 Vgl. Th. Nagel: Autonomy and Deontology, in: Consequentialism and its Critics,
hg. v. S. Scheffler, Oxford 1988, p. 142-172.

48



Studia Philosophica 49/90

JEAN-CLAUDE WOLF

Paternalismus

Paternalismus schützt Leute, gegen ihren Willen, vor sich selber. Paradigma
ist das Verhalten guter Eltern. Ihnen geht es um ihre Kinder. Sie entscheiden

stellvertretend im wohlverstandenen Interesse der Kinder. Im Zentrum ihrer
Fürsorge steht das Wohl der Kinder.

Bei heranwachsenden Kindern wirft paternalistisches Verhalten Probleme

auf, die beim Säugling als einem nicht-autonomen, aber hilfsbedürftigen
Wesen naturgemäss noch nicht auftreten konnten. Spannungen und Konflikte
entstehen als Folge der Entwicklung von Eigenwille und Mitteilungsfähigkeit.
Kinder wollen «es selber machen» - auch wenn sie es noch nicht so gut
können wie die Erwachsenen. Schliesslich meinen sie es auch besser machen

zu können. Damit verliert die Maxime «Die Eltern wissen es am besten» an
Überzeugungskraft.

Was sich im Generationenkonflikt, insbesondere zwischen Eltern und
Heranwachsenden, manifestiert, ist das grosse Thema des Paternalismus : nämlich
die Entdeckung, dass einige Formen von Altruismus und Wohlwollen moralisch

falsch sein können.
Doch der Vergleich mit der Erziehung ist auch irreführend. Erziehung hat

andere Ziele als nur den Schutz vor Selbstgefährdung und Selbstschädigung -
sie will auf den Charakter einwirken, Menschen «bessern», sie nicht nur vor
«Torheiten», sondern auch vor «Lastern» bewahren. Während der gesetzliche

Moralismus, die «gute Policey», weitgehend der Vergangenheit angehört, hat
der gesetzliche Paternalismus immer noch Aktualität, denn er ist folgen- und

schädigungsorientiert. Nicht die Verhütung an sich übler Handlungen,
sondern die Verhütung von selbstgewirkten Interessenverletzungen motiviert pa-
ternalistische Eingriffe.

Paternalismus gegenüber kompetenten Personen verletzt das Prinzip des

Respekts vor der Autonomie. Von Paternalismus im engeren und moralisch

problematischen Sinne lässt sich allerdings nur bei Anwendung von Zwang,
Zwangsandrohung und Täuschung reden. Beratung, Überredung und «zwingende

Angebote» mögen zwar lästig sein, doch führen sie normalerweise nicht
zu einer Blockierung der Entscheidung. Wir werden uns im folgenden auf

49



paternalistische Eingriffe ernsthafter Art beschränken. Blosse Warnungen wie

z. B. die Informationen über Giftklassen kommen hier also nicht in Betracht.
Das Thema Paternalismus ist in der anglophonen Welt vor allem durch

John Stuart Mills Essay «On Liberty» bekannt geworden. Er vertritt die

Auffassung, der einzige legitime Grund zur Anwendung von Zwang sei die

Verhütung der Schädigung anderer1. Die Verhütung von Selbstschädigung
durch Zwangsmittel wird dagegen ausdrücklich verboten2.

Mill führt drei Gründe für sein Paternalismusverbot an: Erstens werden

Aufgaben, die hauptsächlich mich selber betreffen, von mir besser gelöst als

von anderen. Mill selber nennt das den stärksten Grund, und Rolf Sartorius

nennt es das «policy-argument»3. Diese Überlegung ist vor allem dann
bedeutsam, wenn es um Eingriffe der Öffentlichkeit, etwa der Verwaltung, in
private Angelegenheiten geht. Weniger überzeugend ist es dagegen, wenn von
Paternalismus unter Menschen einer gemeinsamen und intimen
Lebensgemeinschaft die Rede ist, in der eine Person die andere kennt wie sich selber.

Überdies relativiert Mill selber die Annahme, jede und jeder sei selber die
beste Richterin in eigener Angelegenheit4.

Der zweite Grund besteht darin, dass nur, wer selber entscheidet, sich

entwickelt. Selber entscheiden ist die beste Selbsterziehung zur Mündigkeit.
Der dritte Grund besteht in der Tatsache, dass Paternalismus zu Machtvermehrung

der Regierung führt. Die ungleiche Machtverteilung bzw. Konzentration

von Macht spricht gegen jede Form von Despotie, sie mag sich noch so

sehr als Beschützerin der wohlverstandenen Interessen ihrer Untertanen
gebärden.

Doch auch die Argumente gegen politischen Paternalismus unterliegen
einem Proviso : Ausgenommen sind Kinder, Geisteskranke und - Barbaren5.

Paternalismus gegenüber «Inkompetenten» ist nicht nur erlaubt, sondern
zuweilen sogar Pflicht6. Doch die Erwähnung von «Barbaren» dürfte ein Indiz

1 On Liberty (1859) Kapitel 1, Abschnitt 9. Im folgenden zitieren wir einfach 1.9. Diese
Schreibweise hat sich eingebürgert, weil es so viele Ausgaben von «On Liberty» und
«Utilitarianism» gibt. Die Abschnitte müssen allerdings von den Lesern beziffert werden.

2 Ebd.
3 Rolf Sartorius (Hg.): Paternalism, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1983,

p. XI.
4 Mill: Collected Works, Toronto and London 1963ff„ Band 2, p. 443f.
5 On Liberty 2,10; 5,5.
6 Amy Gutman: Children, Paternalism and Education. A Liberal Argument, in: Philosophy

and Public Affairs 14 (1980) p. 338-58: John Kleinig: Mill, Children, and Rights, in:
Educational Philosophy and Theory 8(1976) p. 1-16.

50



dafür sein, dass die Identifikation von Inkompetenten zu Missbrauch einlädt,
der bis hin zur Legitimation des Kolonialismus reicht. Damit soll aber nicht
gesagt sein, dass sich die Begriffe kompetent-inkompetent nicht präzisieren
Hessen.

Mill diskutiert einige Anwendungsfälle - etwa die Gesetzgebung zur
Sonntagsruhe, die sich nach seiner Meinung nicht-paternalistisch rechtfertigen
lässt, nämlich als Schranke gegen Ausbeuter; die gesetzliche Bigamie bei den

Mormonen, die von aussenstehenden Kritikern als Ärgernis empfunden wird,
das nur durch eine kriegerische Intervention, und zwar zum Besten insbesondere

der Mormonenfrauen, abgeschafft werden könnte - ein Gedanke, den

Mill, trotz seiner starken Aversion gegen die Unterjochung der Frauen, als

Verletzung der Souveränität eines Volks verurteilt; das Verbot von Kuppelei
und Spielhöllen, das Mill wiederum kritisiert : Anstelle eines offenen Verbotes

plädiert Mill eher für eine Erschwerung des Zugangs zu Orten des «Lasters».

Damit bringt er zur Geltung, dass es neben dem Strafrecht auch andere

gesetzliche und nichtgesetzliche Massnahmen gibt - man denke an Steuern,
aber auch an verfahrensmässige Hindernisse -, um Menschen vor sich selber

zu schützen. Mills Überlegung liesse sich noch mit der Erfahrung begründen,
dass Verbote und Zensurmassnahmen oft als Anreiz und Werbung dienen und
damit kontraproduktiv wirken. Eine Reihe von Massnahmen und Erschwerungen

bewegen sich zwischen Zwang und Ratschlag. Beispiele sind die

obligatorischen Bedenkzeiten und Wartefristen für Ehescheidungen oder - im
Falle ihrer Legalisierung - für rasche, aktive Euthanasie.

Einige Schwierigkeiten, die sich aus Mills Behandlung des Paternalismus

ergeben, sind von grossem Interesse für die neuere Diskussion. Wie einige der

Beispiele zeigen - etwa die moralische Abscheu vor Prostitution und Alkoholismus

-, unterscheidet Mill nicht scharf zwischen der Verhütung von Störungen

und Ärgernissen einerseits und der Verhütung von Selbstschädigung oder
Verhaltensweisen, welche zu einer Verschlechterung des eigenen Zustandes

führen, andererseits. Nur letztere sind paternalistisch im eigentlichen Sinne.

Leute, die wegen Erregung öffentlichen Ärgernisses zur Verantwortung gezogen

werden, sollen ja nicht primär vor sich selber geschützt werden. Mill
vernachlässigt nicht nur die Unterscheidung zwischen gesetzlichem Moralismus

und Paternalismus, sondern er unterschätzt auch die Bedeutung einer

Norm zur Verhütung schwerer Störungen oder Ärgernisse7.

Ebenfalls kritikwürdig ist Mills Annahme, es gebe eine unantastbare

7 H. L. A. Hart: Law, Liberty and Morality, Oxford: OUP, 1963, p. 32; C. F. Cranor:
Legal Moralism Reconsidered, in: Ethics 89 (1978/9) p. 147-164.

51



Sphäre um jedes Individuum8, und diese werde durch sein selbstbezügliches
Verhalten (self-regarding conduct) festgelegt. Mill gesteht zu, dass niemand
eine Insel ist und dass alle unsere Entscheidungen im weitesten Sinne auf
andere wirken5. Trotzdem hält er daran fest, dass eine Reihe von Entscheidungen

primär die entscheidende Person selber treffen und dass nicht alle
Verhaltensweisen dieser Art trivial sind, wie z. B. das Kratzen im eigenen Ohr. Seine

Auffassung hat Mill am solitären Trinker illustriert. Die üblen Folgen fallen
auf ihn, und er selber hat sie zu tragen. «Niemand soll einfach wegen Betrunkenheit

bestraft werden.»10 Anders liegt der Fall, wenn ein Trinker seine

Pflichten gegenüber anderen vernachlässigt oder andere gefährdet. Nur
aufgrund der Folgen der Trunkenheit, soweit sie anderen schaden, kann der
Trinker getadelt oder bestraft werden. Mill räumt allerdings ein, dass sich ein

Mensch ohne Selbstachtung die spontane Abneigung anderer Menschen
zuzieht und dass es so etwas wie eine natürliche (d. h. unkontrollierte) Ächtung
oder Meidung von Menschen gibt, die sich selber ruinieren. Dazu schreibt

Mill: «Er mag uns ein Gegenstand des Erbarmens, vielleicht der Abneigung
sein - aber nicht des Ärgers oder des Grolls. Wir sollen ihn nicht behandeln
wie einen Feind der Gesellschaft; das Schlimmste, wozu wir uns berechtigt
halten, ist: ihn sich selbst zu überlassen, wenn wir nicht lieber durch Bekunden

von Teilnahme und Rücksicht wohlwollend vermitteln wollen.»11

Doch selbst mit diesen Ausführungen ist die Abgrenzung einer Sphäre von
primär selbstbezüglichen Handlungen nicht scharf vollzogen. Die Trennlinie
bleibt ebenso unscharf wie die zwischen kontrollierten und unkontrollierten
Sanktionen; letztere sind, weil gar keine Sanktionsabsicht besteht, auch nicht
mehr Sanktionen im eigentlichen Sinne. Nebenbei ist zu bemerken, dass Mill
noch nicht den Schritt zur radikal neuen Klassifikation des Alkoholismus als

Sucht und Krankheit gemacht hat. Sein Problem ist an dieser Stelle die
Immunität von Handlungen und Gewohnheiten, die, obwohl sie ausser dem

Akteur selber niemandem schaden, trotzdem für an sich unmoralisch gehalten
werden. Diese Problemstellung erschwert Mill eine explizite Unterscheidung
zwischen Paternalismus und Moralismus.

Der Einwand, Mill setze eine Sphärentrennung voraus, ohne diese zu
begründen, lässt sich allerdings entkräften. Sanktionswürdig sind nach Mill

8 C. L. Ten: Mill on Liberty, Oxford: Clarendon Press, 1979, Kapitel 2.

9 On Liberty 4,8.
10 On Liberty 4,10. Die Überzeugung, dass der mündige Mensch ein Recht hat, Fehler zu

machen, sofern er die Folgen grundsätzlich voraussehen und akzeptieren kann, wird von
Richard J. Arneson betont; vgl. : Mill versus Paternalism, in: Ethics 90 (1980) p. 470-489.

11 On Liberty 4,7; Utilitarianism 5,33.

52



nämlich nur jene Schädigungen, die zugleich die Rechte anderer verletzen12.

Gehen wir davon aus, dass niemand seine eigenen Rechte verletzen kann, so

folgt ohne weiteres die Immunität von selbstschädigendem Verhalten.
Im Blick auf die Verhütung von Suchtkrankheiten zeichnet sich eine

Möglichkeit ab, paternalistisch motivierte Handlungen utilitaristisch zu legitimieren

- und zwar aufgrund der Kosten. Das gilt für viele Formen der Selbstschädigung:

Sie verursachen Kosten, welche gewöhnlich auf andere abgewälzt
werden, etwa in Form von Steuern oder Krankenkassenbeiträgen. Solche

Rechtfertigungen sind wie gesagt utilitaristisch, d. h. gemeinwohlorientiert.
Nichtsdestoweniger dienen sie der Anerkennung von Massnahmen, deren

primäres Ziel darin besteht, Leute vor sich selber zu schützen. Insofern handelt

es sich nach wie vor um paternalistische Interventionen, aber gestützt auf
nicht-paternalistische Gründe13.

In gewisser Weise sind Alkoholismus und harte Drogen der Testfall für den

rigorosen Antipaternalismus. Angesichts der Grösse und Eintretenswahr-
scheinlichkeit der Schädigung wirkt ein strikter Antipaternalismus kalt und
unmenschlich14. Mill hat jedoch eindringlich davor gewarnt, das Verbot pater-
nalistischen Zwangs mit einem Plädoyer für Gleichgültigkeit und Inhumanität
gleichzusetzen15. In der Terminologie von Hohfeld hat der «Selbstzerstörer»
ein «privilege», dem ein «non-claim» auf Seiten der anderen entspricht:
Niemand hat Anspruch auf die verlorenen Früchte seiner vernachlässigten
Talente16.

Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass Mill auch Ausnahmen vom
absoluten Paternalismusverbot zu erwägen scheint. Eine scheinbare
Ausnahme illustriert sein bekanntes Brücken-Beispiel. Nehmen wir an, dass ich
sehe, wie jemand eine Brücke betreten will, von der ich weiss, dass sie baufällig
ist. Die Person hat vermutlich keine Ahnung von der Gefahr. Darf ich diese

Person am Betreten hindern? Ja, sagt Mill, solange ich nämlich nicht sicher

bin, ob die betreffende Person die Gefahr kennt. Ich darf sie hindern, um sie

zu informieren. Diese erste Phase der Intervention dient dazu herauszufinden,
ob die Person wirklich das tut, was sie tun will bzw. tun möchte, falls sie

informiert wäre. Besteht die Person, nachdem ich sie aufgeklärt habe, darauf,

12 On Liberty 4,3.
13 D. VanDeVeer: Paternalistic Intervention. The Moral Bounds on Benevolence, Princeton

N. J.: Princeton University Press, 1986.
14 Hart, a. a. O., p. 32.

15 On Liberty 4,4.
16 W. N. Hohfeld: Fundamental Legal Conceptions, Yale University Press, 1919;

Neudruck: Greenwood Press, 1978.

53



die Brücke zu betreten, darf ich sie nicht weiter daran hindern. Ich habe ihr
gleichsam die Augen geöffnet, und was sie anschliessend tut, tut sie mit «weit

geöffneten Augen».
Nach Vorschlägen neuerer Autoren können wir diese bescheidene Form der

Intervention als «schwachen Paternalismus» klassifizieren17. Wie Mill selber

fonnuliert, besteht Freiheit darin, zu tun, was man will, und der Mann vor der
Brücke will ja nicht ins Wasser fallen. «Starker Paternalismus» dagegen
besteht darin, jemandem «fremde Werte aufzuzwingen». Dies wäre etwa dann
der Fall, wenn der Betreffende versichert, er wolle sich das Leben nehmen,
oder er liebe die Gefahr. Eine zweite Intervention wäre unter diesen

Bedingungen ein unzulässiger Freiheitseingriff. Doch müssen wir «Sonderlinge»,
welche die Gefahr lieben, oder entschlossene Suizidenten gewähren lassen? Ist
die Pflicht, Leben zu retten, nicht stärker als die Pflicht, Freiheit zu respektieren?

Menschenfreunde oder professionelle Helfer neigen dazu, die paternali-
stischen Aspekte von Hilfe und Therapie zu unterschätzen. Im Mittelpunkt
ihrer Aufmerksamkeit stehen Leben und Wohlbefinden der Patienten, und
nicht deren Autonomie.

Im Blick auf jene, die Gefahr suchen oder ihr Leben beenden möchten,
stellen sich zwei grundsätzliche Fragen, nämlich die, ob wir ihre exzentrischen
Ideale akzeptieren müssen und ob sie wirklich frei sind. Was die erste Frage
betrifft, so geht Mill von der Diagnose aus, dass die modernen Kulturen zur
Schwächung von Charakter und Individualität tendieren und damit die Welt

jener Menschen berauben, die das Salz der Erde sind. Seine Verteidigung der

Exzentriker sprengt den Rahmen des Hedonismus. Es geht nicht darum, dass

einzelne Personen sich besser fühlen, wenn sie nach ihrer Façon leben. Im
dritten Kapitel der Freiheitsschrift bemüht Mill einen ganz anderen Typus von
Argumenten. Die Massenkultur, so meint er, sei in ihrem Mark krank. Zur
Gesundheit und Lebenskraft einer Kultur gehöre die Vielfalt von individuellen

und sozialen Lebensexperimenten. Diese Überzeugung ist Bestandteil von
Mills Liberalismus, den moderne Liberale nicht gerne akzeptieren.

Doch zurück zur Person, die über die Brücke will: Ist sie wirklich frei, oder
leidet sie an psychischen Störungen? Leidet sie an Depressionen? So gesehen

verliert sie die ästhetische Anmut des Exzentrikers. Ihre Freiheit ist
eingeschränkt, vielleicht ist sie «nicht ganz klar im Kopf», also unvernünftig oder
verzweifelt. Wie weit der «schwache Paternalismus» gehen darf, ist somit

17 G. Dworkin: Paternalism in: Morality and the Law, hg. von R. Wasserstrom, Belmont
(Ca.): Wadsworth, 1971; Joel Feinberg: Legal Paternalism, in: Canadian Journal of
Philosophy 1 (1971) p. 106-124. Diese beiden bahnbrechenden Aufsätze sind auch in der

Anthologie von Rolf Sartorius (Anm. 3) enthalten.

54



abhängig von der angenommenen Schwelle für minimale Freiheit oder
Vernünftigkeit, die Autonomie konstituiert.

Mills Charakterisierung von Freiheit als Freiheit zu tun, was ich will, lässt

es offen, wie hoch wir die Schwelle zur Freiwilligkeit ansetzen. Wenn sich z. B.

eine Person das Leben nehmen will und die Folgen ihrer Entscheidung «auf
sich nimmt», dann ist sie frei. Wer sie am Suizid hindert, verletzt ihre Autonomie.

Dass de facto vielleicht die meisten Suizidenten an starken
Gefühlsschwankungen oder Verwirrung leiden, spricht allerdings gegen die Annahme
einer festen Präferenz. Muss nur eine unmissverständliche und stabile Präferenz

respektiert werden? Mill, der den Suizid nicht erörtert, hätte diese Frage
vermutlich bejaht, insbesondere dann, wenn es um eine so schwerwiegende
Entscheidung wie die über Leben und Tod geht.

Dass Mill mehr als «schwachen Paternalismus» befürworten könnte (oder
die Schwelle für Freiwilligkeit so hoch ansetzen könnte, dass «schwacher

Paternalismus» so schwach gar nicht mehr wäre), lässt ein Beispiel vermuten,
das Stoff zu kontroversen Deutungen gegeben hat. Er bejaht nämlich Vorkehrungen

gegen die freiwillige Selbstversklavung, und zwar mit der Begründung:

«Das Prinzip der Freiheit kann nicht fordern, dass er die Freiheit haben

sollte, nicht frei zu sein. Es ist nicht Freiheit, sich seiner Freiheit entschlagen

zu dürfen.»18 Politische Brisanz hatte diese Passage insofern, als Mill im
Anschluss ans Beispiel der freiwilligen Selbstversklavung die englischen
Ehescheidungsgesetze scharf kritisierte. Was die paternalistische Massnahme
betrifft, so zwingt sie allerdings niemanden, sich nicht zu versklaven. Mill
argumentiert nämlich bloss dafür, solche Verträge als null und nichtig zu
betrachten. Nicht das Strafrecht wird in Anspruch genommen, sondern bloss

das Zivilrecht. Die Nichtigkeitsfolge ist milder als eine Sanktion - es gibt
Gründe dafür, Nichtigkeitsfolgen nicht als Sanktionen zu verstehen19. Trotzdem

ist die Nichtigkeitsfolge einschneidender als eine blosse Verfahrensbarriere,

wie etwa eine Vorschrift zur Einhaltung von Wartefristen oder Anforderungen

an die korrekte Formulierung von Dokumenten. Das Recht soll nämlich

keine, auch keine erschwerte Gelegenheit zur Schliessung solcher Verträge
anbieten. Die Nichtigkeitsfolge liegt in der Mitte zwischen Zwang und blosser

Entmutigung, so dass man sich fragen kann, ob überhaupt ernsthafte Pater-

nalisierung zur Debatte steht. Eingeschränkt wird nicht so sehr das Verhalten

jener, die sich versklaven möchten, als viel mehr die Ansprüche potentieller
Sklavenhalter.

18 On Liberty 5,11.
19 H. L. A. Hart: The Concept of Law, Oxford: Clarendon Press, 1961, p. 33f.

55



Problematisch bleibt die Begründung, die Mill etwas aphoristisch verkürzt
einstreut. Die Freiheit, so sagt er, dürfe nicht Freiheit zur Aufhebung der
Freiheit sein. Warum Freiheit nicht so weit gehen dürfe, sagt Mill nicht.
Vielmehr setzt er stillschweigend einen neuen Begriff von Freiheit voraus:
Freiheit ist Freiheit zur Selbstentfaltung, zur Entwicklung von Fähigkeiten.
Nur vor dem Hintergrund eines solchen «positiven» Begriffs von Freiheit
wäre seine Begründung stichhaltig. Doch dieser Freiheitsbegriff ist konfus. Er
ist das Resultat einer Vermischung zweier Ideen: der Freiheit zu entscheiden

und der Fähigkeit zur Entwicklung oder Selbstverwirklichung. Wäre dieser

Begriff und damit der Einwand relevant, so liesse sich auch die Entscheidung
zum Suizid rigoros kritisieren. Vielleicht hätte Mill eine rigorose Ablehnung
des Freitods begrüsst.

Gegen das Argument der Selbstzerstörung der Freiheit spricht die weite
Skala von Graden, in denen jemand auf seine eigene Freiheit verzichten kann.
Die Selbstbeschränkung beginnt schon da, wo jemand aus Loyalität zu anderen

Personen auf ein kritisches Urteil verzichtet. Wo liegt die Grenze zwischen

zulässigen und unzulässigen Selbstbeschränkungen bzw. Veräusserungen der
Freiheit? Ist Prostitution bereits eine Vorstufe zur «Selbstversklavung»? Oder
der Eintritt in ein strenges Kloster? Wenn es Mill wirklich ernst sein sollte mit
der Unantastbarkeit von Entscheidungen, die andere weder gefährden noch

schädigen, dann kann er den Menschen auch nicht die Option vorenthalten,
sich zu töten oder sich in tiefe Abhängigkeit zu begeben. Wenn wir nicht bereit
sind, Mills Diktum als gültiges Argument gegen den Suizid anzuerkennen,
dann wird es uns auch nicht als Argument gegen Selbstversklavung überzeugen.

Immerhin ist Mills Argument zur Hauptsache ein Einwand gegen die
Legalisierung von Sklavereiverträgen, und so gesehen bleibt uns auch hier die

Möglichkeit, eine paternalistisch motivierte Massnahme nicht-paternalistisch
zu begründen. Wir können nämlich sagen, dass wir deshalb Leute vor sich

selber schützen, damit anderen nicht Gelegenheit geboten wird, Sklaven
auszubeuten und Menschenrechte mit Füssen zu treten. Wir wollen keine Gesellschaft,

in der Menschenrechtsverletzungen legal sind. Deshalb werden einige
Freiheitsrechte als «unveräusserlich» deklariert. Überdies würden freiwillige
Sklaven zur Verschlechterung der Arbeitsmarktlage beitragen, Löhne würden
sinken. Somit sprechen handfeste Klasseninteressen gegen eine Institutionalisierung

der freiwilligen Sklaverei. (Damit möchte ich mich nicht auf die

Meinung festlegen, politischer Paternalismus lasse sich immer auch nicht-paterna-
listisch oder immer nur nicht-paternalistisch legitimieren.)

Aktuelle Zustimmung gilt normalerweise als triftiger Grund dafür, dass

56



einverständliche Gefährdung oder Schädigung einer Person kein einklagbares
Unrecht darstellt. (Volenti non fit iniuria.) Das seltsame Beispiel der freiwilligen

Selbstversklavung ist deshalb interessant, weil die Zustimmung des

Betroffenen in diesem Fall nicht als hinreichende Bedingung für die gesetzliche

Anerkennung gilt. Eine andere Ausnahme bildet das gesetzliche Verbot der
aktiven Sterbehilfe. In beiden Fällen kann man sich fragen, ob diese Ausnahmen

rational begründet sind.

Wenden wir uns nun der Rolle zu, welche die Zustimmung für die Begründung

erlaubter Freiheitseingriffe spielen kann. Paternalismus ist per definitio-
nem gegen die aktuelle Zustimmung einer Person gerichtet. Im paradigmatischen

Fall des elterlichen Paternalismus wird jedoch gern auf die künftige
Zustimmung (oder Dankbarkeit) der Kinder hingewiesen. «Später werdet ihr
uns recht geben. Ihr werdet froh sein, dass wir euch nicht alles erlaubt haben.»

Die bekannte Litanei des elterlichen Paternalismus ist aber, wie Donald Van-
DeVeer zurecht konstatiert, «auf bizarre Weise von zufalligen Vorkommnissen

abhängig, z. B. davon, ob ein Blitzstrahl das Leben des Kindes vorzeitig
beenden wird, bevor es zustimmen kann»20. Überdies wird der Zeithorizont
nicht festgelegt - es genügt im Prinzip die vage Spekulation, dass ein Kind
dereinst auf dem Totenbett oder gar erst im Jenseits alles akzeptieren wird,
was ihm von seinen Erziehern zugemutet wurde. Ein einfaches Beispiel mag
genügen, um zu zeigen, dass nachträgliche Zustimmung moralisch völlig
belanglos sein kann. Wenn z. B. jemand rückblickend sagt: «Wie gut, dass ich
als Kind den Krieg erlebt habe», so hat das mit moralischer Billigung des

Krieges nichts zu run.
Anders liegt der Fall, wenn wir die ausdrückliche Willenserklärung einer

Person kennen. Dann können wir diese zeitlich vorangegangene Zustimmung
als Rechtfertigung akzeptieren. Wenn mir ein Freund zu Beginn einer Party
sagt: «Hindere mich am Autofahren, wenn ich getrunken habe», so kann ich
mich darauf berufen und muss seinen betrunkenen Protest nicht respektieren.
Wichtig ist, dass vorangegangene Zustimmung wirklich geäussert wurde.
Damit unterscheidet sie sich von bloss angenommener Zustimmung.

Ob nun die Ausführung der festen, bekannten und zuvor tatsächlich bekundeten

Präferenz einer anderen Person Paternalismus genannt werden kann, ist
mehr als fraglich. Das klassische Beispiel von Odysseus und den Sirenen

illustriert zwar ausgezeichnet die legitime Weigerung der Gefährten, das

Verlangen des Odysseus zum Zeitpunkt der Versuchung zu befriedigen. Diese

20 D. VanDeVeer: Autonomy Respecting Paternalism, in: Social Theory and Practice 6

(1980) p. 194.

57



Weigerung ist paternalistisch motiviert, aber kein genuiner Freiheitseingriff.
Somit entfällt im Beispiel von Odysseus wie im Beispiel des angetrunkenen
Freundes die zweite Bedingung, die moralisch problematischen Paternalismus
charakterisiert. Odysseus ist trunken vom Gesang der Sirenen, und mein

Freund, der in angetrunkenem Zustand den Autoschlüssel will, ist nicht Herr
seiner selbst. Seine zuvor geäusserte Absicht ist Ausdruck seines verbindlichen
Willens.

Ein dritter Typus von Zustimmung ist erwähnenswert, nämlich die hypothetische

Zustimmung. Der Appell an hypothetische Zustimmung könnte z. B.

bei der Paternalisierung von Tieren oder schwer behinderten Menschen eine

Rolle spielen. Sie können nicht zustimmen und werden nie zustimmen können.

Doch sie würden zustimmen, wenn sie die Fähigkeit dazu hätten. Hätten
sie mehr Vernunft, so könnten sie einsehen, dass es zu ihrem Besten ist, sie vor
Gefahren zu bewahren. Solche Zustimmung wird nie stattfinden. Die
angenommene Zustimmung ist rein fiktiv.

Es empfiehlt sich, zwei Unterarten von hypothetischer Zustimmung zu
unterscheiden - die erste wird sich rasch als untauglich erweisen. Sie unterstellt

nämlich die Zustimmung eines Wesens, wenn dieses völlig rational und/
oder völlig frei wäre. Gehen wir davon aus, dass niemand völlig rational und

völlig frei ist, dass es vielmehr unzählige Nuancen von Freiheit und Vernunft
gibt, so würde das Prinzip der hypothetischen Zustimmung einen massiven

Paternalismus rechtfertigen. Wir brauchen aber Prinzipien für Wesen, die

nicht vollkommen frei und rational sind.

Die zweite Unterart von hypothetischer Zustimmung orientiert sich nicht

an idealen Personen, sondern an den jeweiligen Individuen und den empirischen

Daten bezüglich ihrer Meinungen und Präferenzen. Mills Beispiel der
Person vor der Brücke bietet genug Anschauungsmaterial für diese Variante.

Wir dürfen die Person am Betreten hindern, bis wir ihre Meinungen und
Präferenzen kennen. Sollte sie uns ins Gesicht sagen: «Ich kenne die Gefahr,
und ich liebe sie», so dürfen wir ihr, jedenfalls auf der Grundlage der hypothetischen

Zustimmung, d. h. der hypothetischen Zustimmung eines wirklichen
und nicht eines hypothetischen Individuums, nicht weiter entgegentreten. Ein
reales Individuum ist aber kaum je maximal vernünftig oder absolut frei (z. B.

von Neigungen, Vorurteilen etc.). Die Orientierung an der von Fall zu Fall
ermittelten hypothetischen Zustimmung ist somit nicht freiheits- oder rationa-
litätsmaximierend. Vielmehr besteht der Verdacht, dass eine zielmaximierende

Paternalisierung, welche Freiheitsentzug durch Freiheitserweiterung zu

kompensieren versucht, die Autonomie von Personen beträchtlich einschränken
könnte. Wenige Menschen wären bereit, sich alle Entscheidungen von einem

58



vollkommen rationalen Wesen abnehmen zu lassen. Dies hiesse, nicht mehr
selber zu entscheiden, sondern sich an eine Entscheidungsmaschine anschlies-

sen zu lassen.

Damit sind wir zu dem eingangs erwähnten Impuls des Kleinkindes
zurückgekehrt, nämlich dem Impuls, selber zu entscheiden, selber zu handeln. Die
Reaktion gegen einen wohlwollenden Helfer kann sich folgendermassen
artikulieren: «Sie (z. B. die Mutter) hat wirklich das Beste für mich getan, doch
sie hätte mich wenigstens vorher fragen können.» Aus diesem Kommentar
spricht vielleicht mehr als nur irrationaler Trotz. Selber entscheiden ist nämlich

an sich wertvoll, auch wenn die eigene Entscheidung nicht die beste ist.

Mill schreibt: «Wenn jemand einen annehmbaren Betrag von gesundem
Menschenverstand und Erfahrung besitzt, ist seine eigene Art zu leben die beste,

nicht weil sie die beste an sich ist, sondern weil sie sein eigener Stil ist.»21 Zu
einer ähnlichen Formulierung gelangt Gerald Dworkin. Er schreibt: «Fähigkeit

zu entscheiden ist ein Gut, das unabhängig ist von der Weisheit der

Entscheidung.»22

21 On Liberty 3,13.
22 G. Dworkin: Paternalism, a. a. O., p. 17. Der Beitrag von Peter Schaber in diesem Band

gibt weiteren Aufschluss über die interessante Autonomiekonzeption von Gerald Dworkin.

Für einen Kommentar zum ersten Entwurf möchte ich Peter Schaber an dieser Stelle
herzlich danken. Im Unterschied zu Schaber bin ich zuversichtlich, dass sich Mills
Schädigungsbegriff befriedigend präzisieren lässt, so dass eine Abgrenzung von Schädigung und
Ärgernis möglich ist und der irritierende Begriff einer «moralischen Schädigung» vermeidbar

wird. Aus Platzgründen kann die Erörterung von Mills «Harm-Principle» hier nicht
ausgeführt werden. Vgl. aber meinen Diskussionsbeitrag «Variationen zu Millschen
Themen», in: Zeitschrift für philosophische Forschung 42 (1988) S. 454-464.

59




	Der Wert von Autonomie

