Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Artikel: Der Wert von Autonomie

Autor: Schaber, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 49/90

PETER SCHABER

Der Wert von Autonomie

Ich werde in diesem Aufsatz a) die Frage nach dem Wert der Autonomie fiir
den einzelnen und b) die Frage nach der moralischen Bedeutung von Autono-
mie diskutieren. Ich setze dabei als unbestritten voraus, dass Autonomie fur
den einzelnen einen Wert hat und auch moralisch von Bedeutung ist. Beide
Fragen liessen sich leicht beantworten, wiirde man Autonomie als den zentra-
len personlichen Wert und zugleich als den fundamentalsten Begriff der Moral
setzen.

Ich halte die Annahme, dass Autonomie auf personlicher wie auf morali-
scher Ebene mit anderen Giitern (wie z. B. Glick, Befriedigung, Freund-
schaft, Solidaritat) konkurriert, fir plausibler. Fiir diese Annahme werde ich
hier nicht argumentieren. Auch zur Rangordnung der verschiedenen Werte
werde ich nichts sagen (es ist gut moglich, dass es eine solche Rangordnung
gar nicht gibt). Vielmehr werde ich versuchen zu zeigen, dass der personliche
wie auch der moralische Wert von Autonomie sich durch den Beitrag autono-
men Lebens bei der Realisierung der andern Giiter bestimmt.

1. Dworkins Definition personlicher Autonomie

Personliche Autonomie kann auf sehr verschiedene Weise definiert werden.
«It is used sometimes as an equivalent of liberty ... sometimes as equivalent
to self-rule or sovereignty, sometimes as identical with the freedom of the will.
It is equated with dignity, integrity, individuality, independence, responsibility,
and self-knowledge ...»" Es ist schwierig, eine Definition zu finden, die allen
Aspekten personlicher Autonomie gerecht zu werden vermag. Ich habe nicht
die Absicht, dies hier zu tun.

Ich glaube, man sollte von einer Definition personlicher Autonomie ausge-
hen, die eine Verbindung von Autonomie und sozialen Werten wie Freund-
schaft und Solidaritit zuldsst. Eine solche Definition macht personliche Auto-
nomie nicht bloss fur eine Moraltheorie, sondern auch fiir eine Theorie des

1 G. Dworkin: The Theory and Practice of Autonomy, Cambridge 1988, p. 6.

39



guten Lebens (in einem nicht-moralischen Sinn) attraktiver. G. Dworkins De-
finition personlicher Autonomie erfiillt dieses Kriterium (wobei ich nicht aus-
schliessen will, dass das andere Definitionen auch tun koénnten). Dworkin
unterscheidet zwischen Praferenzen erster Ordnung und solchen zweiter Ord-
nung (qua Praferenzen, die sich auf Praferenzen beziehen). Personliche Auto-
nomie ist so durch die Fdihigkeit einer Person definiert, iiber die Priferenzen
erster Ordnung kritisch zu reflektieren und sie im Lichte der Praferenzen
zweiter Ordnung zu akzeptieren oder zu verandern?.

Diese Definition hat folgenden Vorteil: Die Priaferenzen oder Bediirfnisse
erster Ordnung koénnen dem Einfluss anderer Menschen entspringen. Ich
kann z. B. auf die Bediirfnisse eines Freundes Riicksicht nehmen, weil dieser
das wiinscht. Ein solches Tun ist nicht fremdbestimmt, solange die Priferenz,
die dieses Tun zum Ausdruck bringt («ich will auf die Winsche meines Freun-
des Riicksicht nehmen>) auf eine Praferenz zweiter Ordnung zuriickzufiihren
ist (<ch habe den Wunsch, bestimmte soziale Priaferenzen zu habeny). Wiirde
der Einfluss anderer (<ch will etwas nur, weil ein anderer es will>) auf meine
Priferenzen erster Ordnung als Fremdbestimmung verstanden, wéire Autono-
mie empirisch gar nicht moglich. Denn alle unsere Praferenzen, Wiinsche und
Bediirfnisse lassen sich auf natiirliche oder gesellschaftliche Einfliisse zurtick-
fiihren. Es wiire dann jedenfalls nicht sinnvoll, von einem autonomen Leben zu
reden. Auch die Priaferenzen zweiter Ordnung haben natiirliche oder gesell-
schaftliche Urspriinge. Diese Tatsache bedroht aber die Moglichkeit von Au-
tonomie nicht. Wir sind nicht auf Priferenzen dritter oder gar vierter Ord-
nung angewiesen, um autonom sein zu konnen. Denn Autonomie — wie sie
Dworkin begreift — ist nicht durch das Vorhandensein von unabhdngigen
Priferenzen zweiter Ordnung, sondern durch die Fdhigkeit, auf gegebene
Praferenzen kritisch zu reflektieren, sie zu verindern oder zu akzeptieren,
definiert. Diese Fihigkeit setzt Priferenzen zweiter Ordnung voraus; wie diese
entstehen ist dabei nicht von Belang.

Die vorliegende Definition von personlicher Autonomie fithrt — was mir
wichtig scheint — auch vor Augen, dass ein autonomes Leben nicht mit einem
autarken Leben identisch ist. Ein autonomes Leben verlangt keine substanti-
elle Unabhingigkeit von gesellschaftlichen Einfliissen, Projekten und Idealen.
Es setzt dariiber hinaus auch nicht voraus, dass man sich soweit als moglich
von natiirlichen Bediirfnissen und Trieben loslost. Autonomie ist nicht dem

2 Die genaue Formulierung lautet: «Autonomy is conceived of as a second-order capacity
of persons to reflect critically upon their first-order preferences, desires, wishes, and so
forth and the capacity to accept or attempt to change these in light of higher-order
preferences and values.» Ebd., p. 20.

40



Asketen vorbehalten; gleichzeitig ist jedoch nicht auszuschliessen, dass ein
Asket ein autonomes Leben fihrt. Ein asketisches Leben kann aber nicht
mehr als eine mogliche Form autonomen Lebens sein.

2. Selbstversklavung und autonomes Leben

Autonomie hat nicht bloss deskriptive, sondern auch normative Bedeutung.
Dass sie ein wesentliches Moment eines idealen menschlichen Lebens ist, zeigt
sich deutlich an unserer Einschdtzung des Verlustes von Autonomie. Eine
Welt, in der wir nicht-autonom, aber sehr gliicklich wiren, eine Welt z. B., in
der wir von in unseren Gehirnen eingepflanzten Elektroden ununterbrochen
mit subjektiven Gliickszustinden versorgt wiirden, ist fiir uns in keiner Weise
erstrebenswert. Auch wenn ein nicht-autonomes Leben mit sehr viel mehr
Gliick verbunden wire, wiirden wir (mogliche Ausnahmen kann man hier mit
gutem Gewissen ignorieren) ein autonomes Leben vorziehen. Mit Sicherheit
ist es nicht das grosse Gliick, das uns am nicht-autonomen Leben stort,
sondern die Tatsache, dass wir dieses Leben nicht als unser Leben ansehen
konnten. Wir wiirden unser Leben nicht leben, wir wiirden — wie man in
Anlehnung an eine Formulierung von Dworkin sagen konnte — die Bedeutung
unseres Lebens nicht selbst konstruieren®. Da wir die «Autoren unseres Le-
bens»* sein wollen, halten wir Autonomie fiir unaufgebbar.

Wir sind nicht bloss an einzelnen autonomen Entscheidungen interessiert,
vielmehr wollen wir ein autonomes Leben leben. Nicht jede Form des Lebens
scheint aber als autonom bezeichnet werden zu konnen. Das Leben, das z. B.
ein Sklave oder ein Leibeigener lebt, halten wir nicht fiir autonom. So gesehen
meint der Begriff Autonomie nicht nur ein bestimmtes Reflexions- und Ent-
scheidungsverfahren, sondern auch bestimmte Lebensformen. Der Begriff der
Autonomie oder besser: des autonomen Lebens scheint gewissen inhaltlichen
Beschrankungen zu unterliegen.

Dworkin aber glaubt, Autonomie sei ein rein formaler Begriff. Da es ver-
schiedene Weisen gibt, seinem Leben Sinn und Inhalt zu geben, meint er?, das
autonome Leben konne inhaltlich nicht bestimmt werden. So muss nach ihm

3 Vgl. ebd., p. 31: «In pursuing autonomy, one shapes one’s life, one constructs its mean-
ing. The autonomous person gives meaning to his life.»

4 Dies ist eine Formulierung, die J. Raz gebraucht; vgl. J. Raz: The Morality of Freedom,
Oxford 1986, p. 372.

5 Vgl. Dworkin, a. a. O., p. 31: «There is no particular way of giving shape and meaning to
a life.»

41



auch jemand, der sich freiwillig andern unterwirft oder sich vollstindig am
Willen anderer orientiert, als autonomes Wesen angesehen werden. «Suppose
the person wants to conduct his or her life in accordance with the following:
Do whatever my mother or my buddies or my leader or my priest tells me to
do. Such a person counts, in my view, as autonomous»®.

Ich glaube dagegen, dass Dworkin hier unberechtigterweise autonomes
Leben mit autonomer Entscheidung gleichsetzt. Die Entscheidung, sich einem
andern unterzuordnen, mag als eine autonome Entscheidung angesehen wer-
den, nicht aber das Leben, das auf dieser Entscheidung beruht. Es gehort
wesentlich zu einem autonomen Leben, dass sich der einzelne von seinen
Projekten und Zielen, die er verfolgt, wieder loslosen kann. Wer diese Fahig-
keit nicht besitzt, ist kein autonomes Wesen, auch wenn der Verlust dieser
Fihigkeit moglicherweise auf eine autonome Entscheidung zuruckgeht. Die
Begriffe des «autonomen Lebens» und der «autonomen Person» charakteri-
sieren nicht einzelne Entscheidungen, sondern eine bestimmte Weise, das ei-
gene Leben zu gestalten. Sie schliessen freiwillige Selbstversklavung und frei-
willige Unterordnung aus. Abgesehen von diesen Lebensformen gibt es in der
Tat sehr verschiedene Weisen, ein autonomes Leben zu fithren. «It must be so,
because people can give meaning to their lives in all kinds of ways: from
stamp collecting to taking care of one’s invalid parents.»’

3. Der Wert personlicher Autonomie

Wir wollen die Autoren unseres Lebens sein. Doch unser Leben soll nicht
irgendeines sein, vielmehr ist es unser Ziel, ein gutes Leben (in einem nicht-
moralischen Sinn) zu fithren. Nun ist aber ein autonomes Leben nicht schon
per se ein gutes Leben. Die Fihigkeit, unsere Priferenzen und Wiinsche erster
Ordnung nach Massgabe von Priferenzen zweiter Ordnung abzulehnen oder
zu akzeptieren, kann zum guten Leben etwas beitragen; sie tut das aber nicht
notwendigerweise. Ich will das an einem Beispiel zeigen®: Nehmen wir an,
dass die einzige Freude einer bestimmten Person darin besteht, Grashalme in
geometrisch geformten Gebieten wie Fussballfeldern zu zihlen; es handelt
sich dabei um einen intelligenten Menschen mit ungewohnlichen Fahigkeiten.

6 Ebd., p. 21.
7 Ebd., p. 31.
8 Ich entnehme dieses Beispiel Rawls” Theorie der Gerechtigkeit, wo er es allerdings in

einem andern Zusammenhang verwendet; vgl.J. Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit,
Frankfurt/M. 1979, S. 471.

42



Entspringt der Wunsch dieser Person, Grashalme zu zihlen, einer Priaferenz
zweiter Ordnung, so haben wir keinen Grund — trotz Verdacht auf schwere
Neurose — an ihrer Autonomie zu zweifeln. Nehmen wir nun aber an — was
eine realistische Annahme 1st —, dass die fur das Zihlen der Grashalme rele-
vante Priferenz zweiter Ordnung nicht die einzige zweiter Ordnung ist. Im
Lichte dieser Priferenzen ware es fiir diese Person gut, ihre (oder zumindest
eine ihrer) ungewohnlichen Fahigkeiten zu entwickeln; sie wiirde so ein besse-
res und befriedigenderes Leben fithren. Denn sie verwendet die Fihigkeit, ihre
Priferenzen erster Ordnung kritisch zu reflektieren in keiner optimalen Weise;
ihre Autonomie tragt zur Realisierung der fiir sie wichtigen Giiter wenig oder
nichts bei.

Man mag es fiir fraglich halten, ob unser Grashalmzihler eine autonome
Person ist. Eine wirklich autonome Person, so kann man argumentieren, wird
das entdecken, was fiir sie gut ist. Auf diese Weise wiirde die «<wirklich auto-
nome» Person iiber das gute Leben definiert. In Dworkins Definition personli-
cher Autonomie kommt der Begriff des guten Lebens weder explizit noch
implizit vor; und es scheint mir plausibel zu sein, dass Autonomie ohne Bezug
zum guten Leben begriffen werden kann. Dieser Einwand, dass eine wirklich
autonome Person weiss, was fiir sie gut ist, vermengt das Faktum <Autono-
mie> mit dessen Wert. Nicht das Faktum <Autonomie», sondern der Wert
personlicher Autonomie hiangt mit dem guten Leben aufs Innerste zusammen.

Personliche Autonomie ist wertvoller, sofern sie zu dem fuir eine Person
guten Leben etwas beitriagt. Dies kann man mit einer Analogie klarmachen:
Ganz generell liegt der Wert einer Fihigkeit nicht darin, dass man sie hat und
ungenutzt ldsst. Der Wert einer Fahigkeit liegt vielmehr in ihrer Entfaltung
oder Entwicklung. Und dies gilt auch fiir die Fahigkeit, seine Priferenzen
erster Ordnung kritisch zu reflektieren und im Lichte von Priferenzen zweiter
Ordnung zu akzeptieren oder abzulehnen. Sofern diese Fahigkeit dazu dienen
kann, dass der einzelne ein gutes Leben (oder das unter gegebenen ausseren
Umstinden bestmogliche Leben) zu leben vermag, sollte sie in dieser Weise
auch verwendet werden.

Diese Bestimmung des Wertes von Autonomie wirft verschiedene Fragen
auf: a) Wenn der Wert der Autonomie in threm Beitrag zum guten Leben (zu
den Giitern, die das gute Leben definieren) besteht, ist Autonomie dann nicht
prinzipiell ersetzbar? Und wire dann nicht b) die Welt, in der alle {iber
Elektroden im Gehirn an Gliicksmaschinen angeschlossen wiren, der Welt
autonomer Personen vorzuziehen?

Die Antwort auf die erste Frage hingt vom Verstandnis des Ausdrucks
«prinzipiell ersetzbar» ab: Es mag logisch moglich sein, dass andere intelli-

43



gente Wesen in bezug auf das gute Leben auf Autonomie verzichten konnen;
ob dies empirisch moglich ist, kann ich nicht beurteilen. Das ist in unserem
Zusammenhang auch nicht wichtig. Fiir reale Menschen ist Autonomie nicht
ersetzbar. Die Fahigkeit, kritisch auf seine Priferenzen und Wiinsche zu re-
flektieren, ist eine wesentliche Bedingung dafiir, dass der einzelne das fur ihn
Gute findet.

Autonomie hat ohne Zweifel nicht in allen Gesellschaften dieselbe Bedeu-
tung. J. Raz meint, dass Autonomie in westlichen Gesellschaften eine grossere
Bedeutung habe als in andern Gesellschaften®. Autonomie kann aber auch fiir
die einzelnen von je unterschiedlichem Wert sein. Ist Autonomie fiir jemanden
z. B. mit zu grosser Unsicherheit verbunden, wird sich diese Person vielleicht
besser auf das Urteil anderer verlassen. Solche Unterschiede sind jedoch bloss
Unterschiede des Grades von Autonomie. Auf Autonomie als solche kann
nicht verzichtet werden, da ein solcher Verzicht es unwahrscheinlich machen
wilrde, dass der einzelne findet, was fiir ihn gut ist. Dafiir spricht nicht zuletzt
auch die Tatsache, dass der einzelne in vielen Fillen der beste Richter in
eigener Sache ist.

Die zweite Frage setzt ein falsches Verstindnis des guten Lebens voraus.
Das Gliick, mit dem uns eine Gliicksmaschine versorgt, kann nicht mit dem
guten Leben gleichgesetzt werden. Denn mit einem guten Leben verbinden
wir andere Giuter wie echte Freundschaft, aber auch Giiter wie Erkenntnis,
Verstandnis unserer selbst und anderer; viele von uns betrachten solche Giiter
als wesentliche Bestandteile eines guten, lebenswerten Lebens. Fir die Reali-
sierung solcher Giiter reichen Gliicksmaschinen nicht aus. Ein gutes, lebens-
wertes Leben ist auf die kritische Reflexion nicht nur unserer Priferenzen und
Wiinsche, sondern auch auf die kritische Reflexion gegebener Uberzeugungen
und Meinungen angewiesen.

Aber wie wire eine Welt zu beurteilen — so kdnnte man weiterfragen —, in
der uns die Glicksmaschine mit Giitern wie Freundschaft und Erkenntnis
versorgen wirde (eigentlich wiirden uns bloss die Vorstellungen dieser Giiter
vermittelt)? In dieser Welt fehlte uns ausser unserer Autonomie nichts. Fehlte
uns in einer solchen Welt liberhaupt etwas? Diese Frage ist in der Tat nicht
leicht zu beantworten. Vielleicht fehlte uns tatsidchlich nichts. Ich denke, dass
ich die Antwort hierauf schuldig bleiben kann, da es mir bloss um den Wert
der Autonomie unter realen Bedingungen geht.

9 Vgl. Raz, a. a. O., p. 394: «Since we live in a society whose social forms are to a conside-
rable extent based on individual choice, and since our options are limited by what is
available in our society, we can prosper in it only if we can be sucessfully autonomous.»

44



In einer Welt aber, in der Maschinen durch Stimulierung unserer Lustzent-
ren im Gehirn fiir unser Gliick sorgen wiirden — eine durchaus realistische
Variante des «gliicklichen> Lebens —, wiirden wir nicht das fiir uns bestmog-
liche Leben leben. Das Problem der Gliicksmaschinen entsteht nur, wenn man
— wie die klassischen Ultilitaristen — Gliick in einem sehr vagen Sinn als
Grundziel menschlichen Lebens ansieht. Fiir einen klassischen Utilitaristen ist
es nicht einfach zu zeigen, dass andere Formen des Lebens dem kiinstlich mit
Gliickszustdanden tberschiitteten Leben vorzuziehen sind. J. St. Mill hat dies
versucht, indem er den Begriff der Qualitit der Gliicksempfindung ein-
flihrte!°. Man kann diese Schwierigkeit umgehen, indem man — im Rekurs auf
die verschiedenen Ziele, die Menschen als erstrebenswert betrachten — Gliick
als einen Wert oder als ein Gut neben andern ansieht!!. Der Wert der Autono-
mie bemisst sich insofern nicht allein an ihrem Beitrag zum Gliick, sondern an
ihrem Beitrag zu all den Giitern, die das gute Leben definieren.

4. Die moralische Bedeutung der Autonomie

Ich mochte nun zur Frage nach der moralischen Bedeutung der Autonomie
libergehen. Welche Bedeutung hat moralisches Verhalten fiir eine autonome
Person? Sind personliche Autonomie und Moral untrennbar verbunden?
Oder kann ein vollstindig amoralisches Wesen autonom sein? Dworkins
Konzept personlicher Autonomie ist moralisch indifferent. «In my concep-
tion, the autonomous person can be a tyrant or a slave, a saint or sinner, a
rugged individualist or champion of fraternity ...»'2 Ich habe oben argumen-
tiert, dass der Sklave nicht als autonomes Wesen angesehen werden kann. Der
Sklave ist aber auch der einzige, der aus dieser Liste autonomer Wesen ausge-
schlossen werden kann. Die Frage ist, ob ein Tyrann oder ein fanatischer

10 Vgl. dazu J. St. Mill: Utilitarianism, in: Utilitarianism and other Essays, hg. v. A. Ryan,
Harmondsworth 1987, p. 279: «It is quite compatible with the principle of utility to
recognize the fact, that some kinds of pleasure are more desirable and more valuable than
others. It would be absurd that while, in estimating all other things, quality is considered
as well as quantity, the estimation of pleasures should be supposed to depend on quantity
alone.»

11 Vgl. dazu B. Williams: Morality. An Introduction to Ethics, Cambridge 1972, p. 101:
«Apart from anything else, there is the difficulty that many things which people actually
include in the content of a happy life are things which essentially involve other values,
such as integrity, for instance, or spontaneity, or freedom, or love, or artistic self-expres-
sion.»

12 Dworkin, a. a. O., p. 29.

45



Individualist die Fahigkeit kritischer Reflexion in einer optimalen Weise ge-
brauchen. Leben sie das fuir sie bestmogliche Leben?

Die Antwort auf diese Frage hingt vom Begriff des guten oder bestmog-
lichen Lebens ab. Ich kann hier auf den Begriff des guten Lebens nicht in der
geforderten Ausfiihrlichkeit eingehen. Zwei Grundpositionen will ich aber
kurz skizzieren: 1) Man konnte sagen, dass ein gutes Leben ein Leben ist, in
dem alle wirklichen Interessen eines einzelnen befriedigt sind. Dabel miissen
die wirklichen Interessen mit den aktuellen Priferenzen und Bediirfnissen
eines einzelnen nicht identisch sein. Die wirklichen Interessen sind vielmehr
diejenigen Praferenzen und Bediirfnisse, deren Befriedigung dem einzelnen
langfristig nicht schadet. Zu solchen Interessen kénnen auch Interessen am
Wohlergehen der andern gehoren. Dies ist zugegebenermassen eine sehr vage
Bestimmung des guten Lebens. Wichtig in unserem Zusammenhang ist, dass
dieser Begriff des guten Lebens keinen Bezug zur Moral einschliesst (obwohl
er thn auch nicht ausschliesst; er 1asst soziale Interessen zu, ohne sie zu for-
dern).

2) Man konnte sagen, dass das gute Leben in der Verfolgung und Realisie-
rung an sich wertvoller Projekte und Ziele besteht. Der Begriff «an sich
wertvoller Ziele» ist in unserer Intuition fundiert. Um dies an einem Beispiel
klar zu machen: Wir haben das Gefiihl, die Differenz zwischen Grashalmzah-
len und der Rettung von Menschen vor dem Hungertod liege nicht bloss
darin, dass die meisten von uns die Rettung von Menschen als wichtiger
ansehen als Grashalmzahlen. Anders formuliert: Wenige glauben, dass der
unterschiedliche Wert von Zielen und Projekten allein von der subjektiven
Einschitzung abhinge.

An sich wertvolle Ziele sind nicht per se moralisch gute Projekte. Ein
kiinstlerisches Werk kann wertvoll sein, ohne moralisch gut zu sein. Moralisch
gute Ziele gehoren aber ohne Zweifel zur Kategorie der an sich wertvollen
Ziele. Position 1) zufolge ist nicht auszuschliessen, dass ein Tyrann (oder ganz
generell ein nicht-moralischer Mensch) seine Autonomie optimal verwendet.
Es kann namlich sein, dass jemand nur in der Verfolgung seines Machtinteres-
ses wirkliche Befriedigung finden kann. Dies mag zwar empirisch sehr un-
wahrscheinlich sein, es ist jedoch nicht unmaglich. Nach Position 2) kann das
Leben eines Tyrannen nicht als gutes Leben bezeichnet werden. Auch wenn
das Interesse an Macht sein oberstes Interesse wire, hitte seine Verfolgung
keinen Wert, da es andern schadet.

Ich mochte die Frage offen lassen, welche der beiden Positionen vorzuzie-
hen ist. Der Zusammenhang von Moral und optimaler Verwendung der Au-
tonomie — soviel wird deutlich — liegt jedenfalls nicht auf der Hand. Wir

46



konnen nicht davon ausgehen, dass der personliche Wert der Autonomie mit
dem moralischen Wert zusammenfallt.

Der moralische Wert von Autonomie kann nicht auf deren Beitrag zum
guten Leben eines einzelnen reduziert werden. Eine Verwendung der Autono-
mie, die andern schadet oder mit moralischen Regeln nicht vertraglich ist, hat
— auch wenn sie das Wohlergehen des Handelnden fordert — keinen morali-
schen Wert. Wer autonom unmoralisch handelt, ist mehr zu verurteilen als
sein nicht-autonomer Gegenpart, der von Bedirfnissen tberwiltigt wird.
«The wrongdoing casts a darker shadow on its perpetrator if it is autono-
mously done by him»®. Dies gilt, wie Raz zu Recht sagt, nicht bloss fiir
schwere Pflichtverletzungen: «Demeaning, or narrow-minded, or ungenerous,
or insensitive behaviour is worse when autonomously chosen and indulged
n»i,

Der moralische Wert der Autonomie kann insofern nur in ithrer Verwen-
dung zum Guten bestehen's; und da moralisches Handeln auf das Wohl ande-
rer bezogen ist (dieser Bestimmung moralischen Handelns kann auch ein
Deontologe zustimmen), kann man prézisieren: der Wert der Autonomie
bemisst sich an ihrem Beitrag zur Realisierung der fiir das gute Leben anderer
konstitutiven Giiter. Dazu gehort nach dem oben Ausgefiihrten auch die
Autonomie der andern. Dies bedeutet, dass die Autonomie des andern
respektiert wird — sofern die Verwendung dieser Fahigkeit andern nicht
schadet —; es bedeutet aber auch, dass die Autonomie des andern gefordert
wird. Was Respekt vor der Autonomie des andern und Forderung seiner
Autonomie genau bedeuten, soll — da es mir nur um eine allgemeine Bestim-
mung des personlichen und moralischen Wertes von Autonomie geht — hier
offen bleiben.

Wenn der moralische Wert von Autonomie in ihrem Beitrag zum Guten
besteht, dann konnen Konflikte von Autonomie mit andern Giitern nicht
immer zugunsten der Autonomie entschieden werden. Viele werden dies als
eine unzuldssige Abwertung von Autonomie anschen. Es ist aber kaum zu
bestreiten, dass die Autonomie eines Tyrannen z. B. moralisch nicht wichtiger
sein kann als das Wohlergehen eines seiner Untertanen. Eine Moraltheorie,
die Autonomie als unantastbares Gut setzt, kann vielleicht konsistent, aber
nicht plausibel sein. Da Autonomie jedoch ein wesentliches Moment eines
guten und lebenswerten Lebens ist, wird jede Moraltheorie der Autonomie die

13 Raz, a. a. O., p. 380.
14 Ebd., p. 380.

15 Vgl. dazu ebd., p. 381: «Autonomy is valuable only if exercised in pursuit of the good.»

47



ihr gebiihrende Beachtung schenken miissen. Welche Beachtung der Autono-
mie gebiihrt, ist unklar.

Die oben gegebene Bestimmung des moralischen Wertes von Autonomie
scheint eine konsequentialistische Behandlung von Autonomie nahezulegen
(Autonomie ist wertvoll, sofern sie zum guten Leben der andern etwas bei-
tragt). Demgegeniiber bezeichnet z. B. fiir Th. Nagel Autonomie die Grenze
moralischer und sozialer Forderungen'¢. Nicht nur Nagel, sondern auch an-
dere Moralphilosophen sind der Meinung, dass konsequentialistische und
utilitaristische Moraltheorien solchen Grenzen, fur die die Autonomie des
einzelnen ein Beispiel ist, keine Rechnung tragen konnen.

Meine Bestimmung des moralischen Wertes von Autonomie schliesst aber
nicht aus, dass Autonomie unter anderem auch eine Grenze des moralisch
Zumutbaren bezeichnet. Sie schliesst einzig aus, dass es sich dabei um eine
absolute und fixe Grenze handeln kann, denn nicht jede Verwendung von
Autonomie muss — von einem moralischen Standpunkt aus betrachtet —
respektiert werden. Fiir die Autonomieverwendung eines Tyrannen oder eines
Umweltzerstorers gilt dies mit Sicherheit nicht.

16 Vgl. Th. Nagel: Autonomy and Deontology, in: Consequentialism and its Critics,
hg. v. S. Scheffler, Oxford 1988, p. 142—-172.

48



Studia Philosophica 49/90

JEAN-CLAUDE WOLF

Paternalismus

Paternalismus schiitzt Leute, gegen thren Willen, vor sich selber. Paradigma
ist das Verhalten guter Eltern. Ihnen geht es um ihre Kinder. Sie entscheiden
stellvertretend im wohlverstandenen Interesse der Kinder. Im Zentrum ihrer
Fursorge steht das Wohl der Kinder.

Bei heranwachsenden Kindern wirft paternalistisches Verhalten Probleme
auf, die beim Saugling als einem nicht-autonomen, aber hilfsbediirftigen
Wesen naturgemass noch nicht auftreten konnten. Spannungen und Konflikte
entstehen als Folge der Entwicklung von Eigenwille und Mitteilungsfahigkeit.
Kinder wollen «es selber machen» — auch wenn sie es noch nicht so gut
konnen wie die Erwachsenen. Schliesslich meinen sie es auch besser machen
zu koénnen. Damit verliert die Maxime «Die Eltern wissen es am besten» an
Uberzeugungskraft.

Was sich im Generationenkonflikt, insbesondere zwischen Eltern und Her-
anwachsenden, manifestiert, ist das grosse Thema des Paternalismus: nimlich
die Entdeckung, dass einige Formen von Altruismus und Wohlwollen mora-
lisch falsch sein konnen.

Doch der Vergleich mit der Erziehung ist auch irrefithrend. Erziechung hat
andere Ziele als nur den Schutz vor Selbstgefadhrdung und Selbstschddigung —
sie will auf den Charakter einwirken, Menschen «bessern», sie nicht nur vor
«Torheiten», sondern auch vor «Lastern» bewahren. Wihrend der gesetzliche
Moralismus, die «gute Policey», weitgehend der Vergangenheit angehort, hat
der gesetzliche Paternalismus immer noch Aktualitit, denn er ist folgen- und
schiadigungsorientiert. Nicht die Verhiitung an sich iibler Handlungen, son-
dern die Verhiitung von selbstgewirkten Interessenverletzungen motiviert pa-
ternalistische Eingriffe.

Paternalismus gegenuber kompetenten Personen verletzt das Prinzip des
Respekts vor der Autonomie. Von Paternalismus im engeren und moralisch
problematischen Sinne lédsst sich allerdings nur bei Anwendung von Zwang,
Zwangsandrohung und Tiuschung reden. Beratung, Uberredung und «zwin-
gende Angebote» mogen zwar léstig sein, doch fithren sie normalerweise nicht
zu einer Blockierung der Entscheidung. Wir werden uns im folgenden auf

49



paternalistische Eingriffe ernsthafter Art beschranken. Blosse Warnungen wie
z. B. die Informationen iber Giftklassen kommen hier also nicht in Betracht.

Das Thema Paternalismus ist in der anglophonen Welt vor allem durch
John Stuart Mills Essay «On Liberty» bekannt geworden. Er vertritt die
Auffassung, der einzige legitime Grund zur Anwendung von Zwang sei die
Verhiitung der Schiddigung anderer'. Die Verhiitung von Selbstschadigung
durch Zwangsmittel wird dagegen ausdriuicklich verboten?.

Mill fihrt dreir Grinde fiir sein Paternalismusverbot an: Erstens werden
Aufgaben, die hauptsiachlich mich selber betreffen, von mir besser gelost als
von anderen. Mill selber nennt das den stirksten Grund, und Rolf Sartorius
nennt es das «policy-argument»?. Diese Uberlegung ist vor allem dann be-
deutsam, wenn es um Eingriffe der Offentlichkeit, etwa der Verwaltung, in
private Angelegenheiten geht. Weniger iiberzeugend ist es dagegen, wenn von
Paternalismus unter Menschen einer gemeinsamen und intimen Lebensge-
meinschaft die Rede ist, in der eine Person die andere kennt wie sich selber.
Uberdies relativiert Mill selber die Annahme, jede und jeder sei selber die
beste Richterin in eigener Angelegenheit®.

Der zweite Grund besteht darin, dass nur, wer selber entscheidet, sich
entwickelt. Selber entscheiden ist die beste Selbsterziehung zur Mindigkeit.

Der dritte Grund besteht in der Tatsache, dass Paternalismus zu Machtver-
mehrung der Regierung fuhrt. Die ungleiche Machtverteilung bzw. Konzen-
tration von Macht spricht gegen jede Form von Despotie, sie mag sich noch so
sehr als Beschiitzerin der wohlverstandenen Interessen ithrer Untertanen ge-
barden.

Doch auch die Argumente gegen politischen Paternalismus unterliegen
einem Proviso: Ausgenommen sind Kinder, Geisteskranke und — Barbarens.
Paternalismus gegeniiber «Inkompetenten» ist nicht nur erlaubt, sondern zu-
weilen sogar Pflichté. Doch die Erwdhnung von «Barbaren» diirfte ein Indiz

1 On Liberty (1859) Kapitel 1, Abschnitt 9. Im folgenden zitieren wir einfach 1,9. Diese
Schreibweise hat sich eingebiirgert, weil es so viele Ausgaben von «On Liberty» und
«Utilitarianism» gibt. Die Abschnitte miissen allerdings von den Lesern beziffert werden.

2 Ebd.

3 Rolf Sartorius (Hg.): Paternalism, Minneapolis: University of Minnesota Press, 1983,
p. XL

4 Mill: Collected Works, Toronto and London 1963ff., Band 2, p. 443f.

5 On Liberty 2,10; 5,5.

6 Amy Gutman: Children, Paternalism and Education. A Liberal Argument, in: Philoso-
phy and Public Affairs 14 (1980) p. 338—58; John Kleinig: Mill, Children, and Rights, in:
Educational Philosophy and Theory 8(1976) p. 1-16.

50



dafiir sein, dass die Identifikation von Inkompetenten zu Missbrauch einlédt,
der bis hin zur Legitimation des Kolonialismus reicht. Damit soll aber nicht
gesagt sein, dass sich die Begriffe kompetent-inkompetent nicht prizisieren
liessen.

Mill diskutiert einige Anwendungsfille — etwa die Gesetzgebung zur Sonn-
tagsruhe, die sich nach seiner Meinung nicht-paternalistisch rechtfertigen
lasst, namlich als Schranke gegen Ausbeuter; die gesetzliche Bigamie bei den
Mormonen, die von aussenstehenden Kritikern als Argernis empfunden wird,
das nur durch eine kriegerische Intervention, und zwar zum Besten insbeson-
dere der Mormonenfrauen, abgeschafft werden kdnnte — ein Gedanke, den
Mill, trotz seiner starken Aversion gegen die Unterjochung der Frauen, als
Verletzung der Souverdnitit eines Volks verurteilt; das Verbot von Kuppelei
und Spielhollen, das Mill wiederum kritisiert: Anstelle eines offenen Verbotes
pladiert Mill eher fir eine Erschwerung des Zugangs zu Orten des «Lasters».
Damit bringt er zur Geltung, dass es neben dem Strafrecht auch andere
gesetzliche und nichtgesetzliche Massnahmen gibt — man denke an Steuern,
aber auch an verfahrensmassige Hindernisse —, um Menschen vor sich selber
zu schiitzen. Mills Uberlegung liesse sich noch mit der Erfahrung begriinden,
dass Verbote und Zensurmassnahmen oft als Anreiz und Werbung dienen und
damit kontraproduktiv wirken. Eine Reihe von Massnahmen und Erschwe-
rungen bewegen sich zwischen Zwang und Ratschlag. Beispiele sind die obli-
gatorischen Bedenkzeiten und Wartefristen fiir Ehescheidungen oder — im
Falle ihrer Legalisierung — fur rasche, aktive Euthanasie.

Einige Schwierigkeiten, die sich aus Mills Behandlung des Paternalismus
ergeben, sind von grossem Interesse fiir die neuere Diskussion. Wie einige der
Beispiele zeigen — etwa die moralische Abscheu vor Prostitution und Alkoho-
lismus —, unterscheidet Mill nicht scharf zwischen der Verhiitung von Stérun-
gen und Argernissen einerseits und der Verhiitung von Selbstschidigung oder
Verhaltensweisen, welche zu einer Verschlechterung des eigenen Zustandes
flihren, andererseits. Nur letztere sind paternalistisch im eigentlichen Sinne.
Leute, die wegen Erregung offentlichen Argernisses zur Verantwortung gezo-
gen werden, sollen ja nicht primér vor sich selber geschiitzt werden. Mill
vernachlassigt nicht nur die Unterscheidung zwischen gesetzlichem Moralis-
mus und Paternalismus, sondern er unterschitzt auch die Bedeutung einer
Norm zur Verhiitung schwerer Stérungen oder Argernisse’.

Ebenfalls kritikwiirdig ist Mills Annahme, es gebe eine unantastbare

7 H. L. A. Hart: Law, Liberty and Morality, Oxford: OUP, 1963, p. 32; C. F. Cranor:
Legal Moralism Reconsidered, in: Ethics 89 (1978/9) p. 147-164.

51



Sphire um jedes Individuums®, und diese werde durch sein selbstbeziigliches
Verhalten (self-regarding conduct) festgelegt. Mill gesteht zu, dass niemand
eine Insel ist und dass alle unsere Entscheidungen im weitesten Sinne auf
andere wirken®. Trotzdem hélt er daran fest, dass eine Reihe von Entscheidun-
gen primér die entscheidende Person selber treffen und dass nicht alle Verhal-
tensweisen dieser Art trivial sind, wie z. B. das Kratzen im eigenen Ohr. Seine
Auffassung hat Mill am solitdren Trinker illustriert. Die liblen Folgen fallen
auf ihn, und er selber hat sie zu tragen. «Niemand soll einfach wegen Betrun-
kenheit bestraft werden.»® Anders liegt der Fall, wenn ein Trinker seine
Pflichten gegeniiber anderen vernachlassigt oder andere gefihrdet. Nur auf-
grund der Folgen der Trunkenheit, soweit sie anderen schaden, kann der
Trinker getadelt oder bestraft werden. Mill raumt allerdings ein, dass sich ein
Mensch ohne Selbstachtung die spontane Abneigung anderer Menschen zu-
zieht und dass es so etwas wie eine natiirliche (d. h. unkontrollierte) Achtung
oder Meidung von Menschen gibt, die sich selber ruinieren. Dazu schreibt
Mill: «Er mag uns ein Gegenstand des Erbarmens, vielleicht der Abneigung
sein — aber nicht des Argers oder des Grolls. Wir sollen ihn nicht behandeln
wie einen Feind der Gesellschaft; das Schlimmste, wozu wir uns berechtigt
halten, ist: ihn sich selbst zu iiberlassen, wenn wir nicht lieber durch Bekunden
von Teilnahme und Riicksicht wohlwollend vermitteln wollen.»!!

Doch selbst mit diesen Ausfithrungen ist die Abgrenzung einer Sphire von
primdr selbstbeziiglichen Handlungen nicht scharf vollzogen. Die Trennlinie
bleibt ebenso unscharf wie die zwischen kontrollierten und unkontrollierten
Sanktionen; letztere sind, weil gar keine Sanktionsabsicht besteht, auch nicht
mehr Sanktionen im eigentlichen Sinne. Nebenbei ist zu bemerken, dass Mill
noch nicht den Schritt zur radikal neuen Klassifikation des Alkoholismus als
Sucht und Krankheit gemacht hat. Sein Problem ist an dieser Stelle die Im-
munitidt von Handlungen und Gewohnheiten, die, obwohl sie ausser dem
Akteur selber niemandem schaden, trotzdem fiir an sich unmoralisch gehalten
werden. Diese Problemstellung erschwert Mill eine explizite Unterscheidung
zwischen Paternalismus und Moralismus.

Der Einwand, Mill setze eine Spharentrennung voraus, ohne diese zu be-
griinden, lasst sich allerdings entkréften. Sanktionswiirdig sind nach Mill

8 C. L. Ten: Mill on Liberty, Oxford: Clarendon Press, 1979, Kapitel 2.
9 On Liberty 4.8.

10 On Liberty 4,10. Die Uberzeugung, dass der miindige Mensch ein Recht hat, Fehler zu
machen, sofern er die Folgen grundsitzlich voraussehen und akzeptieren kann, wird von
Richard J. Arneson betont; vgl.: Mill versus Paternalism, in: Ethics 90 (1980) p. 470—489.

11 On Liberty 4,7; Utilitarianism 5,33.

52



namlich nur jene Schiadigungen, die zugleich die Rechte anderer verletzen'2.
Gehen wir davon aus, dass niemand seine eigenen Rechte verletzen kann, so
folgt ohne weiteres die Immunitét von selbstschidigendem Verhalten.

Im Blick auf die Verhiitung von Suchtkrankheiten zeichnet sich eine Mog-
lichkeit ab, paternalistisch motivierte Handlungen utilitaristisch zu legitimie-
ren — und zwar aufgrund der Kosten. Das gilt fiir viele Formen der Selbstschi-
digung: Sie verursachen Kosten, welche gewoOhnlich auf andere abgewélzt
werden, etwa in Form von Steuern oder Krankenkassenbeitragen. Solche
Rechtfertigungen sind wie gesagt utilitaristisch, d. h. gemeinwohlorientiert.
Nichtsdestoweniger dienen sie der Anerkennung von Massnahmen, deren
primares Ziel darin besteht, Leute vor sich selber zu schiitzen. Insofern han-
delt es sich nach wie vor um paternalistische Interventionen, aber gestiitzt auf
nicht-paternalistische Griinde!'s.

In gewisser Weise sind Alkoholismus und harte Drogen der Testfall fiir den
rigorosen Antipaternalismus. Angesichts der Grosse und Eintretenswahr-
scheinlichkeit der Schidigung wirkt ein strikter Antipaternalismus kalt und
unmenschlich'*. Mill hat jedoch eindringlich davor gewarnt, das Verbot pater-
nalistischen Zwangs mit einem Pladoyer fir Gleichgiiltigkeit und Inhumanitat
gleichzusetzen!s. In der Terminologie von Hohfeld hat der «Selbstzerstorer»
ein «privilege», dem ein «non-claim» auf Seiten der anderen entspricht: Nie-
mand hat Anspruch auf die verlorenen Friichte seiner vernachldssigten Ta-
lentee.

Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass Mill auch Ausnahmen vom
absoluten Paternalismusverbot zu erwdgen scheint. Eine scheinbare Aus-
nahme illustriert sein bekanntes Briicken-Beispiel. Nehmen wir an, dass ich
sehe, wie jemand eine Briicke betreten will, von der ich weiss, dass sie baufillig
ist. Die Person hat vermutlich keine Ahnung von der Gefahr. Darf ich diese
Person am Betreten hindern? Ja, sagt Mill, solange ich nédmlich nicht sicher
bin, ob die betreffende Person die Gefahr kennt. Ich darf sie hindern, um sie
zu informieren. Diese erste Phase der Intervention dient dazu herauszufinden,
ob die Person wirklich das tut, was sie tun will bzw. tun mochte, falls sie
informiert wire. Besteht die Person, nachdem ich sie aufgeklirt habe, darauf,

12 On Liberty 4,3.

13 D. VanDeVeer: Paternalistic Intervention. The Moral Bounds on Benevolence, Princeton
N. J.: Princeton University Press, 1986.

14 Hart, a. a. O., p. 32.

15 On Liberty 4,4.

16 W. N. Hohfeld: Fundamental Legal Conceptions, Yale University Press, 1919; Neu-
druck: Greenwood Press, 1978.

33



die Briicke zu betreten, darf ich sie nicht weiter daran hindern. Ich habe ihr
gleichsam die Augen gedffnet, und was sie anschliessend tut, tut sie mit «weit
geoffneten Augen».

Nach Vorschlagen neuerer Autoren konnen wir diese bescheidene Form der
Intervention als «schwachen Paternalismus» klassifizieren'”. Wie Mill selber
formuliert, besteht Freiheit darin, zu tun, was man will, und der Mann vor der
Briicke will ja nicht ins Wasser fallen. «Starker Paternalismus» dagegen be-
steht darin, jemandem «fremde Werte aufzuzwingen». Dies wire etwa dann
der Fall, wenn der Betreffende versichert, er wolle sich das Leben nehmen,
oder er liebe die Gefahr. Eine zweite Intervention ware unter diesen Bedin-
gungen ein unzuldssiger Freiheitseingriff. Doch miissen wir «Sonderlinge»,
welche die Gefahr lieben, oder entschlossene Suizidenten gewdhren lassen? Ist
die Pflicht, Leben zu retten, nicht stirker als die Pflicht, Freiheit zu respektie-
ren? Menschenfreunde oder professionelle Helfer neigen dazu, die paternali-
stischen Aspekte von Hilfe und Therapie zu unterschdatzen. Im Mittelpunkt
threr Aufmerksamkeit stehen Leben und Wohlbefinden der Patienten, und
nicht deren Autonomie.

Im Blick auf jene, die Gefahr suchen oder ihr Leben beenden méochten,
stellen sich zwei grundsétzliche Fragen, ndmlich die, ob wir ihre exzentrischen
Ideale akzeptieren miissen und ob sie wirklich frei sind. Was die erste Frage
betrifft, so geht Mill von der Diagnose aus, dass die modernen Kulturen zur
Schwichung von Charakter und Individualitit tendieren und damit die Welt
jener Menschen berauben, die das Salz der Erde sind. Seine Verteidigung der
Exzentriker sprengt den Rahmen des Hedonismus. Es geht nicht darum, dass
einzelne Personen sich besser fithlen, wenn sie nach ihrer Fagon leben. Im
dritten Kapitel der Freiheitsschrift bemiiht Mill einen ganz anderen Typus von
Argumenten. Die Massenkultur, so meint er, sei in ihrem Mark krank. Zur
Gesundheit und Lebenskraft einer Kultur gehore die Vielfalt von individuel-
len und sozialen Lebensexperimenten. Diese Uberzeugung ist Bestandteil von
Mills Liberalismus, den moderne Liberale nicht gerne akzeptieren.

Doch zuriick zur Person, die iiber die Briucke will: Ist sie wirklich frei, oder
leidet sie an psychischen Storungen? Leidet sie an Depressionen? So gesehen
verliert sie die dsthetische Anmut des Exzentrikers. [hre Freiheit ist einge-
schrankt, vielleicht ist sie «nicht ganz klar im Kopf», also unverniinftig oder
verzweifelt. Wie weit der «schwache Paternalismus» gehen darf, ist somit

17 G. Dworkin: Paternalism in: Morality and the Law, hg. von R. Wasserstrom, Belmont
(Ca.): Wadsworth, 1971; Joel Feinberg: Legal Paternalism, in: Canadian Journal of
Philosophy 1 (1971) p. 106—124. Diese beiden bahnbrechenden Aufsitze sind auch in der
Anthologie von Rolf Sartorius (Anm. 3) enthalten.

54



abhingig von der angenommenen Schwelle fiir minimale Freiheit oder Ver-
niinftigkeit, die Autonomie konstituiert.

Mills Charakterisierung von Freiheit als Freiheit zu tun, was ich will, lasst
es offen, wie hoch wir die Schwelle zur Freiwilligkeit ansetzen. Wenn sich z. B.
eine Person das Leben nehmen will und die Folgen ihrer Entscheidung «auf
sich nimmt», dann ist sie frei. Wer sie am Suizid hindert, verletzt ihre Autono-
mie. Dass de facto vielleicht die meisten Suizidenten an starken Gefiihls-
schwankungen oder Verwirrung leiden, spricht allerdings gegen die Annahme
einer festen Priferenz. Muss nur eine unmissverstandliche und stabile Prife-
renz respektiert werden? Mill, der den Suizid nicht erortert, hitte diese Frage
vermutlich bejaht, insbesondere dann, wenn es um eine so schwerwiegende
Entscheidung wie die iiber Leben und Tod geht.

Dass Mill mehr als «schwachen Paternalismus» beflirworten konnte (oder
die Schwelle fiir Freiwilligkeit so hoch ansetzen konnte, dass «schwacher
Paternalismus» so schwach gar nicht mehr ware), ldsst ein Beispiel vermuten,
das Stoff zu kontroversen Deutungen gegeben hat. Er bejaht ndmlich Vorkeh-
rungen gegen die freiwillige Selbstversklavung, und zwar mit der Begriin-
dung: «Das Prinzip der Freiheit kann nicht fordern, dass er die Freiheit haben
sollte, nicht frei zu sein. Es ist nicht Freiheit, sich seiner Freiheit entschlagen
zu durfen.»' Politische Brisanz hatte diese Passage insofern, als Mill im An-
schluss ans Beispiel der freiwilligen Selbstversklavung die englischen Ehe-
scheidungsgesetze scharf kritisierte. Was die paternalistische Massnahme be-
trifft, so zwingt sie allerdings niemanden, sich nicht zu versklaven. Mill argu-
mentiert namlich bloss dafiir, solche Vertrage als null und nichtig zu
betrachten. Nicht das Strafrecht wird in Anspruch genommen, sondern bloss
das Zivilrecht. Die Nichtigkeitsfolge ist milder als eine Sanktion — es gibt
Griinde dafiir, Nichtigkeitsfolgen nicht als Sanktionen zu verstehen'. Trotz-
dem ist die Nichtigkeitsfolge einschneidender als eine blosse Verfahrensbar-
riere, wie etwa eine Vorschrift zur Einhaltung von Wartefristen oder Anforde-
rungen an die korrekte Formulierung von Dokumenten. Das Recht soll ndm-
lich keine, auch keine erschwerte Gelegenheit zur Schliessung solcher Vertrage
anbieten. Die Nichtigkeitsfolge liegt in der Mitte zwischen Zwang und blosser
Entmutigung, so dass man sich fragen kann, ob tiberhaupt ernsthafte Pater-
nalisierung zur Debatte steht. Eingeschrankt wird nicht so sehr das Verhalten
jener, die sich versklaven mochten, als viel mehr die Anspriiche potentieller
Sklavenhalter.

18 On Liberty 5,11.
19 H. L. A. Hart: The Concept of Law, Oxford: Clarendon Press, 1961, p. 33f.

55



Problematisch bleibt die Begriindung, die Mill etwas aphoristisch verkiirzt
einstreut. Die Freiheit, so sagt er, diirfe nicht Freiheit zur Aufhebung der
Freiheit sein. Warum Freiheit nicht so weit gehen dirfe, sagt Mill nicht.
Vielmehr setzt er stillschweigend einen neuen Begriff von Freiheit voraus:
Freiheit ist Freiheit zur Selbstentfaltung, zur Entwicklung von Fahigkeiten.
Nur vor dem Hintergrund eines solchen «positiven» Begriffs von Freiheit
wire seine Begriindung stichhaltig. Doch dieser Freiheitsbegriff ist konfus. Er
ist das Resultat einer Vermischung zweier Ideen: der Freiheit zu entscheiden
und der Fahigkeit zur Entwicklung oder Selbstverwirklichung. Ware dieser
Begriff und damit der Einwand relevant, so liesse sich auch die Entscheidung
zum Suizid rigoros kritisieren. Vielleicht hatte Mill eine rigorose Ablehnung
des Freitods begriisst.

Gegen das Argument der Selbstzerstorung der Freiheit spricht die weite
Skala von Graden, in denen jemand auf seine eigene Freiheit verzichten kann.
Die Selbstbeschrankung beginnt schon da, wo jemand aus Loyalitdt zu ande-
ren Personen auf ein kritisches Urteil verzichtet. Wo liegt die Grenze zwischen
zuldssigen und unzuldssigen Selbstbeschrankungen bzw. Verdusserungen der
Freiheit? Ist Prostitution bereits eine Vorstufe zur «Selbstversklavung»? Oder
der Eintritt in ein strenges Kloster? Wenn es Mill wirklich ernst sein sollte mit
der Unantastbarkeit von Entscheidungen, die andere weder gefahrden noch
schddigen, dann kann er den Menschen auch nicht die Option vorenthalten,
sich zu téten oder sich in tiefe Abhidngigkeit zu begeben. Wenn wir nicht bereit
sind, Mills Diktum als gultiges Argument gegen den Suizid anzuerkennen,
dann wird es uns auch nicht als Argument gegen Selbstversklavung tiberzeu-
gen.

Immerhin ist Mills Argument zur Hauptsache ein Einwand gegen die Lega-
lisierung von Sklavereivertriagen, und so gesechen bleibt uns auch hier die
Moglichkeit, eine paternalistisch motivierte Massnahme nicht-paternalistisch
zu begrinden. Wir konnen namlich sagen, dass wir deshalb Leute vor sich
selber schiitzen, damit anderen nicht Gelegenheit geboten wird, Sklaven aus-
zubeuten und Menschenrechte mit Fiissen zu treten. Wir wollen keine Gesell-
schaft, in der Menschenrechtsverletzungen legal sind. Deshalb werden einige
Freiheitsrechte als «unverdusserlich» deklariert. Uberdies wiirden freiwillige
Sklaven zur Verschlechterung der Arbeitsmarktlage beitragen, Lohne wiirden
sinken. Somit sprechen handfeste Klasseninteressen gegen eine Institutionali-
sierung der freiwilligen Sklaverei. (Damit mochte ich mich nicht auf die Mei-
nung festlegen, politischer Paternalismus lasse sich immer auch nicht-paterna-
listisch oder immer nur nicht-paternalistisch legitimieren.)

Aktuelle Zustimmung gilt normalerweise als triftiger Grund dafiir, dass

56



einverstandliche Gefahrdung oder Schadigung einer Person kein einklagbares
Unrecht darstellt. (Volenti non fit iniuria.) Das seltsame Beispiel der freiwilli-
gen Selbstversklavung ist deshalb interessant, weil die Zustimmung des Be-
troffenen in diesem Fall nicht als hinreichende Bedingung fiir die gesetzliche
Anerkennung gilt. Eine andere Ausnahme bildet das gesetzliche Verbot der
aktiven Sterbehilfe. In beiden Fillen kann man sich fragen, ob diese Ausnah-
men rational begriindet sind.

Wenden wir uns nun der Rolle zu, welche die Zustimmung fiir die Begriin-
dung erlaubter Freiheitseingriffe spielen kann. Paternalismus ist per definitio-
nem gegen die aktuelle Zustimmung einer Person gerichtet. Im paradigmati-
schen Fall des elterlichen Paternalismus wird jedoch gern auf die kiinftige
Zustimmung (oder Dankbarkeit) der Kinder hingewiesen. «Spéter werdet ihr
uns recht geben. Ihr werdet froh sein, dass wir euch nicht alles erlaubt haben.»
Die bekannte Litanei des elterlichen Paternalismus ist aber, wie Donald Van-
DeVeer zurecht konstatiert, «auf bizarre Weise von zufalligen Vorkommnis-
sen abhdngig, z. B. davon, ob ein Blitzstrahl das Leben des Kindes vorzeitig
beenden wird, bevor es zustimmen kann»?. Uberdies wird der Zeithorizont
nicht festgelegt — es geniigt im Prinzip die vage Spekulation, dass ein Kind
dereinst auf dem Totenbett oder gar erst im Jenseits alles akzeptieren wird,
was ihm von seinen Erziehern zugemutet wurde. Ein einfaches Beispiel mag
genligen, um zu zeigen, dass nachtragliche Zustimmung moralisch vollig be-
langlos sein kann. Wenn z. B. jemand rickblickend sagt: «Wie gut, dass ich
als Kind den Krieg erlebt habe», so hat das mit moralischer Billigung des
Krieges nichts zu run.

Anders liegt der Fall, wenn wir die ausdriickliche Willenserkldrung einer
Person kennen. Dann konnen wir diese zeitlich vorangegangene Zustimmung
als Rechtfertigung akzeptieren. Wenn mir ein Freund zu Beginn einer Party
sagt: «Hindere mich am Autofahren, wenn ich getrunken habe», so kann ich
mich darauf berufen und muss seinen betrunkenen Protest nicht respektieren.
Wichtig ist, dass vorangegangene Zustimmung wirklich gedussert wurde.
Damit unterscheidet sie sich von bloss angenommener Zustimmung.

Ob nun die Ausfithrung der festen, bekannten und zuvor tatsiachlich bekun-
deten Priferenz einer anderen Person Paternalismus genannt werden kann, ist
mehr als fraglich. Das klassische Beispiel von Odysseus und den Sirenen
illustriert zwar ausgezeichnet die legitime Weigerung der Geféahrten, das Ver-
langen des Odysseus zum Zeitpunkt der Versuchung zu befriedigen. Diese

20 D. VanDeVeer: Autonomy Respecting Paternalism, in: Social Theory and Practice 6
(1980) p. 194.

57



Weigerung ist paternalistisch motiviert, aber kein genuiner Freiheitseingriff.
Somit entfillt im Beispiel von Odysseus wie im Beispiel des angetrunkenen
Freundes die zweite Bedingung, die moralisch problematischen Paternalismus
charakterisiert. Odysseus ist trunken vom Gesang der Sirenen, und mein
Freund, der in angetrunkenem Zustand den Autoschliissel will, ist nicht Herr
seiner selbst. Seine zuvor gedusserte Absicht ist Ausdruck seines verbindlichen
Willens.

Ein dritter Typus von Zustimmung ist erwdhnenswert, nimlich die Aypothe-
tische Zustimmung. Der Appell an hypothetische Zustimmung konnte z. B.
bei der Paternalisierung von Tieren oder schwer behinderten Menschen eine
Rolle spielen. Sie konnen nicht zustimmen und werden nie zustimmen kon-
nen. Doch sie wiirden zustimmen, wenn sie die Fahigkeit dazu hitten. Hétten
sie mehr Vernunft, so konnten sie einsehen, dass es zu threm Besten ist, sie vor
Gefahren zu bewahren. Solche Zustimmung wird nie stattfinden. Die ange-
nommene Zustimmung ist rein fiktiv.

Es empfiehlt sich, zwei Unterarten von hypothetischer Zustimmung zu
unterscheiden — die erste wird sich rasch als untauglich erweisen. Sie unter-
stellt ndmlich die Zustimmung eines Wesens, wenn dieses vollig rational und/
oder voéllig frei wire. Gehen wir davon aus, dass niemand vollig rational und
vollig frei ist, dass es vielmehr unzdhlige Nuancen von Freiheit und Vernunft
gibt, so wiirde das Prinzip der hypothetischen Zustimmung einen massiven
Paternalismus rechtfertigen. Wir brauchen aber Prinzipien fir Wesen, die
nicht vollkommen frei und rational sind.

Die zweite Unterart von hypothetischer Zustimmung orientiert sich nicht
an idealen Personen, sondern an den jeweiligen Individuen und den empiri-
schen Daten beziiglich ihrer Meinungen und Praferenzen. Mills Beispiel der
Person vor der Briicke bietet genug Anschauungsmaterial fiir diese Variante.
Wir diirfen die Person am Betreten hindern, bis wir ihre Meinungen und
Praferenzen kennen. Sollte sie uns ins Gesicht sagen: «Ich kenne die Gefahr,
und ich liebe sie», so diirfen wir ihr, jedenfalls auf der Grundlage der hypothe-
tischen Zustimmung, d. h. der hypothetischen Zustimmung eines wirklichen
und nicht eines hypothetischen Individuums, nicht weiter entgegentreten. Ein
reales Individuum ist aber kaum je maximal verniinftig oder absolut frei (z. B.
von Neigungen, Vorurteilen etc.). Die Orientierung an der von Fall zu Fall
ermittelten hypothetischen Zustimmung ist somit nicht freiheits- oder rationa-
litaitsmaximierend. Vielmehr besteht der Verdacht, dass eine zielmaximierende
Paternalisierung, welche Freiheitsentzug durch Freiheitserweiterung zu kom-
pensieren versucht, die Autonomie von Personen betrichtlich einschrinken
konnte. Wenige Menschen wiren bereit, sich alle Entscheidungen von einem

58



vollkommen rationalen Wesen abnehmen zu lassen. Dies hiesse, nicht mehr
selber zu entscheiden, sondern sich an eine Entscheidungsmaschine anschlies-
sen zu lassen.

Damit sind wir zu dem eingangs erwahnten Impuls des Kleinkindes zuriick-
gekehrt, namlich dem Impuls, selber zu entscheiden, selber zu handeln. Die
Reaktion gegen einen wohlwollenden Helfer kann sich folgendermassen arti-
kulieren: «Sie (z. B. die Mutter) hat wirklich das Beste fiir mich getan, doch
sie hiatte mich wenigstens vorher fragen konnen.» Aus diesem Kommentar
spricht vielleicht mehr als nur irrationaler Trotz. Selber entscheiden ist ndm-
lich an sich wertvoll, auch wenn die eigene Entscheidung nicht die beste ist.
Mill schreibt: «Wenn jemand einen annehmbaren Betrag von gesundem Men-
schenverstand und Erfahrung besitzt, ist seine eigene Art zu leben die beste,
nicht weil sie die beste an sich ist, sondern weil sie sein eigener Stil ist.»?! Zu
einer dhnlichen Formulierung gelangt Gerald Dworkin. Er schreibt: «Fihig-
keit zu entscheiden ist ein Gut, das unabhingig ist von der Weisheit der
Entscheidung.»?

21 On Liberty 3,13.

22 G. Dworkin: Paternalism, a. a. O., p. 17. Der Beitrag von Peter Schaber in diesem Band
gibt weiteren Aufschluss iiber die interessante Autonomiekonzeption von Gerald Dwor-
kin. Fiir einen Kommentar zum ersten Entwurf mdéchte ich Peter Schaber an dieser Stelle
herzlich danken. Im Unterschied zu Schaber bin ich zuversichtlich, dass sich Mills Schadi-
gungsbegriff befriedigend prézisieren ldsst, so dass eine Abgrenzung von Schadigung und
Argernis moglich ist und der irritierende Begriff einer «moralischen Schidigung» vermeid-
bar wird. Aus Platzgriinden kann die Erorterung von Mills «Harm-Principle» hier nicht
ausgefiihrt werden. Vgl. aber meinen Diskussionsbeitrag «Variationen zu Millschen The-
meny, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 42 (1988) S. 454—464.

59






	Der Wert von Autonomie

