
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)

Nachruf: Georg Jánoska 1924-1990

Autor: Brander, Stefanie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In Memoriam

Studia Philosophien 49/90

Georg Jânoska 1924-1990

Von STEFANIE BRANDER

Am 20. Februar dieses Jahres ist in Bern Georg Jânoska gestorben; er hat hier

von 1967 bis 1987 als Ordinarius für Philosophie gelehrt. Jânoska ist 1924 in
Pezinok bei Bratislava geboren. Sein Studium in Graz schliesst er 1950 mit
einer Dissertation zum Thema Ding an sich und wissenschaftliche Weltauffassung

ab. Ein Forschungsstipendium der Alexander-von-FIumboldt-Stiftung
führt ihn 1954/55 nach Mainz zu Gottfried Martin und nach Darmstadt zu
Karl Schlechta. 1955 habilitiert er sich an der Universität Graz mit einer
Arbeit über den transzendentalen Gegenstand bei Kant. In den folgenden
Jahren wirkt er zunächst an der Österreichischen Urania für Steiermark in der

Erwachsenenbildung, darauf - von 1965 bis 1967 - als Dozent an der Technischen

Hochschule Darmstadt. 1967 wird er nach Bern berufen, wo er als

Ordentlicher Professor und zeitweilig als Direktor am Philosophischen Institut

tätig ist. 1987 nimmt er - aus gesundheitlichen und aus persönlichen
Gründen - vorzeitig seinen Rücktritt.

Von Ludwig Wittgenstein stammt das Diktum, wonach die «Hauptursache
philosophischer Krankheiten» in der «einseitigen Diät» zu suchen sei, von der
sich Philosophen gemeinhin ernähren. Auf Jânoska trifft diese Diagnose nicht
zu. Ein Merkmal seiner geistigen Biographie ist gerade die Vielseitigkeit in der
Diskussion philosophischer Probleme, die Toleranz gegenüber diversen

Perspektiven, das Misstrauen angesichts methodologischer Erstarrungen,
zugleich aber auch das Bemühen, nicht in der Sackgasse des Relativismus oder
des Skeptizismus zu enden. Im folgenden will ich versuchen, einige Motive
von Jânoskas Denken kurz zu umreissen: das Problem des Irrationalismus
und dessen Bedeutung für die Auseinandersetzung mit der Kantschen Kritik;
der systematologische Zugriff auf die Philosophiegeschichte; die Neubestim-

7



mung der Aufgaben der Philosophie; das Projekt einer Versöhnung von
Dialektik und Nominalismus; die Geschichte des Nihilismus sowie die Frage der

Schuld. Nicht vergessen werden soll hierbei, dass Jânoska immer bemüht

gewesen ist, die philosophische Fragestellung offenzuhalten für den Dialog
mit der Dichtung. Dies gilt insbesondere für die Kultur der Goethe-Zeit,
deren ausgezeichneter Kenner er gewesen ist, sowie für die zeitgenössische

deutschsprachige Literatur. Als Freund und geistiger Mentor hat er für eine

Reihe junger Autorinnen und Autoren aus Österreich und der Schweiz eine

bedeutende Rolle gespielt. «Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten»,

hat Wittgenstein einmal geschrieben; auch in diesem Punkt hat ihm Jânoska

beigepflichtet.

* * *

«Das rationalistische [...] Vorgehen wird in seinem Ursprung, in seinen

Anfangsgründen, in seinem philosophischen Ansatz klarer erkannt, wenn man
auch seine Extremopposition kennt oder gar untersucht.» Diese Einsicht liegt
dem Interesse für den russischen Religionsphilosophen Leo Schestow

zugrunde, dessen Thema der unversöhnliche Gegensatz von «Athen und Jerusalem»,

d. h. von Vernunft und Offenbarung ist. Wie Jânoska in der 1952

veröffentlichten Studie Kant und Schestow zeigt, kann die - unerlässliche -
Entscheidung zwischen Offenbarung und Vernunft aufgrund rationaler
Gründe nicht getroffen werden. Am Beispiel Schestows lässt sich auch
verdeutlichen, dass der Primat des Glaubens keineswegs die Verwerfung des

Wissens impliziert. Im Rahmen einer religiösen Philosophie hat Wissenschaft
im Sinne eines radikalen Konventionalismus durchaus ihren Platz.

Die Abgrenzungsproblematik - also die Frage, aufgrund welcher Kriterien
sich wissenschaftliche von metaphysischen Aussagen unterscheiden lassen -
hat eine Diskussion begründet, die von Kants kritischer Philosophie bis zum
Kritischen Rationalismus reicht; sie spielt auch in Jânoskas Denken eine

wichtige Rolle. Laut Poppers Vorschlag sollen als metaphysisch alle Sätze

gelten, die nicht falsifizierbar sind. Hält man sich an diese Definition, so ist es

nicht möglich, Metaphysik und Ontologie zu trennen, ja dann müssen sogar
Erkenntnis- und Wissenschaftstheorien zur Metaphysik gezählt werden, wie
Jânoska in seinem Aufsatz über «Popper und das Problem der Metaphysik»
(1967) einwendet. Popper selbst hat später das Kriterium der Kritisierbarkeit
eingeführt: im Bereich der - nicht widerlegbaren - philosophischen Theorien
können jene als rational bezeichnet werden, die kritisierbar sind. Davon
abgesehen, dass auch irrationale Theorien kritisierbar sind, während dagegen die

8



Logik als Grundlage jeder Kritik nicht kritisierbar sein darf, lässt sich

Rationalität, wie Jânoska meint, nicht in ähnlichem Stil bestimmen wie Wissenschaft.

«Kritisierbarkeit ist nicht so sehr ein Kriterium als vielmehr ein
Problem, das sich in viele Fragen gliedert, in Fragen, die für die <offene Philosophie)

wesentlich sind und zum Aufgabenbereich der Systematologie gehören

[...]». Flier verweist Jânoska auf wichtige Vorbilder, auf Ferdinand Gonseths

«philosophie ouverte» sowie auf die - ebenfalls im Kreis von Gonseth und

Bernays diskutierte - Systematologie Franz Kröners. Kröners 1929 erschienenes

Werk Die Anarchie der philosophischen Systeme hat zunächst wenig
Beachtung gefunden. 1970 wird es mit einem Nachwort von Jânoska neu aufgelegt.

Kröners Ziel ist es gewesen, von einem neutralen Standpunkt her die

diversen philosophischen Systeme zu vergleichen und derart die «Anarchie»

zu beenden. Jânoskas Anliegen ist weitaus bescheidener. Er hält weder die

Entdeckung des archimedischen Punktes jenseits aller Systeme noch die

standpunktfreie Definition von Philosophie für möglich. Das Verdienst der

systematologischen Betrachtungsweise sieht er vielmehr darin, die verborgene
Logik im Streit der Systeme und im Fortgang der Philosophiegeschichte
offenzulegen. «In jedem philosophischen System stellen sich Probleme, die mit
den Mitteln dieses Systems nicht zu lösen sind. Daraus folgt nicht, dass es

grundsätzlich unlösbare philosophische Probleme gäbe, weil zur Lösung eines

offenen Problems ein neues System entworfen werden kann, in dem freilich
wieder andere Fragen unbeantwortbar bleiben.» Im Gegensatz zu Kröner -
und natürlich auch im Gegensatz zum noch immer vorherrschenden
Philosophieverständnis - hat Jânoska übrigens auch sozio-ökonomische und
psychoanalytische Erklärungen in der Interpretation philosophischer Systeme
berücksichtigt wissen wollen. Beizufügen bleibt, dass er dem Relativismus nichts
hat abgewinnen können: «Alles kann man verwerfen, auch das Wissen, nur
muss man wissen, was man tut.»

* * *

Den Problemen der Transzendentalphilosophie hat Jânoska stets grosse
Beachtung geschenkt; als besondere Ausgestaltung der Transzendentalphilosophie

hat er Wittgensteins Tractatus verstanden. Wichtiger freilich ist für ihn

Wittgensteins späteres Werk geworden. Bereits in den 50er Jahren ist er auf die

«innige Verwandtschaft Heideggers und Wittgensteins in der Einstellung zur
Philosophie wie auch in der Auffassung der Sprache» aufmerksam geworden.

Einen Schwerpunkt von Jânoskas Philosophieren bildet die Auseinandersetzung

mit der Sprache, mit dem Verhältnis von Sprache, Denken und Wirk-

9



lichkeit. In seinem 1962 veröffentlichten Buch unternimmt er es, Die sprachlichen

Grundlagen der Philosophie aufzudecken, zu einem Zeitpunkt also, wo
Wittgenstein - besonders der späte Wittgenstein der Philosophischen
Untersuchungen, an den Jânoska anknüpft - im deutschsprachigen Raum noch kaum

rezipiert ist. Im Unterschied zu Wittgenstein und zu den analytischen
Sprachphilosophen ist Jânoska indessen nicht der Ansicht, dass philosophische
Probleme verschwinden, wenn man sie als Krankheiten behandelt und durch

Sprachtherapie zu heilen versucht. Zwar vertritt auch er die Ansicht, dass sich

«viele von ihnen auf diesem Wege in kontrollierbarer Form lösen lassen», er
hält aber daran fest, «dass die sprachlichen Grundlagen der Philosophie nicht
ihre einzigen Grundlagen sind, geschweige denn ihre Wurzeln». Aus dieser

Erkenntnis heraus entwickelt er die Methode der «Ontosemantik», um alte

erkenntnistheoretische und ontologische Problemnester der Philosophie -
etwa die Frage nach den synthetischen Sätzen a priori, das Problem des Nichts
oder des «es gibt» - zu überdenken. Mit der Ontosemantik möchte er die

Unmöglichkeit einer scharfen Trennung zwischen Sprache und Wirklichkeit
ins Blickfeld rücken; gemeint ist sowohl die sprachliche Verfasstheit der
Wirklichkeit, die Unhintergehbarkeit der Sprache, als auch der empirisch-kritische

- später nominalistisch und antiplatonisch genannte - Anspruch, die Seite des

«Seienden» nicht zu vernachlässigen. Jänoskas sprachphilosophische Position

geht deutlich auf Distanz zum Ideal der Exaktheit der Semantiker, zu den

formalisierten, künstlichen Einheitssprachen, zum restriktiven Sinnkriterium
des logischen Positivismus. Jede apriorische Erkenntnis gründet in der Sprache,

aber nicht «jede Notwendigkeit ist linguistischer Natur». Die
Ontosemantik ist aber auch von neueren transzendentalphilosophischen Versuchen,

die Sprache ausschliesslich vom Gesichtspunkt der Kommunikation her

zu bestimmen, abzugrenzen.
Jänoskas Referenzrahmen bleibt die Sprachpra.v«, in der der sprechende

und handelnde Mensch in einem bestimmten soziokulturellen Umfeld mitgedacht

wird, d. h. die Muttersprache, der sprachliche Uberlieferungszusammenhang

als hermeneutischer Horizont des «besonnenen Sprechens», des

«Sprachgefühls». Damit bleibt das Problem einer letztinstanzlichen Norm,
der Legitimation von SprachVernunft bei Jânoska ungelöst, was Apel im
Hinblick auf die Ontosemantik kritisch vermerkt hat (Transformation der

Philosophie, Bd. II). Sein Vorwurf, dass die kritische Analyse von Sprachgebräuchen

Verzicht auf Reflexionsanspruch bedeute und die Ontosemantik
einer Regression auf «den vorkantischen Status dogmatischer Metaphysik -
naturalistischer Tendenz -» gleichkomme, verfehlt freilich den Kern der
Intentionen Jänoskas. Die Selbstverständlichkeit, mit der Jânoska auf die Mut-

10



tersprache als normative Instanz zurückgreift, hat - das hat Apel wohl übersehen

- wenig mit unreflektiertem Naturalismus, umso mehr mit einer spezifisch
«kakanischen» Hellhörigkeit für Sprachgebräuche zu tun: nicht nur Wittgenstein

und der Wiener Kreis, auch Freud, Kraus und Musil gehören in diese

Tradition, Namen, die aus Jânoskas Philosophieverständnis nicht wegzudenken

sind. Er plädiert für «die gute Mitte zwischen einer volltönenden, aber

nichtssagenden, und einer blassen, eindeutigen Sprache, die in masochisti-
scher Tendenz sich geduldig Prügel zwischen die eigenen Füsse wirft».

Am entgegengesetzten Pol des Ideals der Exaktheit lokalisiert Jânoska

Heideggers Bestimmung der Sprache als «Haus des Seins», die zwar eine starke

Wirkung hat, jedoch eine «bildhafte und erkenntnistheoretisch unterbestimmte

Antwort» bleibt. «Im grössten Gegensatz zu der eindeutigen (Ideal-)
Sprache der exakten Wissenschaften steht die Symbolsprache der Kunst. So

wie zwischen den beiden Extremen die Umgangssprache liegt, so liegt die

Philosophie ziemlich genau in der Mitte zwischen exakter Wissenschaft und

Kunst, flankiert auf beiden Seiten von den anthropologischen Wissenschaften.»

Über Gemeinsamkeiten und Unterschiede von begrifflicher und symbolischer

Sprache, Philosophie, Kunst und Dichtung, hat sich Jânoska in
verschiedenen Aufsätzen geäussert, zuletzt in «Philosophie und Dichtung am

Beispiel E. Y. Meyers».
Philosophie, so hält Jânoska abschliessend in Die sprachlichen Grundlagen

der Philosophie fest, ist nicht nur möglich, sie «hat auch Aufgaben, theoretische

sowohl wie praktische. Und Philosophie wird es so lange geben, als es

Menschen gibt, Wesen, die fragen, Wesen, die sich in einer fremd anmutenden

Welt heimisch machen möchten, durch die Veränderung dieser Welt und

durch die Arbeit an sich selbst. Man kann diese praktischen, oder sagen wir
lieber, diese Fragen der Lebensgestaltung als unwissenschaftlich beiseite schieben,

verdrängen, sie bleiben aber und drängen ihrerseits zur Antwort, so oder

so, sei es auch nur im verstockten Schweigen.» Diese therapeutische Wirkung
der Philosophie, die Jânoska im Sinne der paideia als ihren «humanistischen
Kern» immer sehr hoch eingeschätzt hat, sieht er durch «die einseitig
sprachanalytische Einstellung» bedroht. Wo, infolge engmaschiger Sinnkriterien,
«Philosophie so gering angesetzt wird, kann ihr Wert auch leichter bezweifelt
werden. Gerade hier ist aber der Grundsatz, wohlverstanden, besonders wichtig:

was möglich ist, ist auch notwendig, nämlich im Sinne des Nötigen. Wie
diese im alten Sinne politische Aufgabe bewältigt werden kann, inwiefern

Philosophie die gute Mitte halten kann zwischen dem wissenschaftlichen
Konformismus des Gegebenen und dem verantwortungslosen Wunschdenken, das

ist freilich eine Frage für sich.»

11



* * *

Nicht im eigentlichen Sinne um eine politische, wohl aber um eine politisch
relevante Auseinandersetzung ist es im Positivismusstreit in der deutschen

Soziologie gegangen. Jânoska hat sich durch diesen Methodenstreit dazu

anregen lassen, akut gewordene erkenntnistheoretische und ontologische
Probleme wie dasjenige der Totalität oder der Seinsweise des Allgemeinen, des

Einzelnen und des Ganzen im Lichte des alten Universalienstreits neu zu
überdenken. In Anlehnung an die «philosophie ouverte» F. Gonseths hat er
als dritte, vermittelnde Position in diesem Streit den «dialektischen Nominalismus»

- eine aus systematologischen Überlegungen heraus gewonnene Position

- vorgeschlagen.
Jânoska hat sich immer zum Nominalismus bekannt, genauer: zum

Nominalismus im Sinne Abälards, wonach das Allgemeine nur der Sprache
zugeordnet werden kann, es in der Wirklichkeit aber nur Einzelnes gibt. Dieser

Standpunkt zieht nicht notwendigerweise den erkenntnistheoretischen Idealismus

nach sich, so Jânoska, vielmehr ist der Nominalismus «invariant in bezug
auf die erkenntnistheoretischen Positionen». Mit Abälard und Wittgenstein
macht er als fundamentum in re die Ähnlichkeit zwischen den Einzeldingen
geltend, von der die Begriffsbildung ausgehen muss. Von «konkretem
Nominalismus» ist bei ihm zunächst in Die sprachlichen Grundlagen der Philosophie
die Rede, später dann - unabhängig von Sartre, wenn auch in äusserlicher

Übereinstimmung mit ihm - von «dialektischem Nominalismus». Diese Position

wird nicht nur terminologisch, sondern auch inhaltlich von den
«Borniertheiten» des «atomistischen Nominalismus», der nur Einzelnes kennt,
unterschieden, indem Jânoska zwar nicht das Allgemeine, im posthegelschen
und marxistischen Sinn die Totalität, wohl aber die «Vorgegebenheit des

Ganzen» anerkennt, «ohne es in einem geschlossenen System fassen zu wollen,

wogegen sich ja die nominalistische Grundlegung eo ipso sträubt». Gegen
marxistische Theoretiker der Totalität, also primär gegen Lukâcs, aber auch

gegen Adornos Tiraden über den «besinnungslosen», nur die «Egozentrizität»
der bürgerlichen Individuen zum Ausdruck bringenden Nominalismus, macht
Jânoska geltend, dass die nominalistische Denkhaltung nicht notwendigerweise

mit atomistischer Reduktion verknüpft und mit «Positivismus»
gleichgesetzt werden muss. «Es ist historisch, philosophisch-immanent wie
gesellschaftlich gut verständlich, dass die via moderna sich zu einem atomistischen
Denken entwickelt hat, das nach der Verwerfung der obskuren Qualitäten
auch das Ganze auf seine vermeintlich selbständigen Teile reduzieren wollte.»
Aber gerade im Interesse einer Reaktivierung der via moderna in Theorie und

12



Praxis ist es ein Fehler, den Nominalismus unrefiektiert zu verwerfen. «Die
nominalistische Ontologie in ihrer sprachkritischen Einstellung stellt sich

nicht nur gegen die fatale Unterordnung des Einzelnen unter das Allgemeine,

gegen die Identifikation des Einzelnen wegen eines Allgemeinen, die nominalistische

Denkhaltung gewährt auch Schutz vor der Überschätzung der magischen

Kategorie: Totalität.» Interessant ist in diesem Zusammenhang Jänos-

kas Versuch, Adornos «antinominalistischen Affekt» zu demontieren. Er
zeigt, dass Adornos Kampf gegen das unersättliche Identitätsprinzip in der

Negativen Dialektik «nur auf nominalistischem Boden möglich» gewesen ist,
der zwar durch die Hegeische Begriffsapparatur verdeckt, als untergründig
treibende Kraft nichtsdestoweniger äusserst wirksam gewesen ist. Hinter Ja-

noskas Postulat, die Dialektik einer nominalistischen Kurskorrektur zu
unterziehen, steckt das Bewusstsein eines Philosophen, der die Augen vor der

gesellschaftlichen Wirklichkeit nicht verschliesst und die praktischen Bedürfnisse

der Menschen, «die beim Philosophieren oft in Vergessenheit geraten»,
mitdenkt. Das führt ihn notwendigerweise zu einer kritischen Haltung gegenüber

den «magischen Totalitäten» des dogmatischen Marxismus.
Jänoskas Leidenschaft für den Nominalismus kommt auch in seinem Interesse

für Nietzsche zur Geltung. Im Streit um die Frage, ob Nietzsche die

Metaphysik vollendet oder überwunden habe, beschreitet er wieder einen

mittleren Weg: Nietzsche ist «Metaphysiker und Nominalist». Gemäss Jä-

noska muss die Vorgeschichte des Nihilismus einschliesslich derjenigen von
Nietzsches eigener Philosophie bis auf den spätmittelalterlichen Nominalismus

und den von ihm behaupteten Primat des Willens zurückverfolgt werden.

Dabei darf nicht vergessen werden, dass Kants transzendentaler Idealismus
bei den Zeitgenossen einen nihilistischen Schock ausgelöst hat, und dass

Nietzsche in erkenntnistheoretischer wie in ethischer Hinsicht Kant mehr
verdankt, als er sich eingestanden hat. Als gescheitert beurteilt Jänoska die

von Nietzsche angestrebte Überwindung des Nihilismus im dionysischen Ja-

sagen : «Man kann - widerspruchsfrei - weder zu allem <nein> noch <ja> sagen,

man muss, ob man will oder nicht, Partei ergreifen.» Im Hinblick auf die

ethischen Implikationen des Nihilismus ist für Jänoska weniger Nietzsche
denn Dostojewski der massgebliche Denker gewesen. Nietzsche - wie übrigens
auch Michel Foucault - wirft er in seinem letzten Buch vor, mit dem
«übermenschlichen» und «hybriden» Versuch, die Grenze zwischen Schuld und
Unschuld aufzuheben, einen neuen und verhängnisvollen Mythos geschaffen
zu haben.

Dieses letzte Werk, Vergeltung und Schuld (1987), ist das Resultat einer

langjährigen Auseinandersetzung mit den metaphysischen, ethischen und an-

13



thropologischen Aspekten des Problems der Schuld, die auf die frühe Lektüre
von Hans Kelsens Studie Vergeltung und Kausalität zurückgeht. Der von
einem stark persönlichen Interesse getragene Essay - Jânoska sucht Antworten

auf die Frage, «inwieweit es sinnvoll sei, von einer ontologischen bzw. von
einer Daseinsschuld zu sprechen, die mit der Individuation mitgegeben ist» -
zeugt von seinem in den letzten Jahren immer stärker gewordenen Wunsch,
dem akademischen Philosophieren und dem Habitus seiner Zunft den Rücken

zu kehren und, gestützt auf souveräne Sachkenntnis, Versuche ins Unreine zu

wagen. Auch das war ein Grund für seinen vorzeitigen Rücktritt, wie er im
Vorwort zu Vergeltung und Schuld schreibt: «Philosophie als vollamtlicher
Beruf (mit allen unvermeidbaren Verstrickungen) immer schon als komisch

(bis absurd) empfunden, wurde mir stetig unerträglicher, lähmend.»
Das Vergeltungsprinzip als vielseitige, nicht nur in negativem Sinn (Schuld/

Rache), sondern auch in positiven Zusammenhängen auftretende (Geben/
Nehmen) «anthropische Konstante»: Jânoska verfolgt diese Frage auf
verschlungenen Wegen, vom Spruch des Anaximander zu Schopenhauer und

Nietzsche, von Kant über das Buch Hiob, die Bergpredigt bis zu Kafka, wobei
insbesondere auch ethnologische und psychoanalytische Erkenntnisse zum
Tragen kommen. Die Originalität des Buches liegt darin, dass für einmal

philosophiegeschichtliches Material in ästhetisch-literarischer und sehr
persönlicher Weise verarbeitet wird. Das macht das Verständnis des Textes nicht
immer einfach und mag Berufsphilosoph/Innen streckenweise verwirren.
Jânoska war sich dessen wohl bewusst; er publiziere seine Abhandlung «gleichwohl

mit gutem Gewissen, weil mich nach wie vor das Spezialistentum in der

Philosophie ein Hohn dünkt», schreibt er im Vorwort. Und: «Wer nicht irren
will, muss schweigen».

Schriftenverzeichnis

Dissertation:
Ding an sich und wissenschaftliche Weltauffassung, Graz 1950 (unveröffentlicht)

Habilitationsschrift :

Der transzendentale Gegenstand und die Kant-Kritik Magdalena Aebis; (erster Teil publi¬
ziert in den Kant-Studien Bd. 46 (1954/55)

Bücher:
Kant und Schestow. Ein Beitrag zum Glaubensproblem, Graz 1952

Die sprachlichen Grundlagen der Philosophie, Graz 1962

Vergeltung und Schuld, Graz 1987

14



Herausgeber:
Franz Kröner: Die Anarchie der philosophischen Systeme (1929), Graz: Akad. Druck- und

Verlagsanstalt, 1970. Mit einem Nachwort: Über die Systematologie
(zus. mit F. Kauz:) Metaphysik, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977

Aufsätze :

Was ist «Geist»?, in: Unser Weg 9. Jg. H. 6/7 und 10. Jg. H. 1, Graz 1954/5
Das Allgemeine und das Einzelne, in : Philosophie der Toleranz. Fs. für K. Radakovic, Graz:

Leykarn, 1959

Der Plastiker Fritz Hartlauer, in: Das Kunstwerk 12/XV (Juni 1962), wiederabgedruckt in:
Alte und moderne Kunst 7. Jg. (1962/3)

Über den Wahrheitsanspruch der Philosophie, in: Manuskripte 7, Graz 1963

Zur symbolischen Sprache der Kunst, in: 4. Wochenendsymposion der neuropsychiatrischen
Gesellschaft an der Universität Graz, Referate, Pula 1964 (hektographiert)

Das fundamentum in re im Nominalismus, in: Kant-Studien Bd. 55 (1964)
Abgrenzung und Grundlegung der metaphysica specialis bei Immanuel Kant. Vortrag auf

dem II. Internationalen Kant-Kongress 1965, in: Kant-Studien Bd. 56 (1965)
Holzwege des Materialismus, in: Neues Forum, Wien Jänner 1967

Zum Begriff der Metaphysik: Aristoteles und das Metaphysische, in: Fs. für Gottfried
Martin, Kant-Studien Bd. 57 (1966)

Begriffliche und symbolische Bedeutung, in: Gestalt und Wirklichkeit. Festgabe für F. Wein-
handl, Berlin: Duncker & Humblot, 1967

Popper und das Problem der Metaphysik, in: Kant-Studien Bd. 58 (1967)
Eine neutrale Begriffsbestimmung von «Metaphysik». Vortrag auf dem XIV. Internationalen

Kongress für Philosophie, Wien 1968, in: Kongressakten, Bd. III
Zur Geschichte des Nihilismus, in: Studia Philosophica Vol. XXIX (1970)
(zusammen mit Judith Jänoska- Bendl) Das dialektische Apriori, in: Dialectica Vol. 24 (1970)
Der Metaphysikbegriff im Marxismus-Leninismus, in: Conceptus Jg. VI (1972)
Nominalismus als negative Dialektik, in: Der Mensch - Subjekt und Objekt. Fs. für Adam

Schaff, hg. von Tasso Borbe, Wien: Europaverlag, 1973

Variationen über ein altes Thema, in: Manuskripte 50 (1975)
Die Praxis in der Spätphilosophie Wittgensteins, in: Manuskripte 54 (1976)
Zur Unterscheidung von Glaube und Wissen: eine systematologische Betrachtung, in: Tran¬

szendenz und Immanenz. Philosophie und Theologie in der veränderten Welt, hg.

v. D. Papenfuss und J. Soring, Stuttgart-Berlin-Mainz 1977

Innen - Aussen - Aspekte. Vortrag an der ETH Zürich 1977, in: Franz Oswald (Hg.):
Materialien zum Thema Innen - Aussen, Zürich 1978, veränderte Fassung in: Manuskripte

58 (1977)
Magische und kritische Totalität, in: Manuskripte, Sonderheft 1981

Das Allgemeine und das Ganze, in: Logik, Ethik und Sprache. Fs. für Rudolf Freundlich,
Wien-München-Oldenburg 1981

Glaube und Wissen, in: Wissen - Glaube - Politik. Fs. für Paul Asveld, Graz: Styria, 1981

Symposium on Systematology (mit Nicolas Broccard), in: Metaphilosophy Vol. 13 (1982)
Philosophie und Dichtung am Beispiel E. Y. Meyers, in: Beatrice von Matt (Hg.): E. Y.

Meyer, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1983

(zusammen mit Alex Sutter) Maximum/Optimum - Zur Selbstkritik Ludwig Wittgensteins,
in: Manuskripte 89/90 (1985)

Sekundärliteratur:
Georg Jänoska zum 60. Geburtstag. Manuskripte, Sonderheft 83, Graz 1984

15


	Georg Jánoska 1924-1990

