Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 49 (1990)
Nachruf: Georg Janoska 1924-1990
Autor: Brander, Stefanie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In Memoriam

Studia Philosophica 49/90

Georg Janoska 19241990

Von STEFANIE BRANDER

Am 20. Februar dieses Jahres ist in Bern Georg Janoska gestorben; er hat hier
von 1967 bis 1987 als Ordinarius fur Philosophie gelehrt. Janoska ist 1924 in
Pezinok bei Bratislava geboren. Sein Studium in Graz schliesst er 1950 mit
einer Dissertation zum Thema Ding an sich und wissenschaftliche Weltauffas-
sung ab. Ein Forschungsstipendium der Alexander-von-Humboldt-Stiftung
fithrt ihn 1954/55 nach Mainz zu Gottfried Martin und nach Darmstadt zu
Karl Schlechta. 1955 habilitiert er sich an der Universitit Graz mit einer
Arbeit iiber den transzendentalen Gegenstand bei Kant. In den folgenden
Jahren wirkt er zunichst an der Osterreichischen Urania fiir Steiermark in der
Erwachsenenbildung, darauf — von 1965 bis 1967 — als Dozent an der Techni-
schen Hochschule Darmstadt. 1967 wird er nach Bern berufen, wo er als
Ordentlicher Professor und zeitweilig als Direktor am Philosophischen Insti-
tut tatig ist. 1987 nimmt er — aus gesundheitlichen und aus personlichen
Griinden — vorzeitig seinen Ricktritt.

Von Ludwig Wittgenstein stammt das Diktum, wonach die «Hauptursache
philosophischer Krankheiten» in der «einseitigen Diat» zu suchen sei, von der
sich Philosophen gemeinhin erndahren. Auf Janoska trifft diese Diagnose nicht
zu. Ein Merkmal seiner geistigen Biographie ist gerade die Vielseitigkeit in der
Diskussion philosophischer Probleme, die Toleranz gegentiber diversen
Perspektiven, das Misstrauen angesichts methodologischer Erstarrungen, zu-
gleich aber auch das Bemiihen, nicht in der Sackgasse des Relativismus oder
des Skeptizismus zu enden. Im folgenden will ich versuchen, einige Motive
von Janoskas Denken kurz zu umreissen: das Problem des Irrationalismus
und dessen Bedeutung fiir die Auseinandersetzung mit der Kantschen Kritik;
der systematologische Zugriff auf die Philosophiegeschichte; die Neubestim-

7



mung der Aufgaben der Philosophie; das Projekt einer Versohnung von Dia-
lektik und Nominalismus; die Geschichte des Nihilismus sowie die Frage der
Schuld. Nicht vergessen werden soll hierbei, dass Janoska immer bemtiht
gewesen ist, die philosophische Fragestellung offenzuhalten fiir den Dialog
mit der Dichtung. Dies gilt insbesondere fiir die Kultur der Goethe-Zeit,
deren ausgezeichneter Kenner er gewesen ist, sowie fir die zeitgendssische
deutschsprachige Literatur. Als Freund und geistiger Mentor hat er fiir eine
Reihe junger Autorinnen und Autoren aus Osterreich und der Schweiz eine
bedeutende Rolle gespielt. «Philosophie diirfte man eigentlich nur dichten»,
hat Wittgenstein einmal geschrieben; auch in diesem Punkt hat ihm Janoska
beigepflichtet.

«Das rationalistische [...] Vorgehen wird in seinem Ursprung, in seinen An-
fangsgriinden, in seinem philosophischen Ansatz klarer erkannt, wenn man
auch seine Extremopposition kennt oder gar untersucht.» Diese Einsicht liegt
dem Interesse fiir den russischen Religionsphilosophen Leo Schestow zu-
grunde, dessen Thema der unversohnliche Gegensatz von «Athen und Jerusa-
lem», d. h. von Vernunft und Offenbarung ist. Wie Janoska in der 1952
verOffentlichten Studie Kant und Schestow zeigt, kann die — unerlassliche —
Entscheidung zwischen Offenbarung und Vernunft aufgrund rationaler
Griinde nicht getroffen werden. Am Beispiel Schestows ldsst sich auch ver-
deutlichen, dass der Primat des Glaubens keineswegs die Verwerfung des
Wissens impliziert. Im Rahmen einer religiosen Philosophie hat Wissenschaft
im Sinne eines radikalen Konventionalismus durchaus ihren Platz.

Die Abgrenzungsproblematik — also die Frage, aufgrund welcher Kriterien
sich wissenschaftliche von metaphysischen Aussagen unterscheiden lassen —
hat eine Diskussion begriindet, die von Kants kritischer Philosophie bis zum
Kritischen Rationalismus reicht; sie spielt auch in Janoskas Denken eine
wichtige Rolle. Laut Poppers Vorschlag sollen als metaphysisch alle Satze
gelten, die nicht falsifizierbar sind. Hilt man sich an diese Definition, so ist es
nicht moglich, Metaphysik und Ontologie zu trennen, ja dann miissen sogar
Erkenntnis- und Wissenschaftstheorien zur Metaphysik gezahlt werden, wie
Janoska in seinem Aufsatz uiber «Popper und das Problem der Metaphysik»
(1967) einwendet. Popper selbst hat spater das Kriterium der Kritisierbarkeit
eingefiihrt: im Bereich der — nicht widerlegbaren — philosophischen Theorien
konnen jene als rational bezeichnet werden, die kritisierbar sind. Davon abge-
sehen, dass auch irrationale Theorien kritisierbar sind, wahrend dagegen die

8



Logik als Grundlage jeder Kritik nicht kritisierbar sein darf, lasst sich Ratio-
nalitdt, wie Janoska meint, nicht in ahnlichem Stil bestimmen wie Wissen-
schaft. «Kritisierbarkeit ist nicht so sehr ein Kriterium als vielmehr ein Pro-
blem, das sich in viele Fragen gliedert, in Fragen, die fiir die <offene Philoso-
phiey wesentlich sind und zum Aufgabenbereich der Systematologie gehoren
[...]». Hier verweist Janoska auf wichtige Vorbilder, auf Ferdinand Gonseths
«philosophie ouverte» sowie auf die — ebenfalls im Kreis von Gonseth und
Bernays diskutierte — Systematologie Franz Kroners. Kroners 1929 erschiene-
nes Werk Die Anarchie der philosophischen Systeme hat zundchst wenig Be-
achtung gefunden. 1970 wird es mit einem Nachwort von Janoska neu aufge-
legt. Kroners Ziel ist es gewesen, von einem neutralen Standpunkt her die
diversen philosophischen Systeme zu vergleichen und derart die «Anarchie»
zu beenden. Janoskas Anliegen ist weitaus bescheidener. Er hilt weder die
Entdeckung des archimedischen Punktes jenseits aller Systeme noch die
standpunktfreie Definition von Philosophie fiir moglich. Das Verdienst der
systematologischen Betrachtungsweise sieht er vielmehr darin, die verborgene
Logik im Streit der Systeme und im Fortgang der Philosophiegeschichte of-
fenzulegen. «In jedem philosophischen System stellen sich Probleme, die mit
den Mitteln dieses Systems nicht zu 16sen sind. Daraus folgt nicht, dass es
grundséatzlich unlosbare philosophische Probleme giabe, weil zur Losung eines
offenen Problems ein neues System entworfen werden kann, in dem freilich
wieder andere Fragen unbeantwortbar bleiben.» Im Gegensatz zu Kroner —
und natirlich auch im Gegensatz zum noch immer vorherrschenden Philoso-
phieverstindnis — hat Janoska {ibrigens auch sozio-6konomische und psycho-
analytische Erklarungen in der Interpretation philosophischer Systeme be-
ricksichtigt wissen wollen. Beizufiigen bleibt, dass er dem Relativismus nichts
hat abgewinnen konnen: «Alles kann man verwerfen, auch das Wissen, nur
muss man wissen, was man tut.»

Den Problemen der Transzendentalphilosophie hat Janoska stets grosse Be-
achtung geschenkt; als besondere Ausgestaltung der Transzendentalphiloso-
phie hat er Wittgensteins Tractatus verstanden. Wichtiger freilich ist fir ihn
Wittgensteins spateres Werk geworden. Bereits in den 50er Jahren ist er auf die
«nnige Verwandtschaft Heideggers und Wittgensteins in der Einstellung zur
Philosophie wie auch in der Auffassung der Sprache» aufmerksam geworden.

Einen Schwerpunkt von Janoskas Philosophieren bildet die Auseinander-
setzung mit der Sprache, mit dem Verhaltnis von Sprache, Denken und Wirk-

9



lichkeit. In seinem 1962 veroffentlichten Buch unternimmt er es, Die sprach-
lichen Grundlagen der Philosophie aufzudecken, zu einem Zeitpunkt also, wo
Wittgenstein — besonders der spite Wittgenstein der Philosophischen Untersu-
chungen, an den Janoska anknlipft — im deutschsprachigen Raum noch kaum
rezipiert ist. Im Unterschied zu Wittgenstein und zu den analytischen Sprach-
philosophen ist Janoska indessen nicht der Ansicht, dass philosophische Pro-
bleme verschwinden, wenn man sie als Krankheiten behandelt und durch
Sprachtherapie zu heilen versucht. Zwar vertritt auch er die Ansicht, dass sich
«viele von ithnen auf diesem Wege in kontrollierbarer Form losen lassen», er
hélt aber daran fest, «dass die sprachlichen Grundlagen der Philosophie nicht
ihre einzigen Grundlagen sind, geschweige denn ihre Wurzeln». Aus dieser
Erkenntnis heraus entwickelt er die Methode der «Ontosemantik», um alte
erkenntnistheoretische und ontologische Problemnester der Philosophie —
etwa die Frage nach den synthetischen Sitzen a priori, das Problem des Nichts
oder des «es gibt» — zu iiberdenken. Mit der Ontosemantik mochte er die
Unmoglichkeit einer scharfen Trennung zwischen Sprache und Wirklichkeit
ins Blickfeld riicken; gemeint ist sowohl die sprachliche Verfasstheit der Wirk-
lichkeit, die Unhintergehbarkeit der Sprache, als auch der empirisch-kritische
— spater nominalistisch und antiplatonisch genannte — Anspruch, die Seite des
«Seienden» nicht zu vernachlissigen. Janoskas sprachphilosophische Position
geht deutlich auf Distanz zum Ideal der Exaktheit der Semantiker, zu den
formalisierten, kiinstlichen Einheitssprachen, zum restriktiven Sinnkriterium
des logischen Positivismus. Jede apriorische Erkenntnis griindet in der Spra-
che, aber nicht «jede Notwendigkeit ist linguistischer Natur». Die Onto-
semantik ist aber auch von neueren transzendentalphilosophischen Versu-
chen, die Sprache ausschliesslich vom Gesichtspunkt der Kommunikation her
zu bestimmen, abzugrenzen.

Janoskas Referenzrahmen bleibt die Sprachpraxis, in der der sprechende
und handelnde Mensch in einem bestimmten soziokulturellen Umfeld mitge-
dacht wird, d.h. die Muttersprache, der sprachliche Uberlieferungszu-
sammenhang als hermeneutischer Horizont des «besonnenen Sprechens», des
«Sprachgefiihls». Damit bleibt das Problem einer letztinstanzlichen Norm,
der Legitimation von Sprachvernunft bei Janoska ungelost, was Apel im
Hinblick auf die Ontosemantik kritisch vermerkt hat (7ransformation der
Philosophie, Bd. 1I). Sein Vorwurf, dass die kritische Analyse von Sprachge-
briauchen Verzicht auf Reflexionsanspruch bedeute und die Ontosemantik
einer Regression auf «den vorkantischen Status dogmatischer Metaphysik —
naturalistischer Tendenz —» gleichkomme, verfehlt freilich den Kern der Inten-
tionen Janoskas. Die Selbstverstindlichkeit, mit der Janoska auf die Mut-

10



tersprache als normative Instanz zurtickgreift, hat — das hat Apel wohl tiberse-
hen — wenig mit unreflektiertem Naturalismus, umso mehr mit einer spezifisch
«kakanischen» Hellhorigkeit fiir Sprachgebrduche zu tun: nicht nur Wittgen-
stein und der Wiener Kreis, auch Freud, Kraus und Musil gehoren in diese
Tradition, Namen, die aus Janoskas Philosophieverstandnis nicht wegzuden-
ken sind. Er pladiert fiir «die gute Mitte zwischen einer volltdonenden, aber
nichtssagenden, und einer blassen, eindeutigen Sprache, die in masochisti-
scher Tendenz sich geduldig Priigel zwischen die eigenen Fiisse wirft».

Am entgegengesetzten Pol des [deals der Exaktheit lokalisiert Janoska Hei-
deggers Bestimmung der Sprache als «Haus des Seins», die zwar eine starke
Wirkung hat, jedoch eine «bildhafte und erkenntnistheoretisch unterbe-
stimmte Antwort» bleibt. «Im gréossten Gegensatz zu der eindeutigen (Ideal-)
Sprache der exakten Wissenschaften steht die Symbolsprache der Kunst. So
wie zwischen den beiden Extremen die Umgangssprache liegt, so liegt die
Philosophie ziemlich genau in der Mitte zwischen exakter Wissenschaft und
Kunst, flankiert auf beiden Seiten von den anthropologischen Wissenschaf-
ten.» Uber Gemeinsamkeiten und Unterschiede von begrifflicher und symbo-
lischer Sprache, Philosophie, Kunst und Dichtung, hat sich Janoska in ver-
schiedenen Aufsdtzen gedussert, zuletzt in «Philosophie und Dichtung am
Beispiel E. Y. Meyers».

Philosophie, so hilt Janoska abschliessend in Die sprachlichen Grundlagen
der Philosophie fest, ist nicht nur moglich, sie «hat auch Aufgaben, theoreti-
sche sowohl wie praktische. Und Philosophie wird es so lange geben, als es
Menschen gibt, Wesen, die fragen, Wesen, die sich in einer fremd anmutenden
Welt heimisch machen mochten, durch die Verdnderung dieser Welt und
durch die Arbeit an sich selbst. Man kann diese praktischen, oder sagen wir
lieber, diese Fragen der Lebensgestaltung als unwissenschaftlich beiseite schie-
ben, verdringen, sie bleiben aber und drangen ihrerseits zur Antwort, so oder
80, sei es auch nur im verstockten Schweigen.» Diese therapeutische Wirkung
der Philosophie, die Janoska im Sinne der paideia als ithren «humanistischen
Kern» immer sehr hoch eingeschitzt hat, sieht er durch «die einseitig sprach-
analytische Einstellung» bedroht. Wo, infolge engmaschiger Sinnkriterien,
«Philosophie so gering angesetzt wird, kann ihr Wert auch leichter bezweifelt
werden. Gerade hier ist aber der Grundsatz, wohlverstanden, besonders wich-
tig: was moglich ist, ist auch notwendig, ndmlich im Sinne des Notigen. Wie
diese im alten Sinne politische Aufgabe bewiltigt werden kann, inwiefern
Philosophie die gute Mitte halten kann zwischen dem wissenschaftlichen Kon-
formismus des Gegebenen und dem verantwortungslosen Wunschdenken, das
ist freilich eine Frage fur sich.»

11



Nicht im eigentlichen Sinne um eine politische, wohl aber um eine politisch
relevante Auseinandersetzung ist es im Positivismusstreit in der deutschen
Soziologie gegangen. Janoska hat sich durch diesen Methodenstreit dazu
anregen lassen, akut gewordene erkenntnistheoretische und ontologische Pro-
bleme wie dasjenige der Totalitdt oder der Seinsweise des Allgemeinen, des
Einzelnen und des Ganzen im Lichte des alten Universalienstreits neu zu
tiberdenken. In Anlehnung an die «philosophie ouverte» F. Gonseths hat er
als dritte, vermittelnde Position in diesem Streit den «dialektischen Nomina-
lismus» — eine aus systematologischen Uberlegungen heraus gewonnene Posi-
tion — vorgeschlagen.

Janoska hat sich immer zum Nominalismus bekannt, genauer: zum Nomi-
nalismus. im Sinne Abdlards, wonach das Allgemeine nur der Sprache zu-
geordnet werden kann, es in der Wirklichkeit aber nur Einzelnes gibt. Dieser
Standpunkt zieht nicht notwendigerweise den erkenntnistheoretischen Idealis-
mus nach sich, so Janoska, vielmehr ist der Nominalismus «invariant in bezug
auf die erkenntnistheoretischen Positionen». Mit Abalard und Wittgenstein
macht er als fundamentum in re die Ahnlichkeit zwischen den Einzeldingen
geltend, von der die Begriffsbildung ausgehen muss. Von «konkretem Nomi-
nalismus» ist bei thm zunachst in Die sprachlichen Grundlagen der Philosophie
die Rede, spiter dann — unabhingig von Sartre, wenn auch in dusserlicher
Ubereinstimmung mit ihm — von «dialektischem Nominalismus». Diese Posi-
tion wird nicht nur terminologisch, sondern auch inhaltlich von den «Bor-
niertheiten» des «atomistischen Nominalismus», der nur Einzelnes kennt,
unterschieden, indem Janoska zwar nicht das Allgemeine, im posthegelschen
und marxistischen Sinn die Totalitit, wohl aber die «Vorgegebenheit des
Ganzen» anerkennt, «ohne es in einem geschlossenen System fassen zu wol-
len, wogegen sich ja die nominalistische Grundlegung eo ipso straubt». Gegen
marxistische Theoretiker der Totalitét, also primar gegen Lukacs, aber auch
gegen Adornos Tiraden liber den «besinnungslosen», nur die «Egozentrizitit»
der burgerlichen Individuen zum Ausdruck bringenden Nominalismus, macht
Janoska geltend, dass die nominalistische Denkhaltung nicht notwendiger-
weise mit atomistischer Reduktion verkniipft und mit «Positivismus» gleich-
gesetzt werden muss. «Es ist historisch, philosophisch-immanent wie gesell-
schaftlich gut verstdandlich, dass die via moderna sich zu einem atomistischen
Denken entwickelt hat, das nach der Verwerfung der obskuren Qualititen
auch das Ganze auf seine vermeintlich selbstindigen Teile reduzieren wollte.»
Aber gerade im Interesse einer Reaktivierung der via moderna in Theorie und

12



Praxis ist es ein Fehler, den Nominalismus unreflektiert zu verwerfen. «Die
nominalistische Ontologie in ihrer sprachkritischen Einstellung stellt sich
nicht nur gegen die fatale Unterordnung des Einzelnen unter das Allgemeine,
gegen die Identifikation des Einzelnen wegen eines Allgemeinen, die nominali-
stische Denkhaltung gewihrt auch Schutz vor der Uberschitzung der magi-
schen Kategorie: Totalitdt.» Interessant ist in diesem Zusammenhang Janos-
kas Versuch, Adornos «antinominalistischen Affekt» zu demontieren. Er
zeigt, dass Adornos Kampf gegen das unersattliche Identitdtsprinzip in der
Negativen Dialektik «nur auf nominalistischem Boden moglich» gewesen ist,
der zwar durch die Hegelsche Begriffsapparatur verdeckt, als untergriindig
treibende Kraft nichtsdestoweniger dausserst wirksam gewesen ist. Hinter Ja-
noskas Postulat, die Dialektik einer nominalistischen Kurskorrektur zu unter-
ziehen, steckt das Bewusstsein eines Philosophen, der die Augen vor der
gesellschaftlichen Wirklichkeit nicht verschliesst und die praktischen Bediirf-
nisse der Menschen, «die beim Philosophieren oft in Vergessenheit geraten»,
mitdenkt. Das fiihrt ihn notwendigerweise zu einer kritischen Haltung gegen-
liber den «magischen Totalitidten» des dogmatischen Marxismus.

Janoskas Leidenschaft fiir den Nominalismus kommt auch in seinem Inter-
esse fiir Nietzsche zur Geltung. Im Streit um die Frage, ob Nietzsche die
Metaphysik vollendet oder tiberwunden habe, beschreitet er wieder einen
mittleren Weg: Nietzsche ist «Metaphysiker und Nominalisty. Gemadss Ja-
noska muss die Vorgeschichte des Nihilismus einschliesslich derjenigen von
Nietzsches eigener Philosophie bis auf den spatmittelalterlichen Nominalis-
mus und den von ihm behaupteten Primat des Willens zuriickverfolgt werden.
Dabei darf nicht vergessen werden, dass Kants transzendentaler Idealismus
bei den Zeitgenossen einen nihilistischen Schock ausgelost hat, und dass
Nietzsche in erkenntnistheoretischer wie in ethischer Hinsicht Kant mehr
verdankt, als er sich eingestanden hat. Als gescheitert beurteilt Janoska die
von Nietzsche angestrebte Uberwindung des Nihilismus im dionysischen Ja-
sagen: «Man kann — widerspruchsfrei — weder zu allem «ein» noch ¢a> sagen,
man muss, ob man will oder nicht, Partei ergreifen.» Im Hinblick auf die
ethischen Implikationen des Nihilismus ist fiir Janoska weniger Nietzsche
denn Dostojewski der massgebliche Denker gewesen. Nietzsche — wie tibrigens
auch Michel Foucault — wirft er in seinem letzten Buch vor, mit dem «iiber-
menschlichen» und «hybriden» Versuch, die Grenze zwischen Schuld und
Unschuld aufzuheben, einen neuen und verhdngnisvollen Mythos geschaffen
zu haben.

Dieses letzte Werk, Vergeltung und Schuld (1987), ist das Resultat einer
langjdhrigen Auseinandersetzung mit den metaphysischen, ethischen und an-

13



thropologischen Aspekten des Problems der Schuld, die auf die frithe Lekture
von Hans Kelsens Studie Vergeltung und Kausalitdt zurtickgeht. Der von
einem stark personlichen Interesse getragene Essay — Janoska sucht Antwor-
ten auf die Frage, «inwieweit es sinnvoll sei, von einer ontologischen bzw. von
einer Daseinsschuld zu sprechen, die mit der Individuation mitgegeben ist» —
zeugt von seinem in den letzten Jahren immer stiarker gewordenen Wunsch.
dem akademischen Philosophieren und dem Habitus seiner Zunft den Riicken
zu kehren und, gestiitzt auf souverdne Sachkenntnis, Versuche ins Unreine zu
wagen. Auch das war ein Grund fiir seinen vorzeitigen Riicktritt, wie er im
Vorwort zu Vergeltung und Schuld schreibt: «Philosophie als vollamtlicher
Beruf (mit allen unvermeidbaren Verstrickungen) immer schon als komisch
(bis absurd) empfunden, wurde mir stetig unertréaglicher, lahmend.»

Das Vergeltungsprinzip als vielseitige, nicht nur in negativem Sinn (Schuld/
Rache), sondern auch in positiven Zusammenhdngen auftretende (Geben/
Nehmen) «anthropische Konstante»: Janoska verfolgt diese Frage auf ver-
schlungenen Wegen, vom Spruch des Anaximander zu Schopenhauer und
Nietzsche, von Kant iiber das Buch Hiob, die Bergpredigt bis zu Kafka, wobei
insbesondere auch ethnologische und psychoanalytische Erkenntnisse zum
Tragen kommen. Die Originalitit des Buches liegt darin, dass fiir einmal
philosophiegeschichtliches Material in dsthetisch-literarischer und sehr per-
sOnlicher Weise verarbeitet wird. Das macht das Verstindnis des Textes nicht
immer einfach und mag Berufsphilosoph/Innen streckenweise verwirren. Ja-
noska war sich dessen wohl bewusst; er publiziere seine Abhandlung «gleich-
wohl mit gutem Gewissen, weil mich nach wie vor das Spezialistentum in der
Philosophie ein Hohn diinkt», schreibt er im Vorwort. Und: «Wer nicht irren
will, muss schweigen».

Schriftenverzeichnis

Dissertation:
Ding an sich und wissenschaftliche Weltauffassung, Graz 1950 (unverdffentlicht)

Habilitationsschrift:
Der transzendentale Gegenstand und die Kant-Kritik Magdalena Aebis; (erster Teil publi-
ziert in den Kant-Studien Bd. 46 (1954/55)

Biicher:

Kant und Schestow. Ein Beitrag zum Glaubensproblem, Graz 1952
Die sprachlichen Grundlagen der Philosophie, Graz 1962
Vergeltung und Schuld, Graz 1987

14



Herausgeber:

Franz Kroner: Die Anarchie der philosophischen Systeme (1929), Graz: Akad. Druck- und
Verlagsanstalt, 1970. Mit einem Nachwort: Uber die Systematologie

(zus. mit F. Kauz:) Metaphysik, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977

Aufsitze:

Was ist «Geist»?, in: Unser Weg 9. Jg. H. 6/7 und 10. Jg. H. 1, Graz 1954/5

Das Allgemeine und das Einzelne, in: Philosophie der Toleranz. Fs. fiir K. Radakovic, Graz:
Leykam, 1959

Der Plastiker Fritz Hartlauer, in: Das Kunstwerk 12/XV (Juni 1962), wiederabgedruckt in:
Alte und moderne Kunst 7. Jg. (1962/3)

Uber den Wahrheitsanspruch der Philosophie, in: Manuskripte 7, Graz 1963

Zur symbolischen Sprache der Kunst, in: 4. Wochenendsymposion der neuropsychiatrischen
Gesellschaft an der Universitit Graz, Referate, Pula 1964 (hektographiert)

Das fundamentum in re im Nominalismus, in: Kant-Studien Bd. 55 (1964)

Abgrenzung und Grundlegung der metaphysica specialis bei Immanuel Kant. Vortrag auf
dem II. Internationalen Kant-Kongress 1965, in: Kant-Studien Bd. 56 (1965)

Holzwege des Materialismus, in: Neues Forum, Wien Jinner 1967

Zum Begriff der Metaphysik: Aristoteles und das Metaphysische, in: Fs. fir Gottfried
Martin, Kant-Studien Bd. 57 (1966)

Begriffliche und symbolische Bedeutung, in: Gestalt und Wirklichkeit. Festgabe fiir F. Wein-
handl, Berlin: Duncker & Humblot, 1967

Popper und das Problem der Metaphysik, in: Kant-Studien Bd. 58 (1967)

Eine neutrale Begriffsbestimmung von «Metaphysik». Vortrag auf dem XIV. Internationalen
Kongress fiir Philosophie, Wien 1968, in: Kongressakten, Bd. 111

Zur Geschichte des Nihilismus, in: Studia Philosophica Vol. XXIX (1970)

(zusammen mit Judith Janoska- Bendl) Das dialektische Apriori, in: Dialectica Vol. 24 (1970)

Der Metaphysikbegriff im Marxismus-Leninismus, in: Conceptus Jg. VI (1972)

Nominalismus als negative Dialektik, in: Der Mensch — Subjekt und Objekt. Fs. fir Adam
Schaff, hg. von Tasso Borbe, Wien: Europaverlag, 1973

Variationen iiber ein altes Thema, in: Manuskripte 50 (1975)

Die Praxis in der Spatphilosophie Wittgensteins, in: Manuskripte 54 (1976)

Zur Unterscheidung von Glaube und Wissen: eine systematologische Betrachtung, in: Tran-
szendenz und Immanenz. Philosophie und Theologie in der verdnderten Welt, hg.
v. D. Papenfuss und J. Soring, Stuttgart-Berlin-Mainz 1977

Innen — Aussen — Aspekte. Vortrag an der ETH Ziirich 1977, in: Franz Oswald (Hg.):
Materialien zum Thema Innen — Aussen, Ziirich 1978, verdnderte Fassung in: Manu-
skripte 58 (1977)

Magische und kritische Totalitit, in: Manuskripte, Sonderheft 1981

Das Allgemeine und das Ganze, in: Logik, Ethik und Sprache. Fs. fiir Rudolf Freundlich,
Wien-Miinchen-Oldenburg 1981

Glaube und Wissen, in: Wissen — Glaube — Politik. Fs. fiir Paul Asveld, Graz: Styria, 1981

Symposium on Systematology (mit Nicolas Broccard), in: Metaphilosophy Vol. 13 (1982)

Philosophie und Dichtung am Beispiel E. Y. Meyers, in: Beatrice von Matt (Hg.): E. Y.
Meyer, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1983

(zusammen mit Alex Sutter) Maximum/Optimum — Zur Selbstkritik Ludwig Wittgensteins,
in: Manuskripte 89/90 (1985)

Sekundirliteratur:

Georg Janoska zum 60. Geburtstag. Manuskripte, Sonderheft 83, Graz 1984

15



	Georg Jánoska 1924-1990

