Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 48 (1989)

Rubrik: Jahresberichte = Rapports

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahresberichte/Rapports

Studia Philosophica 48/89

Philosophische Gesellschaft Basel

2. Dezember 1987: Prof. Gerhard Seel (Neuchatel): «Braucht die Kunst Regeln?» — 8. Dezember
1987: Dr. Cornelia Klinger (Wien): «Antimoderne Modemnitit — ein Erbe der Romantik im 20.
Jahrhundert?» — 20. Januar 1988: Prof. Dr. Bernhard Lypp (Miinchen): «Ethisches und dstheti-
sches Selbst». — 10. Februar 1988: Dr. Peter Sloterdijk (Miinchen): «Europa und die Weisheit des
Ostens. Ist der europiische Geschwindigkeitsrausch therapierbar?» — 17. Februar 1988: Prof. Dr.
Henning Ottmann (Basel): «Negative Ethik». — 25. April 1988: Prof. Dr. Wolfgang Welsch
(Berlin): «Post-Moderne. Asthetisches Denken — gegen seine Missverstindnisse verteidigt». —
18. Mai 1988: Prof. Dr. Otfried Héffe (Fribourg): «Politische Gerechtigkeit.» — 14. Juni 1988:
Prof. Dr. Zvonko Posavec (Zagreb): «Das Ende des Politischen?» —22. Juni 1988: Prof. Dr. Ze’ev
Levy (Haifa): «Staat und Religion bei Hobbes, Spinoza und Mendelssohn» (zus. mit Christl.-Jid.
Arbeitsgemeinschaft/Evang. Studentenpfarramt).

Philosophische Gesellschaft Bern

19. November 1987: Dr. Imelda Abbt (Luzern): «Zur Mystik von Simone Weil». — 17. Dezember
1987: Prof. Dr. Dieter Birnbacher (Essen): «Okologische Ethik». — 21. Januar 1988: Prof. Dr.
Annemarie Pieper (Basel): «Nietzsches Zarathustra». — 24. Mirz 1988: Prof. Dr. Henning
Ottmann (Basel): «Negative Ethik». — 19. Mai 1988: Prof. Dominic O’Meara (Fribourg): «Das
Problem des Unsagbaren bei Plotin».

Société philosophique de Fribourg

19. Oktober 1987: Prof. Jan Wolenski (Wroclaw, Polen): «Philosophie der Schule in Lwow
(Lemberg)». — 24. November 1987: Prof. Peter Saladin (Ziirich): «Staatsaufgaben in der
Wendezeit». — 14. Dezember 1987: Prof. Henning Ottmann (Basel): «Negative Ethik». — 16.
Dezember 1987: Prof. Charles Lohr (Freiburg i. Br.): «Aristoteles und die deutsche protestanti-
sche Philosophie des XVI. Jahrhunderts». — 17. Februar 1988: Prof. André Voelke (Lausanne):
«La figure d’Héraclite dans les premiers écrits de Nietzsche». —25. Februar 1988: Prof. A. Maieru
(Rome): «L.’enseignement dans les universités italiennes aux XIVet XV siécles». — 3. Mirz 1988:
Prof. Kevin Mulligan (Genéve): «Contre moi-méme: ¢a pense, mais moi, je ne suis pas». — 26.
April 1988: Mme Frangoise Thom (Paris): «La langue de bois communiste et ses aspects actuels».
— 4. Mai 1988: Prof. Alain Renaut (Caen et Paris): «Les obstacles philosophiques aux droits de
I’homme». — 16. Mai 1988: Prof. Ludwig Siep (Miinster): «Person und Leib in der Rechtsphiloso-
phie Hegels». — 6. Juni 1988: Prof. Wilhelm Vossenkuhl (Bayreuth): «Sidgwicks Utilitarismus».
— 13. Juni 1988: Prof. Valerio Verra (Rome): «Critique et révolution».

249



Groupe genevois

28 octobre 1987: M. André de Muralt (Genéve): «Interprétation de la 5°™ Méditation metaphysi-
que de Descartes par les structures de pensée». — 16 décembre 1987: M. Jules Vuillemin (Paris):
«Sur deux concepts incompatibles des libertés civiques et individuelles». — 6 janvier 1988: M.
Richard Rorty (Virginie, USA): «Priorité de la démocratie sur la philosophie». — 9 mars 1988:
Mme Tiziana Suarez-Nani (Fribourg): «Ordre et désordre au XIV® siecle». — 20 avril 1988: Mme
Jeanne Hersch (Genéve): Les enjeux du débat autour de Heidegger». — 9 mai 1988: M. Gerd
Achenbach (Cologne): «Philosophie pratique».

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

28. Oktober 1987: PD Dr. Raphael Ferber (Ziirich): «Der Ursprung der Wissenschaft bei
Alexander von Milet». — 2. Dezember 1987: Dr. Rainer Blesch (Mannheim): «Intelligente Natur—
natiirliche Intelligenz. Vom <organischen Bildungstrieb> in Schellings frither Naturphilosophie»
(zus. mit der Naturforschenden Gesellschaft Luzern). — 19. Januar 1988: Prof. Dr. Hans Heinrich
Schmid (Ziirich): «Doch die Weisheit — wo ist sie zu finden?» — 23. Februar 1988: Dr. Gonsalv K.
Mainberger (Ziirich): «Die Rhetorik in der Philosophie». — 19. April 1988: Prof. Dr. Armin
Wildermuth (St. Gallen): «Kunst und Philosophie in der Postmoderne». — 4. Juni 1988: Ausflug
ins Benediktinerkloster Muri mit einer Fithrung durch Herrn Hugo Miiller (Muri). — 28. Juni 1988:
Prof. Dr. O. Bischofberger (Luzern): «Mensch und Natur. Die Sicht der Religionen des Ostens».

Groupe neuchdtelois

2 décembre 1987: M. Francois Bonsack (Neuchatel): «La mission <impossible> du réaliste». — 13
janvier 1988 (en collaboration avec les Facultés des sciences et des lettres de I’Université de
Neuchatel, ainsi qu’avec la Société neuchateloise des sciences naturelles): Albert Jacquard
(Paris): «Hasard et nécessité, opposition ou implication?». — 17 février 1988: M. Gerhard Seel
(Neuchatel): «Ontologie et morale chez Jean-Paul Sartre». — 16 mars 1988: M. Giovanni Cappello
(Neuchatel): «Benedetto Croce: une esthétique sans histoire». — 28 avril 1988: M. André de
Muralt (Genéve et Lausanne): «L’ontologie d’Aristote». — 25 mai 1988: M. Ruedi Imbach
(Fribourg): «Etre et connaitre chez Thomas d’ Aquin et dans 1’école dominicaine allemande». — 15
juin 1988: M. Fernand Brunner (Neuchitel): «L’ontologie de Platon».

Societa filosofica della Svizzera italiana

3 dicembre 1987: Enrico Berti (Universita di Padova): «Aristotele e 1’odierna rinascita della
filosofia pratica». — Il testo e stato pubblicato su Ragioni critiche, III (Il serie), no. 7-10.
Bellinzona, dicembre 1988. — 4 febbraio 1988: «Etica pubblica ed individualismo metodologico».
Presentazione del volume Un’etica pubblica per la societa aperta. Atti del I convegno internazio-
nale di Politeia: Paolo Martelli (Universita della Calabria, direttore di Politeia): «Il programma di
Politeia e il ruolo dell’etica nelle istituzioni e nelle politiche pubbliche»; Marcello Ostinelli (Liceo
di Bellinzona e Scuolo Magistrale di Locarno): «Furfanti o babbei? Problemi di cooperazione per
individui egoisti»; Virginio Pedroni (Liceo di Lugano): «Individualismo tra calcolo e comunica-
zione: suggerimenti dialettici.» — A quattrocento anni dalla nascita di Thomas Hobbes. 14 aprile
1988: Arrigo Pacchi 7 (Universita di Milano): «Hobbes e la critica della teologia». — 21 aprile
1988: Tito Magri (Universita di Bari): «Razionalita conoscitiva e razionalita pratica».

250



Groupe vaudois

10 novembre 1987: M. Daniel Schulthess (Neuchatel): «La critique de Kant par Bolzano.» — 19
janvier 1988: «M. Jean-Pierre Leyvraz (Genéve): « Variations sur Schopenhauer et la musique». —
10 février 1988: M. Paul Ricoeur (Paris): «Les implications éthiques de la théorie de 1’action: le
bon et le juste» (Conférence académique). — 19 avril 1988: M. Dominic J. O’Meara (Fribourg):
«Plotin et le probléme d’un discours sur I'indicible». — 3 mai 1988: M. Daniel Brithlmeier (Saint-
Gall): «L’identité nationale a la lumiere de quelques tendances récentes de la philosophie sociale».
— 24 mai 1988: M. Bernard Hort (Neuchitel): «Dialogue théologique avec Pierre Thévenaz».

Philosophische Gesellschaft Ziirich

3. November 1987: Prof. Dr. R. Wiehl (Heidelberg): «Logik und Metalogik bei Cohen und
Rosenzweig» (akademische Gastvorlesung). — 7. Dezember 1987: Dr. Cornelia Klinger (Wien):
«Die Verhaltnisbestimmung von Asthetik und Politik in der Romantik». — 18. Januar 1988: Prof.
Dr. Bernhard Lypp (Miinchen): «Ethisches und asthetisches Selbst». — 2. Februar 1988: Prof. Dr.
Rainer Marten (Freiburg i. Br.): «Baulandschaft und Heimat» (zus. mit der Marie Gretler-
Stiftung). — 8. Februar 1988: Diskussionsveranstaltung «Nachdenken {iber den Boden» mit den
Herren J. Leimbacher (Bern), C. Liischer, Prof. Dr. H. Ruh und Dr. K. Weisshaupt. — 16. Mai
1988: Prof. Dr. Seidmann (Ziirich): «Lebenskrise und kritische Reflexion. Das Problem einer
therapeutischen Philosophie». — 1. Juni 1988: Prof. Dr. Klaus Hammacher (Aachen): «Jacobis
Kant-Kritik» (akademische Gastvorlesung). — 6. Juni 1988: Diskussionsveranstaltung «Ausge-
wogenheit und Objektivitit. Kritische Uberlegungen zur Gewihrleistung offentlicher Diskurse»
mit Dr. E. Koller, Prof. Dr. J. P. Miiller (Bern), lic. iur. R. Nef und Dr. Maja Wicki. — 27. Juni
1988: PD Dr. Walter Jaeschke (Bochum): «Hegels Religionsphilosophie als Explikation der Idee
des Christentums».

Société romande de philosophie

L’ assemblée annuelle a eu lieu le 11 juin 1988 au chateau de Rolle, sous la présidence de M. Jean-
Pierre Leyvraz. Une assistance nombreuse a suivi la conférence de M. Richard Glauser
(Université de Genéve): Arnauld critique de Malebranche: le statut des idées. M. Glauser résume
en ces termes I’objet de son exposé:

Lacompréhensionde beaucoupde théories de laconnaissance etde laperceptiondu XVII¥et du
XVII6*™ siecles dépend souvent de lasignification du terme clé «idée». Ce terme peut changer con-
sidérablement de signification en fonction du systéme philosophique auquel on a affaire; il arrive
méme fréquemment qu’il désigne des entités trés différentes dans un méme systéme. Par ailleurs, ce
terme est souvent associé a une série de notions, de premiére importance a cette époque, qui sont peu
souvent clarifiées de maniére précise: par exemple, les notions de représentation, de ressemblance,
de perception, et les adverbes «immédiatement» et «médiatement».

1l n’est donc pas surprenant que deux grands cartésiens, Arnauld et Malebranche, se soient
opposés de maniére parfois virulente, au troisieme quart du XVII*™ siécle, précisément sur le
statut des idées dans la connaissance et la perception. Arnauld et Malebranche acceptent tous deux
formellement certaines theses issues de Descartes sur la perception et la connaissance. Mais ils
s’opposent radicalement sur leur signification concrete, parce qu’ils divergent sur le statut, la
nature et les fonctions de ce que chacun d’eux appelle «idées». Leur divergence est telle
qu’Arnauld affirme que, dans le systéme de Malebranche, 1’explication da la connaissance et de la

251



perception des objets matériels par le moyen des idées implique la négation de ce qu’elle est
supposée expliquer.

En d’autres termes, selon Arnauld, le sujet ne pourrait percevoir ni connaitre les entités
matérielles dans le systéme de I’ Oratorien; il ne pourrait percevoir et connaitre autre chose que des
idées malebranchistes. Du point de vue d’ Arnauld, la théorie des idées de Malebranche implique
au mieux I’idéalisme, au pire le scepticisme.

Au coeur de leur débat se situe la thése arnaldienne, rejetée par Malebranche, suivant laquelle
toutes les perceptions sont des modalités essenticllement représentatives.

Malebrache refuse cette thése parce que chez lui les seules entités réellement représentatives
sont des idées, et celles-ci ne sont pas des perceptions (des actes de percevoir) ni des modalités du
sujet fini. Chez lui, les idées sont les objets immédiats des actes de percevoir, mais elles sont
réellement distinctes du sujet fini, de ses modes et de ses actes de percevoir. Pour cette raison, les
idées malebranchistes ne peuvent étre percues immédiatement que de maniére non-réflexive.

Chez Arnauld, au contraire, la perception (entendue comme un acte de percevoir non-
réflexivment un objet extérieur, que celui-ci existe réellement ou non) et I’idée sont une seule et
méme modification du sujet considérée sous deux rapports différents. Cette modification du sujet
est un acte-de-percevoir-un-objet. Dire que la perception et I'idée sont un seul mode signifie que
I'acte de percevoir non-réflexivement a nécessairement, en vertu de sa nature méme, un contenu
représentatif. C’est pourquoi la perception est essentiellement représentative. Mais, dire qu’une
perception-idée arnaldienne représente un objet signifie seulement que I’acte de percevoir, en
vertu de sa propre nature, est la perception d’un objet, que 1’objet existe seulement objectivement
ou qu’il existe objectivement et formellement. — Aussi, I’acte de percevoir non-réflexivement et
I’idée ne sont pas réellement distincts; il ne peut y avoir entre eux tout au plus, qu’une distinction
de raison. C’est pourquoi I’idée ne peut pas étre pergue elle-méme de fagon non-réflexive, elle ne
peut étre pergue que de maniere réflexive. Alors, si toutes des idées arnaldiennes sont des objets
immédiats pour le sujet, des objets immédiatement percus, ¢’est uniquement en tant qu’elles sont
toutes pergues réflexivement: c’est-a-dire, en tant que le sujet en a réflexivement conscience
comme de ses propres modes.

Pour I'Oratorien, la thése arnaldienne de la représentativité essentielle des perceptions
contredit le caractere proprement médiat de la perception des entités matérielles. Pour Arnauld,
refuser cette thése c’est rendre impossible la perception et la connaissance, méme médiates, des
entités matérielles.

La conception analogique de la représentation chez Arnauld est essentielle a la compréhension
de sa position et de son opposition a Malebranche. Selon Arnauld, seules les perceptions-idées
représentent au sens premier et principal; elles représentent des objets en ce sens qu’elles les
rendent objectivement présents a 1'esprit. Les tableaux figuratifs et les signes linguistiques, par
contre, représentent des objets de fagon seconde et dérivée. Etant réellement distincts des
perceptions, ils ne représentent des objets qu’en ce sens qu’ils occasionnent ou éveillent des
perceptions (représentatives au sens premier et principal) des objets.

Pour Arnauld, si les idées malebranchistes pouvaient représenter des objets matérials, ce ne
serait qu’au sens second et dérivé puisque, comme les tableaux figuratifs et les signes linguisti-
ques, elles sont réellement distinctes des perceptions. Mais, de fait, peuvent-elles représenter des
objets matériels au sens second et dérivé? Méme pas. Car, pour ce faire, elles devraient
occasionner des perceptions représentatives au sens premier et principal; et Malebranche nie qu’il
existe des perceptions essentiellement représentatives. Donc, pour Arnauld, les idées malebran-
chistes ne peuvent représenter les entités matérielles d’aucune maniere. C’est pourquoi, selon lui,
la théorie malebranchiste des idées rend impossible la perception et la connaissance des objets
matériels. Au surplus, si Malebranche admettait que les idées représentent au sens second et
dérivé, il rendrait sa théorie des idées entiérement superflue. Car il devrait admettre I’existence de

252



perceptions essentiellement représentatives qui seraient occasionnées ou éveillées par la percep-
tion immédiate des idées. Et, dans ce cas, il devrait admettre qu’il est possible de percevoir ou de
connaitre les entités matérielles d’'une maniére qui est antérieure a — et indépendante de — la
perception immédiate des idées.

C’est pourquoi, du point de vue d’Arnauld, ou bien on accepte la théorie malebranchiste des
idées, et alors on admet que les objets matériels sont inconnaissables et imperceptibles, méme
médiatement. Ou bien on admet qu’ils sont connaissables et perceptibles, et alors on admet que les
perceptions sont des modalités essentiellement représentatives, et on s’apergoit que la théorie
malebranchiste des idées est inutile pour expliquer notre connaissance et notre perception des
objets matériels.

253






	Jahresberichte = Rapports

