
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Rubrik: Berichte über das philosophische Geschehen in der Schweiz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Informationen / Informations

Berichte über das philosophische Geschehen
in der Schweiz

Walter Robert Corti

Dem in Winterthur lebenden Walter Robert Corti verdankt die Schweiz

wichtige philosophische Impulse. Drei der von Paul Good in den Studia

Philosophica 37/1977 aufgezählten philosophischen Institutionen in unerem
Land hat der am 11. September 1910 geborene Bürger von Stabio und

Winterthur initiiert: das «Archiv für genetische Philosophie», den Verein
«Bauhütte der Akademie» bzw. die Stiftung «Akademie für ethische

Forschung» und die «Vereinigung zur Förderung eines Schelling-Archivs»1. Die
Geschichte der Gründung dieser Institutionen ist aufs engste mit der Biographie

Walter Robert Cortis verbunden, eine Einheit von Leben und Werk, von
nicht nur formulierter, sondern auch gelebter Philosophie, die im Mittelpunkt
des folgenden Berichts über die mit dem Namen Corti verbundenen Aspekte
philosophischen Lebens in der Schweiz stehen soll.

Der unbekannte Soldat auf der «Dreisprachenspitze»

Im Juli 1921 stiegen der elfjährige Walter Robert Corti und sein Bruder Jean

Wilhelm zusammen mit den Eltern während gemeinsam verbrachter Sommerferien

vom friedlichen Dorf Santa Maria im Münstertal auf die «Dreisprachenspitze».

Dort, wo auf 2843 Metern über Meer das Romanische mit dem

Deutschen und dem Italienischen zusammenstösst, stand damals noch die

aufragende Ruine eines im Ersten Weltkrieg zerstörten Hotels. Es waren erst

vier Jahre vergangen seit dem Frontbesuch Kaiser Karls I. vom 16. September

1 Vgl. Studia Philosophica 37 (1977) S. 319, 324, 326.

235



1917 (an welches Ereignis dort noch heute eine Marmorplatte erinnert2).

Granathülsen, Schrapnellköpfe, Helme, zerbrochene Gewehre, verbeulte
Teller und Becher lagen damals überall herum, die Stellungen waren noch gut
zu sehen. War schon allein dieser Anblick für den tief erlebenden Knaben
Walter Robert Corti erschütternd, so kam noch eine Entdeckung hinzu, die
den Ausflug vollends zum prägenden Erlebnis werden liess:

«Bis in diese Höhe hinauf, in diese Stille der Berge, frass der Völker-
hass seine Schützengräben und füllte sie mit tötendem Feuer. Und nun
fanden wir Buben eines verschonten Volkes, Kinder einer unversehrten

Familie, spät noch, da oben einen Brief. Er steckte in einem zerschossenen

Waffenrock, den wir unter rostig-pechig riechender Dachpappe
hervorzogen.
Eine Mutter hatte ihn geschrieben, aus dem damals noch ungarischen
Städtchen Pancsova, unweit Belgrad, in dem stets viele Deutsche
lebten. Und so war auch dieser Brief in einem rührend ungelenken
Deutsch abgefasst, ungelenk die Schrift, ungelenk die Seele in ihrer Not
und ihrer traurigen Ahnung. Er trug das Datum des 18. März 1916 und

war an einen Infanteristen des kaiserlichen und königlichen Regimentes
29 adressiert»3.

Für Walter Robert Corti endeten mit diesem Erlebnis «jene schönen Ferien mit
der Wanderung auf einem Felde des Todes. Dieser Eindruck verlor sich nie
mehr»4. Mit ihm war ein Spannungsverhältnis gesetzt zwischen der realen

Wirksamkeit destruktiver Kräfte im Menschen und den Schönheiten der

produktiven lebendigen Natur.

Natur und Mensch: Die Mythopoese des «Werdenden Gottes»

Im elterlichen Heim «Flora» in Dübendorf an der Glatt im Areal der vom Vater

gegründeten gleichnamigen chemischen Fabrik fand der Wissensdurst des

Knaben Corti reiche Befriedigung, insbesondere durch den naturwissen-

2 Vgl. M. Beck: Im Gedenken an den unbekannten Soldaten auf der Dreisprachenspitze, in:
Bündner Monatsblatt Nr. 11/12, 1981.

3 W. R. Corti: Der Weg zum Kinderdorf Pestalozzi. Zürich 1955, S.8. Dieser Brief wurde

später vom Historiker Beck faksimile und transskribiert wiedergegeben, vgl. Beck, a.a.O.,
S.7.

4 Corti, Der Weg. a. a. O., S. 9.

236



schaftlich hoch gebildeten Vater. Er brachte seinen Sohn zum Staunen

angesichts der vom Menschen zu entdeckenden Formen und Zusammenhänge
in der Natur. «Staunen» wurde zu einem der Lieblingsworte des späteren
Autors Corti. Zum Staunen gehört auch das Fühlen und Eingestehen des

Nichtwissens - nie hat sich denn auch der Vater mit falschem Wissen

überhoben, aber stets auf die Erweiterung des Wissens vertraut:

«<Man wird es schon noch finden>, sagte er in seiner ruhigen Art, <der

Mensch ist da, um es herauszubringen>. Darüber grübelte ich dann den

lieben langen Tag nach. Dazu also war der Mensch da, die Welt zu
wissen, ihre Probleme zu lösen, das Gefüge der gebärenden Natur zu
erklären»5.

Bei solcher Ehrfurcht vor der Natur und. der Einsicht in das Glück des

Menschen, sie erkennen zu dürfen, drängte sich dem jungen Corti schon bald
die Frage nach der Stellung des Menschen in der Natur auf. Als er sich

während der Zeit des ihm weitgehend äusserlich gebliebenen Gymnasialbesuchs

mehr und mehr dieser Frage zuwandte und ganze Berge von Papier zu
den ihn bewegenden Themen und Ereignissen schrieb, «geisterte stets auch

der Brief der armen Mutter aus Pancsova»6 durch diesen Blätterstrom. Die

Frage wurde innerlicher und drängender: «Ist der Krieg wirklich des

Menschen Schicksal, unabwendbar wie der Ausbruch eines Vulkanes?» und
schliesslich umfassend: «Was ist der Mensch?»7. Wiederum war es das

elterliche Vorbild, das ihm die Richtung des Suchens nach einer Antwort
vorzeichnete. Corti ist aufgewachsen im Umkreis eines Denkens, dem aller
religiöse Dogmatismus fremd ist. Schon dem Jugendlichen blieb das

christlich-orthodoxe Welt- und Menschenbild fremd. Die (vom Vater akzeptierte)
Verweigerung der Konfirmation8 war nur die erste handfeste Äusserung dieser

Haltung. Später, nachdem der Medizinstudent im zweiten klinischen Semester

während einer Ferienreise im Lutherhaus zu Wittenberg des Reformators

Originaldokumente im Transsubstantiationsstreit gegen Zwingli mit ihrer
unflätigen, ausfälligen Sprache gelesen hatte, machte sich Corti die Maxime
zu eigen: «alle Schulklischees sogenannt <führender> Männer zu überholen»9.

Um Cortis spätere philosophische Schriften angemessen zu würdigen, muss

man sich diese Maxime ebenso vor Augen halten wie seine Naturverehrung.

5 W. R. Corti: Heimkehr ins Eigentliche. Ges. Schriften, Bd.I, Schaffhausen 1979, S. 18f.
6 Corti: Der Weg. a. a. O., S. 9.
7 Corti: Der Weg. S. 10.

8 Corti: Heimkehr. a. a. O., S. 72.
9 Corti: Heimkehr. a. a. O., S. 83.

237



Auf das grosse Vorbild der dialektischen Wahrheitssuche durch Sokrates-
Platon zurückgreifend, unterwirft Corti die überkommenen metaphysischtheologischen

Gesamtdeutungen des Seienden der Kritik und stellt folgende
Grundfrage: Die Wirklichkeit umschliesst innerhalb der Grenzen ihrer Erfahr-
barkeit nicht nur Sinnvolles, sondern auch Sinnwidriges. Worin gründet
dieser Zwiespalt?

Nicht die christliche Apologetik der Welt als Schöpfung, noch eine wie
auch immer fundierte Zweiweltenlehre und schon gar nicht ein gewaltsamer
Atheismus geben für Corti eine befriedigende Antwort. Er sucht vielmehr
nach einer Philosophie, die es erlaubt, einerseits das Insgesamt der Natur unter
Einschluss des Menschen als dynamischen, nicht abgeschlossenen Prozess zu
verstehen und dabei den genannten Zwiespalt in den Ursprung der Wirklichkeit

für den Menschen, mithin von Sinn überhaupt zu verlegen. Der Mensch
ist nur der Ort in der Natur, wo der Widerspruch oder die Zwiespältigkeit von
«sinnvoll» und «sinnlos», von «gut» und «böse» sich selbst bewusst wird10.

Corti kritisiert am sittlichen Bewusstsein des Abendlandes dessen Überbetonung

von Achtung und Selbstachtung der Person. Dagegen setzt Corti, dass

Tiere, Pflanzen, Steine «mit uns aus dem gemeinsamen Schosse der Natur»
stammen". Die Natur umfasst also auch den Menschen als geistiges Wesen.

Auf dieser Voraussetzung baut die Philosophie Cortis auf und denkt konsequent

in eine Richtung weiter, die sowohl der Ungesichertheit menschlichen
Daseins wie der Perspektive positiv gelebter Freiheit in Verantwortung
gegenüber der Natur Rechnung trägt, so dass sich schliesslich in aller Schärfe

die Frage stellt, warum der Mensch «die höchsten Leistungen seines
geheimnisvollen Geistes immer wieder den Mächten der Dunkelheit ausliefert»,
warum es ihm nicht gelingt, «seine Erfindungen, seine Forschungen allein nur
dem Aufbau, der Erhaltung des Friedens dienstbar zu machen»12? Mit dieser

Frage sucht Corti nach einer naturphilosophisch-ontologisch fundierten Ethik.
Sie lässt sich hier stark vereinfacht durch zwei philosophische Grundannahmen

charakterisieren: einerseits durch die Ablehnung eines absoluten,
naturtranszendenten Gottes und andererseits durch die anthropologische Bestimmung,

wonach es dem Menschen aufgegeben ist, Sinn zu suchen und in

solchem Suchen Sinn stets aufs neue zu schaffen. Cortis Denken impliziert
damit einen vierfachen Anspruch: das Theodizeeproblem aufzulösen, dem

Menschen selbst die volle Verantwortung für die Suche nach einem Weg zur

10 Die wichtigsten philosophischen Schriften Cortis sind gesammelt in: Der Mensch im Werden

Gottes. Ges. Schriften, Bd. II, Schaffhausen 1988.
11 Corti: Heimkehr. a. a. O., S. 263 f.
12 Corti: Der Weg. a. a. O., S.ll.

238



Sinnerfüllung zu überbürden, die Autonomie des Menschen in diesem Prozess

der Sinnsuche zu wahren und damit letztlich eine sinngebende Kraft überhaupt
vorauszusetzen, die das Ganze der Welt durchseelt. Diesen vierfachen
Anspruch sieht Corti selbst wiederum als Weg, den der Wissenschafter zu gehen
hat: von den Einzelwissenschaften zur universitas litterarum, von den
Wissenschaften zur Philosophie und vom Wissen schliesslich zu dessen Rückbezie-

hung auf die gesamte Lebenspraxis.
Cortis Philosophieren findet im dynamischen bzw. genetischen Pantheismus

seine Vorzeichnung. Der Pantheismus hat, so Corti, «bisher nirgends
seine systematische Vollgestalt gefunden» und bildet doch «so etwas wie die
heimliche mystische Religion unserer Zeit»13. Liegt in der christlichen Apologetik

und in den philosophischen Zweiweltentheorien das ungelöste Problem
für Corti in der Transzendenz des Sinnes gegenüber der Natur, so wird im
materialistischen Atheismus die Frage nach dem Sinn als Scheinproblem
wegpolemisiert. Dagegen eröffnet der Pantheismus einen Weg, der zu einer

Verantwortungsethik und zugleich zu einer philosophischen Begründung des

Naturschutzgedankens führt14.

Es ist der «Weltgrund» selbst, der im «Sinnsuchen» des Menschen kommuniziert,

nach Vollendung strebt. Der Mensch ist Organ im Prozess des nach

seiner eigenen Sinnerfüllung suchenden Seins. Hierin enthüllt sich Cortis
innerstes Motiv zur Entfaltung seiner Philosophie, nämlich die Begründung
der unabschliessbaren humanen Aufgabe im Dienste des Seins: den Sinn
(theoretisch) zu suchen und damit als «Mitarbeiter Gottes» selbstverantwortlich

zur Vervollkommnung des Sinnes (praktisch) beizutragen:

«Die erkennende Funktion geht ins Handeln über und möchte aus der
Menschheit eine Gesellschaft freier Morgenlandfahrer nach der Wahrheit

schaffen, die alle am Dom des Weltsinnes bauen»15.

Cortis pantheistisches Denken gründet im Mythos vom werdenden Gott. Der
Gedanke, dass Gott nicht ist, sondern wird, hat seine Geschichte: von
Johannes Scotus Eriugena, Nicolaus Cusanus, Jakob Böhme, den Deutschen
Idealisten (v. a. Schelling) reicht sie bis hin zu Max Scheler und Rainer Maria
Rilke. Kerngehalt der «Mythopoese des <Werdenden Gottes>»16 ist die Betonung

des Unvollendeten, Undogmatischen, Aufgegebenen, Wandlungsfähigen.

Sie mündet nicht in einen monistischen Evolutionismus materialistischer

13 Corti: Der Mensch. a. a. O., S. 199.
14 W. R. Corti: Das Entscheidende liegt im Wandel des Denkens, Schaffhausen 1980, S. 36.
15 Corti: Der Mensch. a. a. O., S. 134.
16 Corti: Der Mensch. a. a. O., S. 91 ff.

239



oder idealistischer Prägung. Auch die Auffassung, hier werde der Mensch
selbst zu Gott, ist falsch:

«Gott ist der Drängende im Seelengrunde, dessen Werdesehnsucht in

unserem unruhigen Herzen ausströmt, damit wir als seine Freiwilligen
an einer Wertwelt wirken. Nicht wir werden dabei Gott, sowenig wie
sich der Steinmetz am Dom in diesen verwandelt; wenn ihm sterbend
der Meissel entfällt, sieht er die Gesellen an seine Stelle treten und im
Geiste die kommenden Konturen des Endbaus dämmern»17.

Mythopoetisch bildet der Mensch eine Einheit mit der Natur, vereinigt im
Prozess des zu schaffenden Sinns. «Gott» ist hier nicht mehr das Absolute der

theologischen Apologetik, denn «Gott» ist ein von Menschen einer Transzendenz

zugesprochenes Attribut. Dagegen gibt es im Weltbild der «radikalen

Immanenz», so Corti, «keine verpflichtende Theophanie. Was dagegen

verpflichtet, ist die Ontophanie, die Selbstoffenbarung des Seins im
Menschen»18. So nähert sich Corti schliesslich der Spätphilosophie Heideggers,
deren Ontologie er ethisch fruchtbar macht19.

Cortis' philosophischer Entwurf bleibt den Wissenschaften verpflichtet.
Die Fakten ausgereifter, geordneter naturwissenschaftlicher Einsicht sind das

Fundament, und erst sekundär schaut die Mythopoese «das Gebirge gedeuteter

Einzelfakten in einer Ganzheit»20. Mythopoesen sind die «versuchsweisen

Kuppeln abschliessender Sinndeutung über den Fundamenten der Faktenforschung.

Aber sie müssen den japanischen Interieurs gleichen und leicht
abzubrechen sein»21. Dieser Anspruch kommt nirgends besser zum Ausdruck
als in Cortis Überwindung des traditionellen Denkens, das die Akademiker
von den Peripatetikern geschieden wissen will22.

Cortis philosophische Grundhaltung ist hier nur in äusserster Verknappung
skizziert; auf eine Kritik der in mancher Hinsicht zeitgebundenen Ansätze
seines Denkens - wozu etwa der sinnstiftende Anspruch einer von Karl Jaspers
wohl am eindrücklichsten formulierten Nachkriegsphilosophie gehört - muss
hier verzichtet werden. Es geht im folgenden nur darum, die Geschichte

derjenigen Institutionen nachzuzeichnen, die Ausdruck von Cortis Denken

17 Corti: Der Mensch. a. a. O., S. 200.
18 Corti: Der Mensch. a. a. O., S. 129.

19 Vgl. Corti, Heimkehr..., a.a.O., S.263.
20 W. R. Corti: Plan der Akademie. Geschichte und Nachleben der antiken Akademie. Doku¬

mente zur Akademie-Planung, Heft 1, S.43.
21 Corti: Der Mensch. a. a. O., S. 128.

22 Vgl. Corti, Plan. a.a.O., S.40f.

240



sind, ohne Diskussion der Frage etwa, ob die bekannteste Corti-Gründung,
das Kinderdorf Pestalozzi, heute sozialpädagogisch überholt ist. Die Frage

drängt sich zwar auf angesichts des bei uns zur Alltagsrealität gewordenen
Miteinanders von Schweizer- und Gastarbeiterkindern und allgemein der

sozialen Situation in Europa nach seinem Wiederaufbau. Doch diese Entwicklung

Hess sich damals, unmittelbar nach dem Krieg, nicht voraussehen.

Der Traum des Medizinstudenten

Schon der Medizinstudent Corti träumte davon, es sei möglich, das Reich der

Seele, den Menschen als freies geistiges Wesen besser erforschen, verstehen

zu können. Warum sollte der Fortschritt den Naturwissenschaften vorbehalten

bleiben, warum die Frage nach der Ursache von Krieg, die Frage, warum der
Mensch des Menschen Mörder ist, nicht mit ebensolcher Intensität gestellt
werden, wie die Naturforscher nach neuen Erkenntnissen jagten? Getreu
seiner philosophischen Grundhaltung münden auch Cortis anthropologische
Überlegungen nicht in eine absolut gefasste Wesensbestimmung des

Menschen, sondern in ein offenes Fragen nach seiner biologischen Bedingtheit und

geistigen Freiheit. Corti hat hierfür die Formel vom Menschen «als das seine

Welt komplizierende Wesen» verwendet23. Und nicht zufällig hat Cortis
Freund Konrad Forenz in einem Festvortrag am 9. November 1969 bei Dino
Farese in Amriswil zu Ehren Cortis über den «menschlichen Geist» gesprochen

und bei dieser Gelegenheit angekündigt, er werde seine Schrift mit dem

provokativen Titel «Die Naturwissenschaft vom menschlichen Geiste» Corti
widmen24.

Corti betrachtet die Frage nach dem Menschen wie Kant als die philosophische

Grundfrage. Sie stellt die Gelehrten vor die Notwendigkeit, fakultäts-

übergreifend zu forschen. Aber an der Universität wurden zwar, wie Corti
über sein Studium schreibt, Ärzte, Pfarrer, Juristen und Fehrer ausgebildet,
aber es gab «keine Fakultät für <Menschheitsmedizin>»25. So legte Corti im
Wintersemester 1931/32 seinen Dozenten und Kommilitonen an der Universi-

23 W. R. Corti: Zur Theorie und Praxis einer Akademie für philosophische Forschung, in:
Schweizerische Hochschulzeitung, Heft 4, 1965.

24 Vgl. «Arbeitsblätter der Akademie Langenbuch» Nr. 3, März 1970, S. 12. Diese Publika¬

tionsreihe wurde später durch die «Arbeitsblätter der Akademie für ethische Forschung»
abgelöst, die im folgenden als «Arbeitsblätter» zitiert werden.

25 Corti: Der Weg. a. a. 0., S. 13 f.

241



tät Zürich kurzerhand einen Plan für interfakultäre anthropologische Studien
und Forschungen vor. Dieser wurde zwar freundlich zur Kenntnis genommen,
scheiterte aber an der tief in die Universität eingegrabenen Fachlichkeit. Cortis
Plan wurde zum Traum: in einer «Stadt der Wahrheit» sollten die besten

Gelehrten der Welt zusammen wohnen im Bestreben, «die Grundfragen, die

Grundleiden, die Grundhoffnungen unseres Geschlechts zu erforschen»26.

Methodisches Vorbild war das wahrheitserschliessende Gespräch, wie es

Piatons Sokrates-Deutung vorgezeichnet hat27. In einer eindrücklichen Skizze
hat Corti die Entwicklung des platonischen Akademie-Gedankens seit der
Antike nachgezeichnet28.

Wie Corti schon als Kind begonnen hatte, alles Wissenwerte zu sammeln
und zu dokumentieren, so begann er in den Dreissigerjahren systematisch mit
dem Aufbau einer Bibliothek, die das gesamte Wissen um den bedrohten
Menschen umfassen sollte. Später erweiterte sich die Bibliothek zu einer
Sammelstelle aller erreichbaren Dokumente zur Kategorialanalyse des Werdens

(«Archiv für genetische Philosophie»).
Die «Akademie» ist die Grundidee, die Cortis Leben bestimmte und die ihre

Wurzeln in jenem Erlebnis auf der Dreisprachenspitze hat. Die Akademie
sollte das Forum für die geforderte Neubesinnung sein. Doch der Zweite

Weltkrieg verhinderte vorerst ihre Realisierung und drängte Cortis Aktivität in
eine nicht vorausgesehene Richtung. Es kam zur Gründung des Kinderdorfes
Pestalozzi in Trogen und damit zu einer ungeahnten Popularisierung von
Cortis Anliegen, der Suche nach einer «Menschheitsmedizin».

Das Kinderdorf Pestalozzi

In der Schweizerischen Monatsschrift <Du>, deren Redaktor Corti von 1942

bis 1957 war, hatte er schon im Vorwort des Heftes vom April 1944 auf die

Welt der Infirmen hingewiesen. In der darauffolgenden August-Nummer
erliess Corti dann unter dem Eindruck der Not, die der totale Krieg mittlerweile

vor allem auch den Kindern gebracht hatte, seinen berühmten Aufruf zur
Gründung eines Kinderdorfes.

Unter dem Titel «Ein Dorf für die leidenden Kinder» kondensieren sich in

26 Corti: Der Weg. a. a. O., S. 14.

27 W. R. Corti: Bericht über den Plan der Akademie. Sonderabdruck aus «Schweizer Monats¬

hefte», Heft 3, Juni 1960, S.4.
28 Vgl. Corti, Plan. a. a. O., S. 26ff.

242



diesem Aufruf Cortis philosophische Grundgedanken in eindringlicher Weise.
Es geht ihm nicht nur um einen karitativen Beitrag der Schweiz zur Linderung
der Kriegsnot, sondern um eine Überwindung der im Menschen selbst zu
suchenden Kriegsbedingungen überhaupt29. Die Wissenschaften vom
Menschen müssen eine Antwort darauf suchen, warum eine Ideologie wie der

Nationalsozialismus die Massen zu fanatisieren vermag. Die ärmliche Rede

vom «Bösen» im Menschen muss durch eine wissenschaftliche Begründung
ersetzt werden. «Es gilt diesem Bösen auf den Grund zu kommen wie der Pest,
der Cholera und der Syphilis.» Aber erst aus dem Zusammenbruch so vieler
den Krieg nährender «scheintragender Weltdeutungen kann mindestens ein
echtes, menschheitliches Verantwortungsbewusstsein hervorgehen».

1941 hatte die Kinderhilfeorganisation des Roten Kreuzes noch gehofft,
jährlich 40000 Kinder zu einem dreimonatigen Aufenthalt in die Schweiz
nehmen zu können. Aber nur 26000 konnten kommen. Corti hoffte auf den

Frieden: die «Stunde der Schweiz steht erst noch bevor. Wenn einmal die
Kanonen schweigen und die Menschen wieder zu den Flugzeugen aufschauen

können, werden Millionen von Kindern weiter unsere Hilfe nötig haben».

Corti schlug vor, die dannzumal unnütz werdenden Militärbaracken zu einem
stattlichen Dorf zu vereinigen, um so an die 8000 Kriegswaisen, Krüppelkinder,

Verwahrloste und Todgeweihte aus dem geschundenen Europa aufzunehmen.

Das Programm - der Anthropologie und dem politischen Denken
Pestalozzis verpflichtet30 - sah vor, dass die Kinder, nach neuesten pädagogischen

und psychologischen Erkenntnissen von Pflegeeltern und Lehrern aus

ihrem eigenen Land betreut, in familienähnlichen Gruppen leben und in die

menschliche Gemeinschaft zurückfinden würden.
Das Echo war überwältigend. Schon im September 1944 fanden sich 18

Freunde des Kinderdorfplanes zu einem Aktionskomitee für die Realisierung
eines in der Grösse reduzierten Dorfes für 2000 Kinder zusammen. Führende

Pädagogen und Psychologen unterstützten das Projekt, unter ihnen Maria
Montessori, PaulGeheeb, Alexander Mitscherlich, Carleton Washburne31. So

29 Corti schrieb später über seinen Aufruf: «Dem Träumer einer internationalen Gelehrtensied¬

lung lag es nahe, an etwas Ähnliches auch für die Kinder zu denken, und da ihn sein Leben

lang die Frage beschäftigte, was zur Verhütung kommender Kriege vorgekehrt werden könne,
so wuchsen alle diese gedanklichen Momente zum Vorschlag des <Kinderdorfes Pestalozzi»

zusammen» (Corti, Der Weg. a. a. O., S. 20).
30 Pestalozzis Maxime, «dass nicht der Mensch verstaatlicht, wohl aber der Staat vermensch¬

licht werden soll», war auch für das Akademieprojekt Cortis wegleitend (vgl. Corti, Bericht
über den Plan der Akademie, a. a. O., S. 7).

31 Vgl. Corti: Der Weg. S. 25. Im «Du» vom April 1947 hat Edwin Arnet einen Teil der
Reaktionen zu einem «Mosaik der Dokumente» zusammengestellt.

243



positiv das Echo in ideeller Hinsicht war, so schwierig gestaltete sich die

Mittelbeschaffung. Erst der Enthusiasmus vieler Spender und freiwilliger
Helfer nahm schliesslich die «Pro Juventute» für den Plan ein. Mit ihrer Hilfe
und dank dem Einsatz des Pfarrers von Trogen, Jakob Böni, konnte am ersten

Landsgemeindesonntag im neugewonnenen Frieden, am 28. April 1946, die

Grundsteinlegung für das Kinderdorf in Trogen vollzogen werden. Der Bau
des Dorfes selbst war voll und ganz das Werk freiwilliger Arbeit. Es bietet,
nachdem seine ursprünglich geplante Grösse noch einmal reduziert werden

musste, über 200 Kindern und ihren 70 Betreuern eine neue Heimat und bildet
heute eine internationale Erziehungsgemeinschaft. Die Kriegswaisen sind

durch «Sozialwaisen» abgelöst. Seit 1950 ist die Vereinigung «Kinderdorf
Pestalozzi» eine Stiftung. Corti, seit 1956 Ehrenbürger des Dorfes, war von
1944 bis 1950 Präsident der Vereinigung, dann wurde er Ehrenpräsident der

Stiftung. Am 24. Juli 1957 fand Cortis Werk auch akademische Anerkennung:
die Universität Tübingen verlieh ihm die philosophische Ehrendoktorwürde.

Die «Akademie für ethische Forschung» und ihre «Bauhütte»

Nach jahrelangem Einsatz für das Kinderdorf nahm Corti den Akademiegedanken

wieder auf und setzte erneut seine Energie ein, ihn zu verwirklichen.
Im <Du> vom September des Jahres 1954 hat er seine Idee von der Schaffung
einer Akademie für ethische Forschung entwickelt. Corti forderte mit Blick
auf die in den USA und später auch in der Sowjetunion eingerichteten Zentren
naturwissenschaftlicher Forschung ein «Oak Ridge des Geistes»32. Das Echo

auf Cortis Vorschlag war positiv. Noch im Dezember 1954 antwortete Karl
Jaspers mit einem ermutigenden und stark beachteten Plädoyer für Cortis

Anliegen in Form eines offenen Briefes33. Jaspers' Brief brachte den Durchbruch.

Am 27. Februar 1955 wurde der Verein «Bauhütte der Akademie»

gegründet unter dem Patronat der «Schweizerischen Philosophischen
Gesellschaft», zu der sich ein Jahr später auch die «Neue Helvetische Gesellschaft»

gesellte. Die Trägerschaft der «Bauhütte» fiel zunächst dem 1951 von Maja
Bär-Brockmann und Carl Bär gegründeten ersten lockeren Förderverein für
Cortis Ideen, dem «Freundeskreis des Archivs für genetische Philosophie» zu.
Die «Bauhütte» bildete die «Arbeitsgemeinschaft für die Gesamtplanung» und

32 Corti: Bericht.. a. a. O., S. 5.

33 In: Neue Schweizer Rundschau, Dezember 1954.

244



hatte des weiteren die Aufgabe, Cortis Projekt weiterzuentwickeln und die

Voraussetzungen für seine Realisierung zu schaffen. In der genaueren
Zweckbestimmung der «Bauhütte» vom 23. Februar 1957 heisst es in der Präambel:

«Die Akademie ist ein übernationales Zentrum für die in der modernen
Menschheit und ihrer Selbstgefährdung dringend geforderte Synthese,

Integration und verantwortliche Selbstbestimmung der Wissenschaft.
Sie steht mit den Hochschulen, Akademien und Forschungsinstituten in

Verbindung und baut auf deren Arbeit auf. Sie dient jedoch mit ihren
besonderen Zielen und Einrichtungen der Lösung jener Aufgaben,
denen die modernen Hochschulen unter dem Zwang ihrer Verfächerung
und der Einzelne in seiner Spezialisierung nicht mehr gerecht werden
kann»34.

In den <Du>-Nummern vom April 1955 und September 1956, sind die

Plädoyers für die Gründung der Akademie zusammengefasst, darunter solche

berühmter Denker wie Romano Guardini, Rudolf Bultmann, Paul Scherrer,
Karl Kerényi und Konrad Lorenz.

Dank freiwilliger Spenden, eines Beitrags aus der Bundesfeierspende und
der Unterstützung durch die «Volkart-Stiftung» in Winterthur konnte die
«Bauhütte» ein eigenes Sekretariat einrichten, und am 1. Juli 1966 gründete
sie die «Stiftung Akademie für ethische Forschung».

Bei aller ideellen und finanziellen Unterstützung des Akademiegedankens
stellte sich seiner Realisierung das Fehlen eines geeigneten Standortes entgegen.

Lenzburg, Ascona, Langenbuch und Amriswil waren von rund zwanzig
geprüften Projekten35 die am weitestgehend bearbeiteten. Im Gegensatz zum
Kinderdorf konnte die Akademie nicht gebaut werden. Trotz dem «qualvollen
Scheitern der Mühen um die Sicherung des Akademielandes», wie Corti
später schreibt, blieb das «Archiv» die «Herz- und Keimstätte des Planes»36,

um die sich die Anhänger des Akademiegedankens weiter scharten.

34 Vgl. die Zweckbestimmung der Akademie mit den Statuten der Bauhütte, in: Dokumente zur
Akademieplanung, Heft III, S. 1.

35 W. R. Corti: Das Archiv für genetische Philosophie (Dritter Teil). Bauhütte der Akademie,
Zürich 1974, S. 5. Vgl. hierzu auch die «Arbeitsblätter der Akademie Langenbuch».

36 Corti: Das Archiv. (III), a.a.O., S.2.

245



Das «Archiv für genetische Philosophie»

Mit der Gründung des ersten Fördervereins im Jahre 1951 begann das «Archiv
für genetische Philsophie» eine Reihe von Aktivitäten zu entfalten, die grosse
Beachtung fanden.Erstmals stellte es sich 1954 der gelehrten Welt vor. Vom
22. bis 25. September 1954 fand die auf eine Anregung des «Archivs»
zurückgehende und von der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft

organisierte Schelling-Tagung in Bad Ragaz statt. Bei dieser Gelegenheit
konnte das «Archiv» aus seinen Beständen eine Schelling-Ausstellung
realisieren. Darüber hinaus wurde beschlossen, innerhalb des «Archivs» eine

besondere Schelling-Sammlung aufzubauen37. Ihrer nahm sich die neu
gegründete «Vereinigung zur Förderung eines Schelling-Archivs» an. Publikationen

im Rahmen der Reihe «Erkenntnis und Leben» folgten. Während der

Junifestwochen 1965 wurde im Helmhaus Zürich die Ausstellung «Tua res

agitur» realisiert. Sie versuchte, die «Sache der Philosophie» einer breiten
Öffentlichkeit nahezubringen, später sollten ihre Exponate den Kern zu einem
«Museum der Geistesgeschichte» im Rahmen der geplanten Akademie bilden.
«Die Ausstellung wird», so schreibt Corti in der Ausstellungsbroschüre, «den

Gang des Geistes durch die Jahrhunderte schildern, die Porträts der Philosophen

und ihre Werke zeigen und die Pläne der Akademie erklären». Die
Ausstellung fand breites Echo und konnte 1966 auch im Gewerbemuseum
Winterthur gezeigt werden. Sie ist wohl das schönste Zeugnis für Cortis

«Ikonophilie», wie sie Wolf einmal genannt hat38. Seit 1966 führte das

«Archiv» die Internationalen Winterthurer Seminare durch. Es dürfte dem

unmittelbaren Einfluss von Cortis ausgedehnten USA-Reisen und seinen

freundschaftlichen Beziehungen zu amerikanischen Gelehrten zu verdanken

sein, dass die Themen der Seminare auch amerikanischen Denkern gewidmet
waren, die damals hierzulande noch nicht intensiv rezipiert worden waren:
Peirce, Dewey, Lewis, Mead, James sind Denker, deren pragmatisch-offene
Haltung derjenigen Cortis in vielen Bereichen nahekommt. Zwei Sammelbände

mit Beiträgen aus den Winterthurer Seminaren sind Mead und James

gewidmet39. Ein weiterer Band mit Arbeiten von Ernst Mäder ist zugleich eine

37 W. R.Corti: Bericht über das Archiv für genetische Philosophie, in: Studia Philosophica XIV
(1954) S.6.

38 J. C. Wolf: Kostbarkeiten und Eindrücke aus dem Archiv, in: Arbeitsblätter 1978 Nr. 1. S. 4.
Einen Eindruck von Cortis Liebe zu bildhafter Darstellung gibt auch die <Du>-Nummer vom
September 1954, die der «Philosophie im Bilde» gewidmet ist.

39 W. R. Corti (ed.): The Philosophy of George Herbert Mead, Winterthur 1973. W. R. Corti
(ed.): The Philosophy of William James, Hamburg 1976.

246



Gedenkschrift für den Begründer und langjährigen Leiter der Griechisch-
Seminare des «Archivs»40, die ebenso wie die philosophischen und die

theologischen «Archivkolloquien» allen Interessierten offen standen. Vom
23. bis 26. September 1976 veranstaltete das «Archiv» zusammen mit der
deutschen «Schopenhauer-Gesellschaft» eine Schopenhauer-Tagung mit
internationaler Beteiligung in Winterthur.

Nach dem Scheitern der baulichen Pläne für die Akademie, in welche das

«Archiv» hätte integriert werden sollen, stellte sich auch für das «Archiv» als

das Herz des Akademieplans41 die Platzfrage. Vom März 1953 bis März 1964

war es im Elternhaus von Maja und Carl Bär-Brockmann untergebracht. Hier,
im «Kapf», fanden damals auch regelmässig die Sitzungen zur Akademieplanung

statt. 1964 konnte Corti dank dem grosszügigen Entgegenkommen von
Peter und Balthasar Reinhart in das Haus des am 4. Juni 1963 verstorbenen

Dichters Hans Reinhart an der Römerstrasse 29 in Winterthur einziehen, das

gross genug war, auch die mittlerweile auf 16000 Bände angestiegene
Bibliothek des «Archivs» aufzunehmen42. Das gesamte «Archiv» wurde am
24. Juni 1976 von Walter Robert Corti der Stiftung «Akademie für ethische

Forschung» geschenkt. Mit dieser Schenkung übernahm die Stiftung, wie es

im Schenkungsvertrag heisst, «die Keimzelle ihrer eigenen Existenz in ihr
volles Eigentum»43. Heute umfasst das «Archiv» eine Bibliothek von über
33000 Bänden mit z.T. wertwollen Erstausgaben und Autographen, eine

naturwissenschaftliche Sammlung und die Exponate der Ausstellung «Tua res

agitur».
Von 1980 bis 1988 flössen dem «Archiv» die Mittel aus den Erträgnissen

der «Arnold Corti-Stamm Stiftung» zu. Stifter ist der Bruder von Walter
Robert Corti, Dr. Jean Wilhelm Corti, der damit an den Beitrag der gemeinsamen

Eltern für die Bewusstseinsentwicklung von Walter Robert Corti erinnern
will44.

Aus der Arbeit des «Archivs» bzw. der «Akademie» ist auf Initiative des

Vizepräsidenten des Stiftungsrates der «Akademie», Prof. H. Holzhey, am

Philosophischen Seminar der Universität Zürich ein «Schweizerischer
Arbeitskreis für ethische Forschung» entstanden. Bestrebungen Prof. Holzheys
ist es auch zu verdanken, dass am 6. April 1988 der Regierungsrat des Kantons

40 E. Mäder: Wessen bedarf der Mensch? Ein Gedenkbuch, hg. von W. R. Corti und G.

Schmidlin, Winterthur 1973.

41 Arbeitsblätter 1976, Nr. 1, S.5.
42 Corti: Das Archiv. (III), a. a. O., S. 9.

43 Arbeitsblätter 1976, Nr. 1, S.5.
44 Vgl. Arbeitsblätter Nr. 11 (1981, Nr. 1) S. 46.

247



Zürich der Schaffung einer «Arbeits- und Forschungsstelle für Ethik» an der
Universität zustimmte, nachdem der Stiftungsrat der Arnold Corti-Stamm
Stiftung beschlossen hatte, seine Mittel neu der Universität für ethische
Studien zur Verfügung zu stellen.

An der Arbeitsstelle werden künftig ein Ethikprofessor und ein
wissenschaftlicher Mitarbeiter tätig sein. Die Universitätsleitung hat ein Haus zur
Verfügung gestellt, das neben der Arbeitsstelle das Institut für Sozialethik der

Theologischen Fakultät aufnehmen wird. Im Rahmen dieser Stätte interfakul-
tären Forschens soll jetzt auch das «Archiv» seinen definitiven Platz erhalten.
Es wurde vom Stiftungsrat der «Akademie» und mit Cortis Einverständnis der
Universität Zürich geschenkweise angeboten.

Dank der von Prof. Holzhey gebauten Brücke zwischen der Winterthurer
«Akademie» und der Universität Zürich können nun alle Materialien zu Cortis
Ideen in einem geeigneten institutionellen Rahmen Aufnahme finden. Natürlich,

so schreibt Holzhey, «eine Arbeitsstelle ist keine Akademie. Wir fangen
klein an»45. Aber dieser Anfang wird sich wohl sehr bald zu einem ethischen

Zentrum mit nationaler und übernationaler Ausstrahlung entwickeln. Der
«Arbeitskreis» wird sich, künftig in Koordination mit der «Arbeitsstelle»,
weiter ethischen Problemen zuwenden, die im Zentrum öffentlichen Interesses

stehen und sich so «zu einem Forum des Gesprächs zwischen Wissenschaft,

Ethik und Politik entwickeln». Bereits liegt eine vielbeachtete
«Stellungnahme zur Technologie der Erzeugung transgener Tiere»46 der durch den

Arbeitskreis beauftragten Gruppe «Gentechnologie» vor.
In ihrer Mitgliederversammlung vom 27. April 1989 hat sich die

«Bauhütte» den neuen Namen «Gesellschaft zur Förderung der ethischen
Forschung» und entsprechend angepasste neue Statuten gegeben. Zum Präsidenten

wurde Dr. Gonsalv K. Mainberger (Zürich) gewählt.
Weitere Auskünfte erteilen der Präsident der Stiftung «Akademie für

ethische Forschung», Dr. A. Rebsamen, Stationsstrasse 7, CH-8542 Wiesen-

dangen, Tel. 052 37 2742, und der Leiter der «Arbeits- und Forschungsstelle
für Ethik», Prof. Dr. H. Holzhey, Zollikerstrasse 195, CH-8008 Zürich,
Tel. 01 55 11 01. Max Herzog

45 Arbeitsblätter, Nr. 20 (1988, Nr. 2) S. 35.

46 Arbeitsblätter Nr. 20 (1988, Nr. 2) S. 36 ff.

248


	Berichte über das philosophische Geschehen in der Schweiz

