Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 48 (1989)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen/Comptes rendus

Geschichte der Philosophie | Histoire de la philosophie. R. Bohme: Die verkannte Muse.
Dichtersprache und geistige Tradition des Parmenides, Bern 1986 (A.-J. Voelke). — M. Hossen-
felder: Die Philosophie der Antike 3. Stoa, Epikureismus und Skepsis, Miinchen 1985 (R. Fer-
ber). — W. Schmidt-Biggemann: Topica universalis. Eine Modellgeschichte humanistischer und
barocker Wissenschaft, Hamburg 1983 (P. Schulthess). — E. Waibl: Okonomie und Ethik. Die
Kapitalismusdebatte in der Philosophie der Neuzeit, Stuttgart 1984 (E. Erdos). — G. Gawlick/
L. Kreimendahl: Hume in der deutschen Aufklirung. Umrisse einer Rezeptionsgeschichte,
Stuttgart 1987 (H. Holzhey). — H. P. Delfosse, B. Kridmer, E. Reinardt: Wolff-Index. Stellenin-
dex und Konkordanz zu Christian Wolffs <Deutscher Logik», Stuttgart 1987 (H. Holzhey). —
Maine de Biran: Qeuvres t. II et X-1, Paris 1987 (B. Baertschi).

Philosophie im 20. Jahrhundert | Philosophie au 20e siécle. J. Schulte: Erlebnis und Ausdruck.
Wittgensteins Philosophie der Psychologie, Miinchen/Wien 1987 (P. Schulthess). — S. Bauschin-
ger, S. L. Cocalis, S. Lennox (Hg.): Nietzsche heute — Die Rezeption seines Werkes nach 1968,
Bern u. Stuttgart 1988 (H.-J. Braun).

Aktuelle Fragen | Questions actuelles. F. Schier: Deeper into Pictures. An Essay on Pictorial
Representation, Cambridge 1986 (R. Casati et Chr. Tappolet). — B. Waldenfels: In den Netzen der
Lebenswelt, Frankfurt 1985; ders.: Ordnung im Zwielicht, Frankfurt 1987 (H. Kleger).

Wissenschafistheorie | Théorie de la science. P.Hoyningen-Huene/G. Hirsch (Hg.): Wozu
Wissenschaftsphilosophie? Positionen und Fragen zur gegenwirtigen Wissenschaftsphilosophie,
Berlin/New York 1988 (M. Carrier).

Ethik | Ethique. A.Wildermuth u. A. Jager (Hg.): Gerechtigkeit. Themen der Sozialethik,
Tiibingen 1981 (P. Miiller).

Histoire de la philosophie/Geschichte der Philosophie

Robert Béhme: Die verkannte Muse. Dichtersprache und geistige Tradition des Parmenides.
Francke, Bern 1986.

Cet ouvrage part de la constatation que les recherches tendant a déterminer le modeéle poétique
de Parménide aboutissent a des résultats inconciliables: pour les uns (par ex. Mourelatos) ce serait
Homere, pour les autres (par ex. Schwabl) Hésiode.

R. Bohme se propose de résoudre ce probleme de sources en recensant tous les passages
paralleles entre Parménide et la poésie épique (Homere, Hésiode, la littérature orphique). Il
répartit ces paralléles en trois groupes (A, B, C) selon qu'il les estime plus ou moins significatifs.

197



L’interprétation du matériel obtenu se fonde sur des vues que I’A. a développées dans plusieurs
travaux antérieurs et qui peuvent se ramener, me semble-t-il, aux présupposés suivants:

1) L’existence d’un parallélisme peut résulter non seulement de la reprise d’un texte par un
autre, mais aussi du rapport des deux textes a un archétype commun. C’est ainsi qu'un paralléle
entre Parménide et Homeére s’explique soit par une imitation d’Homere soit par un emprunt a une
tradition antérieure, reprise également par Homere. — 2) Les poemes homériques integrent des
apports d’époques différentes que I’ A. distingue en suivant pour I’essentiel les analyses de P. Von
der Miihll. A la version ancienne des «Homérides» s’ajoutent des parties récentes, dues selon R.
Bohme a un rédacteur vivant a Athénes au temps des Pisistratides et appartenant a la famille des
Lykomides (cf. Peisistratos und sein homerischer Dichter, Bern 1983). Les paralleles avec la
rédaction du Lykomide (=L) devront étre rangés sous une rubrique spéciale. — 3) Les textes
orphiques ne dérivent ni d’Homeére ni d’Hésiode, mais reposent sur une tradition prélittéraire
indépendante remontant a I’époque mycénienne (I’ A. renvoie a plusieurs publications antérieures,
en particulier Orpheus, der Singer und seine Zeit, Bern 1970). — 4) La version des Homérides ne
doit rien a cette tradition. Au contraire la rédaction de L lui fait de nombreux emprunts. Il en va de
méme des Hymnes homériques, en particulier de I’ Hymne a Déméter (attribuable également a L),
et d’Hésiode.

La majeure partie des paralleles avec les poémes homériques — dont la totalité des paralleles-A,
au nombre de 27 — sont en fait des paralléles avec L. Ainsi est exclue [’hypothese que Parménide
suive la version des Homérides. Une analyse plus poussée mene a 1’affirmation qu’il ne rejoint le
Lykomide et Hésiode que pour des passages empruntés par ces derniers a la tradition orphique, et
qu’il présente d’autre part un nombre proportionnellement beaucoup plus élevé de paralleles avec
des fragments déja reconnus comme orphiques. L’A. exclut I’hypotheése d’emprunts directs de
Parménide au Lykomide ou a Hésiode pour soutenir que tous trois se rattachent directement a la
tradition orphique. Ainsi la «Muse méconnue» qui préside a la poésie de Parménide est la muse
orphique (I’A. dit, pour se démarquer de la tradition philologique, orpheisch et non orphisch).
Dans les passages ol I’Eléate ne suit pas ce modele — ce sont les passages dépourvus de paralleles
significatifs — sa langue n’est plus qu’une prose rythmée souvent maladroite.

L’expression «Muse orphique» vise non seulement un certain langage poétique, mais aussi une
tradition spirituelle: par ’ensemble de représentations mythiques que son poéme véhicule,
Parménide se situe encore dans le monde spirituel de I’orphisme. Telle est la thése défendue dans
la premiére partic de I'ouvrage. A nouveau I’A. se référe a ses propres travaux et soutient
qu’Orphée — assimilé a un Goés ou sorcier — est «la forme grecque du chamane» (p. 15). Selon lui
le voyage raconté dans le préambule du poéme est donc une «forme tardive» du voyage du
chamane dans 1’au-dela (p. 125). Bornons-nous a relever deux éléments particuliérement signifi-
catifs 4 ses yeux: a) Le narrateur franchit «les portes des chemins de Nuit et de Jour» (1, 11).
Plusieurs paralléles — dont un parall¢le- A avec une partie récente de I'Odyssée (10, 86) — indiquent
que nous avons affaire a un élément mythique d’origine orphique: cette porte marque la séparation
entre notre monde et ’autre monde. — b) Les clés de la porte sont aux mains de «Justice aux
multiples rigueurs» (6ixn worvmoLvog). Cette déesse provient également de I’orphisme, comme
le prouve un paralléle-A avec un fragment orphique ou elle figure sous le méme nom (158 K.).

Pour les deux autres parties du poéme I’A. reléve de la méme maniere certains éléments qui lui
permettront d’établir un lien avec I’orphisme. 11 esquisse une interprétation qui assimile — comme
I’avait déja fait Simplicius (28 A 20 DK) — I’Etre-Un révélé par la déesse de la Vérité a I'oeuf
cosmique de la tradition orphique (cf. le parallele-B entre le fr. 8, 44 de Parménide et la Théogonie
de Derveni, 41, in M. L. West: The Orphic Poems, Oxford 1983, p. 115). Quant a I’opposition de
la lJumiere et de la nuit, qui parait étre le principe du monde de I’Opinion, elle proviendrait d'une
«dichotomie du Tout» (p. 133) opérée par la doxa, qui ne saisit pas 1’unité des opposés enseignée
par I’orphisme.

198



La démonstration tirée de I’étude des paralleles textuels est complétée par I’analyse d’indices
convergents extérieurs au poeme: représentation figurant sur une bague mycénienne, tablettes
d’Olbia, ascendance de Parménide, rapport de Parménide avec Xénophane, etc.

Cette étude s’inscrit dans une entreprise plus vaste tendant a réhabiliter la littérature orphique
contre ceux qui, depuis Lobeck et Kern, la réduisent a une production de plagiaires. R. Bohme sait
qu’il défend des théses condamnées par la plupart des philologues (cf. pp. 147 et 168). Nous ne
dirons rien de ses travaux antérieurs sur I'orphisme et les poémes homériques, et nous nous
bornerons a quelques remarques sur sa contribution aux études parménidiennes.

Pour dresser son répertoire de paralléles R. Béhme prend comme base le texte de Diels-Kranz,
avec quelques corrections proposées par L. Taran (Parmenides, Princeton 1965). Sans approfon-
dir les problémes textuels, signalons deux points relatifs au préambule du poeme. On ne peut plus
affirmer que la lecon 7évt” &t du v. 3 («toutes les villes») est celle du meilleur manuscrit, car
A. H. Coxon a signalé qu’elle provient d’'une mauvaise lecture (Class. Quart. 18, 1968, p. 69).
Au v. 29 la legon retenue (evmelBéoc = la vérité qui persuade) n’est ni celle de DK ni celle de
Taran, qui ont ebxuxhéoc (bien ronde).

Ce répertoire — qui constitue pres du tiers du volume — est disposé d’une maniere tres lisible et
rendra de grands services. Toutefois les critéres suivis pour retenir les passages paralleles et les
répartir en trois groupes paraissent flottants. La liste fort longue des paralleles-C — qui, de I’aveu
méme de I’A., semblent d’abord fortuits — pourrait étre étendue ou réduite a volonté.

La thése d’un rapport entre Parménide et I’orphisme ou le chamanisme a déja ét€ soutenue a
diverses reprises. Mais jamais on n’a aussi étroitement lié 1’'Eléate a la muse orphique, et la
maniécre dont ce lien est congu met en jeu toute une herméneutique. Certes R. Bohme se défend de
donner une «interprétation d’ensemble» (p. 143). Néanmoins il assigne & toute interprétation
future des limites étroites en rejetant I’idée d’une reprise d’un matériel poétique préexistant dans
un contexte différent qui lui donnerait un sens nouveau. C’est ainsi que la porte «des chemins de
Nuit et de Jour» revét selon lui une fonction identique dans le contexte orphique et dans celui de
Parménide: c’est la «porte de 1’au-dela», et le poéte «lui-méme franchit cette porte, comme le
chamane» (p. 116). Dans le passage parallele de I’Odyssée, qui situe le pays des Lestrygons «prés
des chemins de la nuit et du jour», on ne pergoit pourtant aucune allusion a une voie donnant acces
al'au-dela, et I’on demeure sceptique devant I’argumentation tendant 2 montrer que Parménide ne
manifeste pas a I’égard de son modele la méme liberté que le Lykomide, auteur présumé du
passage. Le refus d’admettre que les éléments mythiques puissent avoir des significations
variables risque méme de paralyser tout effort d’interprétation. On le voit avec |’épithete
oAhUtowvog qualifiant la Justice: loin de lui chercher une signification relative a I’ensemble du
poeme — ou tout au moins du préambule — I’A. la juge «immotivée a I'intérieur du contexte
parménidien» (p. 117), ce qui confirmerait son origine orphique.

Cette forme d’interprétation qui exclut toute transposition des éléments mythiques empruntés a
la tradition et méconnait la polysémie qui leur permet de renvoyer a des signifiés variables selon
les contextes, n’est pas en mesure de saisir la spécificité de Parménide. Laissant dans 1’ombre les
plans de I’ontologie, de la logique et de 1a physique, elle ne peut montrer comment son poéme les
articule avec celui du mythe. A mon sens c’est pourtant cette articulation subtile et complexe qui
constitue le probléme majeur posé aux interprétes actuels de Parménide .

André-Jean Voelke, Lausanne

1 Cf. Lambros Couloubaritsis: Mythe et philosophie chez Parménide, Bruxelles 1986.

199



M. Hossenfelder: Die Philosophie der Antike 3. Stoa, Epikureismus und Skepsis. Geschichte
der Philosophie, hg. v. W. Rod, Bd. III. Verlag C. H. Beck, Miinchen 1985.

Dass sich systematische Neuorientierungen der Philosophie auch auf die Philosophiehistorie
auswirken, ist bekannt. So hat die zunehmende Beschiftigung mit Fragen der praktischen
Philosophie, aber auch mit dem philosophischen Skeptizismus, in den letzten Jahren zu so etwas
wie einer Wiederentdeckung der hellenistischen Philosophie und insbesondere ihrer drei grossen
Schulen, der Stoa, des Epikureismus und der Skepsis gefiihrt. Auch hier sind die entscheidenden
Anstosse von den angelsdchsischen Landern ausgegangen. Umso mehr ist es zu begriissen, wenn
nun von einem Spezialisten auf dem Gebiete des antiken Skeptizismus eine deutschsprachige
Ubersicht iiber alle drei grossen Philosophenschulen erschienen ist.

In der Einleitung. Grundziige der hellenistischen Philosophie hebt der Verfasser das gemein-
same Grundprinzip der hellenistischen Schule hervor, ndmlich die Suche nach Eudaimonie, der sich
die theoretische Philosophie unterordnet. Gemeinsam ist dabei allen drei Schulen, dass die
Eudaimonia nicht durch eine Verinderung der Welt, sondern durch eine Veridnderung unserer
Einstellung zu ihr zu erreichen ist. Gegentiber der Zerriittungshypothese, wonach die hellenistische
Philosophie deshalb entstanden sei, weil die Philosophie der klassischen Periode wirkungslos
geworden sei, vertritt H. die «Ansaughypothese»: Die neue soziale Situation wie die zunehmende
Apolitie und der Riickzug auf das Individuum verlangten gewissermassen eine neue Philosophie.

Im Kapitel Stoa geht der Autor vom Grundgedanken Zenons des «einstimmig Lebens»
(homologoumends zén) aus, den erst Kleanth zu einem «einstimmig mit der Natur Leben»
umgedeutet habe, arbeitet die Affekten- und Tugendlehre sowie die Theorie der Adiaphora
heraus. Gegeniiber der breiteren Darstellung der Ethik werden Logik und Physik etwas knapper
behandelt. Interessant ist im Abschnitt {iber die Logik die stoische Unterscheidung zweier Arten
des Seins, die zwischen existieren (einai, hyparchein) und «subsistieren» (hyphistanai). Das
Unkorperliche existiert nicht, aber es subsistiert. Diese Unterscheidung wird allerdings nicht
weiter verfolgt. Der Abschnitt iiber die Physik bringt eine Einfilhrung in die Aporien von
Determinismus und Willensfreiheit aus stoischer Sicht. Ein Ausblick auf die spitere Stoa
insbesondere des Panaetius schliesst das Kapitel ab.

Im Kapitel Epikureismus arbeitet H. die Doppeldeutigkeit des epikureischen Lustbegriffes
heraus, wonach Lust einmal negativ als Abwesenheit von Unlust definiert wird und gleichzeitig
positiven Gehalt hat, und versucht die Spannung zwischen den beiden Auffassungen etwas zu
mildern. Die verschiedenen Paradoxa des epikureischen Lustbegriffes werden diskutiert und
sogar Epikurs Meinung, der Weise sei selbst unter der Folter gliicklich, noch ein moglicher Sinn
abzugewinnen versucht. Denn der Weise habe auch dann noch nach epikureischer Lehre mehr
Bediirfnisse befriedigt als unbefriedigt. Die ethische Position des Epikureismus wird sehr
sympathetisch dargestellt, so dass sich vielleicht mancher Leser versucht fithlen konnte, Epiku-
reer im philosophischen Sinne zu werden. Im Unterschied zum Stoiker hat er jedenfalls die Last
mit der Lust nicht.

Am besten dargestellt findet sich die Position des Skeptizismus, auf dessen ethische Grundlage
H. mit Recht aufmerksam macht. Wihrend Stoiker und Epikureer an die Unverlierbarkeit der
inneren Einstellung glauben, hielten die Skeptiker auch das nicht fiir mdglich. Denn sie
unterscheiden zwischen freiwilligen und unfreiwilligen Wertungen. Freiwillige wie die des
Ehrgeizes sind ausschaltbar, unfreiwillige aber nicht. Dass wir bei Hunger und Durst Unlust
empfinden, beim Essen und Trinken aber Lust, diese Affekte konnen nicht verhindert werden.
Was hier erreicht werden kann, ist nur eine «Metriopathie», d. h. ein «massvoller Affekt». Lust
und Unlust miissen so als unverfiigbare Wertungen betrachtet werden, die durch Reflexion nicht
vollig beseitigt werden kdnnen. Dies scheint auch sachlich richtig zu sein. Das Ziel des Skeptikers
ist so «Ataraxie in den auf Glauben beruhenden Dingen und Metriopathie in den aufgezwunge-
nen» (Pyrrhoneae hypotyposes, 1, 25). Auch diese Form der Eudaimonie ist dabei nicht ein

200



objektives Ziel, sondern wird nur vom Pyrrhoneer als angenehm empfunden. Die verschiedenen
Tropen des Skeptikers werden abgewogen, die Urteilslosigkeit nicht als Dogma, sondern als Er-
fahrung dargestellt, dafiir aber der verborgene ethische Dogmatismus des Skeptikers hervorgeho-
ben. Auch der Skeptiker hilt die Eudaimonie fiir einen (moralischen) Wert. Schliesslich wird auch
der Begriff des Phidnomens diskutiert und nicht zuletzt der Skeptizismus selber als subjektives
Phinomen, das insofern gar nicht als Theorie behauptbar ist, dargestellt. Ein Ausblick auf die tibri-
gen Schulen, die des Kynismus, Peripatos, der Alten und der Neuen Akademie rundet das Werk ab.

Das Buch kennzeichnet eine gewisse begriffliche Unschirfe, unterstellt hdufig eigene Inter-
pretationen als Tatsachen und zieht kaum Verbindungslinien zu modernen analytischen Hand-
lungs- und Skeptizismustheorien. Gleichwohl wird man es als Einfiihrung willkommen heissen.
Grundsitzlich freilich kann man sich fragen, ob und wieweit das Projekt dieser Reihe, semipopu-
ldare Biicher zu verfassen, die ja weder in einem engeren Sinne streng wissenschaftlich noch in
einem breiteren popularphilosophisch sind, sinnvoll ist und die betreffenden Autoren ihre Zeit
nicht besser fiir das eine oder das andere verwenden wiirden, statt beides gleichzeitig zu
versuchen. Auch gute Popularphilosophie zu schreiben, ist eine Kunst, die {ibrigens meist nur von
professionellen Philosophen gemeistert wird. Dass H. dazu Ansitze aufweist, zeigen die schonen
Schlussworte, die den Riickzug aller drei Schulen aus der Welt folgendermassen kennzeichnen:
«Es ist weder das beleidigte Schmollen des Enttiuschten noch die entsagende Verlegung des
Gliicks ins Jenseits noch das Aussteigen aus der Zivilisation in alternative Lebensformen, sondern
es ist der innere Ausstieg aus der Welt in die distanzierte Gelassenheit des Unbetroffenen.»
(5.204) Rafael Ferber (Ziirich)

Wilhelm Schmidt-Biggemann: Topica universalis. Eine Modellgeschichte humanistischer und
barocker Wissenschaft. Paradeigmata 1, F. Meiner Verlag, Hamburg 1983.

Thema des Buches von Schmidt-Biggemann ist ein gleicherweise wissenschafts- wie wissens-
theoretisches: die bislang wenig erforschte Wissenschafts- und Wissenstheorie des Humanismus
und des Barock, die im 15. und 16. Jahrhundert entwickelt wurde, im Zeitalter des Barock dann
ithre Bliite hatte und sich tber Utopismus und Eklektizismus bis hin zu den aufkldrerischen
Enzyklopddieentwiirfen erstreckte. Das thematische Wissenschaftsmodell nennt Schmidt-Bigge-
mann «Topica universalis». Der Titel verrit schon die wesentlichen Momente. Es handelt sich um
eine Topik: dies zeigt zundchst den Vorrang der artistischen Wortwissenschaften, des Trivium,
an. Diese Topik ist allerdings nicht wie bei Aristoteles eine Theorie der wahrscheinlichen
Schliisse, sondern wird ciceronianisch zu einer Theorie der Pramissen, genauer: zu einer Theorie
der sedes argumentorum (loci), der Obersidtze und -begriffe verkiirzt. Die Topik ist der Teil der
Dialektik, der bei Cicero der Invention von Wissen dient>. Diese Invention, das Finden von
Wahrheiten zu einem wissenschaftlichen Gegenstand (Thema), ist der Prozess, in dem der
fragliche Gegenstand moglichst vollstindig mit Pridikaten versehen (= beschrieben) wird.
Solches Finden von Pridikationen vollzieht sich am Leitfaden von loci communes, von wissen-
schaftlichen Leitbegriffen. Als Inventionsfeld figurierte die gesamte Historia: Die Natur einerseits
und die Taten und Sentenzen beriihmter Manner andererseits (22). Invention und Induktion sind in
dieser Form der Topica universalis nahe verwandt®. Die Historia wurde zur universalen Erfahrung
(30) und die Topik im frithen Gewand der Polyhistorie zur Wissenschaft als Erfahrung der
gesamten Historie: Topica universalis. Als ersten Versuch einer solchen Polyhistorie um die Mitte
des 16. Jh. verzeichnet Schmidt-Biggemann das Werk des Schweizers Christoph Mylaeus. Die
(neben Medizin, Theologie und Jurisprudenz) vierte Fakultit (Artistenfakultidt) bekam so ein

2 Cicero: Topica II, 6: «Cum omnis ratio diligens disserendi duas habeat partes; unam
inveniendi et alteram iudicandi».
3 Vgl. 14 und 49.

201



homogenes Feld, das mit denselben loci zu untersuchen war. Diesen Homogenisierungsprozess
der Wissenschaften leitete der erste deutsche Humanist, Rudolph Agricola, ein. Damit wurde
auch der durchaus unaristotelische Gedanke der Einheit der Wissenschaften (artes et scientiae),
bzw. des Wissens, méglich4. Mit Petrus Ramus dann entwickelte sich die Topica universalis von
der Polyhistorie zum einheitlichen System.

Wie das so gewonnene Wissen (res inventae), das Ramus ofters mit einem Topf vergleicht, in
dem Einzelurteile schwimmen (46), zu ordnen ist, das war Thema des Zentralbereichs® der
Ramistischen Dialektik, von Kant «Secunda Petri»® genannt: Judicium. Das iudicium hat die
Ordnung der res inventae zur Aufgabe, und damit auch die Disposition der Argumente: «Secunda
pars logicae de disponendis argumentis ad bene iudicandum» (71). Diese Logik des Iudicium ist
nicht auf Schluss (Syllogismus) und Urteil ausgerichtet, sondern auf die Disposition der
Argumente, die Ramus dann Methode nennt. Er gilt so sehr als Inaugurator der Methode, dass die
traditionelle Philosophie daneben amethodisch erscheint: Leibniz spricht in bezug auf Ramus’
Methode von der «amethodia scholasticorum»’. Ramus entwickelte einen universellen Begriff
von Methode, wonach sie auf alle Wissenschaften anwendbar sei. Methode wird als Einsicht in
die Axiome verstanden, von denen her das Material als zusammenhéngend beurteilt wird:
«Methodus est dianoia variorum axiomatum homogeneorum pro naturae suae claritate praeposi-
torum, unde omnium inter se convenientia judicatur memoriaque comprehenditur»g. Fiir diese
vorausgesetzten Satze einer Wissenschaft gelten drei Dispositions- oder Methodenregeln, die als
Bedingungen der Wissenschaftlichkeit auftreten (100): Sie miissen allgemeingiiltig sein, d. h. das
Priadikat soll von allen Instanzen des Subjekts gelten («lex veritatis» oder «lex necessitatis
universalis»), homogen, d. h. per se Pridikationen, etwa wenn forma von formatum, genus von
species oder proprium vom entsprechenden Subjekt pradiziert wird («lex necessitatis cognatio-
nis») und katholou proton, wenn namlich das Subjekt auch umgekehrt wahr und per se vom
gesamten Priddikat ausgesagt werden kann («lex necessitatis proprietatis»)9. Die Methode als
solche axiomatische dispositio rerum ist also vom Deduktionsmodell her konzipiert: Die Deduk-

4 Schmidt-Biggemann hiitte hier m. E. die Diskussion einbringen sollen, die die Nominalisten
um das Thema «Einheit der Wissenschaften» fiihrten. Fiir die Nominalisten gibt es nimlich
keine eine Wissenschaft, sondern so viele Wissenschaften wie wissenschaftliche Propositio-
nen. Vgl. die Diskussion dieser Thematik bei Suarez, Disputationes Metaphysicae, Bd. I,
Paris 1866, S.711f.

5 «Pars artis maxima, nobilissimaque» (Ramus, Dialecticae Institutiones 1543, Reprint 1964,
Bl. 57r1).

6 Kritik der reinen Vernunft, B 173.

7 Leibniz: Philosophische Schriften. hg. C.J. Gerhardt, Bd. VII, ND Hildesheim/New York

1978, S.67.

Petrus Ramus: Dialecticae libri duo, Paris: Wechel 1572, S. 87.

9 Hier hiitte Schmidt-Biggemann gut daran getan, den Zusammenhang mit den aristotelischen
Ausdriicken niher darzulegen, anstatt diese drei Forderungen einfach etikettenhaft mit
«allgemein», «homogen», «deduktiv» wiederzugeben (S. 146); seine Umschreibung der
letzten Regel «dass sie eine liickenlose Deduktion verlange», ist mir nicht einsichtig.
Dariiberhinaus wiire eine Ubersetzung der Definition der Methode hilfreich gewesen, damit
klar geworden wire, was fiir Axiome (axiomata artis oder axiomata dispositionis) Ramus
anspricht. Die Differenz von axiomata artis und Dispostionsregeln wire anhand der spiteren
Rezeption deutlich zu machen gewesen (vgl. dazu 48, 88, 146, 208). Eine Ubersetzung hitte
auch angezeigt, was mit «suae naturae claritate» gemeint ist. S. 72 interpretiert Schmidt-
Biggemann dann, allerdings ohne zu begriinden, «suae naturae» als Substanz im Sinne von
Erkenntnisgegenstand, nicht etwa als natura mentis.

[e.¢]

202



tion allerdings ist keine satzlogische, sondern beruht auf Subsumption in bezug auf Definitionen
und Divisionen (45).

Ramus fiihrt also vom Begriff der Wissenschaft als Materialsammlung weg und zum Begriff
einer methodischen ars oder scientia hin (49). Seine Forderung nach einer Methode machte die
Topica universalis zu einer methodenmonistischen Universalwissenschaft, die ein einheitliches
Feld von Wissenschaftlichkeit (221), ein dialektisches Wissenschaftskontinuum (54) konstituiert.
Universalwissenschaft ist damit nicht nur von der Historia universalis, also vom Gegenstand her,
definiert, sondern vor allem methodisch universal — dadurch, dass hier die Bedingungen aller
Wissenschaftlichkeit festgesetzt werden. Fiir das 17. Jh. — etwa fiir Descartes und Leibniz — ist an
diesem Konzept wichtig, dass die Methode nicht vom Wissenschaftsgegenstand abhingt. Damit
kommt hier die Topica universalis zur reiferen Ausgestaltung: Ramus verbindet Topik (Invention)
und Methode (dispositio, iudicium) zum System des Wissens. Schmidt-Biggemann nennt diesen
Begriff des Systems «die intellektuelle Haupterrungenschaft der Zeit» (2). System als das
Ergebnis der Methode ist Zusammenstellung, Ortsbestimmung (colla'[i())10 und hat hier aber noch
ganz methodisch-piddagogisch-didaktischen Charakter; es ist von Definition, Disposition und
Anordnung von Argumenten her begriffen (81), es ist nicht Sachordnung, wie spater bei
Cudworth etwa als «true system of the universe»' . Ramus’ Systembegriff ist artistisch und an der
Organisation des Wissens orientiert — die Sache selbst ist im Ramismus gleichgiiltig (72, 214).

Diesen artistischen Methodenmonismus von Ramus korrigierte der Aristoteliker Zabarella so,
dass er die kontemplativen Wissenschaften (z. B. Metaphysik und Physik), die im Ramismus
wesentlich ausgeklammert waren, den aristotelischen Methodenpluralismus und dadurch den
Ordo rerum wieder zur Geltung brachte!?. Damit gab Zabarella die sachliche und methodische
Einheit der Wissenschaften wieder preis und fundierte — geméss der aristotelischen Bestimmung
der Wissenschaft als Habitus — seine Einteilung der Wissenschaften — wie im Thomismus — in der
Vermégenspsychologie”. Die artistische Vorherrschaft in der Topica universalis wurde dadurch
gebrochen: Artes und scientiae wurden getrennt — auch methodisch: Die Methode der artes ist die
analytische, diejenige der scientiac die compositorische (80). Zudem wurde der Begrift der
historia, der in der artistischen Topica universalis den homogenen Wissenschaftsbereich festigte,
bei Zabarella funktionslos (94).

Ramus und Zabarella, das waren die beiden Pfeiler, auf denen die sogenannten semiramisti-
schen, barocken Systematiker des 17. Jh., zunichst Clemens Timpler und Bartholoméus Kecker-
mann, ihre Systeme aufrichteten. Sie erkoren den Systembegriff zur Leitvorstellung der artes und
scientiae (auch Metaphysik wird System) und verschafften der Historie wieder Geltung, insofern
diese etwas bei Keckermann zu den Grundlagen der Wissenschaft, zu den «praecognita» zihlte.
Latentes Problem in solchen Systemversuchen war seit Ramus die Fundierung der Systemord-
nung. Denn der Ramismus driangte zum topischen Universallexikon (59), das lediglich alphabe-

10 Vgl. XIII und 44.

11 Ralph Cudworth: The true intellectual System of the Universe, London 1678; vgl. Schmidt-
Biggemann, S. 146.

12 Schmidt-Biggemann geht leider auf den sogenannten Methodenpluralismus des Aristoteles
und des Aristotelismus nicht ein: Jede Wissenschaft hat ihre eigene Methode (z. B. De anima
402a10-22; 431b24f1)).

13 Diesen Bezug auf den Thomismus macht Schmidt-Biggemann nicht geltend, ebenso wie er
auch die Bestimmung der Methode als «modus procedendi» allzusehr von Descartes’
«beweglicher Methodenvorstellung» (294) her deutet, und nicht auf den aristotelisch-
thomistischen Hintergrund bezieht. Thomas spricht etwa von «communis modus procedendi»
(In Metaphysicam Aristotelis Commentaria, ed. P. Fr. M. —R. Cathala, Taurini 1915, 8. 114,
Nr. 335).

203



tisch geordnet war. Insofern namlich die Ordnung der invenierten Wahrheiten als lediglich durch
Definition und Division bestimmt galt, die Definitionen aber durch den fehlenden Sachbezug im
Ramismus und auch in nominalistischen Kreisen wesentlich zu einer Nominaldefinition verka-
men, stellte sich bald die Frage, ob die wissenschaftlichen Wahrheiten nicht einfach alphabetisch
zu ordnen seien: wie ein Lexikon. Diese Tendenz nahm Johann Heinrich Alsted auf, versuchte ihr
aber Gegensteuer zu geben, indem er der semiramistischen Topik durch Einbezug der lullistischen
Kombinatorik einen Grund legen wollte. Der Lullismus kam den barocken Systematikern insofern
entgegen, als in ihm der Universalanspruch des Wissens enthalten war und die Kombinatorik die
Inventionsaufgabe der Topica universalis 1osen half. Lulls Kombinatorik ging fiir Alsted von
generellen Termen aus, die in jeder Wissenschaft vorkommen. Als Grundlage des Systems
figurierten diese lullistischen Grundbegriffe, denen Alsted die aristotelischen Kategorien hinzu-
fiigte. Die lullistische Kombinatorik (Kombinationen der durch Buchstaben abgekiirzten Grund-
begriffe) avancierte zur «ars inventiva disserendi de omni scibili» und geniigte damit den
universaltopischen System- und Inventionsanspriichen (107). So entstand ein wohlfundiertes
Lexikon, und Philosophie wurde zur Enzyklopddie, die aus Lexikon (Alsted), Praecognita
(Keckermann), Systema und Gymnasion (Ramus) bestand (112, 132). Der Lullismus in Alsted-
schem Gewande als eine theologisch untermauerte Einheitswissenschaft heisst dann beim Alsted-
Schiiler Johann Amos Comenius Pansophie. In den lullistischen Semiramismus gehoren auch die
Versuche — etwa von Athanasius Kircher —, mittels des lullistischen Alphabets eine Universal-
sprache zu entwickeln'*.

Mit dieser Schilderung der ramistischen und barocken Wissenssysteme kann man meines
Erachtens zwei Vorurteile korrigieren. Es zeigt sich zum einen, wie stark, einmal losgeldst von
der Cartesischen Auszeichnung des Ego cogito, der sog. tournant épistémologique auch in der
Renaissance- und Schulphilosophie wurzelt. Das Wissen wird vom artistischen Modell her zum
Artefakt (vom Kantischen Begriff der Verstandeshandlung her besser zur «artefactio»), der seinen
Bezug zur Natur zu verlieren droht. Die Spannung zwischen kiinstlichem (artistischem) System-
entwurf und (szientifisch-kontemplativer) Sachordnung und die Redimensionierung der theolo-
gisch, mystisch oder kabbalistisch fundierten lullistischen Kombinatorik auf eine blosse Kombi-
nationstechnik fithren zu den m. E. typischen erkenntnismetaphysischen Fragen der Aufkldrung:
etwa zu der Frage nach der Vollstandigkeit der Grundbegriffe (Leibniz) oder Urteilstafel (Kant)
oder zur Frage nach dem Leitfaden zur Ableitung aller Grundbegrifte (Leibniz" und Kant). Es
zeigt sich hier auch sehr schon der Ursprung des wissenstheoretischen Konzepts eines systemati-
schen Wissens, das im deutschen Idealismus wohl seine ansehnlichste Bliite trieb. Schmidt-
Biggemanns Buch hebt damit fast vergessene Traditionen ans Licht, die zeigen, dass typisch
neuzeitliche Topoi — etwa: Einheit des Wissens, Methode, System, systematisches Wissen,
konstruiertes Wissen — nicht allein aus dem Cartesianismus, sondern als Leitvorstellungen
durchaus aus schulphilosophischen und enzyklopddischen Versuchen herauswuchsen. Auch das
andere, verbreitete Vorurteil, dass die neue Naturwissenschaft des 17.Jh. — dhnlich wie
Descartes’ Philosophie — als Innovation vom Himmel fillt, ldsst sich von diesem Hintergrund her
korrigieren. Mit der Orientierung am Modell der Topica universalis kann man die Januskopfigkeit
Francis Bacons aufzeigen: «Bacons Philosophie trigt die Grenze von Naturwissenschaft und
Polyhistorie als Widerspruch in sich» (225). Bacon, der immer schon als Ahnherr der Nuova

14 Das «alphabetum cogitationum humanarum» ist also keineswegs, wie oft gemeint, eine
genuin Leibnizsche Vision.

15 Dass sich Leibniz dieser Frage auch gestellt hat, belegt sehr schdn Schepers in seinem
Aufsatz: Leibniz’ Arbeiten zur Reformation der Kategorien, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung XX (1966) S. 558 . Bei Leibniz stellte sich diese Frage auch im Zusammenhang
mit der Suche nach der die Enzyklopéddie grundlegenden Disziplin.

204



scienza verstanden wurde, konzipierte ndmlich durchaus die Wissenschaften — auch die historia
universalis — von der Struktur der ramistischen Topica universalis her. Die gesuchte Einheit des
Wissens wird zwar nicht durch willkiirliche Dispositionen, vorldufige Systematisierungen, die
Bacon «antecipationes mentis»'® nennt, sichergestellt, sondern durch das gesamte topische
Innovationsfeld der Historia universalis. «Die Natur garantierte zugleich die Einheit und den
unbegrenzten Vorrat der Wissenschaften» (216).

Dass Schmidt-Biggemann angesichts dieser Entdeckung manchmal die Bedeutung der To-
pica-universalis-Tradition liberschitzt, ist nur verstiindlich: Leibniz etwa erscheint in dieser Optik
allzu stark als enzyklopédischer Semiramist. Ausgeblendet wird dabei aber, dass der Motor der
Philosophie von Leibniz durchaus eine Reflexion auf die ratio ist — dass der Logikkalkiil und die
ars characteristica eben mehr sind als eine bloss lullistische Kombinatorik. Ausgeklammert wird
ebenso, dass die Grundbegriffe nicht bloss in den mystischen oder aristotelischen Traditionen
fundiert sind, sondern unter Reflexion auf cognitio und ratio genuinem metaphysischen Denken
entspringen; ebenso vernachlissigt Schmidt-Biggemann den wissenschaftstheoretisch-methodi-
schen Aspekt des mos geometricus mit dessen Konzeption von einfachen Grundbegriffen (etwa
Pascals «mots primitifs»). Diese Verschiebung der Leibnizschen Philosophie auf eine semirami-
stisch-lullistische Konzeption zeigt sich z. B. darin, dass nach Schmidt-Biggemann Leibniz den
Grundsatz der ratio, den Satz der Identitit, durchaus in der Theologie «absichern», «legitimieren»
muss, obwohl das Zitat, das dies belegen soll, eine solche Formulierung keineswegs nahelegt
(198). Schmidt-Biggemann versucht dann auch, als Ursprungspunkt der Schwierigkeiten, die mit
dem begriffsanalytischen Ansatz der primitiven Begriffe verbunden sind, diese theologische
Absicherung auszuzeichnen. Dabei handelt es sich aber um Schwierigkeiten, die man mit guten
Griinden als ontologische und erkenntnismetaphysische beschreiben kann. Dieselbe Verschie-
bung zeigt sich in der suggestiven Frage: «Lag in der Behauptung, die zureichende Nominaldefi-
nition a priori sei die Realdefinition und damit die Identitit einer Sache!” , nicht auch ein Rest der
mystischen Vorstellung, man konne Schopfung nachvollziehen, zumindest mit adamischer
Namengebung?» (199). In dieselbe Richtung deutet auch die Interpretation der reflexiven
Selbstevidenz der Idee zuniichst als psychologisches Kriterium, dann als «Schwundstufe der
Offenbarung, die Lull beschrieben hatte» (194)18.

Schmidt-Biggemanns Buch, das ein kaum erkanntes und benanntes wissenschaftstheoreti-
sches Modell thematisiert, gibt eine erfrischend andere Einsicht in die Genese von fiir neuzeitli-
ches Philosophieren zentralen Topoi wie etwa «System», «Einteilung der Wissenschaften»,
«Invention», «Methode», «Einheit des Wissens». Uber diese ideengeschichtlichen Aspekte
hinaus erschliesst es verborgene oder zumindest vernachlissigte philosophische Ansitze, die
allzuoft als barockes Gestriipp disqualifiziert wurden, und zeigt die Filiationen zwischen
heterogenen Stromungen im Spannungsbogen von Rhetorik und Logikkalkiil, Rationalismus und

16 F. Bacon: De Augmentis. . ., in: Works, ed. Spedding/Ellis/Heath, London 1857-74, vol. I,
S. 460, zit. Schmidt-Biggemann, S.222.

17 Schmidt-Biggemann verwechselt hier Einheit und Identitat (198).

18 Schmidt-Biggemann verfahrt im Leibniz-Kapitel iiberhaupt allzu abbreviativ, etwa wenn er
formuliert: «Denn es bestand jetzt aufgrund des Satzes der Identitit eine gemeinsame logische
Grundlage von Syllogistik und Mathematik, die, konnte sie prozedural ausgebaut werden, die
Voraussetzungen fiir ein rationales Kalkiil bot und einen [sic] Algorithmus ermdglichte»
(200 £.). Wie kann man eine solche Grundlage (mit welchem Prozess?) ausbauen? Wovon ist
diese Beschreibung eine Metapher? Ebenso abbreviativ ist folgendes Argument: «Die
syllogistische Urteilstheorie [was ist das?] wurde analytisch, mithin umfangslogisch gefasst»
(199). Was fiir ein Begriff von «analytisch» liegt hier zugrunde, damit das «mithin» Sinn
macht?

205



Eklektizismus oder Vemunftskeptizisrnuslg, neuer Naturwissenschaft und Lullismus, alphabeti-
scher Enzyklopidie und rationalistischer oder idealistischer Wissenskonstruktion.
Peter Schulthess (Ziirich)

Eine Allianz zwischen Othmar Spann und Otto Bauer?

Elmar Waibl: Okonomie und Ethik. Die Kapitalismusdebatte in der Philosophie der Neuzeit.
problemata 104, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1984.

Der Titel der vorliegenden Buchbesprechung ist eine Zumutung fiir das Publikum. Denn es
werden zwei Protagonisten der politischen Szene der ersten dsterreichischen Republik (1918-34)
bzw. des «Stdndestaais» (1934—-38) heraufgerufen, die im Text nicht genannt werden. Dennoch
scheint dem Berichterstatter das Werk des Dozenten der Universitit Innsbruck von der in der
Zusammenstellung der beiden Namen liegenden Spannung gekennzeichnet zu sein.

Waibl (W.) gibt prazis seine Intention an: «Die grossen geistigen Antworten vorzufiihren, die
die Philosophie auf die wirtschaftsethische Grundfrage, an welchen Zielen und Normen sowohl
das individuelle als auch das gesellschaftlich-wirtschaftliche Handeln auszurichten sei, gegeben
hat... Die Betrachtung ... setzt mit der mittelalterlichen Wirtschaftsethik an, verfolgt die
Ausbildung und Entfaltung der affirmativen Theorien der biirgerlich-kapitalistischen Gesell-
schaft, wendet sich anschliessend der kritischen Infragestellung dieses Legitimationsdenkens zu,
um sich an ihrem Ende wiederum mit ihrem Ausgangspunkt zu treffen. Der Gang der Erorterung,
den die Arbeit durchmisst, ist somit kein linearer, sondern ein kreisférmiger, insofern es mir um
den Nachweis zu tun ist, dass die Marxsche Kapitalismuskritik in eigentiimlicher und bemerkens-
werter Weise auf vorkapitalistische Wertvorstellungen zuriickgreift und wesentlich Gemeinsam-
keiten mit der thomistischen Wirtschaftsethik aufweist.» «Diese These» schligt der Autor «als
einen neuen Interpretationsgesichtspunkt des Marxschen Denkens» vor (S. 16f.). Ein solcher
Anspruch wire freilich an der zum Thema <Thomas von Aquin und Karl Marx> bestehenden
Literatur zu messen, von welcher jedenfalls Marcel Reding: Thomas von Aquin und Karl Marx,
Graz 1953 und Ferdinand Troxler: Die Lehre vom Eigentum bei Thomas von Aquin und Karl
Marx. Eine Konfrontation, Freiburg/Schweiz 1973 (zugleich Diss. rer. pol. Univ. Bern, 1973)
erwihnenswert scheinen.

W. lehnt es ab, die «ethische Dimension» durch ein «ideologiekritisches Reduktionsverfahren
in ausserethische Bestimmungsgriinde aufzulosen», denn «in der philosophischen Kontroverse
um die ethische Rechtmissigkeit des Kapitalismus (geht) es um durchaus irreduzible Werthaltun-
gen, die sich nicht so ohne weiteres auf wirtschaftliche Interessen zuriickfiihren lassen» (S. 18f.).
Entsprechend wird «die Thematik an Hand philosophischer Ausserungen» entfaltet und nicht
durch die «realen Lebenszusammenhénge» (S. 21f.). Diese Entfaltung beschrinkt sich auf eine
Anzahl Philosophen, die der Verfasser als repridsentativ ansicht.

Fir die Wirtschaftsethik des Mittelalters ist es Thomas von Aquino, fiir die Legitimation der
biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft stehen John Locke und Adam Smith; die Kritik des
Kapitalismus setzt ein mit Jean-Jacques Rousseau, wird fortgefiihrt durch Friedrich Schiller und
gipfelt in Karl Marx. Autoren, die «nicht von zentraler, aber doch von nennenswerter Bedeutung
sind, wie ... Hobbes, Kant, Hegel oder Mandeville wurden ... an geeigneter Stelle in die
Erorterung eingeflochten» (S. 24). Zu erginzen ist diese Aufstellung durch die Vertreter der
deutschen, politischen Romantik, die sich einer liebevollen Behandlung erfreuen.

Die Besprechung folgt im allgemeinen dem Gang des Textes. Thomas von Aquino spricht,
gegriindet auf Aristoteles und die Bibel, im «Unterhaltsprinzip» den «Geist der vorkapitalisti-
schen Okonomie» aus: «Alles Wirtschaften dient der Bediirfnisbefriedigung» (S. 43). Der Autor

19 Im Eklektizismus hat das ramistische iudicium statt der Disposition die Selektion zur
Aufgabe.

206



betont die «Statik der geistigen Vorstellungswelt», die im «statischen Gefiige der mittelalterlichen
Gesellschaftsordnung ihre Entsprechung hat». Ob es freilich «keinen offenen Wettbewerb um
soziale Positionen und keine vertikale Mobilitdt» gab (S. 35f.), mag bezweifelt werden. Nicht
nur, dass die Stadte Orte sozialer Mobilitédt darstellten, auch der Stand der Ministerialen war in
Bewegung, ganz zu schweigen von einzelnen unternehmenden Adeligen, die mit unterschiedli-
cher Begriindung — vom Raubritter bis zum Kreuzfahrer — ihre individuelle Lage zu verbessern
suchten. Sicher hat die «Armut fiir das mittelalterliche Denken einen religidsen Sinngehalt», doch
zu behaupten, dass «die Armut als innerweltliches Problem in den Hintergrund tritt», ja dass «das
Mittelalter keine <soziale Frage» kennt» (S. 48), scheint bedenklich. Die soziale Frage des
Mittelalters ist an den Bewegungen der Ketzer abzulesen, wofiir die Arbeiten von E. Troeltsch, H.
Grundmann, T. Manteuffel u. a. reiches Material liefern. Nicht umsonst wurde tisserand (Weber)
zum Synonym fiir Ketzer. Die harmonistische Lehre des Thomas erhebt sich tiber den blutigen
Verfolgungen des 13. Jahrhunderts von den Albigensern bis zu den Fraticelli des Franziskus.
Zentral fiir die auf die Okonomie bezogene Ethik des Thomas ist das kanonische Zinsverbot
(mutuum date, nihil inde sperantes, Lukas 6,35). Die katholische Kirche hat sich erst im
19. Jahrhundert von diesem Disziplinierungsmittel gegen die Bourgeoisie getrennt. Mit Recht
schreibt W., dass der mittelalterliche Kredit ein Konsumtivkredit ist. Allerdings nicht bloss fiir
verarmte Bauern und Handwerker, sondern auch fiir verschwenderische Grosse. Dennoch kann
die statische Wirtschaft des Mittelalters den Zins, der fiir sie Wucher ist, zwar proskribieren, aber
nicht aus der Welt schaffen, da der Mangel und mit ihm der Geldbedarf infolge Misswachs,
Seuchen und Krieg immer wieder auftritt. Nur rationelle Grossbetriebe, wie die Kloster, besassen
Speicherméglichkeiten, wie heute noch etwa in Cluny zu sehen. Von da her ist Lockes
Uberwindung des Verderbs durch die Geldwirtschaft — davon spéter — zu verstehen. Die Kirche
verbietet den Zins, und ein Odium fallt auf den Juden, der Zins nimmt, aber gerade im
13. Jahrhundert beginnt die christliche Bank der Lombarden (Lombardzins, Lombard Street in der
City of London) mit pépstlichem Segen ihre Tatigkeit, weil sie nicht entbehrt werden kann. Da der
Vertasser im Grunde alle Kritik am Kapitalismus an Thomas von Aquino misst, ist die Frage, wie
weit denn dessen Ethik der mittelalterlichen Wirklichkeit entsprach, durchaus notwendig. Zwar
lehnt W. — wie erwithnt — die Reduktion von Ethik auf Wirtschaftsinteressen ab (S. 20), sieht aber
andererseits die Gleichsetzung von Zins und Wucher in der mittelalterlichen Literatur «durch die
Tatsache erklirt, dass das Wirtschaftsmodell der einfachen Reproduktion den Produktivkredit so
gut wie iiberhaupt nicht kennt» (S. 59). Man muss die Frage stellen, ob die Ethik des Zinsverbots
autonom ist, oder von biblischen Geboten oder von der Struktur der wirtschaftlichen Verhiltnisse
des Mittelalters gefordert wird. Fiir W. ist Thomas paradigmatisch, wie es der katholischen
Doktrin seit Leo XIII. entspricht, doch wire die Wirtschaftsethik der Spitscholastik von
Interesse, die keineswegs wirtschaftsfeindlich oder auch nur wirtschaftsfremd war (vgl. Edgar
Salin: Politische Okonomie, Tibingen/Ziirich 1967, S. 35).

Die Lehre des Thomas verklirt eine Harmonie, die sich der widerspriichlichen Wirklichkeit
erwehren muss. Sie richtet sich gegen den Friihkapitalismus in den Stidten, wo das Handels- und
Geldkapital nach dem 4. Kreuzzug einen michtigen Aufschwung nimmt; sie richtet sich aber auch
gegen die Bewegungen der Armen, die unter der Fahne des Chiliasmus und der «Ketzerei» die
urchristliche Botschaft der Briiderlichkeit zu erneuern suchen. Thomas steht auf dem Boden des
Privateigentums, wenn auch mit einem limitativen Eigentumsbegriff (S. 41). Er wendet sich
gegen den Zins fir Darlehen, nicht gegen den Mietzins: «Man muss daher sagen, dass die Nutzung
des Hauses selbst erlaubterweise verkauft wird» (zit. nach Troxler, op.cit., S. 43). Thomas
gestattet nicht nur die Differenzierung der Bediirftigkeit nach stindischer Zugehorigkeit (se-
cundum conditionem) (S. 45), sondern er fordert sie, denn «zu grosse Freigebigkeit in der
Gewihrung von Almosen darf die vom Stande vorgeschriebene Lebenshaltung nicht gefihrden»
(nach Troxler, op.cit., S. 53). D.h. die Stabilitit der stindischen Gesellschaft geht dem

207



Liebesgebot voran. Ob Thomas hier die Uberlieferung der Propheten und des Evangeliums wahrt,
bleibt unerdrtert.

John Locke. Dieser Teil des Werks ist unstreitig sein Glanzstilick. In scharfsinniger Analyse
wird der «Legitimationsgrund der Ordnung im Individualinteresse selbst gefunden» (S. 88).
Zentral fiir dieses Interesse ist fiir Locke der «friedliche und sichere Genuss des Eigentums»,
wobei er sehr charakteristisch Leben, Freiheit und Vermogen unter Eigentum subsumiert (S. 99).
Als Ideologe der Glorious Revolution von 1689 hat er die Aufgabe, den «Giiltigkeitsanspruch des
feudalabsolutistischen Ordnungsbegriffs zu destruieren und das Modell biirgerlicher Sozialitit zu
legitimieren» (S. 98). Eine zweite Front errichtet Locke gegen den vierten Stand, «den sich das
Biirgertum zum Verbiindeten seiner Emanzipationsbestrebungen gemacht hat, ohne ihn dann voll
an den Errungenschaften der gegliickten Emanzipation teilhaben zu lassen. Das kruziale Dilemma
allen biirgerlichen Rechtfertigungsdenkens: die feudale Stindegesellschaft nur unter Zuhilfe-
nahme empathischer naturrechtlicher Losungen von Freiheit und Gleichheit negieren zu kénnen,
die kapitalistische Klassengesellschaft aber nur mit diesen Losungen widersprechenden Argu-
mentationsverfahren rechtfertigen zu kénnen, tritt bei Locke exemplarisch zu Tage» (S. 68).
Wenn Locke Eigentum auf Arbeit zuriickfiihrt (Second Treatise, § 29), so ist er antifeudal. Wenn
er die Uberschreitung der Grenzen eines rechtméssigen Besitzes darin sieht, dass etwas ungenutzt
verdirbt (ibid., § 46), so prangert er die feudale Verschwendung an. Wenn er im Geld die
Moglichkeit sieht, wie «ein Mensch auf redliche Weise mehr Land besitzen darf, als er selbst
nutzen kann» (ibid., § 50), so rechtfertigt er die biirgerliche Gesellschaft. Wenn er indes schreibt:
«Das Gras, das mein Pferd gefressen, der Torf, den mein Knecht gestochen, . . . werden ohne die
Anweisung und Zustimmung von irgend jemandem mein Eigentum» (ibid., § 28), so ist die Arbeit
des Knechts nicht fiir diesen, sondern fiir seinen Herrn eigentumsbildend. Ja der Knecht scheint
hier eher dem Pferd als dem Herrn verwandt. Sein «Recht auf Selbstverfiigung (vgl. ibid., § 123)
erstreckt sich nicht weiter als auf das Recht auf vertragliche Verdusserung der Arbeitskraft» (S.
117). Wichtig auch die Bemerkung des Autors, dass Locke «die Negation des iiberkommenen
feudalen Wertkosmos auf ethischer Begriindungsebene vortrigt, die kapitalistische Klassenge-
sellschaft aber 6konomisch zu rechtfertigen sucht» (S. 68f.). Damit wird die Okonomie autonom.
Das «Funktionieren» der Wirtschaft ist ihre ethische Begriindung, als Kronzeuge soll gerade der
Lohnarbeiter dienen, dem es unter kapitalistischen Verhéltnissen besser als einem Indianerhéupt-
ling in vorkapitalistischen gehen soll (S. 121ff. und «Second Treatise>, § 41).

Haben wir bei Locke den Ubergang von naturrechtlich postulierter Autonomie des Individu-
ums zur 6konomisch-empirisch begriindeten Stellung des Lohnarbeiters, so tibernimmt bei Adam
Smith die «unsichtbare Hand» (des Marktes) die Rolle der Ethik. Das Problem der rationalisti-
schen Philosophie, wie die besonderen Interessen der Individuen mit dem summum bonum aller
vereinbar seien, wird iiber den Markt, also auf statistischem Wege hinter dem Riicken der
Beteiligten, geregelt. Damit wird <laissez aller, laissez faire» zu einer eudaimonistischen Instanz,
die das Wohlbefinden der Menschen sicherstellen soll. Intervention des Staates ist nur dort
zuldssig, wo er Aufgaben tibernimmt, die mangels Rentabilitét den Privaten nicht interessieren (S.
115). Die 6konomische Ungleichheit der Menschen wird ohne weiteres in Kauf genommen. «The
affluence of the few presupposes the indigence of the many», schreibt Adam Smith. Aber er ist
nicht fiihllos fiir die Leiden der arbeitenden Klasse. Im Early Draft des <Wealth of Nations>
schreibt er vom Tagelohner, «der das gesamte Gebéude der Gesellschaft auf seinen Schultern trigt
. .. erdriickt von dem Gewicht und den Blicken der andern entzogen in den tiefsten Fundamenten
des Gebiudes» (deutsch zitiert nach Lucio Colletti: Marxismus und Dialektik, Frankfurt a. M./
Berlin/Wien 1977, S. 101).

Mit Jean-Jacques Rousseau beginnt die Reihe der Kritiker des Kapitalismus. Ist Adam Smith
liberzeugt von der Selbststeuerung der biirgerlichen (= kapitalistischen) Gesellschaft, von der
Beforderung des allgemeinen Wohls durch das Privatinteresse, so vertritt Rousseau den gegentei-

208



ligen Standpunkt: «Loin que I'intérét particulier s’allie au bien général, ils s’excluent I’un I’ autre
dans I’ordre naturel des choses. ..» (1. Fassung des <«Contrat Social>). Im Einklang mit Iring
Fetscher (Rousseaus politische Philosophie, Frankfurt a. M. 1975) gehort fiir W. «Rousseaus
Sympathie . . . der autarken, auf naturalwirtschaftlicher Basis vermittelten Lebensweise kleiner
Warenproduzenten» (S. 188). Diese «kleinbiirgerliche» Interessenbasis veranlasst Rousseau, sich
gegen Arbeitsteilung wie gegen jede Entwicklung der Produktivkrifte auszusprechen. Der Staat
habe zur Aufgabe, «Egalisierungspolitik zu betreiben» (S. 187). Hier wiire auf die kontrire
Haltung Rousseaus nicht bloss gegeniiber den Freihidndlern wie Adam Smith oder Vincent de
Gournay zu verweisen, die keine Einmischung des Staates wollen, sondern auch gegeniiber den
Merkantilisten, die wie er selbst die Intervention des Staates befiirworten. Denn fiir diese (z. B.
Sir James Steuart) soll der Staat die Wirtschaft ankurbeln, bei ihm soll er sie {iberwachen und
bremsen. Was dem Berichterstatter aber im Kapitel Rousseau zu fehlen scheint, ist der Hinweis
auf seinen ethischen Imperativ in der Okonomie, wie er ihn in seinem Enzyklopédieartikel iiber
die politische Okonomie (1755) entwickelt: Ist die erste Regel der Volkswirtschaft, dass die
Verwaltung Gesetzen gemass sei, deren Quelle der Gemeinwille (volonté générale) ist, so fordert
die zweite Regel, dass alle Partikularwillen auf den Gemeinwillen abzustimmen sind. Eben das ist
Tugend fiir Rousseau, und sein ethischer Imperativ ist ein politischer: Faites regner la vertu.

W. stellt Friedrich Schiller als Kritiker des Kapitalismus vor, wihrend Kant, den er
hauptsichlich am Eingang des Rousseau-Kapitels behandelt, sich affirmativ verhilt. Es scheint
jedoch geboten, Kant und Schiller zusammen zu betrachten, wie denn Schiller ausdriicklich von
«Kantischen Grundsitzen» ausgeht (Briefe iiber die dsthetische Erziehung des Menschen,
1. Brief). Kant entwickelt seine Auffassungen zur biirgerlichen Gesellschaft im Rahmen seiner
Geschichtsphilosophie: «Das Mittel, dessen sich die Natur bedient, die Entwicklung aller ihrer
Anlagen zu Stande zu bringen, ist der Antagonism derselben in der Gesellschaft, ...die
ungesellige Geselligkeit der Menschen . . .» (AA 8, 20). Wir sind mit dem Verfasser einig, dass
sich Kant zur biirgerlichen Gesellschaft affirmativ verhilt. Dennoch ist der «Antagonism» bei ihm
keine statische Kategorie, sondern eben ein «Mittel». Schiller geht im 6. Brief von dieser Stelle
aus: «So lange der Antagonism dauert, ist man erst auf dem Wege zur Kultur»; d. h. er betont
dessen propideutischen Charakter. Die dialektische Potentialitit des Kantischen Paradoxons von
der ungeselligen Geselligkeit wird bei Schiller deutlich: «Einseitigkeit in Ubung der Krifte fiihrt
das Individuum unausbleiblich zum Irrtum, aber die Gattung zur Wahrheit.» Der Staat ist nicht in
der Lage, diesen Widerspruch aufzuldsen, denn «wie er jetzt beschaffen ist, hat (er) das Ubel
veranlasst» (7. Brief). Hoffnung auf Staatsverdnderung ist «schimérisch», «die alten Grundsitze
werden bleiben, aber sie werden das Kleid des Jahrhunderts tragen, und zu einer Unterdriickung,
welche sonst die Kirche autorisierte, wird die Philosophie ihren Namen leihen . . . Die Usurpation
wird sich auf die Schwachheit der menschlichen Natur, die Insurrektion auf die Wiirde derselben
berufen» (ibid.). So ist es die politische Aporie, die Schiller veranlasst, in der Kunst einen Ausweg
zu suchen: «Die Menschheit hat ihre Wiirde verloren, aber die Kunst hat sie gerettet und
aufbewahrt in bedeutenden Steinen; die Wahrheit lebt in der Tauschung fort, und aus dem
Nachbilde wird das Urbild wieder hergestellt werden» (9. Brief). W. schreibt zu Recht, dass
Schiller «Gesellschaftskritik als Asthetik konzipiert und damit der Asthetik eine eminent
politische Dimension verleiht» (S. 221), und er verweist auf die Rezeption dieser 4sthetischen
Gesellschaftskritik bei den Marxisten (Herbert Marcuse). Es wird aber zu fragen sein, ob dem weit
iiberproportionalen Interesse marxistischer Denker an Fragen der Asthetik nicht seinerseits
politische Aporien zu Grunde liegen wie dem Schillerschen Ansatz. Wenn W. Trotzkis <Literatur
und Revolution> zitiert, so ist nicht zu vergessen, dass dieses Werk der Schwanengesang des
Volkskommissérs war (vgl. auch Perry Anderson: Uber den westlichen Marxismus, Frankfurt
a. M. 1978, S. 116).

Wir kommen zu Hegel. Der Verfasser ist bemiiht, Hegels kritische Analyse der biirgerlichen

209



Gesellschaft herauszuarbeiten. Wenn er Marx den Satz vorwirft: «Hegel steht auf dem Standpunkt
der modernen Nationalokonomen» (MEW EB 1, S. 574), so ist an die Quellenlage zu denken,
denn weder das System der Sittlichkeit noch die Jenenser Realphilosophie noch die verschiedenen
Nachschriften zur Rechtsphilosophie, die alle erst im 20. Jahrhundert publiziert wurden, konnten
Marx bekannt sein (vgl. S. Avineri: Hegels Theorie des modernen Staats, Frankfurt a. M. 1976,
S. 302). Wichtiger jedoch als diese Miszelle ist die Kritik an der Interpretation, die der Verfasser
dem § 246 von Hegels «Rechtsphilosophie> («Durch diese ihre Dialektik wird die biirgerliche
Gesellschaft iiber sich hinausgetrieben, zunichst diese bestimmte Gesellschaft, .. .») zuteil
werden ldsst. Mit Recht nimmt W. zwei «Bedeutungsebenen» dieser Aussage an und teilt die erste
im «rdumlich-geographischen Sinn» der Kolonisation zu. Wenn er aber die zweite Bedeutungs-
ebene so interpretiert, «dass die biirgerliche Gesellschaft auf Grund ihrer Widerspriiche kein
Bestehen haben kann, und dass sie zwangsldufig einer Gesellschaftsformation weichen muss, die
ihre Antagonismen zu vermitteln weiss» (S. 263), bzw. wenn er vom «transitorischen Charakter
der biirgerlichen Gesellschaft» bei Hegel berichtet (S. 269) oder eine «Zusammenbruchstheorie»
angedeutet sieht (S. 264), so geht er fehl.

In ihrer zweiten Bedeutung verweist die Stelle nicht auf eine andere Gesellschaft, sondern auf
den Staat. Die biirgerliche Gesellschaft, die Differenz zwischen Familie und Staat, ist das Reich
der Besonderheit (vgl. Rechtsphilosophie, § 182 Zusatz). Diese «fiir sich ist das Ausschweifende
und Masslose . . . ebenso ist aber auf der anderen Seite die Entbehrung und Not ein Massloses und
die Verworrenheit dieses Zustandes kann zu seiner Harmonie nur durch den ihn gewiltigenden
Staat kommen» (§ 185 Zusatz). Es ist ganz richtig gesehen, dass die biirgerliche Gesellschaft bei
Hegel keine Stabilitét besitzt. Neben dem Ansatz einer Krisentheorie finden wir aber ebenso den
Ansatz der Existenz des Staates, denn «ein wirklicher Staat und eine wirkliche Staatsregierung
entstehen nur, wenn bereits ein grosser Unterschied der Stinde da ist, wenn Reichtum und Armut
sehr gross werden und ein solches Verhiltnis eintritt, dass eine grosse Menge ihre Bediirfnisse
nicht mehr auf eine Weise, wie sie es gewohnt ist, befriedigen kann» (Philosophie der Geschichte,
Werkausgabe Suhrkamp Bd. 12, S. 113). Wenn Hegel den Staat masslos iiberhoht, ihn gar «eine
Hieroglyphe der Vernunft» (Rechtsphilosophie, § 279 Zusatz), ein «Irdisch-Géttliches» (Rechts-
philosophie, § 272 Zusatz) etc. nennt, dann eben deshalb, weil er das System der Bediirfnisse als
«wildes Tier» betrachtet, «das in seiner Bewegung blind und elementar ist, ... und ... einer
bestindigen, strengen Beherrschung und Bezéhmung bedarf» (Jenenser Realphilosophie I, S.
239f.). Die Dialektik des Besonderen und Allgemeinen, im Keim bei Kant in der ungeselligen
Geselligkeit, entwickelt bei Schiller, beherrscht das Denken Hegels. Gewiss konstatiert er «die
negative Auswirkung der technisierten industriellen Produktionsweise auf die Verfassung des
Menschen» (S. 265), aber er sieht auch ihre positiven Seiten. Spricht er, wie W. zitiert, «vom
Betrug . .. gegen die Natur» (S. 266), so an anderer Stelle, dass der Mensch «die Natur sich
abreiben» ldsst, «sieht ruhig zu und regiert nur mit leichter Miihe das Ganze: List . . . Es ist die
Ehre der List gegen die Macht» (Jenenser Realphilosophie II, S. 198f.). Hier bahnt sich die
Dialektik der Maschinenarbeit in ihren Momenten — Arbeit an der Maschine, Arbeit der Ma-
schine — an, die Hegel aber nicht mehr ausfiihrt. In der Heidelberger Vorlesung von 1817/18
(Nachschrift Wannenmann, Hg. C. Becker et al, Hamburg 1983) zeigt sich der Ansatz dieser
Dialektik deutlich: «Wenn sich aber die Fabrikarbeit so vervollkommnet, so vereinfacht ist, so
kann statt des maschinenmissigen Arbeitens der Menschen die Maschine arbeiten, und dies ist der
gewdhnliche Ubergang in den Fabriken . . . Der Mensch wird also zuerst aufgeopfert und geht
dann durch den hoheren Stand der Maschinerie wieder frei hervor.» (S. 127f.) Entsprechend auch
Hegels Maxime fiir die Sozialpolitik: «Das Allgemeine muss nun die Einfithrung neuer Maschi-
nen begiinstigen, aber auch zu gleicher Zeit, die ausser Brot Gekommenen zu erhalten suchen»
(op. cit., S. 167). Der Staat bei Hegel ist ein interventionistischer Staat.

Wir miissen es uns versagen, eine eingehende Analyse des grossen Kapitels zu liefern, in der

210



W. die Kapitalismuskritik von Marx, gestiitzt auf die Pariser Manuskripte von 1844 und auf das
«Kapital>, referiert. Die Frage, ob es sich bei Marx um eine absolute oder eine relative
Verelendungstheorie handelt, muss unter Beachtung der konkreten Verhiltnisse betrachtet
werden. Bis zum kontinentaleuropdischen take-off, also bis ca. 1850, kann von absoluter
Verelendung gesprochen werden, spéter nur dort, wo keine Gegenwehr der Arbeiterschaft vorlag.
Heute ist die absolute Verelendung nicht bei der Hauptmenge der Arbeiterklasse der Industriestaa-
ten, aber in Randgruppen und vor allem im «&usseren Proletariat» (Arnold Toynbee), also in der
sogenannten Dritten Welt sehr woh! vorhanden.

Aber der Versuch des Verfassers die Kapitalismuskritik von Marx auf Thomas von Aquino
zuriickzufiithren, scheint uns nicht iiberzeugend zu sein. Schaltstelle fiir dieses Unterfangen ist ein
Begriff von Romantik, unter dem schlechthin alles, was den Kapitalismus kritisiert, versammelt
wird. Rousseau als Romantiker? Gewiss, er ist ein Vertreter des Kleinbiirgertums, er ist
sozialkonservativ, aber zugleich kimpft er gegen den Despotismus. Wenn er die Tugend durch die
Vaterlandsliebe befordern will, wenn bei ihm der Text der Marseillaise, amour sacré de la patrie,
praformiert ist, ist das die Romantik der Herren Schlegel, Miiller, von Haller, von Baader? Fiir die
fritheste Romantik vor 1800 mag es noch angehen, aber fiir Schlegel in Wien? W. scheint das
selber zu spiiren und nennt den <«Contrat Social> das heute am meisten antiquierte der Hauptwerke
(S. 167). Er passt eben gar nicht ins Bild eines romantischen Rousseau. Schiller als Romantiker?
Nur so weit wie das dlteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, fiir dessen Verfasser-
schaft sowohl Hegel wie Holderlin oder Schelling beansprucht werden, auch romantisch genannt
werden kann. Aber jene Romantik, die sich dann in den Dienst des Wiener Hofes und der
Metternichschen Reaktion stellt (Friedrich Schlegel, Adam Miiller), hat Schiller schon prophe-
tisch in den <Briefen tiber die dsthetische Erziehung des Menschen> verurteilt: «Der zahlreichere
Teil der Menschen wird durch den Kampf mit der Not viel zu sehr ermiidet und abgespannt, als
dass er sich zu einem neuen und hirteren Kampf mit dem Irrtum aufraffen sollte . . . Wenn diese
ungliicklichen Menschen unser Mitleiden verdienen, so trifft unsere gerechte Verachtung die
andern, die ein besseres Los von dem Joch der Bediirfnisse frei macht, aber eigene Wahl darunter
beugt. Diese ziehen den Didmmerschein dunkler Begriffe, wo man lebhafter fiihlt und die
Phantasie sich nach eignem Belieben bequeme Gestalten bildet, den Strahlen der Wahrheit vor,
die das angenehme Blendwerk ihrer Traume verjagen.» (8. Brief)

Marx als Romantiker? Es ist schlechthin unmdoglich, die progressive Kritik des Kapitalismus
bei Marx mit der reaktiondren der Romantiker gleichzusetzen. Wenn Marx gegen die Macht des
Geldes Shakespeare zitiert, steht er darum auf dem politischen Boden von Shakespeare? Wenn
Marx in der Kritik des Warenfetischismus die Einfachheit der Ausbeutungsverhiltnisse im
Mittelalter betont, berauscht er sich dann am Mittelalter (S. 368)?7 Wenn er seiner «romantischen»
Jugend gedenkt, geht es ihm wie Heinrich Heine, der den Atta Troll, «das letzte freie Waldlied der
Romantik» schrieb, «in der grillenhaften Traumweise jener romantischen Schule, wo ich meine
angenehmsten Jugendjahre verlebt und zuletzt den Schulmeister gepriigelt habe». Gerade bei
Heine, der in <Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland> und in der
<Romantischen Schule> die deutsche Romantik einer heftigen Kritik unterzieht, erkennt man den
Unterschied des neuen Antikapitalismus vom alten: Es ist die Ablehnung jeder Askese, es ist die
Rehabilitation der Materie, gestiitzt auf die Allianz von Sinnlichkeit und Technologie. Wenn
Heine hingerissen ist von Saint-Simon, wenn er auch bald die Pseudokirche des Pere Enfantin satt
hat, so ist Marx’ Kritik nicht zu denken ohne Hegel, ohne Smith, ohne Ricardo, aber auch nicht
ohne Saint-Simon, Fourier und Owen.

Es ist W. zuzubilligen, dass er auf die vollig andere Intention von Marx hinweist, wenn er ihn
mit den Romantikern vergleicht. Marx lehnt den Kapitalismus nicht aus den Griinden der
Romantiker ab, sondern er ist bemiiht, das Bewegungsgesetz der kapitalistischen Gesellschaft zu
enthiillen; also nicht ethische Ablehnung (schon gar nicht mit Riickkehr zum mittelalterlichen

211



Stiindestaat), sondern historische Uberwindung auf Grund der Eigendynamik der biirgerlichen
Gesellschaft. In seiner Auseinandersetzung mit Ricardo schreibt er in den Theorien tiber den
Mehrwert: «Er (Ricardo) will die Produktion um der Produktion halber, und dies ist [mit] Recht
[gewollt]. Wollte man behaupten, wie es sentimentale Gegner Ricardos getan haben, dass die
Produktion nicht als solche der Zweck sei, so vergisst man, dass Produktion um der Produktion
halber nichts heisst, als Entwicklung des Reichtums der menschlichen Natur als Selbstzweck . . .
Dass diese Entwicklung der Fihigkeiten der Gattung Mensch, obgleich sie sich zundchst auf
Kosten der Menschenindividuen oder gar Menschenklassen macht, schliesslich diesen Antagonis-
mus durchbricht und zusammenféllt mit der Entwicklung des einzelnen Individuums, dass also die
hohere Entwicklung der Individualitédt nur durch einen historischen Prozess erkauft wird, worin
die Individuen geopfert werden, wird nicht verstanden.» (MEW Bd. 26.2., S. 106f.) Ohne auf
Schiller zu referieren, bezieht Marx hier Position zu den von ihm aufgeworfenen Fragen. Dennoch
bleibt Schillers Satz: «Kann aber wohl der Mensch dazu bestimmt sein, iber irgend einem Zwecke
sich selbst zu versdaumen?», bestehen. Der Menschenverschleiss, sowohl in der biirgerlich-
kapitalistischen Gesellschaft, als auch und erst recht in den Léndern des «realen Sozialismus»,
zwingt uns das Schicksal jedes einzelnen Individuums ganz anders zu werten als bisher. Hier sind
wir mit der Interpretation des Verfassers (S. 208) vollig einig.

Der Marxismus hat in seiner Geschichte ein hohes Mass an Fungibilitit gezeigt. Konzipiert als
Theorie des Proletariats hat er ebenso innerkapitalistisch-gewerkschaftlichen Interessen wie
revolutiondren Bewegungen von Arbeitern und Bauern oder reinen Bauernbewegungen mit
intellektueller Spitze gedient. Ja die russische Bourgeoisie hat um 1890-1900 aus dem Marxis-
mus Hoffnung gegen die Narodniki geschopft, die dem Kapitalismus in Russland keine Chance
einrdumen wollten (z. B. Struve u. a.). Soll diesmal Marx’ Analyse der biirgerlichen Gesellschaft
eine thomistische Soziallehre bereichern, die im «standesgemissen Unterhaltsbedarf» (S. 379)
eine natiirliche Ungleichheit der Menschen stipuliert, wenn sie auch die Akkumulation des
Kapitals verwirft? Oder wollen die Vertreter der katholischen Soziallehre sich auf den Marxschen
Boden begeben und die Versohnung nicht in der Vergangenheit des Mittelalters, sondern in der
Zukunft in der Entwicklung des Reichtums der menschlichen Natur suchen? Es ist zu wihlen
zwischen Othmar Spann und Otto Bauer. Ernst Erdos (Ziirich)

Giunter GawlicklLothar Kreimendah!: Hume in der deutschen Aufklirung. Umrisse einer
Rezeptionsgeschichte. (Forschungen und Materialien zur deutschen Aufklarung, Abt. II, Bd. 4.)
frommann-holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1987.

Das griindliche Buch stellt die Rezeption Humes in der deutschen Aufkliarung vor. Quanti-
tative Vergleiche mit der Rezeption und Wirkung anderer, britischer oder franzosischer, Autoren
zu ziehen, ist zwar miissig, doch darf die Beschiftigung mit Hume im Deutschland der zweiten
Hilfte des 18. Jh. als durchaus respektabel bezeichnet werden. Im Vordergrund des Interesses
stehen dabei Humes Religionsphilosophie bzw. die religionsphilosophischen Konsequenzen
seiner theoretischen Philosophie. Gawlick und Kreimendahl berticksichtigen auch nicht nur die
Stellungnahmen aus der grossen literarischen Welt, etwa von Mendelssohn, Tetens, Hamann oder
Jacobi, sondern ebenso Reaktionen von «Kopfen zweiter und dritter Ordnung» (11) — aus der
biirgerlichen Schicht, in der sich die Aufkliarung wirklich verbreitete. Die ganze Darstellung ist so
angelegt, dass eine gewisse Dezentrierung von Kants Hume-Lektiire statthat, auf die sich die
historiographische Erfassung des Humeschen Einflusses bislang fast ausschliesslich gerichtet
hatte.

Angesichts der Mangelhaftigkeit bisheriger Bibliographien ist die exakte Darbietung und
Kommentierung der deutschen Ubersetzungen Humescher Schriften besonders hervorzuheben.
Diesem Material ist eine ausfiihrliche Analyse der Besprechungen beigefiigt, die Humes Schriften
in den franzosisch- und deutschsprachigen Journalen Deutschlands erfuhren. In Zentrum des

212



Buches steht die problemgeschichtlich gegliederte Aufarbeitung der Rezeption von Texten und
Lehrstiicken Humes. Die Schilderung der Aufnahme philosophischen und theologischen Gedan-
kenguts wird gefolgt von Beobachtungen zur Resonanz des historischen und essayistischen Werks
(einschliesslich der Biographica). Bei der Wiirdigung der philosophischen Resonanz zeigt sich,
dass in erster Linie die theoretische Philosophie Humes interessiert, und zwar zunichst, also in den
S0er und 60er Jahren, in ihren <weltanschaulichen> Implikationen, spit erst — mit Ausnahmen
(Mendelssohn, Tetens) — nach ihren «eigentlich philosophischen Thesen» (84): im Umfeld des
Kantianismus.

Die narrative Darstellungsweise des Buchs ist seinem Thema kongruent. Der Ermiidung des
Lesers angesichts der Uberfiille des Materials konnte durch eine These gesteuert werden. Hat das
Buch eine Pointe ? Kein Zweifel, es trigt dazu bei, «unser Bild von der Epoche zu erweitern und zu
differenzieren» (6), Dass die Autoren wohl doch mehr als das erstrebten, vermute ich ob der
zahllosen eingestreuten Wertungen. Immer wieder beklagen sie, dass in der Zeit vor Kant «eine
vorurteilsfreie Priifung der Humeschen Philosophie insgesamt noch unmoglich» war (86), nach
Kant aber kein Interesse mehr an einer Priifung «um ihrer selbst willen» bestand. Das ist so
ungeschichtlich wie vorurteilsvoll geurteilt. Ich kann auch die Bestiirzung iiber die «argumentative
Diirftigkeit» der Diskussion nicht nachvollzichen. Sie ist nicht nur der Hume-Debatte eigen— wenn
man von den Schulze, Maimon, Reinhold und Tetens als «grossen Ausnahmen» abstrahiert (84). So
wertvoll die Materialerschliessung ist, so problematisch die isolierende Betrachtung einer Figur.
Ob es relevante Zusammenhinge zwischen der Hume-Rezeption und der Entwicklung der
Popularphilosophie gibt, bleibt unerortert. Stattdessen stellen die Autoren die falsche Behauptung
auf, dass Kant den Humeschen Skeptizismus nur «inhaltlich gefasst und faktisch mit seiner Kritik
am Kausalititsbegriff gleichgesetzt» habe (vgl. dagegen Akad.-Ausg. Bd. 24, §.217). Die
Rezeption von Humes Theorie des «Glaubens» durch Hamann und Jacobi wird nicht weiter verfolgt
(87f1.), obwohl gerade an ihr die Wirkungsgeschichte Humes interessant gemacht werden konnte.

Das Schlusskapitel des Buchs ist der «manifesten und apokryphen Hume-Rezeption bei Kant»
gewidmet. Auch hier besticht der Reichtum und die Umsicht der Materialdarbietung. Doch der
Versuch, «die alte Frage, wann und durch welchen Text Hume Kants «dogmatischen Schlummer>
unterbrach, zur Entscheidung» zu bringen, indem der Schlussabschnitt des ersten Teils von Humes
Treatise of Human Nature (1, 4, 7) als Erweckungstext namhaft gemacht wird, entbehrt der
Uberzeugungskraft. Selbst wenn zugestanden werden kénnte, dass Hume in diesem Text «die
antinomische Grundstruktur menschlicher Subjektivitit» anspricht, bildet diese doch keine
«Parallele» zu der von Kant herausgearbeiteten kosmologischen Antinomie der Vernunft (193).
Schwerwiegend auch die Datierungsprobleme: Es ist unbestritten, dass Kant die fiir seine
Vernunftkritik wesentliche «Antinomienproblematik bereits 1768 bis 1769 erwigt» (194). Wenn
sie durch Lektiire jenes Textes ausgeldst worden sein sollte, miisste er Kant auch schon damals
vorgelegen haben. Hamann publizierte ihn aber erst im Juli 1771 in zwei Beilagen der Konigsberg-
schen gelehrten und politischen Zeitung. Gawlick und Kreimendahl spekulieren, es sei nicht
unwahrscheinlich, dass Hamanns Ubersetzung bereits drei Jahre friiher angefertigt, es sei denkbar,
dass sie auf Bitten Kants «zunéchst fiir dessen privaten Gebrauch» erstellt worden sei, indem
Hamann Grund gehabt hitte, «sich Kant gegeniiber erkenntlich zu zeigen» (191). «Evident» (198)
ist also die These wahrlich nicht. Ohne die Bedeutung Humes fiir die Genesis der kritischen
Philosophie schmilen zu wollen, kann ich mich doch nach wie vor nicht zu einer engen
Verkniipfung zwischen Hume-Rezeption und Antinomienproblematik verstehen (vgl. Kants
Erfahrungsbegriff, 1970, S. 149). Zustimmung verdient hingegen die deklarierte Intention, das
Werden der Kantischen Philosophie nicht monokausal erkliren zu wollen. Doch wozu dann jene
These?

P.S. ineigener Sache. Dass der «Materialbericht» zum Verhiltnis Kant—Hume in meinem Buch
Kants Erfahrungsbegriff «voller Liicken» sein wiirde, war vorauszusehen. Er hatte auch nur den

213



Anspruch «historisch-kritischer Bemerkungen», war jedoch m.W. seinerzeit der qualitativ
umfassendste Bericht dieser Art und enthielt auch den Hinweis auf jene Hamannsche Ubersetzung
aus dem Treatise (allerdings nur unter Nennung der ersten der zwei Zeitungsbeilagen). Dass mein
«Materialbericht» aber «voller ... Fehler» sei (12), kann ich nach Lektiire des Buches von
Gawlick und Kreimendahl nicht bestétigen. Helmut Holzhey (Ziirich)

Heinrich P. Delfosse, Berthold Krdamer, Elfriede Reinardt: Wolff-Index. Stellenindex und
Konkordanz zu Christian Wolffs «Deutscher Logik». (Forschungen und Materialien zur
deutschen Aufkldrung, hg. von Norbert Hinske, Abt. III, Bd. 19.) frommann-holzboog, Stutt-
gart-Bad Canstatt 1987

Nachdem Norbert Hinske und seine Mitarbeiter bereits Indices zu Werken von Lambert, G. F.
Meier und Kant vorgelegt haben, ist nun auch Christian Wolffs «Deutsche Logik» (1713) in
gleicher Weise erschlossen worden. Das Werk selbst, Verniinftige Gedanken von den Krdften des
menschlichen Verstandes und ihrem richtigen Gebrauche in Erkenntnis der Wahrheit, war 1965
im Rahmen der Wolff-Ausgabe bei Olms mustergiiltig von Hans Werner Arndt ediert worden.
Was bictet der Index? Als Resultat des gewihlten Lemmatisierungsverfahrens enthilt der
Hauptindex eine «Grundformzeile» mit Angaben zur Wortklasse, zur absoluten und relativen
Haufigkeit des Lemmas (z. B. <Kunst>), dann «Wortformzeilen» (z.B. <Kunst>, <Kiinste,
<Kiinsten>) mit Haufigkeits- und vor allem mit den Stellenangaben. Auf den Hauptindex folgt die
Konkordanz, der umfangreichste Teil des Buches. Die iiberaus griindliche Aufschliessung des
Textes wird durch Sonderindices (der franzdsischen und lateinischen Ausdriicke, der logischen
Kunstwdorter usw. ), ein Register der von Wolff in der «Deutschen Logik» erwihnten Titel und ein
Glossar der von Wolff selbst zusammengestellten logischen Fachtermini abgerundet.

Den 150 Seiten Text steht ein Index im Umfang von 600 Seiten gegeniiber! Lohnt sich der
Aufwand? Wolffs Buch hat seine philosophie- und sprachgeschichtliche Bedeutung, gewiss.
Andererseits ist es Ubersichtlich und lberdies in der Arndtschen Ausgabe durch Register und
Anmerkungen inhaltlich gut erschlossen. Im Blick auf die immensen Kosten des Unternehmens
erscheint mir die Wahl gerade dieses Werks also nicht ganz iiberzeugend. Es stellt sich weiter die
Frage, ob derartige Indices noch in Buchform gedruckt werden sollen (der Subskriptionspreis des
Bandes betrug DM 395.—). Bereits heute bieten sich kostengiinstigere Varianten an: Microfiches;
die Speicherung etwa von Kants Gesamtwerk auf einer CD, die zusammen mit einem Suchpro-
gramm verkauft werden konnte. Die technische Entwicklung ist rasant, on line-Abfragen bei
einem Forschungszentrum diirften auch fiir Philosophiehistoriker bald zum wissenschaftlichen
Alltag gehoren. Helmut Holzhey (Ziirich)

Maine de Biran: Influence de ’habitude sur la faculté de penser (Oeuvres, t. [T); Derniére
philosophie: morale et religion (Oeuvres, t. X-1). Vrin, Paris 1987.

L’édition critique des Oeuvres de Maine de Biran se poursuit par la parution de nouveaux
volumes. Ceux dont nous rendons compte ici représentent des stades trés différents de sa pensée,
puisque le tome II comprend des textes ayant été écrits, pour I’essentiel, entre 1800 et 1802, et le
tome X-1 des textes rédigés entre 1818 et 1823. En les lisant et en attendant la suite de 1’édition, le
lecteur pourra compléter sa connaissance de la pensée du philosophe de Bergerac, qu’il aura prise
ala lecture des tomes déja parus (V: Discours a la société médicale de Bergerac [1807—-1810], VI
Rapports du physique et du moral de I’ homme [1811] et VIII: Rapports des sciences naturelles
avec la psychologie [1813-1815]).

Le tome I, édité par Gilbert Romeyer-Dherbey, comprend les deux rédactions du Mémoire sur
" habitude, dont seule la seconde avait été publiée, de méme que des comptes-rendus de cet
ouvrage par les philosophes alors dominants, Destutt de Tracy, Degérando et Cabanis, ainsi qu’un
autre, plus tardif, qu’on peut attribuer a Cousin.

214



C’est la méme cause qui a engagé Biran 2 composer ces deux Mémoires: un concours organisé
par I'Institut de France sur la question: «Déterminer quelle est I'influence de 1’habitude sur la
faculté de penser». Le premiére fois, en 1800, le prix ne fut pas décerné, mais le jury engagea
Biran a retravailler son texte, dont la nouvelle version fut couronnée en 1802. Les deux Mémoires
different pourtant notablement, c¢’est pourquoi ils sont tous deux reproduits dans ce tome des
Oeuvres.

A la lecture du premier, on peut mesurer combien ’auteur était proche a cette époque des
Idéologues, de Cabanis notamment, puisqu’il insiste sur I’'importance de la physiologie dans la
science de I'homme et adopte des positions qui se laissent facilement interpréter dans le sens du
matérialisme du médecin. Mais déja certaines notions caractéristiques de la pensée du philosophe
de Bergerac sont élaborées, qui prendront tout leur relief dés le second mémoire, et surtout dans
celui sur la Décomposition de la pensée, de 1804. 1l s’agit essentiellement de la distinction de
Iactivité et de la passivité, pivot de la psychologie biranienne.

En effet, Condillac avait, dans son Traité des sensations, fait dériver toute la connaissance de
la sensation, qui se transforme pour constituer les autres opérations de |’entendement. Mais,
remarque Biran, de méme que le physiologiste distingue la sensibilité de la motricité, I’idéologue
doit distinguer des facultés actives et passives; le toucher, par exemple, lorsqu’il est accompagné
de mouvement, est actif, ce qui n’est pas le cas du gotit. Deés lors, il faut distinguer dans tout
produit sensible, toute impression comme dit notre auteur, la sensation, passive et affective, et la
perception, active et représentative.

Le Mémoire sur I’ habitude va développer ce théme en examinant ’influence de I"habitude sur
les impressions, et montrer qu’elle est différente lorsqu’on est en présence d’une sensation ou
d’une perception: elle affaiblit celle-1a, mais rend celle-ci plus précise. C’est pourquoi seule la
derniere sera docile au rappel volontaire. L’influence différenciée de I’habitude est donc bien la
preuve qu’il faut distinguer deux éléments dans 1'impression et qu’on ne peut, comme Condillac,
fonder toutes nos connaissances indistinctement sur la sensation.

Mais Biran ne s’arréte pas 1a: il examine encore comment I’exercice des facultés développées
réagit a la répétition, a I’habitude. 1l va de soi, a cette époque, que sans langage, il n’y aurait pas de
raison. Le langage est un ensemble de signes; or, les premiers signes, ce sont les mouvements
volontaires qui accompagnent la représentation, signes naturels, fondements des signes artificiels
institués — un mot est d’abord un son proféré activement —. L’habitude rend 1'usage de ces deux
sortes de signes plus facile, mais au risque d’un obscurcissement, d’une mécanisation; c’est
pourquoi si le langage vient d’abord heureusement restimuler le mouvement perceptif guetté par la
routine, il risque aussi de s’y enliser. D’ou I’importance de maintenir vivante la double relation de
la perception a I’idée, et de 1'idée au signe, et le danger de toutes les méthodes d’apprentissage et
d’enseignement qui I’oublient en préférant 1’accumulation de connaissances apprises «par coeur».

SiBiran reniera ce texte a la fin de sa vie, ce n’est pas a cause de cette doctrine de I’habitude et
de la distinction de ’activité et de la passivité qui I’accompagne, mais a cause de sa «superstruc-
ture» sensualiste et, peut-tre, matérialiste. Il constitue donc une étape importante pour qui veut
connaitre la pensée du philosophe de Bergerac, d’autant que le reniement, ou du moins le
remaniement, est une constante de 1’écriture biranienne, comme le souligne Gilbert Romeyer-
Dherbey dans son Introduction, ou il sonde les implications philosophiques du mouvement
fragmenté de I’écriture du philosophe.

Avec le tome X-1, dont nous devons 1’édition a Marc de Launay, nous abordons des textes bien
différents, d’une part parce qu'’ils traitent de sujets particuliers, la morale et la religion, que Biran
n’a traités ailleurs que dans son Journal, et d’autre part parce qu’ils dénotent une orientation
différente de sa pensée, caractérisée a la fois par ce que Henri Gouhier a nommé la conversion au
christianisme et par ce que nous avons appelé ailleurs la tentation platonicienne. En effet, Biran,
des 1818, ouvre sa pensée au sentiment religieux dont il tente de faire une étude psychologique, ce

215



qui ’amene a distinguer trois vies en ’homme: sensitive, humaine et spirituelle, et lit attentive-
ment les écrits néo-platoniciens — particulierement Proclus — dont Cousin fait alors 1'édition.

Si notfe auteur ouvre sa pensée i ces influences, cela ne signifie pas qu’il renie sa psychologie,
telle qu’il I'a développée dans les mémoires couronnés, de 1804 a 1811. La distinction de la vie
sensitive et de la vie humaine n’est pas remise en question; il s’y ajoute simplement «un étage».
C’est du moins ce qui apparait a une lecture hétive; en fait, cette adjonction perturbe I’économie de
la distinction des deux vies sur bien des points, et ¢’est pourquoi le philosophe de Bergerac sentira
le besoin de reformuler sa pensée a partir de 1823 dans un nouvel ouvrage aussi complet que les
mémoires précédents, les Nouveaux essais d’ anthropologie (Oeuvres, t. X-2, a paraitre en 1989),
qui restera inachevé.

Dans les textes réunis ici, ce n’est pas encore la nouvelle tentative de synthese des Nouveaux
essals que nous observons, mais le premier contact philosophique avec le christianisme et le
platonisme. C’est pourquoi on peut y lire certaines théses surprenantes, contredisant celles des
écrits antérieurs et qui ne seront pas conservées, notamment en ce qui concerne I’existence des
idées innées et ’empirisme. La n’est cependant pas ’essentiel, car Biran n’abandonne jamais ses
theses sur I’importance de la sensibilité — méme s’il lui arrive plus souvent de la déplorer — et sur
1’activité constitutive du moi — bien qu’il 1a juge maintenant insuffisante pour rendre compte de la
raison et de ’esprit. C’est d’ailleurs a partir de la considération de cette activité que, dans les
Fragments relatifs aux fondements de la morale et de la religion, il analysera I’ attitude morale de
I’homme, fondée sur la sympathie ou le consensus et qu’il attaquera de Bonald (Examen critique
des opinions de M. de Bonald), lorsque ce dernier voudra voir I’origine du langage humain et des
idées qu’il véhicule dans une révélation faite par Dieu aux hommes. Une telle thése est absurde,
car un langage, pour étre per¢u comme tel, doit étre compris: certaines idées lui sont donc
antérieures, qui ne peuvent avoir leur source que dans un langage naturel, dont les premiers signes
sont les mouvements volontaires. D’ailleurs, Dieu n’a pas besoin de parler pour se faire
comprendre des hommes, et il a mis dans leur esprit ce qui est nécessaire a un comportement
moral, ainsi que le fait primitif de conscience I’atteste. C’est la la révélation intérieure qui,
contrairement a la révélation extérieure, est donnée a tout homme (Note sur les deux révélations).

Contre de Bonald encore, Biran est amené a défendre les droits de la philosophie, et c’est a ce
propos qu’il énonce sa thése de ’éclectisme, qui sera reprise par Cousin: il n'y a pas tant
opposition entre les différents systémes de philosophie que différence de points de vue — le
philosophe de Bergerac pose ici que 1’objet de la philosophie est I’étude de I’homme et de la nature
morale (36) —, et tous les grands penseurs s’accordent sur certaines théses fondamentales, que
Socrate fut le premier a énoncer (Mot de Socrate), établissant le spiritualisme et la loi du devoir,
dont le christianisme est le couronnement. Biran pense d’ailleurs que 1’Ecriture, en retour,
corrobore les vérités psychologiques, et il s’attelle a le montrer dans la Note sur I’ Evangile de saint
Jean, écrite en partie avec un ami, Charles Loyson. Bernard Baertschi, Genéve

Philosophie im 20. Jahrhundert/
Philosophie au 20e siecle

Joachim Schulte : Erlebnis und Ausdruck. Wittgensteins Philosophie der Psychologie. Reihe:
Introductiones. Beispiele philosophischer Analyse, hg. v. Hans Burkhardt. Philosophia Verlag,
Miinchen/Wien 1987.

Joachim Schulte, im deutschsprachigen Raum vor allem bekannt als Ubersetzer analytischer
Philosophie, versucht mit diesem Buch einen Vorstoss in ein noch wenig rezipiertes Gebiet

216



Wittgensteinschen Philosophierens: die Philosophie der Psychologie. Dass diese Thematik
noch wenig bearbeitet ist, hﬁn%t zum einen damit zusammen, dass die relevanten Manuskripte
erst ab 1980 publiziert wurden 0; dann aber auch damit, dass die Diskussion der Wittgenstein-
schen Philosophie der Psychologie vorab vom Privatsprachenargument her gefiihrt wurde.
Kommt dazu, dass die Wittgenstein-Interpretationen der 80er Jahre im Regelproblem ihren
Focus haben®!. So erstaunt es dann nicht, dass Wittgensteins Psychologie oberfldchlich mit
verschiedenen gegensitzlichen Etiketten versehen wird: Er wird, wenn auch nur als logischer,
aber doch ja}ls Behaviourist bezeichnetzz, dann aber auch durchaus als Dualist cartesischer
Provenienz™".

Schulte versucht selber zu zeigen, dass Wittgenstein fiir jeden Rubrizierungseifer ein «Arger-
nis» ist (147), weil er nicht nur keine Stellung im klassischen Leib-Seele-Dualismus bezieht
(154), sondern dariiber hinaus ausserstande ist, «einen allgemeinen Begriff des Bewusstseinsin-
halts oder dergleichen anzugeben» (150). Dass in dieser scheinbaren Schwiche gerade die Stirke
der Wittgensteinschen Bemerkungen iiber die Philosophie der Psychologie liegt, will Schulte
darlegen. Wittgensteins Reflexionen hitten nidmlich eine «polemische Spitze» gegen Versuche,
bestimmte, isoliert genommene psychologische Begriffe (etwa Erlebnis, Bewusstseinsinhalt) fir
grundlegend und damit fiir Begriindungsinstanzen zu erkliren, oder dann psychologische Aussa-
gen introspektionistisch durch Verweis auf Psychisches zu rechtfertigen (26)24. Als Begriin-
dungsinstanz lasse Wittgenstein nur Sprachspiele als Schnittpunkte zwischen Tun und Sprache
gelten (26)%. Deshalb beginnt Schulte seine eigentliche Untersuchung mit einem Kapitel iiber
den Sprachspielbegriff (Kap.2). Wittgensteins Versuch, Einteilungen der psychologischen

20 Die zugrundegelegten Texte sind die Manuskriptbinde 13038 der Jahre 1945-49, die als
zwei Typoskripte (Auswahl von Wittgenstein in Maschinenschrift, veroffentlicht als <Be-
merkungen tber die Philosophie der Psychologie> (BPP), Band 1 und 2, in: L. Wittgen-
stein, Werke in 8 Béinden, Frankfurt 1984, Bd. 7, S. 7-346. Sie kommen ausgewahlt auch
in Zettel> vor: Werke, Bd. 8, S.261ff.) und als Manuskripte aus den Jahren 1948/49
(<Letzte Schriften tber die Philosophie der Psychologie>, Werke, Bd.7, S.347-488)
publiziert sind. Schliesslich ist der zweite Teil der <Philosophischen Untersuchungen> (PU;
Werke, Bd. 1, S.225ff.) zu erwihnen, der aber nach heutiger opinio communis nicht am
richtigen Ort erscheint (als 2. Teil der PU), da der 1. Teil fiir in sich abgeschlossen und
der 2. Teil als eine spitere Entwicklung Wittgensteins mit neuen Einsichten gilt.

21 Vgl. z. B. ]. Bouveresse: La force de la regle. Wittgenstein et |'invention de la nécessité,
Paris 1987; G. P. Baker / P. M. S. Hacker: An Analytical Commentary on the Philosophi-
cal Investigations. Vol. 1: Wittgenstein. Understanding and Meaning, Oxford 1980; Vol.
2: Wittgenstein. Rules, Grammar and Necessity, Oxford 1985; G. P. Baker / P. M. S. Hak-
ker: Scepticism, Rules and Language, Oxford 1984; G.P. Baker / G.M.S. Hacker:
Language, Sense and Nonsense, Oxford 1984; S. A. Kripke: Wittgenstein. On Rules and
Private Language, Oxford 1982 (dt.: Wittgenstein iiber Regeln und Privatsprache, Frank-
furt 1987); W. Stegmiiller: Kripkes Deutung der Spitphilosophie Wittgensteins. Kommen-
tarversuch iiber einen versuchten Kommentar, Stuttgart 1986; C. Wright: Wittgenstein on
the Foundations of Mathematics, London 1980.

22 Z.B. ]. Fodor: Representations. Philosophical Essays on the Foundation of Cognitive
Science, Cambridge, Mass. 1981, S.318f.

23 I. Hacking: Wittgenstein the Psychologist, in: The New York Review of Books XXIX, 5
(1982) S.42-44.

24 Schulte versucht im Anhang des 5. Kapitels zum Thema «Bedeutungsblindheit» Kripkes
Aussage, Wittgenstein verfahre introspektiv, zu widerlegen.

25 BPPII, § 632: «Das Sprachspiel hat seinen Ursprung nicht in der Uberlegung. Die Uberle-

217



Begriffe zu machen (Kap.3), beruht denn auch nicht auf Introspektion, sondern steht im
Dienste der Grammatik und der Sprachspiele. Er ist als Untersuchung psychologischer Verben
zu sehen, die etwa die Asymmetrie zwischen der 1. Person Singular Prisens (Ausserung) und
der 3. Person Singular Priasens (Mitteilung) oder zwischen Prisens und Vergangenheit manife-
stiert. Das sprachlich selbe Verb bedeutet je etwas anderes, hat eine andere Grammatik. Diese
Asymmetrie weist aus, dass die idealsprachliche Bedeutungsthese, wonach einem Ausdruck
ein Sinn entspricht, der alle Anwendungen regelt und in allen Anwendungen derselbe ist, ein
Mythos ist.

Ebenso hilt die grundlegende Voraussetzung eines Erlebnisinhaltes zu jedem Erlebnis
(Sinnesdatum, privates Objekt, Gegenstand, den ich unmittelbar mit dem geistigen Auge
erfasse)” einer Untersuchung der tatsichlichen Verwendung im Sprachspiel nicht stand. Die
Aufmerksamkeit auf die Verwendung der psychologischen Ausdriicke zeigt auch, dass sie nicht
dazu dienen, um Aussagen iiber seelische Tatbestinde (Erlebnisakte) zu machen. Wittgensteins
Analysen der Begriffe Erlebnis, Sehen, Erinnern, Glauben, die Schulte in seinem Buch nach-
zeichnet, zeigen vielmehr, dass diese Begriffe nicht vorab deskriptiv verwendet werden, sondern
bestimmte Handlungsfunktionen unter bestimmten Umstédnden haben®’. Erlebnis und Ausdruck
miissen nicht notwendig liber Erlebnisinhalte, innere Bilder (innere Représentationen — wie sie die
Mentalisten nennen) vermittelt werden (154). Die vermittelnde Instanz zwischen Erlebnis und
Ausdruck, zwischen Innen und Aussen, ist vielmehr das charakteristische Ausdrucksbenehmen.
«Es ist der charakteristische Ausdruck, der die Sprache ins Spiel bringt, denn der Ausdruck
unseres Fihlens und Denkens ist sprachlich vermittelt, dabei jedoch oft eng mit <unmittelbaren>
Ausserungen verkniipft. Unmittelbarer Ausdruck und sprachlicher Ausdruck — von ihnen ausge-
hend, versucht Wittgenstein zu erkennen, wie das Subjektive begrifflich erfassbar wird» (43).
Dies ergibt sich aus Schultes Darstellung des Ausdrucksverstehens (Kap. 4), des Gegenstandes
des Sehens (Kap. 5, 6) und des Erinnerns (Kap. 7).

Das 4. Kapitel rollt die Thematik des Ausdrucksverstehens in origineller Weise vom
dsthetischen Verstehen einer ausdrucksvollen musikalischen Phrase auf. Das Verstehen eines
Ausdrucks ist nach Wittgenstein sein Gebrauchen- und Erkldrenkénnen®. Erkldren allerdings
lisst sich eine musikalische Phrase ebensowenig wie etwa der Ausdruck «rot». Schulte expliziert
dies an einer Beschreibung des Klangs einer bestimmten Stelle von Tristan und Isolde durch
Thomas Mann. Die Beschreibung, die als Erkldrung des Verstehenserlebnisses der musikalischen
Phrase fungiert, kann uns das Erlebnis des Musikstlickes nicht vermitteln. Das Erlebnis (Verste-
hen des musikalischen Ausdrucks) scheint etwas Spezifisches, Undefinierbares, Unbeschreibli-
ches — wie etwa das Farberlebnis. Schulte zeigt dann allerdings, dass dieses Spezifische,
Besondere — in gewissem Sinne gilt dies auch fiir das Private — nicht ein Priadikat des Erlebnisses
ist, sondern: «Das, was wir das Spezifische solcher Erlebnisse zu nennen geneigt sind, [verdankt]
sich unseren Techniken der Begriffsverwendung und ihrer Einbettung in diesbeziigliche Prakti-
ken» (55). Das Spezifische in den Erlebnissen anzusiedeln, ist gerade bei psychologischen Verben
eine grosse Gefahr. Es zeigt sich auch hier: Sogenannte spezifisch psychische Phanomene, wie
etwa Erinnern u. 4., miissen von der Technik der Wortverwendung her, vom Sprachspiel her
begriffen werden (57). Eine Psychologie auf solchen spezifischen Erlebnissen aufzubauen, ist
also methodisch verfehlt: Die Untersuchung hat bei Sprachspielen zu beginnen.

Im 5. und 6. Kapitel erldutert Schulte am Beispiel des Aspekterlebnisses (Hasen-Enten-

gung ist ein Teil des Sprachspiels. Und der Begriff ist daher im Sprachspiel zu Hause.» (Wie
Lettel>, § 391.)

26 Vgl. BPPI, § 109.

27 Vgl. dazu etwa PU, § 152-55.

28 PU, § 75, 146, 209.

218



Beispiel) den notwendigen Zusammenhang, die wechselseitige Verkniipftheit von Erlebnis und
Ausdruck, Reaktion und Konsequenzen. Wittgenstein behandelt das Sehen immer als Aspektse-
hen («sehen als. . .»). Schulte erdrtert in diesem Zusammenhang die Auseinandersetzung Witt-
gensteins mit dem Gestaltpsychologen Wolfgang Kohler®. Kohlers Behauptung, dass «Bedeu-
tung erfassen» der Gestaltauffassung folgte, hilt Wittgenstein entgegen: «Es ist— im Gegensatz zu
Kohler — gerade eine Bedeutung, die ich sehe.»*" Damit will Wittgenstein sagen, dass die
«Hypothese, wonach wir Gestalten wahrnehmen konnen, ohne ihnen Bedeutung zu geben, vage
und ohne Nutzen ist, wenn wir versuchen, grundlegende Begriffe wie <wahrnehmen>, <sehen>,
«empfinden> usw. zu kldren und zu verstehen» (86). <Wahrehmen> heisst namlich im Sprachge-
brauch immer, dass man Dinge als dies oder jenes erkennt: Wir sehen nicht Dinge, sondern
Biume, Kinder etc.’!. Auch in die Theorie der Sinnesdaten bringt der Ansatz bei Sprachspielen
Licht: Im Exkurs tiber Sinnesdaten beschreibt Schulte, wie Wittgenstein Moores Konfusion in der
Theorie der Sinnesdaten dadurch erklért, dass er zeigt, wie Moore normale empirische Satze
(Satze iber materielle Gegenstinde) und Sitze liber Sinnesdaten nicht auseinanderhilt. Die
Sprachspiele tiber Sinnesdaten differieren ndmlich toto coelo von denen iiber materielle Gegen-
stinde.

Im 7. Kapitel dann wird Wittgensteins These, dass Erinnern keinen Erlebnisinhalt hat (haben
muss)32, erortert. Das Verhiltnis von Erlebnis und Ausdruck (Titel) ist also sowohl beim
Verstehen wie beim Wahrnehmen und Erinnern nicht durch Erlebnisinhalte vermittelt, sondern
tritt je eigens hervor in der Untersuchung der Sprachspiele dieser Ausdriicke. Im 8. Kapitel
schliesslich erortert Schulte im Zusammenhang mit Moores Paradox «es regnet, aber ich glaube es
nicht»>* die Sprachspiele des Glaubens, Behauptens und Annehmens. Es handelt sich dabei um
Wittgensteins letzte Auseinandersetzung mit Frege34.

Schultes Buch besticht durch Souverinitidt der Text- und Manuskriptkennmis35. Man ist
streckenweise versucht, vom Autor eine strengere Gedankenflihrung zu verlangen, sowie zu
fordern, dass er die Kapitel miteinander verbinde und gewisse Thesen zum Verhiltnis von
Ausdruck und Erlebnis deutlicher mache. Dieses Postulat allerdings kommt nicht nur mit
Wittgensteins Philosophieauffassung in Konflikt, sondern auch mit dem unprétentiosen Anspruch
Schultes: «Die folgenden Untersuchungen wollen neben der Aufklarung nicht offenkundiger
Einzelheiten in Wittgensteins Manuskripten einige begriffliche Zusammenhinge und Entwick-
lungen in Wittgensteins Denken der spiten vierziger Jahren aufzeigen» (20).

Peter Schulthess (Ziirich)

29 Wolfgang Kohler: Gestalt Psychology. An Introduction to New Concepts in Modern
Psychology (1929), New York 1975.

30 BPPI, § 869.

31 Vgl. dazu auch Descartes’ Kritik am Verb «<videre> in den <Meditationes de prima philoso-
phia>, hg. v. L. Gidbe, Hamburg 1959, S. 56 (2. Med.).

32 PUILXIII; vgl. auch BPPI, § 694.

33 Vgl. PUILX; vgl. L. Wittgenstein: Briefe. Briefwechsel mit B. Russell, G. E. Moore, J. M.
Keynes, F. P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker, hg. v. B. F. McGuiness
und G. H. von Wright, Frankfurt 1980, S. 218 ff.

34 Wie Anscombe ist Schulte der Auffassung, dass Frege Wittgenstein am meisten geprigt hat
(18); vgl. Anscombe: Introduction to Wittgensteins Tractatus, London 1959, S.12.

35 Schulte selbst ist ein ausgezeichneter Kenner des untersuchten Materials, der selbst an der
Transkription der verhandelten Manuskripte gearbeitet hat (8) und auch immer wieder
verworfene Manuskripte in die Interpretation einbezieht.

219



Sigrid Bauschinger, Susan L. Cocalis und Sara Lennox (Hg.): Nietzsche heute — Die Rezeption
seines Werkes nach 1968. 15. Amherster Kolloquium zur deutschen Literatur, Francke Verlag,
Bern/Stuttgart 1988.

Besonders bemerkenswert in dieser Sammlung der Beitrdge zum 15. Amherster Kolloguium
ist der Aufsatz von Wolfgang Miiller-Lauter (Nietzsches Auf-16sung des Problems der Willens-
freiheit), worin das im Denken Nietzsches gewandelte Freiheitsgefithl am Ende zur Einverleibung
des Gedankens von der ewigen Wiederkehr gefiihrt wird. Ernst Behlers Beitrag tiber Heideggers
und Derridas Umgang mit Nietzsche macht glinzend deutlich, wie sehr die Interpretation
Heideggers als langzeitig dominante einer anderen, ihre Griinde tangierenden bedurfte, um
radikal problematisiert zu werden. Informativ berichten Robert Ackermann (Current American
Thought on Nietzsche) und Bernice Glatzer Rosenthal (Current Soviet Thought on Nietzsche). —
Die iibrigen Arbeiten (Alfred Schmidt: Uber Wahrheit, Schein und Mythos im frithen und
mittleren Werk Nietzsches; Sarah Kofman: Nietzsche und die Dunkelheit des Heraklit; Peter
Heller: Nietzsche and the Jews; Gert Mattenklott: Nietzscheanismus und Judentum; Heide
Schlipmann: Zur Frage der Nietzsche-Rezeption in der Frauenbewegung gestern und heute;
Robert Eden: To What Extent Has the World of Concern to Contemporary Man Been Created by
Nietzschean Politics?, Geoffrey Waite: Zarathustra or the Modern Prince — The Problem of
Nietzschean Political Philosophy) ergdnzen den genannten Grundbestand je auf ihre Weise.
Mazzino Montinaris Text (Aufgaben der Nietzsche-Forschung heute: Nietzsches Auseinanderset-
zung mit der franzosischen Literatur des 19. Jahrhunderts) ldsst ahnen, in welch subtilen
Ausgriffen dieser Forscher bis zuletzt dachte. Das ganze Buch ist ihm, dem viel zu friih
Verstorbenen, mit Recht gewidmet.

Gesamthaft muss hervorgehoben werden, dass ein solches Kolloquium wohl einzelne Berei-
che anleuchten, aber niemals, wie der Untertitel vorgibt, die Rezeption des Nietzscheschen
Werkes seit 1968 darzulegen vermag. So miisste — um nur ein Beispiel zu nennen — der ferne Osten
einbezogen sein. In Japan ist, gerade auch was Nietzsche betrifft, eine rege Ubersetzertitigkeit
und mit ihr ein wachsendes Interesse an européischer Metaphysikkritik zu beobachten.

H.-J. Braun (Ziirich)

Aktuelle Fragen/Questions actuelles

Flint Schier: Deeper into Pictures. An Essay on Pictorial Representation. Cambridge Univ.
Press, Cambridge 1986.

La discussion philosophique contemporaine au sujet de I'image est résolument en retard
comparée a celle qui traite du langage — une situation paradoxale, si on considére |’ importance que
revét actuellement le moyen de communication iconique. D’un c6té, cette conjoncture fait que
I’interrogation peut tirer profit des résultats obtenus par la philosophie du langage pendant ce
siecle, en utilisant des concepts fondamentaux comme ceux de signification, de référence et de
contenu, concepts qui ont désormais échappé aux limbes pré-scientifiques. D’un autre coté, la
nécessité de saisir beaucoup de problémes de nature spécifiquement iconique avec des instruments
conceptuels utilisés pour I'étude de systémes linguistiques se retourne contre ce type d'interroga-
tion, car ces instruments ne se révelent pas toujours a la hauteur du probléeme. Cela s’explique par
la différence intrinseque des objets. On a méme souvent assisté a la tentative réductionniste
d’imposer les limites de I’expérience verbale a la structure de I’expérience visuelle, de voir dans
I’usage des images un cas spécial de 1'usage des signes linguistiques, de considérer les images
comme un langage — et toutes ces tentatives sont marquées par I’exportation, allant des systémes

220



verbaux a ceux qui sont iconiques, de la caractéristique de la conventionalité. Cet état de chose a
entrainé une focalisation de la discussion sur les conditions qui déterminent quand une chose peut
étre une image d’une autre chose, la limitant de ce fait aux arguments pour et contre une théorie de
la ressemblance.

C’est en effet la tache de celui qui s’oppose a la réduction linguistique de défendre une théorie
naturaliste de la vision des images qui doit d'une maniére ou d’une autre se fonder sur (une forme
de) la similarité entre certains traits de I’image et ce qu’elle représente; son objectif polémique est
de montrer qu'une telle réduction est incapable de fournir I’explicans complet du concept de
I'image. Le fossé qui sépare les théories sémiotiques, comme celle de Goodman, des tendances
plus récentes de la psychologie de 1’image est a ce titre exemplaire.

La qualité principale du texte de Schier est la remarquable condensation des arguments pour ou
contre les théories naturalistes ou sémiotiques ainsi que la précision avec laquelle ce derniéres sont
exposées. L’auteur fournit d’entrée un survol des principales théories de la représentation
picturale, survol dont il faut absolument conseiller ]a lecture a toute personne intéressée par cette
problématique. La partie centrale du livre présente une thése originale, soutenue par des
arguments clairs et incisifs. Ces arguments, faisant largement usage d’exemples, permettent
souvent de mieux saisir les traits des différentes relations que nous entretenons avec les images. 11
faut aussi se réjouir du fait que Schier, tout en traitant de problemes complexes, évite tout recours a
une rhétorique abusant de termes techniques.

La ligne principale de I’argumentation de Schier consiste en la tentative de montrer que les
images ne peuvent étre considérées comme des signes linguistiques, car bien qu’elles conservent
une dimension sémantique, elles sont entierement privées de syntaxe. Un mode simple de
considérer cette distinction consiste en la confrontation entre I’apprentissage d’une langue et celui
de 'interprétation des images.

Selon Schier le critére essentiel de la représentation picturale est celui de la générativité
naturelle. Ce terme décrit la maniére dont un apprentissage de !’interprétation de symboles
iconiques s’effectue. Pour apprendre 4 interpréter une image ou une photo, il suffiten général d’un
déclic, et une fois cette capacité acquise, elle peut étre utilisée sur d’autres images. Schier pose
que c’est justement ce phénomeéne, qu’il nomme générativité naturelle, qui est a la base de
I’iconicité et qui permet de distinguer I’icone du signe linguistique. En effet, I’apprentissage d’un
systéme linguistique est bien plus laborieux que celui d’un systéme pictural, car pour pouvoir
comprendre une phrase, il faut connaitre non seulement la signification d’une grande quantité de
mots, mais aussi les régles de grammaire du systeme. A I’inverse, I’exécution d’une interprétation
iconique implique que le sujet ait subi une initiation au systéme pictural et qu’il soit en mesure de
reconnaitre 1’objet présenté dans I'image. En ce sens, la théorie de Schier a un noyau explicatif
causal, car la définition de 1’icone dépend de la faculté d’interprétation iconique.

A partir des notions centrales de la générativité naturelle et de I’interprétation iconique, Schier
élabore une analyse serrée de la différence entre un systéme linguistique et un systéme iconique.
En accord avec la thése de la générativité naturelle comme critére fondamental de I’iconicité,
Schier décrit les images comme n’ayant pas de syntaxe, ni de ce fait de régles grammaticales.
Pourtant, on observe que les systémes picturaux sont, tout comme les systémes linguistiques,
capables de produire une quantité arbitraire de nouvelles images. De plus les icones sont
caractérisées par une structure compositionnelle. Elles sont constituées de parties. Si on distingue
entre une composition forte et une composition faible des symboles, il faut dire que les symboles
linguistiques sont composés de maniére forte — pour comprendre ce type de symboles, il faut
connaitre la signification déterminée conventionnellement de ses parties ainsi que les régles de
grammaire gouvernant sa composition — tandis que les symboles picturaux sont composés de
maniére iconique et faible — ce qui veut dire que la compréhension du symbole entier présuppose
seulement la compréhension de ses parties. Schier distingue a I'intérieur de 1’icone des parties

221



iconiques, ayant une signification iconique indépendante, et des parties subiconiques, qui n’ont
pas de signification iconique indépendante, puisque leur compréhension dépend du tout iconique.
Cela équivaut a dire que les parties iconiques ne sont pas réductibles a des parties spatiales de
I"image.

Schier montre a partir de cette description des relations entre les parties de 1’image et I’image
entiére que les propriétés iconiques de I'image (ou de ses parties) ne coincident pas toujours avec
ses propriétés dénotatives ou, en citant ses propres termes, «|. . .] the <iconification> or «depiction>
relation is not the same thing as the <representation> relation.» (p.75) En effet, certaines
configuration spatiales, comme des points pour des yeux dans le dessin d’un visage, ne peuvent
pas étre dites iconiques, mais ils exemplifient sub-iconiquement des yeux, car le contexte permet
de les interpréter comme tels. On ne dira pas de ’enfant dessinant un visage avec ce genre d’yeux
qu’il a représenté des yeux, bien qu’il sache de toute évidence représenter un visage avec des yeux.
Comme Schier le reconnait (p. 85), le choix du terme <partie> est malheureux, étant donné la
symétrie de la relation qui nous intéresse. Il faut suivre la proposition de Schier (p. 85-86) et parler
plutét de <fonctions iconiques>. Un symbole est une fonction iconique d’un autre symbole si la
génération d’une interprétation naturelle du premier présuppose ou entraine une interprétation du
méme type du deuxieme symbole. On voit aisément que la relation fonctionnelle qui relie les
icones peut étre symétrique.

Laissant le probléme de la représentation et cherchant a expliquer la référence iconique, Schier
fait appel aux notions de lien causal et d’intention. La capacité de reconnaitre un objet permet
I’interprétation iconique d’une image qui le représente, mais pour savoir qu’il s’agit bien de cet
objet et non de son double, il faut en savoir plus au sujet du processus de fabrication de I'image et
de l'intention de l’artiste. Ne pas tenir compte des criteres de lien causal et d’intention
équivaudrait a admettre que la référence iconique est ambigué par nature.

En ce qui concerne la question du caractere conventionnel de la représentation picturale,
Schier admet une convention minimale (qu’il nomme <convention C>). Pour éviter des cas
déviants, comme celui d’une peinture utilisée comme arme lors d’un combat, par exemple, il faut
qu’une convention régle I’'usage des icones. Cette convention assure que |’interprétation picturale
est la bonne maniére de procéder eu égard a une image. De cette maniére, le spectateur sait que
c’est bien ’interprétation iconique (et non une interprétation arbitraire quelconque) que I'artiste
visait. Il s’agit 1a de la seule convention nécessaire a la représentation picturale. Ainsi, Schier peut
résumer son propos de la maniere suivante. «If S is [a picture] of O (by causation and artist’s
intention) and if S is intended to be iconically of O (by convention C), and if it is naturally
interpretable as being of O (in virtue of the ability to recognise O), then S is anicon of O.» (p. 137/
8).

Une conséquence indirecte des théses mentionnées ci-dessus est une défense de la théorie de la
ressemblance fondée sur la notion de générativité naturelle. (p. 186) «The respect in which S
resembles its depictum O is this; there is an overlap between the recognitional abilities triggered by
S and O [...]. My interpretation of S is iconic only if my ability to recognise O has become
engaged in my interpretation of S.» (p. 186—7)

Nous voulons maintenant signaler quelques éléments qui nous semblent problématiques. Tout
d’abord, il faut souligner que dans le cadre de la défense de la ressemblance Schier ne se préoccupe
pas de ce qui semble étre le probléme majeur des théories naturalistes, ¢’est-a-dire celui de la
ressemblance des formes géométriques. Selon ses propres termes, il doit s’agir de la capacité des
éléments géométriques de I'image de déclencher la capacité de reconnaissance des éléments
géométriques appartenant a ce qui est représenté. Ce cas semble plus complexe que celui de
1’attribution de la couleur, car les modifications projectives de la forme sont plus complexes que
celles de la couleur. C’est pourtant le cas de la couleur qui retient surtout |’attention de Schier. 11
faut donc admettre la nécessité de pousser plus avant ’analyse, et en ce sens une théorie de la

222



ressemblance doit s’opposer a la restriction de la relation aux seuls deux termes de 1’ objet physique
qu’est I'image et de I’objet physique représenté, pour prendre en considération des structures plus
complexes comme celles présentées dans 1’information optique.

En deuxiéme lieu, la relation entre I’expérience picturale et I’interprétation naturelle semble
problématique: Schier les distingue du point de vue logique, mais non du point de vue de leur
fonction. L’interprétation iconique est considérée comme une condition nécessaire et suffisante
pour savoir que I’image est une image d’une chose particuliere et non d’une autre, tandis que la
question de savoir si on ne doit pas imposer une restriction importante qui éliminerait le cas d’une
interprétation non accompagnée de vision (qui contraste avec I’idée que nous voyons des images)
reste ouverte. L artificiel du cas de I’interprétation iconique sans vision rend suspecte la thése de
I’indépendance de la générativité naturelle par rapport a I’expérience picturale (et de cette
maniére, la thése que la générativité naturelle peut a elle seule fournir I’explicans de la définition
des images est remise en question). Mais la thése que «an experience will count as seeing S as a
picture of O only if it mirrors a naturally generated interpretation of S» (p. 207) est encore plus
suspecte. Considérons I’entiére définition proposée par Schier: «P’s conscious visual experience
E is an experience of S’s being a picture of O as F1. . F just if: E is an experience as of colours and
marks on the surface of S and for every representational content P ascribes to S of the form <O is
Fk>: (1) there is some feature of P’s visual experience as of the colours or marks of S’s surface
which «mirrors> this content ascription so that either (i) the experience would have been different
had the content ascription been different or (ii) the content ascription would have been different
had the experience been different; and (2) the interpretation in question (A represents O as Fk) is
naturally generated» (p. 206). La clause (2) de la générativité naturelle est redondante dans le sens
qu’elle est déja contenue dans (1). Schier soutient que sans la clause (2) nous ne pourrions
distinguer ’expérience de voir une image de celle de voir un symbole pourvu d’une signification.
Cela ne peut pourtant valoir que si on donne a ’expression «réfléchir I’ attribution d’ un contenu
dans les caractéristiques de I expérience visuelles un sens générique, qui ne tient pas compte des
restrictions imposées a la structure de notre vision. Il nous semble que ce point est directement lié
au manque d’une analyse des conditions psychologiques qui fondent la théorie de la ressemblance.

Pendant la rédaction de ce compte rendu nous avons appris le décés de Flint Schier. Cette perte
est d’autant plus regrettable que Flint Schier nous quitte a 1’4ge de trente-cing ans.

Roberto Casati et Christine Tappolet (Genéve)

Kommunikative und responsive Rationalitdit

Bernhard Waldenfels: In den Netzen der Lebenswelt. Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1985;
ders.: Ordnung im Zwielicht. Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1987.

Wihrend sich <In den Netzen der Lebenswelt> in langeren Teilen direkt auf Habermas bezieht (94-
149), entfaltet W." neuestes Buch «Ordnung im Zwielicht> seine eigenen Einsichten. Fiir eine auf
die Auseinandersetzung mit der Lebenswelt-Diskussion von Habermas gerichtete Lektiire ist die
erste Arbeit Kritik, die zweite sozialphilosophische Konstruktion gegen Habermas.

Zwei Thesen von W. ziehen sich durch seine ganze Arbeit: Habermas® Vernunftbegriff sei
einerseits zu eng und zu gleichformig (These 1), und andererseits sei seine Lektiire phanomenolo-
gischer Texte «iusserst selektiv» (These 2) (1985, 96). Zwar gebe es ein «Koalitionssystem der
Vernunft» (94), das Sprachpragmatik, Argumentationslehre, Handlungstheorie, Systemtheorie,
kritische Theorie und Hermeneutik verbinde; diese Vernunft desubstantialisiere sich jedoch zur
Eigenschaft der Rationalitit (95). Dieser niichterne Zug sei auch im Konzept der Lebenswelt
auffindbar. «Fiir Husserl beruht das Weltproblem noch auf der iefsten Wesensverbundenheit
von Vernunft und Seiendem> als dem <Rétsel aller Ritsel>, und nur deshalb antwortet er auf den
<Zusammenbruch des Glaubens an die Vernunft> mit einer Riickbesinnung auf die Lebenswelt»

223



(95, vgl. HUA VI, 5). Wiihrend sich sogar bei Foucault die historische Vernunft in einer variablen
Ordnung der Dinge materialisiere, laufe bei Habermas die Rationalitéit ausschliesslich durch den
engen Filter menschlicher Meinungen, Handlungen und Ausserungen. Schon aus diesen wenigen
Fingerzeigen lassen sich Verortungswiinsche von W. herauslesen: Mir scheint, dass er zundchst
an der phinomenologischen Position festhalten will, jedoch auch sieht, dass Husserls dem
traditionellen Vernunftbegriff der Philosophie verpflichtete Rationalitat in der Krise ist und bei
Merleau-Ponty die weiterfiihrenden Impulse zu finden sind.

W. zeichnet zunichst eine Skizze seines Habermas-Verstindnisses (95-99), die mir angemes-
sen scheint, um dann auf die strittigsten Punkte zu kommen (99 ff.). Ich gehe auf drei solcher
Punkte ein. 1. Die nicht ganz so formalen Welten (100-102): Statt bloss eine kategoriale Fassung
einer Weltentheorie zu liefern wie etwa Popper, erhdlt Habermas' Weltbegriff nach W.’
Auffassung ontologische, und hat nicht, wie behauptet, konstitutionstheoretische Bedeutung.
Habermas® Theorie der drei formalen Welten reifiziert ein philosophisch-wissenschaftliches
Weltbild, und die formale Rationalitit wird zur materialen, indem sie qualitative Erfahrungsin-
halte <kategorial> entwertet. 2. Die subjektive Welt als Auffangbecken (103—107): Mit Piaget wird
die Genese der objektiven und sozialen Welt als Prozess kognitiver und sozialer Dezentrierung
beschrieben. Dabei verschwindet die Zentrierung nicht eigentlich, nur wird die subjektive
Zentrierung ersetzt durch eine Logozentrik. «Was dabei iibrig bleibt, ist eine entmachtete, aber
dafiir auch entlastete und entfesselte Subjektivitit» (103). Diese Abwertung der Subjektivitit wird
kompensiert, indem ihr viel aufgeladen wird — durch die Geltungsanspriiche. Doch das Nicht-
Gemeinsame, das bei der Universalisierung kognitiver und moralischer Anspriiche zuriickbleibt,
lasst sich nicht in einer dritten Welt subjektiver Erlebnisse einfangen. Die verschiedenen
Geltungsanspriiche sind zu heterogen und disjunkt und koénnen keine einheitlichen Bezugs- und
Erfiillungspunkte mehr gewihrleisten. Im speziellen Fall evaluativer Ausserungen 6ffnet sich ein
Spalt, durch den die gesamte Lebenswelt mit all ihren Relativititen nachstromt: «Der program-
mierten Differenzierung und Formalisierung von Geltungsanspriichen sind damit von innen
heraus Grenzen gesetzt. Vielleicht ist die Subjektivitit ein Trojanisches Pferd, das von der
Lebenswelt ausgesandt wurde.» (106f.) 3. Traditionale und posttraditionale Lebenswelt
(107-110): Habermas’ Antwort, wie denn die Lebenswelt den Ansturm der Rationalisierungen
iiberstehe, ist zwiespiltig. Jedes «geschichtsphilosophische Demiurgentum» hat er endgiiltig
abgelegt, und die Lebenswelt ist und bleibt der Hintergrund der Vernunft. Doch dieser Hinter-
grund schrumpft durch den Druck der Rationalisierungsschiibe zu einem Vorhof der Vernunft. Die
Lebenswelt wird verwandelt, Traditionen werden zu Materialhalden und Vorratslagern, aus
denen man sich von Fall zu Fall bedient. Sie haben keinen Eigenwert mehr.

Die Redeweise von «Reservoir» usw. der Lebenswelt findet man so nicht bei Husserl. W. gibt
dann aber keine Interpretation dieser unterschiedlichen Sichtweisen. Mir scheint, dass Habermas’
Blick sozialphilosophisch-aufklirerisch ist, wahrend es bei Husserl kein Bewusstsein einer
solchen Dimension gibt, obschon ein dhnlich gelagerter Zusammenhang von <Krise und Kritik»
wie bei Horkheimer aufweisbar ist. Dass diese Traditionen einfach so zur Verfiigung stehen, ist
ein Dilemma fiir Habermas, das bisher noch zu wenig Beachtung fand. Wiirde niimlich Habermas
diesen Traditionen einen Eigenwert oder ein unhinterfragbares Existenzrecht zubilligen, wiirde
die bewusst akzentuierte Differenz zum intellektuellen <Neokonservatismus> in der Theorie der
Moderne minimiert. Die andere Sichtweise stellt alle Traditionen zur Verfiigung der Verwertung,
da sie als <Materiallager> betrachtet werden. Dies ist genau genommen die Gkonomistische
Position, die Traditionen kapitalistisch verwertet. Habermas l6st dieses Dilemma, indem er zwar
die zweite Variante beibehilt, aber moralisch statt 6konomistisch argumentiert. Wihrend die
Okonomistische Position die Traditionen betroffener Lebenswelt-Subjekte historisiert und ver-
marktet, den Eigenwert ihrer Geschichten stiehlt und mit vollem Bauch zuriicklisst, praktiziert
die moralische Position dasselbe mit dem Unterschied, statt den vollen Bauch den mit eingeldsten

224



Geltungsanspriichen vollen Kopf zurtickzulassen. Dies ist indes nicht W.” Denkungsart; er zielt
auf die mittlere Ebene (109), die an Merleau-Ponty erinnert, aus dessen Wahrnehmungsphdnome-
nologie er die zentralen Anliegen ibernimmt. Zwar gibt Habermas zu, dass die Lebenswelt, auch
die posttraditionale, auf «sinnstiftende Traditionen» weiterhin angewiesen bleibt (1981 II,
484 —-487), doch bleibt sie dies immer hinsichtlich des Drucks der Dauerrevisionsbereitschaft und
der reflexiven Verfliissigung. Nach W. sind Re-vision und Re-flexion reagierende Verfahren, die
sortieren und filtern, was schon da ist. «Was aber Innovation und Produktion angeht, so wiren
diese insgesamt in der mittleren Ebene anzusetzen, die Habermas der #sthetischen Kritik
vorbehilt» (109). Und weiter: «Der Gegensatz von «traditionell> und <posttraditionals ist ganz und
gar zugeschnitten auf Traditionen, auf die wir uns berufen, nicht aber auf Traditionen, an denen
wir arbeiten. Der genannte Gegensatz verldre sich, wenn Habermas die Lebenswelt nicht
ausschliesslich betrachten wiirde aus dem Blickwinkel universaler Geltung von Sitzen, sondern
herunterginge auf die Ebene der Lebenspraxis, die er selber beschwort. Die Traditionen, an denen
wir arbeiten, lassen wir sowenig hinter uns wie Erfahrungen, aus denen wir leben, oder wie den
eigenen Leib, in dem sich Erfahrungen verkorpern.» (109f.) Besser kann man Merleau-Ponty
nicht interpretieren. Der auf die Geltungsbasis der Rede eingeschrinkte Rationalitdtsbegriff ist
restriktiv (110), er stellt nicht bloss eine Definitionsfrage, sondern hat wie bei Weber etwas von
der Lutherschen Devise «Hier stehe ich, ich kann nicht anders». Wie dem auch sei: selbst bei
Habermas ldgen Potentiale vor, die nicht richtig genutzt werden, obschon kritische Betrachtungen
von Winchs Lebensformen, Toulmins Argumentationsfeldern oder Webers Polytheismus der
Werte gestreift werden: «ich bezweifle nur, dass er [Habermas] diese Maoglichkeiten richtig
einschétzt». Er «sucht einem Totalitarismus der grossen Vernunft aus verstindlichen Griinden zu
entkommen, ohne auf den Relativismus kultureller Vernunftpartikel zuriickzufallen» (110).
Daher lasse sich der Riickzug in die Formalitdt erkldren. Diese konserviere aber auf «reduzierte
Weise» (111) die Priarogative der alten Vernunft, ndmlich als Gesamtgefiige. Der Monotheismus
der Vernunft entgottert den Polytheismus der Wert- und Lebensordnungen, so dass der Schopfer-
gott durch den Richtergott (111) ersetzt wird.
Die Vorwiirfe an die Adresse von Habermas lauten deshalb, kurz repetiert, wie folgt:

— Die Rationalisierung ist von einem klaren Ziel her gedacht, so dass nicht bemerkt wird, dass
jedes Lernen auch Verlernen, jedes Behalten auch Vergessen, jede Realisierung von Méglich-
keiten auch Unterbindung anderer ist.

— Die Bevorzugung formaler und universeller Geltungsanspriiche ist eine Bevorzugung <von
oben herab»; die «Diktatur des Logos» (113), «die sanfte Gewalt von Gitterkastchen» (113)
nivelliert systematisch Erfahrungen und zensuriert ihren Eigenwert. Ausserdem werden die
Geltungsanspriiche ohne Verweis auf die Verkniipfung mit ihren genealogischen Vorausset-
zungen vorgestellt, die auf vorpriddikative und vordezisionelle Strukturen und Gehalte
hindeuten. Tite man das, so kime man namlich auf Husserls Lebenswelt zuriick, «die tiefer
gelagert und nicht bloss ein Korrelat kommunikativen Handelns ist» (113). Bei Husserl sei die
Rationalitdt derart in den Dingen verankert, dass sie nicht in eine fertige metaphysische
Ordnung zuriickverwandelt werde. Husserl verstehe es zudem, den Eigensinn leibhafter
Erfahrungen zu verteidigen. So bleibe Erfahrung «offen» (114).

— Die Transformation der klassischen Vernunft wire besser gedacht als:
1. Verkérperung der Vernunft. Als «Logos der #sthetischen Welt» (HUA VIII, 297) wird
Vernunft zurtickverlagert in die Sphire der Sinnlichkeit und Leiblichkeit. Die Vernunft liegt
nicht «fertig> bereit: weder in den Dingen noch im Geist.
2. Erweiterung der Vernunft als Folge von 1. im Sinne Merleau-Pontys.
3. Vervielfaltigung der Vernunft. Universelle Regeln sind von sich aus ohnméchtig, wenn sie

225



auf materialer Ebene positiv eingreifen sollen. Kommunikative Rationalitdt ist zu hoch
angesetzt (116f).

Was ist davon zu halten? Sicher ist der Grundtenor der Kritik ernstzunehmen. Aber welches ist
ihre Reichweite? Genau wie der spite Husserl will auch W, als «Vollstufenphilosoph» (Marquard)
auftreten und Phiinomenologie nicht nur als erkenntnistheoretische Methode verstanden wissen.
Aber der Diskurstypus, den W. vertritt, ist ein ganz anderer. Auf diesen anderen Diskurstypus
habe ich bei der Lektiire des zweiten Buches (1987) geachtet. W. bestitigt zunéchst: «Mit den
Verteidigern einer gebrochenen Modermne teile ich die Auffassung, dass die grossen unverbriichli-
chen und allumfassenden Ordnungen einem iiberschwenglichen und gewaltsamen Vernunfttraum
entstammen, dem das moderne <Subjekt> vergebens nachlduft. Dass man dem Schwund dieser
Ordnungen mit Minimalrationalisierungen plus hermeneutischem Zusatzprogramm beikommen
kann, erscheint mir allerdings ebenso zweifelhaft. Begriindung und Auslegung reichen nicht aus,
das entstehende Vakuum zu fillen.» (10f.). Dem setzt W. den Gedanken einer zwielichtigen
Ordnung, genauer miisste man wohl sagen: die Idee der zwielichtigen Ordnung entgegen. Diese
ermdglicht, indem sie ausschliesst, sie formt, indem sie verformt: das ist der «rote Faden» (11) der
Untersuchungen von Waldenfels. Das Programm klingt nach Merleau-Ponty, und das ganze Buch
bestitigt es: auch W. sucht einen dritren Weg, der aber nicht kantianisch zwei Extrempositionen
(z.B. Subjektivismus und Objektivismus) konstruiert, sic sodann nach dem methodischen
Vorgehen der transzendentalen Dialektik untersucht und die antinomische Struktur, die sich aus
der Konfrontation der beiden modellartig dargestellten Denkungsarten ergibt, ausweist. Vielmehr
geht es um ein «Umdenken [d. h. wohl ein Um-denken], das aus dem Hin und Her von Antithesen
wie Einheit und Vielheit, Kontinuitit und Diskontinuitit, Subjekt und Strukturen, Lebenswelt
und System oder Genesis und Geltung herausfindet» (10, Hervorhebung H. K.). Solches Denken
bewegt sich in «Ubergiingen», es schreckt vor «Steilbauten der Systeme» zuriick wie vor den
«Rundwegen der Dialektik» (11). «Uberginge> — so heisst denn auch die Buchreihe dieses
sozialphilosophischen Projekts (Fink-Verlag, Miinchen). In «Suchgidngen» wird ein Spiel zwi-
schen Licht und Schatten «erprobt».

Nicht nur die Lesart, auch die Wortwahl und die Bilder, die die Sprache malt, erinnern sofort
an dic Wahmehmungsphidnomenologie von Merleau-Ponty; Sprachschépfung wird zu einem
wesentlichen Moment der Textproduktion. Das geschieht aber nicht willkiirlich oder als Selbst-
zweck; es ist ein Suchen, bei dem das Spielerische auch zu den Moglichkeiten gehort, den
vorschnellen Zugriffen auf Wirklichkeiten zu entschliipfen. Fiir diesen Weg muss die Habermas-
sche oder Luhmannsche oder Liibbesche Philosophie gleichsam auf Schienen fahren, und die
Erfahrungen, die ein leibhaftes Subjekt auf seiner Reise macht, miissen als vorprogrammiert
erscheinen. Die hastige Weise ist dem Waldenfelsschen Subjekt fremd, vielleicht suspekt. Es iibt
einen «geduldigen» Umgang mit der Welt und lésst sich Zeit, bis es vielleicht einmal ein wenig
von jener «erfinderischen Vernunft» erspiht, die es umrisshaft vor dem geistigen Auge erblickte.
Es wagt auch, die Grenzen der Literatur behutsam wegzuschieben, nicht einfach niederzureissen
(vgl. z.B. 28-31). Dabei wird immer das Fertige als das Stromende gesehen: es gibt nichts
Fertiges. Das aber ist ein wesentliches Merkmal <theoriekonservativer> philosophischer Theorien.
Im Fall der Handlungstheorie z. B. kann man sehen, dass der Grundriss iiber die verschiedensten
Traditionen hinweg derselbe bleibt: ob man sich Aristoteles, Hume oder Kant anschliesst, es zeigt
sich eine erstaunliche Homogenitit. Alles, was aus der Aussen-, Innen- oder Sozialwelt an Wirk-
und Antriebskriften begegnet, fillt unter das bindre Raster von zweckdienlich-zweckwidrig
(geeignet-ungeeignet, forderlich-hinderlich, bedirfnisgerecht-bediirfniswidrig), und dies alles
eingespannt in das letztbestimmende Raster von normgemiss-normwidrig (vgl. 42f.). So wird
niichtern festgestellt: «Was dieser dreifachen Matrix von Technik, Bediirfnis und Norm ent-
schliipft, ist im radikalen Sinne gleichgiiltig indifferent, Sache des Zufalls, des Beliebens oder der
Erlaubnis. Zwischen Selbsterhaltung und Vernunfterhaltung, zwischen Bediirfnisbefriedigung

226



und Normerfiillung, zwischen Not von unten und Notigung von oben bleibt kein Platz fiir Anderes
[Hervorheb., H. K.], das uns herausfordern kénnte.» (43) Also: kein Platz fiir Anderes, das uns
herausfordert, weil alles, was uns begegnet, durch vorgingige Ordnungen abgefangen ist. So
spielt sich im Grunde zwischen Eigenem und Fremden nichts ab, «denn koordinierende Einzelak-
tionen sind noch keine Inter-aktion, und ein subjektiver Gefiihlsausdruck ist noch keine Wechsel-
liebe, kein Liebesspiel und kein Geschlechterkampf» (a.a. O.).

Was fillt an diesem Diskurstypus auf? Er verzichtet auf einen <harten>, analytisch differenzierten
sowie an strenger Systematik orientierten und im positivistischen Sinne intersubjektiv kontrollier-
baren Wirklichkeitsbezug. Er zwingt zur Abarbeitung von eigenen phinomenologisch reflektier-
ten Erfahrungen. Doch ist das — jetzt mit Blick auf Habermas gesprochen — nicht nur eine Art der
Rede, die sich vor einer harten Auseinandersetzung driickt? Und weil es diese harte Auseinander-
setzung nicht gibt, deshalb auch keine <eigentlichen Resultate> hervorbringt? Ist er/man/wir dafiir
menschlicher? W, ist sich dieser Probleme bewusst; leicht konne man diesbeziiglich von
«Entdifferenzierungen» oder von «Neo-Animismus» sprechen, und daher miisse er einige
«vorsichtige Erklarungen» (46) abgeben. Danach geht es nicht um ein dialogisches Modell, da
alle Dialogtheorien die Gefahr in sich bergen, dass der Logos dem Dia, dem Zwischen, den Rang
ablaufe. Diese Gefahr bestehe auch fiir seinen Ansatz, konzediert W. Die erste wichtige
Umdeutung der traditionellen Handlungstheorien ebenso wie der Sprechakttheorien bestehe
deshalb in einer undogmatischen Zusammenfiihrung, die das, was sich dazwischen ereignet,
thematisiert. Das Wort EREIGNIS bekommt dabei Schliisselfunktion, denn es verbindet interlo-
kutiondire Ereignisse (im Falle von Ausserungen) und interaktiondre Ereignisse. «Warum aber
Ereignisse und nicht intentionale Akte oder Aktionen? Weil es darauf ankommt, das, was in
Ausserungen und Handlungen geschieht, so neutral zu fassen, dass iiber ihren Zwischen-
Charakter, der in Anspruch und Erwiderung kulminiert, in eigener Sache entschieden werden
kann, ohne dass eine eingestellte Begrifflichkeit den Blick in festgefiigte Bahnen lenkt. Das
zentrale Problem besteht also nicht darin, wieweit ein «dialogisches> Modell anzuwenden ist,
sondern ob das, was in unserem Sprechen und Tun geschieht, einen derartigen intermedifren
Charakter zeigt oder nicht. Was Ordnung und Rationalitit besagt, hidngt geradewegs ab von der
Beantwortung dieser Frage. ... Als Zwischenereignis betrachte ich etwas, das, indem es
geschieht, an anderes ankniipft, und zwar so, dass es auf dessen Anregung und Anspruch
antwortet. Insofern dies auf jede Ausserung und jede Handlung zutrifft, wire jede ein interlokutio-
nares oder interaktionires Ereignis. Die Ordnung, die aus diesem Zusammenhang entspringt und
regelnd in sie eingreift, bezeichne ich als responsive Rationalitit [Hervorhebung H. K.]. In ihr
verkorpert sich eine offene Regelung, da das, was geordnet wird, nicht selber dieser Ordnung
entstammt. Sie regelt die Art und Weise, wie einer auf Fremdes eingeht und sich darauf einlésst.»
(46 f.) Die Ordnung, die die responsive Rationalitidt hervorbringt, ist konstitutiv asymmetrisch.
«Es» ergibt oder ereignet sich Ordnung: «es denkt, sollte man sagen, so wie man sagt: es blitzt»
(Lichtenberg, zit. nach W.). Das Wesentlichste scheint fiir W. darin zu liegen, dass die
Deutungsraster verschoben werden, so dass etwas von dem Ungeordneten durch das Geordnete
durchschimmert. Das Gegensatzpaar Aktion und Passion oder Input und Output lasst fiir Frage
und Antwort und fiir die Verflechtung von Ausserungen und Gegenéusserungen keinen Raum. Es
sind dann bloss zwei Wirkzentren, zwischen denen nichts geschieht. Es miissen die verschiedenen
Formen des Mitwirkens und Zusammenwirkens dazugehoren, um auf diese Weise eine unange-
messene Verteilung und Zuteilung von Aktion und Passion fernzuhalten. Kein Subjekt, kein
Objekt, kein Mitsubjekt, sondern Rede- und Handlungsfiden, die gekniipft werden: denn die
Frage, «wer es jeweils mit was oder mit wem zu tun hat und wer oder was jemand oder etwas
jeweils ist, muss sich aus den Zwischenereignissen selber beantworten lassen und ist von
Erkennungsmarken wie Objekt, Subjekt und Mitsubjekt freizuhalten» (48).

227



Ich glaube, hier lohnt sich ein Riickgriff auf Merleau-Pontys Praxisbegriff (dazu H. Kleger:
Art. Praxis, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, 1989), denn er nimmt &hnliche
Verkniipfungen vor, und W. schliesst daran an. Die Gesamtbeurteilung von W.” Bemiihungen
wird davon abhéngen, wieweit er den Mut hat, wie Merleau-Ponty, theoretische Ankniipfpunkte
zu suchen, die seiner Vorstellung von menschlicher Praxis so entsprechen, dass sie auch
wirklichkeitsrelevant wird. Merleau-Ponty glaubte, in der Marxschen Idee der Praxis als
Maulwurf «Geschichte> diesen Ankniipfpunkt gefunden zu haben und im Proletariat den Triger
dieser Idee. Trotz vieler Enttduschungen hat Merleau-Ponty an seiner Praxis-Philosophie festge-
halten. Dieser fundamentale Handlungsoptimismus, der kein Geschichtsoptimismus zu sein
braucht, schimmert auch bei W. durch, wenn er sagt, dass es Hinweise fiir die Moglichkeit gébe,
«dass die Vernunft trotz neuer Gefiahrdungen zu einem ihr gemaissen Licht findet» (10).

Heinz Kleger (Ziirich)

Wissenschaftstheorie/Théorie de la science

Paul Hoyningen-Huene/Gertrude Hirsch (Hg.): Wozu Wissenschaftsphilosophie? Positionen
und Fragen zur gegenwirtigen Wissenschaftsphilosophie, Verlag de Gruyter, Berlin/New York
1988.

Der von Hoyningen/Hirsch herausgegebene Sammelband ist aus einer im Sommersemester
1987 an der ETH Ziirich veranstalteten Vortragsreihe hervorgegangen. Primire Adressaten dieser
Veranstaltung waren Naturwissenschaftler, welche typischerweise der Wissenschaftstheorie eher
reserviert gegeniiberstehen. Entsprechend besteht das Ziel des Bandes darin, einen Uberblick iber
die Frageperspektiven und méglichen Antworten der gegenwirtigen Wissenschaftsphilosophie zu
geben. Dieses Ziel soll auf dem Wege iiber eine Prisentation und kritische Diskussion verschiede-
ner Stromungen, Richtungen und Orientierungen der modernen Wissenschaftstheorie erreicht
werden. Diese Stromungen (unter anderem Strukturalismus, Kritischer Rationalismus und
Konstruktivismus) sind jeweils durch einen namhaften Reprisentanten vertreten, und deren
Beitridge werden durch Kommentare oder kritische Bemerkungen anderer Autoren ergénzt. Unter
den Kommentatoren sind viele Naturwissenschaftler, so dass zumindest im Ansatz ein Dialog
zwischen Philosophie und Naturwissenschaft stattfindet. Dieser dialogische, am Modell von Rede
und Gegenrede orientierte Aufbau des Buches ist iiberall vorteilhaft. Es gelingt auf diese Weise,
einen Eindruck von der Lebendigkeit der Diskussion in der Wissenschaftsphilosophie zu
vermitteln. Im folgenden sollen einige Beitrige exemplarisch vorgestellt und kurz besprochen
werden.

Als Vertreter des Strukturalismus riickt Wolfgang Balzer das Problem moglicher Zirkel bei
theorieabhingigen Messungen in den Mittelpunkt. Hierbei geht es darum, dass eine Theorie die
Messung der in ihrem Rahmen spezifizierten Grossen wesentlich beeinflusst oder bestimmt. Dies
legt den Verdacht nahe, dass unter solchen Umstinden der ernsthafte empirische Test der
entsprechenden Theorie ausgeschlossen ist. Balzer versucht diesem Zirkel durch das Postulat zu
entgehen, derartig theorieinterne Messungen seien zu vermeiden. In seiner Diskussionsbemer-
kung weist demgegeniiber Hoyningen zu Recht darauf hin, dass eine Testsituation der dargestell-
ten Art keineswegs zwangslaufig in einen Zirkel miindet.

Gerard Radnitzky geht von Poppers Kritischem Rationalismus aus und sucht diesen durch
einen «Okonomischen Ansatz> auszugestalten und als iiberlegen auszuweisen. Dabei soll der

228



Wissenschaftler idealtypisch als eine Art Unternehmer betrachtet werden, dessen Nutzenfunktion
Erkenntnisfortschritt ist. So sind z. B. die Wahl von Forschungsproblemen oder die Lokalisierung
der theoretischen Ursache eines experimentellen Fehlschlags als riskante Investitionsentscheidun-
gen zu interpretieren. Methodologie stellt dann eine Art technologisches Regelwerk dar, das dem
Wissenschaftler bei diesen Entscheidungen als Beratungsgrundlage dient. Methodologien sind
danach zu beurteilen, ob ihre Niitzlichkeit fiir den Wissenschaftler plausibel gemacht werden
kann. Adaquatheitskriterium fiir eine Methodologie ist entsprechend, dass die Forschergruppe,
die sie ihren Entscheidungen zugrundelegt, ceteris paribus grossere wissenschaftliche Erfolge
vorweisen kann als eine methodologisch weniger gut beratene Gruppe.

Der Okonomische Ansatz stellt allem Anschein nach einen zweiten Aufguss der Evolutions-
metapher fiir den wissenschaftlichen Fortschritt dar. Dieser Metapher zufolge kdnnen neuartige
wissenschaftliche Ideen gleichsam als Mutationen und deren kritische Diskussion und empirische
Priifung gleichsam als Selektion gelten. Analog ist im Okonomischen Ansatz von der Innovation
und der Durchsetzung am Markt der Ideen die Rede.

Die die Beurteilung des Okonomischen Ansatzes leitende Frage ist naheliegenderweise: Was
ist sein Nutzen? Hier fiihrt eine Kosten-Nutzen-Analyse wohl zu der Empfehlung, keineswegs
weitere Anstrengungen und Zeit in dieses Projekt zu investieren. Zumindest in der von Radnitzky
prasentierten Form liefert der Okonomische Ansatz blosse Beschreibungen gingiger wissen-
schaftstheoretischer Probleme in einer eigentiimlichen Begrifflichkeit. Folgerungen und sachhal-
tige Aussagen spezifischerer Natur sind nicht erkennbar. Radnitzkys Analysen und Empfehlun-
gen waren (abgesehen vom herangezogenen Vokabular) bereits zuvor in der Wissenschaftstheorie
wohlbekannt, und dass sich das vordem bereits Gewusste nun auch auf andere Weise sagen lisst,
rechtfertigt wohl kaum die Investitionskosten fiir die Einfithrung einer neuen wissenschaftstheore-
tischen Richtung. Jedenfalls kann keine Rede davon sein, dass — wie Radnitzky meint — der
Okonomische Ansatz fiir eine Erklirung des Verhaltens der wissenschaftlichen Gemeinschaft
«niitzlich bis unerlisslich» ist. Er ist tiberfliissig.

Karin Knorr Cetina stellt in ihrem Beitrag die konstruktivistische Richtung der Wissenschafts-
soziologie vor. Dieser Position zufolge haben wissenschaftliche Inhalte ihren Ursprung vollstin-
dig in gesellschaftlichen Umstinden; eine mogliche Realitdt in der Natur hat auf sie keinerlei
Einfluss. Was z. B. gemeinhin als Priifungs- und Testverfahren und damit als Methoden der
Geltungssicherung betrachtet wird, stellt tatsichlich nur «Hartungs- oder Fixierungsprozeduren»
fiir Daten dar. Diese haben allein den Zweck, mogliche Opponenten abzuschrecken, diese Daten
in Frage zu stellen. Knorr Cetina vertritt einen extremen Konventionalismus, dem die Wissen-
schaft als von der Gesellschaft ginzlich bestimmt und entsprechend als von der Natur vollig
unabhingig erscheint.

In seiner gelungenen Erwiderung weist Gerhard Seel unter anderem darauf hin, dass eine
empirische Untersuchung sozialen Handelns in der Wissenschaft nicht tiber die Geltung der
wissenschaftlichen Ergebnisse befinden kann. Dies gilt insbesondere auch fiir das Urteil {iber die
Geltung der eigenen Position, also des sozialen Konstruktivismus. Der soziale Konstruktivist
kann nicht guten Gewissens behaupten, dass er die Wissenschaft adidquat und sachangemessen
beschreibt. Schliesslich ist konsequenterweise auch er selbst lediglich mit Fixierungsprozeduren
bei der Datenproduktion beschaftigt.

Dem ist hinzuzufiigen, dass der soziale Konstruktivismus die empirischen Schwierigkeiten,
auf die Theorien stossen konnen, unterschatzt und entsprechend die Willkiir und Beliebigkeit
dieser Theorien iiberschitzt. Natiirlich ist es richtig, dass die Daten ihre theoretische Beschrei-
bung nicht determinieren und dass daher Theorien durch wissenschaftliche Aktivitaten geschaffen
(und nicht einfach aus Experimenten abgeleitet) werden. Auf der anderen Seite ldsst die
Wissenschaftsgeschichte auch Grenzen in der theoretischen Gestaltungsfreiheit der Wissenschaft-
ler und damit Grenzen des moglichen gesellschaftlichen Einflusses auf Theorieinhalte deutlich

229



werden. Es diirfte wohl doch eine nicht-triviale Aufgabe sein, die Aristotelische Vier-Elementen-
Lehre, die Phlogistonchemie oder die calorische Wirmetheorie heute noch iliberzeugend zu
verteidigen, also auf glaubwiirdige Weise mit den Daten in Einklang zu bringen. Dies aber legt
den Schluss nahe, dass die Fakten einen grosseren Druck auszuliben vermogen, als es mit den
Grundannahmen des sozialen Konstruktivismus vertraglich ist.

Vom sozialen Konstruktivismus strikt zu trennen und diesem in vielerlei Hinsicht gerade
entgegengesetzt ist der wissenschaftstheoretische Konstruktivismus, wie er von Jiirgen Mittel-
strass vertreten wird. Zwar ist beiden Richtungen eine instrumentalistische Orientierung gemein-
sam, also die Auffassung, dass Theorien nicht als Abbilder der Realitét, sondern als Schopfungen
des Wissenschaftlers oder der wissenschaftlichen Gemeinschaft, als Konstruktionen eben, zu
gelten haben. Im Gegensatz zum sozialen Konstruktivismus vertritt der wissenschaftstheoretische
Konstruktivismus jedoch einen strengeren Begriindungsanspruch, demzufolge Theorien gerade
nicht als erkenntnistheoretisch willkiirliche, vom Spiel gesellschaftlicher Krifte hervorgebrachte
Denkgebilde, sondern als methodisch (namlich ohne Liicken und Zirkel) aufgebaute Aussagensy-
steme aufzufassen sind. Charakteristisch ist dabei, dass der Konstruktivismus die Grundlage
dieses methodischen Aufbaus in Handlungen sucht, ndmlich in einer vortheoretischen Praxis des
Unterscheidens, Herstellens und Messens. Der Konstruktivismus siedelt sowohl die Grundlagen
als auch die Beurteilungsmassstibe wissenschaftlicher Theorien auf einer nicht-empirischen
Ebene an und besteht darauf, dass eine Einschdtzung von Theorien durch allgemeine, nicht mit
einzelnen Theoriebildungen verkniipfte Beurteilungskriterien zu erfolgen hat; diese Kriterien sind
also wissenschaftsintern, aber theorieextern. Mittelstrass’ Beitrag enthilt eine klare und nuan-
cierte Darlegung der konstruktivistischen Position und zeichnet sich tiberdies durch eine facetten-
reiche Erorterung einer Vielzahl weiterfilhrender Aspekte aus.

Insgesamt enthilt das Buch eine Zahl hochkariitiger Beitridge und vermittelt ein Bild von der
Vielfalt wissenschaftsphilosophischer Positionen und Ansitze. Viele von diesen (wie etwa die
schone Arbeit von Erhard Scheibe zum Inkommensurabilititsproblem) mussten hier ausser
Betracht bleiben, und die im Vorstehenden gelegentlich zum Ausdruck gebrachten kritischen
Bemerkungen und abweichenden Einschitzungen zeigen gerade, dass es sich um einen anregen-
den und interessanten Band handelt.

Eigentiimlich muten allerdings einige der Kommentare an. Insbesondere bei den kommentie-
renden Naturwissenschaftlern herrscht die merkwiirdige Neigung vor, eine wissenschaftsnah
orientierte und z. B. Probleme der Methodologie, der Wissenschaftssemantik oder der intertheo-
retischen Relationen behandelnde Wissenschaftsphilosophie als ein fades und 6des Unternehmen
zu betrachten und entsprechend zuriickzuweisen. Stattdessen wird philosophische Tiefe ange-
mahnt und die Lektiire von Platon, Hegel oder gar Heidegger empfohlen. Hierin driickt sich
anscheinend der Wunsch des Naturwissenschaftlers aus, sich gleichsam nach Dienstschluss den
grossen Entwiirfen, den Weltbildern und Naturansichten hinzugeben. Die in dem Band gesam-
melten Beitrige machen deutlich, dass die Wissenschaftstheorie (Gott sei Dank!) iiber das
Stadium einer solchen Erbauungsphilosophie hinausgetreten und stattdessen durch Professionali-
tit, Nuchternheit und Emnsthaftigkeit gekennzeichnet ist. Dass der Naturwissenschaftler, der sich
mit Wissenschaftsphilosophie befasst, sich nur selbst begegnet — wie ein Naturwissenschaftler
klagt — ist daher kein Mangel, sondern ein Verdienst. In diesem Sinne gibt der Band nicht nur eine
Antwort (oder viele Antworten) auf die Frage <Wozu Wissenschaftsphilosophie?>, sondern
beantwortet zugleich auch die Frage <Wozu nicht Wissenschaftsphilosophie?>.

Martin Carrier (Konstanz)

230



Ethik / Ethique

Armin Wildermuth und Alfred Jiger (Hg.): Gerechtigkeit. Themen der Sozialethik, I. C. B.
Mobhr (Paul Siebeck), Tiibingen 1981.

Die Herausgeber dieses kleinen Buches, das eine Vorlesungsreihe an der Hochschule fiir Sozial-
und Wirtschaftswissenschaften St. Gallen vom Winter-Semester 1978/79 wiedergibt, schranken
die «Themen» der Sozialethik auf den Gesichtspunkt der Gerechtigkeit ein, der als Leitmotiv alles
sozialethischen Fragens philosophischer wie theologischer Art anzusehen ist. — Der Anspruch ist
hoch gesteckt, nidmlich durch reprisentative Untersuchungen eine «Fundamentalbesinnung»
anzuregen und anhand praxisnaher Themen aus Pidagogik, Politik, Okonomie, Okologie und
Futurologie die «vitale» Erfahrung von Ungerechtigkeit zu vermitteln. Zugleich sollen mit diesen
Beitrdgen Briicken von der philosophischen und theologischen Sozialethik zu den einzelnen
Sozialwissenschaften geschlagen werden.

In seinem einleitenden philosophiegeschichtlichen Beitrag betont A. Wildermuth die herausra-
gende Bedeutung der Sozialethik innerhalb der philosophischen Ethik tiberhaupt. Nur die
kiinstliche Trennung von Individual- und Sozialethik konnte diese Tatsache verdecken, zeuge aber
selbst nur vom Verfall des gesellschaftsbildenden Ethos. Die Idee des Guten bei Platon sei quasi zur
Solidarititsbekundung heruntergekommen. Damit sei das gesellschaftliche Selbstverstandnis, sich
am Begriff der Gerechtigkeit zu orientieren, verlorengegangen. Ein Ubel — wie W. im weiteren
Verlauf seiner Darstellung zu zeigen versucht— der zunehmenden Rationalisierung aller Lebensbe-
reiche zur untauglichen Kontingenzbewiltigung komplexer Gesellschaften. — Demgegeniiber will
W. die Sozialethik als «<Engagement fiir Gerechtigkeit» (!) verstanden wissen. Denn er hat— wie die
meisten der anderen Autoren — Zweifel, «ob die grossen menschlichen «rationalen Unternehmen>
wie Wirtschaft, Wissenschaft und Technik ethisch neutral behandelt werden diirfen« (8). — Verlangt
W. einen neuen Irrationalismus im Vorfeld der Postmoderne?

Auf der einen Seite lehnt W. eine Transzendenz und den absoluten Geltungsanspruch der Idee
der Gerechtigkeit ab, auf der anderen Seite soll Gerechtigkeit auch nicht im Alltdglichen aufgehen,
dasie dann zum blossen Symbol der— wohl als «schlecht» zu verstehenden— Wirklichkeit wird. Mit
dem Verlust des kosmisch-metaphysischen Selbstverstdndnisses hat der Mensch zwar seine
Freiheit gewonnen, aber um den Preis individueller Verunsicherung und Uberforderung durch die
Last der «Totalverantwortung». Das Resultat besteht fiir die modernen Gesellschaften in der totalen
Institutionalisierung, einem «Schicksals- und Risikomanagement» (11) der durchrationalisierten
technokratischen Gesellschaftsorganisation, die — automatisch? — die Schwachen aus der Lei-
stungs- Versicherungs-Gesellschaft ausschliesst und damit die «Katastrophe des Hochkapitalis-
mus» herbeigefiithrt hat. Weitere Folgen des Rationalismus seien: die Verselbstdndigung vieler
urspriinglich philosophischer Bereiche, die vom ehemaligen Wirkungsfeld praktischer Philosophie
Besitz ergreifen, und die «Selbstghettoisierung» der Philosophie.

Hier soll nun die Sozialethik zuschlagen und eine neue Gesamtschau und Reintegration der
ethischen Aspekte der einzelwissenschaftlichen Disziplinen und aller Lebensbereiche versuchen.
Indem W. Ethik mit Moral gleichsetzt, ist fiir ihn Gerechtigkeit nicht ethisch begriindbar. Damit sie
dennoch keine «Fata Morgana» bleibt, soll sie sich am angelsidchsischen Pragmatismus einer
Lebensauffassung des common sense orientieren — als ob iiber Vernunftideen abgestimmt werden
kénnte! Die Losung des sozialethischen Engagements liegt dann fiir W. in der Begegnung von «in-
tuitivem Erkennen» mit «rationaler Argumentation», von Grundsitzen und 6ffentlichen Institutio-
nen. Auf diese Weise soll die «Ethik» ihre alte Stellung als sozial verantwortliche praktische
Philosophie zuriickerhalten und neue Aufgabengebiete (6kologische Ethik) erschliessen.

Was Wildermuth fiir die philosophische Ethik postuliert, ihren Schwerpunkt auf die Sozialethik

231



zu verlegen, das fordert A. Jdger in dem zweiten einleitenden Vortrag fiir die Theologie. Denn die
Sozialethik hat in den letzten Jahrzehnten einen festen Platz, eine Nische, in Theologie und Kirche
gefunden, ohne dass ihre 6ffentliche Wirksamkeit eingeschéitzt werden konne. Und dennoch —
behauptet J. — sei sie ein «wichtiger Ort der sozialen Gewissensbildung» (18) geworden, wobei er
als Beleg die zahlreichen Kommissionen, Publikationen und Lehrstiihle als «Multiplikatoren
sozialethischer Anliegen« anfiihrt.

J. attestiert der Theologie und den Kirchen — als kumenischen Gleichklang gewissermassen —
ein «epochales Versagen» gegeniiber der sozialen Frage. Demgegeniiber sei es Ziel der Sozial-
ethik, «gegenwirtig bestehende Gesellschaftsstrukturen und abrollende -prozesse ethischen
Normen zu unterwerfen, sie von daher kritisch zu beleuchten und entsprechende Anderungen ins
Auge zu fassen» (22)!? Wie Wildermuth wendet sich auch J. gegen die Auffassung wertfreier
Eigengesetzlichkeit in gesellschaftlichen, wirtschaftlichen oder politischen Prozessen: «Der
Mensch kommt ethisch vor der Macht etablierter Realitit . . .». Philosophie und Theologie sollen
nach J. auf der Basis einer «Fundamentalethik» — orientiert am AT und NT — gemeinsam fiir mehr
soziale Gerechtigkeit und Menschlichkeit arbeiten und sich nicht mit akademischen Grenzstreitig-
keiten aufhalten. Gefordert seien Antworten zur gesellschaftspolitischen Sozialgerechtigkeit,
okonomischen Sachgerechtigkeit und zur Naturgerechtigkeit (Wirtschafts- und Umweltethik).
Dazu miisse die bisherige Sozialethik ausdifferenziert und eine umfassende Theorie der Gerech-
tigkeit entwickelt werden.

Wie eine solche Theorie der Gerechtigkeit auszusehen hat, wollen die beiden nichsten
Beitrige auf theologischer Grundlage andeuten. Fiir A. Rich ist nach den Bedingungen einer
menschengerechten Gesellschaftsordnung zu fragen. Dazu muss die Sozialethik die Deskription
des gesellschaftlichen Seins mit der Praskription dessen verbinden, was menschengerecht sein
soll. Das Prinzip der Menschengerechtigkeit beruht fiir Rich — mit Gerhard Weisser — auf
Werterfahrungen und -entscheidungen, u. z. auf den «Grundexistentialen« des (1) Christusglau-
bens im Heilsereignis Jesu, (2) der Hoffnung auf den Sieg iiber die heillose Welt und (3) der
Erfahrung der Liebe. Christlicher Grundwert, d. h. Massstab fiir das Bestehende und Norm fiir
eine menschengerechte Gesellschaft, ist fiir Rich die Humanitét des NT, die in ihrer Orientierung
am Reich Gottes Distanz zum Bestehenden bewahrt und daher eine stete «revolutiondre Bewe-
gung auf das Kommende hin ist» (39). Anders als Wildermuth hilt Rich daher eine radikale
Rationalitét fiir erforderlich, die kritische Distanz und relative Affirmation gegeniiber dem
Gegebenen unter dem Blickwinkel des Ganzen in ein dialektisches Wechselverhéltnis setzt.
Radikale Menschlichkeit — «Liebe als Daseinsweise im Reiche Gottes» (40) — fordert nach Rich
ein dialogisches Leben (Martin Buber) jenseits extremer Dogmen, die institutionelle Teilhabe
aller Betroffenen an den relevanten Strukturen der gesellschaftlichen Ordnung und an deren
Umgestaltung. Um die Prinzipien: kritische Distanz, Relativitit, Relationalitit, Mitmenschlich-
keit, Partizipation, in konkrete Handlungsanweisungen umsetzen zu konnen, miissen sie als
Ensemble von Erfahrungswerten in die gesellschaftliche Realitit eingebracht werden. D. h. die
sozialpolitischen Maximen miissen den Kriterien der Menschen- und Sachgerechtigkeit standhal-
ten. Sie haben deskriptive und préskriptive Geltung, d. h. sie sind sachorientiert und kriterienge-
leitet. In diesem Sinn entwickelt Rich pragmatische Maximen einer sach- und menschengerechten
Wirtschaftsordnung jenseits von Marktwirtschaft und Staatssozialismus.

Im Begriff der Gerechtigkeit geht es fiir H. Ruh um die zentrale Frage der «Erfiillung der
irdischen Existenz des Menschen» (56). Er diskutiert Gerechtigkeit in bezug auf «Gleichheit in
der Verteilung» (60). Ungleichheit kann nur dann als gerecht angesehen werden, wenn sie den
gesellschaftlich Benachteiligten mehr Vorteile bringt als Gleichheit. John Rawls’ Theorie der
Gerechtigkeit als Fairness zeige die logische Notwendigkeit des Primats der Gleichheit; eine
Einsicht, die Anreiz fiir die empirische Forschung sein sollte zu zeigen, wie Produktivitit und
Gleichheit zu vereinbaren sind. In dieser Verbindung von Realismus und Ethik bedeute Gerech-

232



tigkeit konkret die Teilhabe aller an den gesellschaftlichen Einrichtungen, die Verbesserung der
Position Benachteiligter und die prozessuale Minderung von Leiden. Theologisch gesehen habe
Gleichheit — mit Karl Barth — den Sinn der Verbundenheit, Beziehungsgleichheit (Ebenbildlich-
keit zu Gott) in der christlichen Liebe, die letztlich unbedingtes Kriterium fiir Gleichheit und
damit Gerechtigkeit sei.

Der dritte Teil des Bandes behandelt Themen heutiger Sozialethik im einzelnen, wobei St.
Pfiirtner die Unvereinbarkeit autoritdrer Strukturen in der Gesellschaft mit einer humanitiren
Ethik anspricht; H. Kiing die These aufstellt, dass mit zunehmendem Wohlstand einer Gesell-
schaft die derzeit vorherrschende materialistische Einstellung der Menschen verschwinden und an
die Stelle von einzelnen Egoismen ein Gruppenegoismus mit der Tendenz zum Altruismus treten
werde; M. Landmann sich gegen den sog. «Sachzwang» wendet, mit dessen Hilfe man sich gerne
moralischer oder politischer Verantwortung entziehe, und fiir institutionelle funktionsfihige
Kontrollinstanzen pléddiert, die die Macht der instrumentellen Vernunft mit der emanzipativen
Kraft der Vernunft in ein angemessenes Verhiltnis bringen sollen, so dass Normen fiir die Ziele
und Grenzen der menschlichen Welterzeugung (bzw. -vernichtung) entwickelt werden konnen.
Ahnlich wie Landmann argumentiert Th. Strohm, nur fiir eine Theologie, die aus sozialer
Verantwortung heraus gegen das Effizienz- und Wachstumsdenken der industriellen Rationalitét
zum «Anwalt einer aufgeklirten Vernunft» wird (184). Die Industriegesellschaft «verbraucht»
ihre «eigenen Utopien», wenn sie ihre Ziele nicht revidiert. Gegen die Pervertierung des
Menschlichen zur reinen Giiter- und Wohlstandsgesellschaft sei die Christenheit aufgerufen,
Krifte einer offenen Gesellschaft mit permanent revolutiondrem Charakter freizumachen. Die
Gerechtigkeit aus christlicher Vernunft — der Liebe zum Mitmenschen — rufe zu gesellschaftlicher
Verantwortung fiir alle Leidenden, die noch Ungeborenen wie die nichtmenschliche Schépfung
auf. Aus dem christlichen Auftrag an der Schopfung sind nach S. die 6konomischen Ziele und
Prozessplanungen zu gestalten. Dazu miissen die Kirchen in die Weltsozial- und -wirtschaftspoli-
tik eingreifen und nach menschengerechten Losungen suchen.

Uber diese gutgemeinte, meist thesenhaft postulierte Kulturkritik geht O. Héffes Beitrag zu
Strategien politischer Gerechtigkeit hinaus, die aus einer Ethik 6ffentlicher Entscheidungsfindung
abgeleitet werden’’. Diese Strategien sind ethisch-pragmatische und methodische Aufgaben der
Politikberatung, die die Grundsitze einer normativ-praktischen Ethik in der jeweiligen soziokul-
turellen Wirklichkeit vermitteln miissen. Der normative Anspruch der Politik liegt nach H. in
rationalen Grundsitzen, die zugleich allgemeine Bedingungen der Kommunikation sind und die
auf der wechselseitigen Anerkennung der Dialogpartner beruhen (Grundwerte, Grundrechte).
Strategien politischer Gerechtigkeit sind demzufolge immer schon von ihrer Herkunft her
fundamentale Kommunikationsbedingungen. H. schliesst daher aus dem kantischen Geist der
Aufklarung auf die Demokratie als politische Form des methodischen Dialogs. Recht und Staat
sind in der Idee politisch-sozialer Gerechtigkeit begriindet, an der sie sich regulativ ausrichten.
Die aus ihr ableitbaren Grundsitze sind Kriterien der Beurteilung der gesellschaftlichen Wirklich-
keit. Sie sind also weder ideale Pliane noch reale Utopien. Aber nur auf ihrem notwendig zu
denkenden (transzendentalen) Grund ist eine Beurteilung konkreter Lebensverhiltnisse, die
methodische Erforschung der Wirklichkeit in concreto iiberhaupt moglich. Fiir eine Sozialethik
aber ist es nach H. wesentlich, die Verfahren zu untersuchen, mit deren Hilfe diese Fundamental-
normen in offentlichen Entscheidungsprozessen realisiert werden kénnen. Gegen ein utilitaristi-
sches Entscheidungsmodell nach dem Nutzenkalkiil, das lediglich ein schwaches Negativkrite-
rium fiir Gerechtigkeit darstelle, entwirft H. eine Alternative, die 6ffentliche Entscheidungsfin-
dung als informations-, lern- und korrekturoffenen Prozess begreift, d. h. als Aufgabe einer

36 Vgl. H. Klegers Besprechung von Hoffes 1987 erschienem Buch <Politische Gerechtigkeit>
in: STUDIA PHILOSOPHICA 47 (1988) S.229-35.

233



methodisch geleiteten Kommunikation, die auf der konsensorientierten praktischen Beratung von
Politik aufbaut.

Aus nahezu allen Beitragen lisst sich — wenn auch meist nur implizit — herausarbeiten, dass die
Sozialethik in besonderer Weise die dialektische Grundstruktur philosophischer Reflexion
widerspiegelt, da sie sich zwischen Beschreibung, Analyse und Beurteilung der konkreten
gesellschaftlichen Verhiltnisse und deren normativer Wertung bewegt. Die Sozialethik hilt sich —
so kann man mit Hermann Krings sagen (in: W. Qelmiiller (Hg.): Materialien zur Normendiskus-
sion 3, Paderborn 1979, S. 40ff.) — im transzendentalen Wechselverhdiltnis zwischen Grundsatz
und Massnahme, u. z. nach beiden Seiten: hinsichtlich der Analyse und Beurteilung wie im
Hinblick auf die an Grundsétzen orientierten Entwiirfe, Planungen und Massnahmen zur gesell-
schaftlichen Verdnderung. — Als Grundsitze und regulative Kriterien zeigen sich in den unter-
schiedlichen Beitrdgen die Prinzipien: Gerechtigkeit und Gleichheit, die sich wieder fast durchge-
hend als Sachgerechtigkeit, Sozialgerechtigkeit und Menschengerechtigkeit niher bestimmen
lassen. Sie werden in unterschiedlicher Weise letztbegriindet: in den apriorischen Prinzipien — je
nach philosophischer oder theologischer Gewichtung — der Liebe (Ebenbildlichkeit), der Schop-
fung, des Friedens oder/und der menschlichen Grundwerte und -rechte. An diesen Vernunftideen
orientieren sich die Massnahmen oder Maximen, die einerseits zur Beurteilung des Bestehenden
dienen, andererseits die Regeln fiir Rahmenentwiirfe, sach- und sozialgerechte Entscheidungen in
concreto stellen sollen. Als solche Massnahmen lassen sich den Arbeiten entnehmen: gleiche
Verteilung von sozialen Chancen und wirtschaftlichen Moglichkeiten, umfassende soziale
Partizipation, offener Diskurs, Demokratisierung aller Lebensbereiche und gesellschaftlichen
Entscheidungsinstitutionen, oOffentliche Entscheidungsfindung, wechselseitige Anerkennung
gleichberechtigter Partner, praktische Wissenschafts- und Politikberatung, Minderung von Lei-
den, Friede mit der Natur etc.

Es mag daran liegen, dass die Beitridge des Buches einer Vortragsreihe entstammen, so dass
Analyse und Beurteilung, Deskription und vernunftorientierte Entwiirfe sinnvollen gesellschaftli-
chen Handelns haufig ineinander verschwimmen. Schon im Vorwort der Herausgeber werden
dadurch viele Probleme, die philosophisch und theologisch thematisiert werden sollten (Fragen
der Begriindung, normative Werthaltungen, die Differenzierung ethischer Grundsatzreflexion
und normativer Kultur- und Gesellschaftskritik etc.), fiir selbstverstandlich vorausgesetzt. Der
hohe Anspruch, Betroffenheit zu erzeugen und Grundlagen der Sozialethik in ihrer philosophi-
schen Notwendigkeit darzustellen, die Briicken zwischen Philosophie und Theologie und den
sozialen Wissenschaften schlagen sollen, wird dadurch oft verschenkt. Zwar werden demjenigen,
der sich schon mit (sozial-)ethischen Problemen auseinandersetzt, Anregungen und Bestitigun-
gen fiir den Sinn seines wissenschaftlichen Arbeitens gegeben, aber die Begriindungs- wie die
Anwendungsebene bleiben im Allgemeinen sozial- und kulturkritischer Anmerkungen stecken.
Wird aber die Ebene philosophischer Reflexion und Begriindung nicht von der praktisch-
politischen Ebene der Massnahmen und Maximen logisch unterschieden, so bleibt — da beide fiir
sich nicht hinreichend begriffen werden kénnen — auch der Zusammenhang von «Theorie und
Praxis» und die Chance des an philosophischen Grundsitzen orientierten Handelns ohne Uberzeu-
gungskraft. Zuriick bleibt der Geschmack der Beliebigkeit — wie sie jeder allgemeinen Kulturkri-
tik anhaftet—, nur ab und an wird die Notwendigkeit der «Fundamentalbesinnung» deutlich. Der
Wille zu einer humanen Zukunft der Schépfung, die sich an der Totalitiit eines gelungenen Lebens
orientiert, bedarf nicht nur der Erkenntnis der «schlechten Wirklichkeit» und pragmatischer
Konzepte sozialer Verbesserungen, sondern der Einsicht in die unausweichlichen Vernunft-
griinde, die die praktisch-politischen Grundsitze (Sach-, Sozial- und Menschengerechtigkeit)
leiten. Diese aber sind nicht wieder aus der Wirklichkeit abziehbar, sondern allein auf der
reflexiven Ebene reinen Denkens zu gewinnen. In diesem Sinne tut der Sozialethik, wie sie sich in
dem besprochenen Biichlein présentiert, ein Kant not. Peter Miiller (Freiburgi. B.)

234



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

