
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen/Comptes rendus

Geschichte der Philosophie / Histoire de la philosophie. R. Böhme: Die verkannte Muse.

Dichtersprache und geistige Tradition des Parmenides, Bern 1986 (A.-J. Voelke). - M. Hossen-
felder: Die Philosophie der Antike 3. Stoa, Epikureismus und Skepsis, München 1985 (R. Fer-

ber). - W. Schmidt-Biggemann: Topica universalis. Eine Modellgeschichte humanistischer und
barocker Wissenschaft, Hamburg 1983 (P. Schulthess). - E. Waibl: Ökonomie und Ethik. Die

Kapitalismusdebatte in der Philosophie der Neuzeit, Stuttgart 1984 (E.Erdös). - G. Gawlick/
L. Kreimendahl: Hume in der deutschen Aufklärung. Umrisse einer Rezeptionsgeschichte,
Stuttgart 1987 (H. Holzhey). - H. P. Delfosse, B. Krämer, E. Reinardt: Wolff-Index. Stellenindex

und Konkordanz zu Christian Wolffs <Deutscher Logik>, Stuttgart 1987 (H. Holzhey). -
Maine de Biran: Oeuvres t. II et X-l, Paris 1987 (B. Baertschi).

Philosophie im 20. Jahrhundert / Philosophie au 20e siècle. J. Schulte: Erlebnis und Ausdruck.

Wittgensteins Philosophie der Psychologie, München/Wien 1987 (P. Schulthess). - S. Bauschinger,

S. L. Cocalis, S. Lennox (Hg.): Nietzsche heute - Die Rezeption seines Werkes nach 1968,
Bern u. Stuttgart 1988 (H.-J. Braun).

Aktuelle Fragen / Questions actuelles. F. Schier: Deeper into Pictures. An Essay on Pictorial
Representation, Cambridge 1986 (R. Casati et Chr. Tappolet). -B. Waidenfels: In den Netzen der

Lebenswelt, Frankfurt 1985; ders.: Ordnung im Zwielicht, Frankfurt 1987 (H. Kleger).

Wissenschaftstheorie / Théorie de la science. P. Hoyningen-Huene/G. Hirsch (Hg.): Wozu

Wissenschaftsphilosophie? Positionen und Fragen zur gegenwärtigen Wissenschaftsphilosophie,
Berlin/New York 1988 (M. Carrier).

Ethik / Ethique. A.Wildermuth u. A. Jäger (Hg.): Gerechtigkeit. Themen der Sozialethik,
Tübingen 1981 (P.Müller).

Histoire de la philosophie!Geschichte der Philosophie

Robert Böhme: Die verkannte Muse. Dichtersprache und geistige Tradition des Parmenides.

Francke, Bern 1986.

Cet ouvrage part de la constatation que les recherches tendant à déterminer le modèle poétique
de Parménide aboutissent à des résultats inconciliables: pour les uns (par ex. Mourelatos) ce serait

Homère, pour les autres (par ex. Schwabl) Hésiode.
R. Böhme se propose de résoudre ce problème de sources en recensant tous les passages

parallèles entre Parménide et la poésie épique (Homère, Hésiode, la littérature orphique). Il
répartit ces parallèles en trois groupes (A, B, C) selon qu'il les estime plus ou moins significatifs.

197



L'interprétation du matériel obtenu se fonde sur des vues que l'A. a développées dans plusieurs
travaux antérieurs et qui peuvent se ramener, me semble-t-il, aux présupposés suivants:

1) L'existence d'un parallélisme peut résulter non seulement de la reprise d'un texte par un

autre, mais aussi du rapport des deux textes à un archétype commun. C'est ainsi qu'un parallèle
entre Parménide et Homère s'explique soit par une imitation d'Homère soit par un emprunt à une
tradition antérieure, reprise également par Homère. - 2) Les poèmes homériques intègrent des

apports d'époques différentes que l'A. distingue en suivant pour l'essentiel les analyses de P. Von
der Mühll. A la version ancienne des «Homérides» s'ajoutent des parties récentes, dues selon R.
Böhme à un rédacteur vivant à Athènes au temps des Pisistratides et appartenant à la famille des

Lykomides (cf. Peisistratos und sein homerischer Dichter, Bern 1983). Les parallèles avec la
rédaction du Lykomide (=L) devront être rangés sous une rubrique spéciale. - 3) Les textes

orphiques ne dérivent ni d'Homère ni d'Hésiode, mais reposent sur une tradition prélittéraire
indépendante remontant à l'époque mycénienne (l'A. renvoie à plusieurs publications antérieures,
en particulier Orpheus, der Sänger und seine Zeit, Bern 1970). -4) La version des Homérides ne
doit rien à cette tradition. Au contraire la rédaction de L lui fait de nombreux emprunts. Il en va de

même des Hymnes homériques, en particulier de YHymne à Déméter (attribuable également à L),
et d'Hésiode.

La majeure partie des parallèles avec les poèmes homériques - dont la totalité des parallèles-A,
au nombre de 27 - sont en fait des parallèles avec L. Ainsi est exclue l'hypothèse que Parménide
suive la version des Homérides. Une analyse plus poussée mène à l'affirmation qu'il ne rejoint le

Lykomide et Hésiode que pour des passages empruntés par ces derniers à la tradition orphique, et

qu'il présente d'autre part un nombre proportionnellement beaucoup plus élevé de parallèles avec
des fragments déjà reconnus comme orphiques. L'A. exclut l'hypothèse d'emprunts directs de

Parménide au Lykomide ou à Hésiode pour soutenir que tous trois se rattachent directement à la
tradition orphique. Ainsi la «Muse méconnue» qui préside à la poésie de Parménide est la muse

orphique (l'A. dit, pour se démarquer de la tradition philologique, orpheisch et non orphisch).
Dans les passages où l'Eléate ne suit pas ce modèle - ce sont les passages dépourvus de parallèles
significatifs - sa langue n'est plus qu'une prose rythmée souvent maladroite.

L'expression «Muse orphique» vise non seulement un certain langage poétique, mais aussi une
tradition spirituelle: par l'ensemble de représentations mythiques que son poème véhicule,
Parménide se situe encore dans le monde spirituel de l'orphisme. Telle est la thèse défendue dans

la première partie de l'ouvrage. A nouveau l'A. se réfère à ses propres travaux et soutient

qu'Orphée - assimilé à un Goès ou sorcier—est «la forme grecque du chamane» (p. 15). Selon lui
le voyage raconté dans le préambule du poème est donc une «forme tardive» du voyage du

chamane dans l'au-delà (p. 125). Bornons-nous à relever deux éléments particulièrement significatifs

à ses yeux: a) Le narrateur franchit «les portes des chemins de Nuit et de Jour» (1, 11).
Plusieurs parallèles - dont un parallèle-A avec une partie récente de l'Odyssée (10, 86) - indiquent
que nous avons affaire à un élément mythique d'origine orphique: cette porte marque la séparation
entre notre monde et l'autre monde. - b) Les clés de la porte sont aux mains de «Justice aux
multiples rigueurs» (ôîxr) noXijJtOLVOç). Cette déesse provient également de l'orphisme, comme
le prouve un parallèle-A avec un fragment orphique où elle figure sous le même nom (158 K.).

Pour les deux autres parties du poème l'A. relève de la même manière certains éléments qui lui

permettront d'établir un lien avec l'orphisme. Il esquisse une interprétation qui assimile - comme
l'avait déjà fait Simplicius (28A20DK) - l'Etre-Un révélé par la déesse de la Vérité à l'oeuf
cosmique de la tradition orphique (cf. le parallèle-B entre le fr. 8, 44 de Parménide et la Théogonie
deDerveni, 41, in M. L. West: The Orphie Poems, Oxford 1983, p. 115). Quant à l'opposition de

la lumière et de la nuit, qui paraît être le principe du monde de l'Opinion, elle proviendrait d'une
«dichotomie du Tout» (p. 133) opérée par la doxa, qui ne saisit pas l'unité des opposés enseignée

par l'orphisme.

198



La démonstration tirée de l'étude des parallèles textuels est complétée par l'analyse d'indices

convergents extérieurs au poème: représentation figurant sur une bague mycénienne, tablettes
d'Olbia, ascendance de Parménide, rapport de Parménide avec Xénophane, etc.

Cette étude s'inscrit dans une entreprise plus vaste tendant à réhabiliter la littérature orphique
contre ceux qui, depuis Lobeck et Kern, la réduisent à une production de plagiaires. R. Böhme sait

qu'il défend des thèses condamnées par la plupart des philologues (cf. pp. 147 et 168). Nous ne

dirons rien de ses travaux antérieurs sur l'orphisme et les poèmes homériques, et nous nous
bornerons à quelques remarques sur sa contribution aux études parménidiennes.

Pour dresser son répertoire de parallèles R. Böhme prend comme base le texte de Diels-Kranz,
avec quelques corrections proposées par L. Taràn (Parmenides, Princeton 1965). Sans approfondir

les problèmes textuels, signalons deux points relatifs au préambule du poème. On ne peut plus
affirmer que la leçon Jtâvx' &xr| du v. 3 («toutes les villes») est celle du meilleur manuscrit, car
A. H. Coxon a signalé qu'elle provient d'une mauvaise lecture (Class. Quart. 18, 1968, p. 69).
Au v. 29 la leçon retenue (EÙJtEtôéoç; la vérité qui persuade) n'est ni celle de DK ni celle de

Taràn, qui ont EÙTtuxXéoç (bien ronde).
Ce répertoire - qui constitue près du tiers du volume - est disposé d'une manière très lisible et

rendra de grands services. Toutefois les critères suivis pour retenir les passages parallèles et les

répartir en trois groupes paraissent flottants. La liste fort longue des parallèles-C - qui, de l'aveu
même de l'A., semblent d'abord fortuits - pourrait être étendue ou réduite à volonté.

La thèse d'un rapport entre Parménide et l'orphisme ou le chamanisme a déjà été soutenue à

diverses reprises. Mais jamais on n'a aussi étroitement lié TEléate à la muse orphique, et la
manière dont ce lien est conçu met en jeu toute une herméneutique. Certes R. Böhme se défend de

donner une «interprétation d'ensemble» (p. 143). Néanmoins il assigne à toute interprétation
future des limites étroites en rejetant l'idée d'une reprise d'un matériel poétique préexistant dans

un contexte différent qui lui donnerait un sens nouveau. C'est ainsi que la porte «des chemins de

Nuit et de Jour» revêt selon lui une fonction identique dans le contexte orphique et dans celui de

Parménide: c'est la «porte de l'au-delà», et le poète «lui-même franchit cette porte, comme le
chamane» (p. 116). Dans le passage parallèle de l'Odyssée, qui situe le pays des Lestrygons «près
des chemins de la nuit et du jour», on ne perçoit pourtant aucune allusion à une voie donnant accès
à l'au-delà, et l'on demeure sceptique devant l'argumentation tendant à montrer que Parménide ne

manifeste pas à l'égard de son modèle la même liberté que le Lykomide, auteur présumé du

passage. Le refus d'admettre que les éléments mythiques puissent avoir des significations
variables risque même de paralyser tout effort d'interprétation. On le voit avec Tépithète
no/,ù;roi.voç qualifiant la Justice: loin de lui chercher une signification relative à l'ensemble du

poème - ou tout au moins du préambule - l'A. la juge «immotivée à l'intérieur du contexte
parménidien» (p. 117), ce qui confirmerait son origine orphique.

Cette forme d'interprétation qui exclut toute transposition des éléments mythiques empruntés à

la tradition et méconnaît la polysémie qui leur permet de renvoyer à des signifiés variables selon
les contextes, n'est pas en mesure de saisir la spécificité de Parménide. Laissant dans l'ombre les

plans de l'ontologie, de la logique et de la physique, elle ne peut montrer comment son poème les

articule avec celui du mythe. A mon sens c'est pourtant cette articulation subtile et complexe qui
constitue le problème majeur posé aux interprètes actuels de Parménide1.

André-Jean Voelke, Lausanne

1 Cf. Lambros Couloubaritsis: Mythe et philosophie chez Parménide, Bruxelles 1986.

199



M. Hossenfelder: Die Philosophie der Antike 3. Stoa, Epikureismus und Skepsis. Geschichte
der Philosophie, hg. v. W. Rod, Bd. III. Verlag C. H. Beck, München 1985.

Dass sich systematische Neuorientierungen der Philosophie auch auf die Philosophiehistorie
auswirken, ist bekannt. So hat die zunehmende Beschäftigung mit Fragen der praktischen
Philosophie, aber auch mit dem philosophischen Skeptizismus, in den letzten Jahren zu so etwas
wie einer Wiederentdeckung der hellenistischen Philosophie und insbesondere ihrer drei grossen
Schulen, der Stoa, des Epikureismus und der Skepsis geführt. Auch hier sind die entscheidenden
Anstösse von den angelsächsischen Ländern ausgegangen. Umso mehr ist es zu begrüssen, wenn
nun von einem Spezialisten auf dem Gebiete des antiken Skeptizismus eine deutschsprachige
Obersicht über alle drei grossen Philosophenschulen erschienen ist.

In der Einleitung. Grundzüge der hellenistischen Philosophie hebt der Verfasser das gemeinsame

Grundprinzip der hellenistischen Schule hervor, nämlich die Suche nach Eudaimonie, der sich
die theoretische Philosophie unterordnet. Gemeinsam ist dabei allen drei Schulen, dass die
Eudaimonia nicht durch eine Veränderung der Welt, sondern durch eine Veränderung unserer
Einstellung zu ihr zu erreichen ist. Gegenüber der Zerrüttungshypothese, wonach die hellenistische

Philosophie deshalb entstanden sei, weil die Philosophie der klassischen Periode wirkungslos
geworden sei, vertritt H. die «Ansaughypothese»: Die neue soziale Situation wie die zunehmende

Apolitie und der Rückzug auf das Individuum verlangten gewissermassen eine neue Philosophie.
Im Kapitel Stoa geht der Autor vom Grundgedanken Zenons des «einstimmig Lebens»

(homologoumenös zêri) aus, den erst Kleanth zu einem «einstimmig mit der Natur Leben»

umgedeutet habe, arbeitet die Affekten- und Tugendlehre sowie die Theorie der Adiaphora
heraus. Gegenüber der breiteren Darstellung der Ethik werden Logik und Physik etwas knapper
behandelt. Interessant ist im Abschnitt über die Logik die stoische Unterscheidung zweier Arten
des Seins, die zwischen existieren (einai, hyparchein) und «subsistieren» (hyphistanai). Das

Unkörperliche existiert nicht, aber es subsistiert. Diese Unterscheidung wird allerdings nicht
weiter verfolgt. Der Abschnitt über die Physik bringt eine Einführung in die Aporien von
Determinismus und Willensfreiheit aus stoischer Sicht. Ein Ausblick auf die spätere Stoa

insbesondere des Panaetius schliesst das Kapitel ab.

Im Kapitel Epikureismus arbeitet H. die Doppeldeutigkeit des epikureischen Lustbegriffes
heraus, wonach Lust einmal negativ als Abwesenheit von Unlust definiert wird und gleichzeitig
positiven Gehalt hat, und versucht die Spannung zwischen den beiden Auffassungen etwas zu
mildern. Die verschiedenen Paradoxa des epikureischen Lustbegriffes werden diskutiert und

sogar Epikurs Meinung, der Weise sei selbst unter der Folter glücklich, noch ein möglicher Sinn
abzugewinnen versucht. Denn der Weise habe auch dann noch nach epikureischer Lehre mehr
Bedürfnisse befriedigt als unbefriedigt. Die ethische Position des Epikureismus wird sehr

sympathetisch dargestellt, so dass sich vielleicht mancher Leser versucht fühlen könnte, Epikureer

im philosophischen Sinne zu werden. Im Unterschied zum Stoiker hat er jedenfalls die Last
mit der Lust nicht.

Am besten dargestellt findet sich die Position des Skeptizismus, auf dessen ethische Grundlage
H. mit Recht aufmerksam macht. Während Stoiker und Epikureer an die Unverlierbarkeit der
inneren Einstellung glauben, hielten die Skeptiker auch das nicht für möglich. Denn sie

unterscheiden zwischen freiwilligen und unfreiwilligen Wertungen. Freiwillige wie die des

Ehrgeizes sind ausschaltbar, unfreiwillige aber nicht. Dass wir bei Hunger und Durst Unlust
empfinden, beim Essen und Trinken aber Lust, diese Affekte können nicht verhindert werden.
Was hier erreicht werden kann, ist nur eine «Metriopathie», d. h. ein «massvoller Affekt». Lust
und Unlust müssen so als unverfügbare Wertungen betrachtet werden, die durch Reflexion nicht

völlig beseitigt werden können. Dies scheint auch sachlich richtig zu sein. Das Ziel des Skeptikers
ist so «Ataraxie in den auf Glauben beruhenden Dingen und Metriopathie in den aufgezwungenen»

(Pyrrhoneae hvpotyposes, I, 25). Auch diese Form der Eudaimonie ist dabei nicht ein

200



objektives Ziel, sondern wird nur vom Pyrrhoneer als angenehm empfunden. Die verschiedenen

Tropen des Skeptikers werden abgewogen, die Urteilslosigkeit nicht als Dogma, sondern als

Erfahrung dargestellt, dafür aber der verborgene ethische Dogmatismus des Skeptikers hervorgehoben.

Auch der Skeptiker hält die Eudaimonie für einen (moralischen) Wert. Schliesslich wird auch
der Begriff des Phänomens diskutiert und nicht zuletzt der Skeptizismus selber als subjektives
Phänomen, das insofern gar nicht als Theorie behauptbar ist, dargestellt. Ein Ausblick auf die übrigen

Schulen, die des Kynismus, Peripatos, der Alten und der Neuen Akademie rundet das Werk ab.

Das Buch kennzeichnet eine gewisse begriffliche Unschärfe, unterstellt häufig eigene
Interpretationen als Tatsachen und zieht kaum Verbindungslinien zu modernen analytischen Hand-
lungs- und Skeptizismustheorien. Gleichwohl wird man es als Einführung willkommen heissen.

Grundsätzlich freilich kann man sich fragen, ob und wieweit das Projekt dieser Reihe, semipopuläre

Bücher zu verfassen, die ja weder in einem engeren Sinne streng wissenschaftlich noch in
einem breiteren popularphilosophisch sind, sinnvoll ist und die betreffenden Autoren ihre Zeit
nicht besser für das eine oder das andere verwenden würden, statt beides gleichzeitig zu
versuchen. Auch gute Popularphilosophie zu schreiben, ist eine Kunst, die übrigens meist nur von
professionellen Philosophen gemeistert wird. Dass H. dazu Ansätze aufweist, zeigen die schönen

Schlussworte, die den Rückzug aller drei Schulen aus der Welt folgendermassen kennzeichnen:
«Es ist weder das beleidigte Schmollen des Enttäuschten noch die entsagende Verlegung des

Glücks ins Jenseits noch das Aussteigen aus der Zivilisation in alternative Lebensformen, sondern

es ist der innere Ausstieg aus der Welt in die distanzierte Gelassenheit des Unbetroffenen.»
(S. 204) Rafael Ferber (Zürich)

Wilhelm Schmidt-Biggemann: Topica universalis. Eine Modellgeschichte humanistischer und
barocker Wissenschaft. Paradeigmata 1, F. Meiner Verlag, Hamburg 1983.

Thema des Buches von Schmidt-Biggemann ist ein gleicherweise wissenschafts- wie
wissenstheoretisches: die bislang wenig erforschte Wissenschafts- und Wissenstheorie des Humanismus
und des Barock, die im 15. und 16. Jahrhundert entwickelt wurde, im Zeitalter des Barock dann
ihre Blüte hatte und sich über Utopismus und Eklektizismus bis hin zu den aufklärerischen

Enzyklopädieentwürfen erstreckte. Das thematische Wissenschaftsmodell nennt Schmidt-Bigge-
mann «Topica universalis». Der Titel verrät schon die wesentlichen Momente. Es handelt sich um
eine Topik: dies zeigt zunächst den Vorrang der artistischen Wortwissenschaften, des Trivium,
an. Diese Topik ist allerdings nicht wie bei Aristoteles eine Theorie der wahrscheinlichen
Schlüsse, sondern wird ciceronianisch zu einer Theorie der Prämissen, genauer: zu einer Theorie
der sedes argumentorum (loci), der Obersätze und -begriffe verkürzt. Die Topik ist der Teil der

Dialektik, der bei Cicero der Invention von Wissen dient2. Diese Invention, das Finden von
Wahrheiten zu einem wissenschaftlichen Gegenstand (Thema), ist der Prozess, in dem der

fragliche Gegenstand möglichst vollständig mit Prädikaten versehen beschrieben) wird.
Solches Finden von Prädikationen vollzieht sich am Leitfaden von loci communes, von
wissenschaftlichen Leitbegriffen. Als Inventionsfeld figurierte die gesamte Historia: Die Natur einerseits
und die Taten und Sentenzen berühmter Männer andererseits (22). Invention und Induktion sind in
dieser Form der Topica universalis nahe verwandt3. Die Historia wurde zur universalen Erfahrung
(30) und die Topik im frühen Gewand der Polyhistorie zur Wissenschaft als Erfahrung der

gesamten Historie: Topica universalis. Als ersten Versuch einer solchen Polyhistorie um die Mitte
des 16. Jh. verzeichnet Schmidt-Biggemann das Werk des Schweizers Christoph Mylaeus. Die
(neben Medizin, Theologie und Jurisprudenz) vierte Fakultät (Artistenfakultät) bekam so ein

2 Cicero: Topica II, 6: «Cum omnis ratio diligens disserendi duas habeat partes; unam
inveniendi et alteram iudicandi».

3 Vgl. 14 und 49.

201



homogenes Feld, das mit denselben loci zu untersuchen war. Diesen Homogenisierungsprozess
der Wissenschaften leitete der erste deutsche Humanist, Rudolph Agricola, ein. Damit wurde
auch der durchaus unaristotelische Gedanke der Einheil der Wissenschaften (artes et scientiae).
bzw. des Wissens, möglich4. Mit Petrus Ramus dann entwickelte sich die Topica universalis von
der Polyhistorie zum einheitlichen System.

Wie das so gewonnene Wissen (res inventae), das Ramus öfters mit einem Topf vergleicht, in
dem Einzelurteile schwimmen (46), zu ordnen ist, das war Thema des Zentralbereichs6 der
Ramistischcn Dialektik, von Kant «Secunda Petri»6 genannt: Iudicium. Das iudicium hat die

Ordnung derres inventae zur Aufgabe, und damit auch die Disposition der Argumente: «Secunda

pars logicae de disponendis argumentis ad bene iudicandum» (71). Diese Logik des Iudicium ist
nicht auf Schluss (Syllogismus) und Urteil ausgerichtet, sondern auf die Disposition der
Argumente, die Ramus dann Methode nennt. Er gilt so sehr als Inaugurator der Methode, dass die
traditionelle Philosophie daneben amethodisch erscheint: Leibniz spricht in bezug auf Ramus'
Methode von der «amethodia scholasticorum»7. Ramus entwickelte einen universellen Begriff
von Methode, wonach sie auf alle Wissenschaften anwendbar sei. Methode wird als Einsicht in
die Axiome verstanden, von denen her das Material als zusammenhängend beurteilt wird:
«Methodus est dianoia variorum axiomatum homogeneorum pro naturae suae claritate praeposi-
torum, unde omnium inter se convenientia judicatur memoriaque comprehenditur»8. Für diese

vorausgesetzten Sätze einer Wissenschaft gelten drei Dispositions- oder Methodenregeln, die als

Bedingungen der Wissenschaftlichkeit auftreten (100): Sie müssen allgemeingültig sein, d. h. das

Prädikat soll von allen Instanzen des Subjekts gelten («lex veritatis» oder «lex necessitatis

universalis»), homogen, d. h. per se Prädikationen, etwa wenn forma von formatum, genus von
species oder proprium vom entsprechenden Subjekt prädiziert wird («lex necessitatis cognatio-
nis») und katholou proton, wenn nämlich das Subjekt auch umgekehrt wahr und per se vom
gesamten Prädikat ausgesagt werden kann («lex necessitatis proprietatis»)9. Die Methode als

solche axiomatischc dispositio rerum ist also vom Deduktionsmodell her konzipiert: Die Deduk-

4 Schmidt-Biggemann hätte hier m. E. die Diskussion einbringen sollen, die die Nominalisten
um das Thema «Einheit der Wissenschaften» führten. Für die Nominalisten gibt es nämlich
keine eine Wissenschaft, sondern so viele Wissenschaften wie wissenschaftliche Propositionen.

Vgl. die Diskussion dieser Thematik bei Suarez, Disputationes Metaphysicae, Bd. II,
Paris 1866. S. 711 f.

5 «Pars artis maxima, nobilissimaque» (Ramus, Dialecticae Institutiones 1543, Reprint 1964,
Bl. 57 r).

6 Kritik der reinen Vernunft, B 173.
7 Leibniz: Philosophische Schriften, hg. C. J. Gerhardt, Bd. VII. ND Hildesheim/New York

1978, S. 67.
8 Petrus Ramus: Dialecticae libri duo, Paris: Wechel 1572, S. 87.

9 Hier hätte Schmidt-Biggemann gut daran getan, den Zusammenhang mit den aristotelischen
Ausdrücken näher darzulegen, anstatt diese drei Forderungen einfach etikettenhaft mit
«allgemein», «homogen», «deduktiv» wiederzugeben (S. 146); seine Umschreibung der
letzten Regel «dass sie eine lückenlose Deduktion verlange», ist mir nicht einsichtig.
Darüberhinaus wäre eine Übersetzung der Definition der Methode hilfreich gewesen, damit
klar geworden wäre, was für Axiome (axiomata artis oder axiomata dispositionis) Ramus

anspricht. Die Differenz von axiomata artis und Dispostionsregeln wäre anhand der späteren
Rezeption deutlich zu machen gewesen (vgl. dazu 48, 88, 146. 208). Eine Übersetzung hätte
auch angezeigt, was mit «suae naturae claritate» gemeint ist. S.72 interpretiert Schmidt-
Biggemann dann, allerdings ohne zu begründen, «suae naturae» als Substanz im Sinne von
Erkenntnisgegenstand, nicht etwa als natura mentis.

202



tion allerdings ist keine satzlogische, sondern beruht auf Subsumption in bezug auf Definitionen
und Divisionen (45).

Ramus führt also vom Begriff der Wissenschaft als Materialsammlung weg und zum Begriff
einer methodischen ars oder scientia hin (49). Seine Forderung nach einer Methode machte die

Topica universalis zu einer methodenmonistischen Universalwissenschaft, die ein einheitliches
Feld von Wissenschaftlichkeit (221), ein dialektisches Wissenschaftskontinuum (54) konstituiert.
Universalwissenschaft ist damit nicht nur von der Historia universalis, also vom Gegenstand her,

definiert, sondern vor allem methodisch universal - dadurch, dass hier die Bedingungen aller
Wissenschaftlichkeit festgesetzt werden. Für das 17. Jh. - etwa für Descartes und Leibniz - ist an

diesem Konzept wichtig, dass die Methode nicht vom Wissenschaftsgegenstand abhängt. Damit
kommt hier die Topica universalis zurreiferen Ausgestaltung: Ramus verbindet Topik (Invention)
und Methode (dispositio, iudicium) zum System des Wissens. Schmidt-Biggemann nennt diesen

Begriff des Systems «die intellektuelle Haupterrungenschaft der Zeit» (2). System als das

Ergebnis der Methode ist Zusammenstellung, Ortsbestimmung (collatio)10 und hat hier aber noch

ganz methodisch-pädagogisch-didaktischen Charakter; es ist von Definition, Disposition und

Anordnung von Argumenten her begriffen (81), es ist nicht Sachordnung, wie später bei

Cudworth etwa als «true system of the universe»11. Ramus' Systembegriff ist artistisch und an der

Organisation des Wissens orientiert - die Sache selbst ist im Ramismus gleichgültig (72, 214).
Diesen artistischen Methodenmonismus von Ramus korrigierte der AristotelikerZabare/fo so,

dass er die kontemplativen Wissenschaften (z. B. Metaphysik und Physik), die im Ramismus
wesentlich ausgeklammert waren, den aristotelischen Methodenpluralismus und dadurch den

Ordo rerum wieder zur Geltung brachte1". Damit gab Zabarella die sachliche und methodische
Einheit der Wissenschaften wieder preis und fundierte - gemäss der aristotelischen Bestimmung
der Wissenschaft als Habitus - seine Einteilung der Wissenschaften - wie im Thomismus - in der
Vermögenspsychologie111. Die artistische Vorherrschaft in der Topica universalis wurde dadurch

gebrochen: Artes und scientiae wurden getrennt - auch methodisch: Die Methode der artes ist die

analytische, diejenige der scientiae die compositorische (80). Zudem wurde der Begriff der

historia, der in der artistischen Topica universalis den homogenen Wissenschaftsbereich festigte,
bei Zabarella funktionslos (94).

Ramus und Zabarella, das waren die beiden Pfeiler, auf denen die sogenannten semiramisti-
schen, barocken Systematiker des 17. Jh., zunächst Clemens Timpler und Bartholomäus Keckermann,

ihre Systeme aufrichteten. Sie erkoren den Systembegriff zur Leitvorstellung der artes und

scientiae (auch Metaphysik wird System) und verschafften der Historie wieder Geltung, insofern
diese etwas bei Keckermann zu den Grundlagen der Wissenschaft, zu den «praecognita» zählte.

Latentes Problem in solchen Systemversuchen war seit Ramus die Fundierung der Systemordnung.

Denn der Ramismus drängte zum topischen Universallexikon (59), das lediglich alphabe-

10 Vgl. XIII und 44.
11 Ralph Cudworth: The true intellectual System of the Universe, London 1678; vgl. Schmidt-

Biggemann, S. 146.
12 Schmidt-Biggemann geht leider auf den sogenannten Methodenpluralismus des Aristoteles

und des Aristotelismus nicht ein: Jede Wissenschaft hat ihre eigene Methode (z. B. De anima
402a 10-22; 431b24f.).

13 Diesen Bezug auf den Thomismus macht Schmidt-Biggemann nicht geltend, ebenso wie er
auch die Bestimmung der Methode als «modus procedendi» allzusehr von Descartes'

«beweglicher Methodenvorstellung» (294) her deutet, und nicht auf den aristotelisch-
thomistischen Hintergrund bezieht. Thomas spricht etwa von «communis modus procedendi»
(In Metaphysicam Aristotelis Commentaria, ed. P. Fr. M.-R. Cathala, Taurini 1915, S. 114,

Nr. 335).

203



tisch geordnet war. Insofern nämlich die Ordnung der invenierten Wahrheiten als lediglich durch
Definition und Division bestimmt galt, die Definitionen aber durch den fehlenden Sachbezug im
Ramismus und auch in nominalistischen Kreisen wesentlich zu einer Nominaldefinition verkamen,

stellte sich bald die Frage, ob die wissenschaftlichen Wahrheiten nicht einfach alphabetisch
zu ordnen seien: wie ein Lexikon. Diese Tendenz nahm Johann Heinrich Aisted auf, versuchte ihr
aber Gegensteuer zu geben, indem er der semiramistischen Topik durch Einbezug der lullistischen
Kombinatorik einen Grund legen wollte. Der Lullismus kam den barocken Systematikern insofern

entgegen, als in ihm der Universalanspruch des Wissens enthalten war und die Kombinatorik die

Inventionsaufgabe der Topica universalis lösen half. Lulls Kombinatorik ging für Aisted von
generellen Termen aus, die in jeder Wissenschaft vorkommen. Als Grundlage des Systems

figurierten diese lullistischen Grundbegriffe, denen Aisted die aristotelischen Kategorien hinzufügte.

Die lullistische Kombinatorik (Kombinationen der durch Buchstaben abgekürzten
Grundbegriffe) avancierte zur «ars inventiva disserendi de omni scibili» und genügte damit den

universaltopischen System- und Inventionsansprüchen (107). So entstand ein wohlfundiertes
Lexikon, und Philosophie wurde zur Enzyklopädie, die aus Lexikon (Aisted), Praecognita
(Keckermann), Systema und Gymnasion (Ramus) bestand (112, 132). Der Lullismus in Alsted-
schem Gewände als eine theologisch untermauerte Einheitswissenschaft heisst dann beim Aisted-
Schüler Johann Arnos Comenius Pansophie. In den lullistischen Semiramismus gehören auch die
Versuche - etwa von Athanasius Kircher -, mittels des lullistischen Alphabets eine Universalsprache

zu entwickeln14.

Mit dieser Schilderung der ramistischen und barocken Wissenssysteme kann man meines
Erachtens zwei Vorurteile korrigieren. Es zeigt sich zum einen, wie stark, einmal losgelöst von
der Cartesischen Auszeichnung des Ego cogito, der sog. tournant épistémologique auch in der
Renaissance- und Schulphilosophie wurzelt. Das Wissen wird vom artistischen Modell her zum
Artefakt (vom Kantischen Begriff der Verstandeshandlung her besser zur «artefactio»), der seinen

Bezug zur Natur zu verlieren droht. Die Spannung zwischen künstlichem (artistischem) Systementwurf

und (szientifisch-kontemplativer) Sachordnung und die Redimensionierung der theologisch,

mystisch oder kabbalistisch fundierten lullistischen Kombinatorik auf eine blosse
Kombinationstechnik führen zu den m. E. typischen erkenntnismetaphysischen Fragen der Aufklärung:
etwa zu der Frage nach der Vollständigkeit der Grundbegriffe (Leibniz) oder Urteilstafel (Kant)
oder zur Frage nach dem Leitfaden zur Ableitung aller Grundbegriffe (Leibniz15 und Kant). Es

zeigt sich hier auch sehr schön der Ursprung des wissenstheoretischen Konzepts eines systematischen

Wissens, das im deutschen Idealismus wohl seine ansehnlichste Blüte trieb. Schmidt-
Biggemanns Buch hebt damit fast vergessene Traditionen ans Licht, die zeigen, dass typisch
neuzeitliche Topoi - etwa: Einheit des Wissens, Methode, System, systematisches Wissen,
konstruiertes Wissen - nicht allein aus dem Cartesianismus, sondern als Leitvorstellungen
durchaus aus schulphilosophischen und enzyklopädischen Versuchen herauswuchsen. Auch das

andere, verbreitete Vorurteil, dass die neue Naturwissenschaft des 17. Jh. - ähnlich wie
Descartes' Philosophie - als Innovation vom Himmel fällt, lässt sich von diesem Hintergrund her

korrigieren. Mit der Orientierung am Modell der Topica universalis kann man die Janusköpfigkeit
Francis Bacons aufzeigen: «Bacons Philosophie trägt die Grenze von Naturwissenschaft und

Polyhistorie als Widerspruch in sich» (225). Bacon, der immer schon als Ahnherr der Nuova

14 Das «alphabetum cogitationum humanarum» ist also keineswegs, wie oft gemeint, eine

genuin Leibnizsche Vision.
15 Dass sich Leibniz dieser Frage auch gestellt hat, belegt sehr schön Schepers in seinem

Aufsatz: Leibniz' Arbeiten zur Reformation der Kategorien, in : Zeitschrift für philosophische
Forschung XX (1966) S. 558 f. Bei Leibniz stellte sich diese Frage auch im Zusammenhang
mit der Suche nach der die Enzyklopädie grundlegenden Disziplin.

204



scienza verstanden wurde, konzipierte nämlich durchaus die Wissenschaften - auch die historia
universalis - von der Struktur der ramistischen Topica universalis her. Die gesuchte Einheit des

Wissens wird zwar nicht durch willkürliche Dispositionen, vorläufige Systematisierungen, die
Bacon «antecipationes mentis»16 nennt, sichergestellt, sondern durch das gesamte topische
Innovationsfeld der Historia universalis. «Die Natur garantierte zugleich die Einheit und den

unbegrenzten Vorrat der Wissenschaften» (216).
Dass Schmidt-Biggemann angesichts dieser Entdeckung manchmal die Bedeutung der To-

pica-universalis-Tradition überschätzt, ist nur verständlich: Leibniz etwa erscheint in dieser Optik
allzu stark als enzyklopädischer Semiramist. Ausgeblendet wird dabei aber, dass der Motor der

Philosophie von Leibniz durchaus eine Reflexion auf die ratio ist - dass der Logikkalkül und die

ars characteristica eben mehr sind als eine bloss lullistische Kombinatorik. Ausgeklammert wird
ebenso, dass die Grundbegriffe nicht bloss in den mystischen oder aristotelischen Traditionen
fundiert sind, sondern unter Reflexion auf cognitio und ratio genuinem metaphysischen Denken

entspringen; ebenso vernachlässigt Schmidt-Biggemann den wissenschaftstheoretisch-methodischen

Aspekt des mos geometricus mit dessen Konzeption von einfachen Grundbegriffen (etwa
Pascals «mots primitifs»). Diese Verschiebung der Leibnizschen Philosophie auf eine semirami-
stisch-lullistische Konzeption zeigt sich z. B. darin, dass nach Schmidt-Biggemann Leibniz den

Grundsatz der ratio, den Satz der Identität, durchaus in der Theologie «absichern», «legitimieren»
muss, obwohl das Zitat, das dies belegen soll, eine solche Formulierung keineswegs nahelegt
(198). Schmidt-Biggemann versucht dann auch, als Ursprungspunkt der Schwierigkeiten, die mit
dem begriffsanalytischen Ansatz der primitiven Begriffe verbunden sind, diese theologische
Absicherung auszuzeichnen. Dabei handelt es sich aber um Schwierigkeiten, die man mit guten
Gründen als ontologische und erkenntnismetaphysische beschreiben kann. Dieselbe Verschiebung

zeigt sich in der suggestiven Frage: «Lag in der Behauptung, die zureichende Nominaldefinition

a priori sei die Realdefinition und damit die Identität einer Sache17, nicht auch ein Rest der

mystischen Vorstellung, man könne Schöpfung nachvollziehen, zumindest mit adamischer

Namengebung?» (199). In dieselbe Richtung deutet auch die Interpretation der reflexiven
Selbstevidenz der Idee zunächst als psychologisches Kriterium, dann als «Schwundstufe der

Offenbarung, die Lull beschrieben hatte» (194)18.

Schmidt-Biggemanns Buch, das ein kaum erkanntes und benanntes wissenschaftstheoretisches

Modell thematisiert, gibt eine erfrischend andere Einsicht in die Genese von für neuzeitliches

Philosophieren zentralen Topoi wie etwa «System», «Einteilung der Wissenschaften»,
«Invention», «Methode», «Einheit des Wissens». Über diese ideengeschichtlichen Aspekte
hinaus erschliesst es verborgene oder zumindest vernachlässigte philosophische Ansätze, die
allzuoft als barockes Gestrüpp disqualifiziert wurden, und zeigt die Filiationen zwischen

heterogenen Strömungen im Spannungsbogen von Rhetorik und Logikkalkül, Rationalismus und

16 F. Bacon: De Augmentis. in: Works, ed. Spedding/Ellis/Heath, London 1857-74, vol. I,
S.460, zit. Schmidt-Biggemann, S.222.

17 Schmidt-Biggemann verwechselt hier Einheit und Identität (198).
18 Schmidt-Biggemann verfährt im Leibniz-Kapitel überhaupt allzu abbreviativ, etwa wenn er

formuliert: «Denn es bestand jetzt aufgrund des Satzes der Identität eine gemeinsame logische
Grundlage von Syllogistik und Mathematik, die, konnte sie prozedural ausgebaut werden, die

Voraussetzungen für ein rationales Kalkül bot und einen [sie] Algorithmus ermöglichte»
(200 f.). Wie kann man eine solche Grundlage (mit welchem Prozess?) ausbauen? Wovon ist
diese Beschreibung eine Metapher? Ebenso abbreviativ ist folgendes Argument: «Die

syllogistische Urteilstheorie [was ist das?] wurde analytisch, mithin umfangslogisch gefasst»
(199). Was für ein Begriff von «analytisch» liegt hier zugrunde, damit das «mithin» Sinn
macht?

205



Eklektizismus oder Vernunftskeptizismus'5, neuer Naturwissenschaft und Lullismus, alphabetischer

Enzyklopädie und rationalistischer oder idealistischer Wissenskonstruktion.
Peter Schulthess (Zürich)

Eine Allianz zwischen Othmar Spann und Otto Bauer?

Elmar Waibl: Ökonomie und Ethik. Die Kapitalismusdebatte in der Philosophie der Neuzeit,
problemata 104, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1984.

Der Titel der vorliegenden Buchbesprechung ist eine Zumutung für das Publikum. Denn es

werden zwei Protagonisten der politischen Szene der ersten österreichischen Republik (1918-34)
bzw. des «Ständestaats» (1934-38) heraufgerufen, die im Text nicht genannt werden. Dennoch
scheint dem Berichterstatter das Werk des Dozenten der Universität Innsbruck von der in der
Zusammenstellung der beiden Namen hegenden Spannung gekennzeichnet zu sein.

Waibl (W. gibt präzis seine Intention an: «Die grossen geistigen Antworten vorzuführen, die
die Philosophie auf die wirtschaftsethische Grundfrage, an welchen Zielen und Normen sowohl
das individuelle als auch das gesellschaftlich-wirtschaftliche Handeln auszurichten sei, gegeben
hat. Die Betrachtung setzt mit der mittelalterlichen Wirtschaftsethik an, verfolgt die

Ausbildung und Entfaltung der affirmativen Theorien der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft,

wendet sich anschliessend der kritischen Infragestellung dieses Legitimationsdenkens zu,
um sich an ihrem Ende wiederum mit ihrem Ausgangspunkt zu treffen. Der Gang der Erörterung,
den die Arbeit durchmisst, ist somit kein linearer, sondern ein kreisförmiger, insofern es mir um
den Nachweis zu tun ist, dass die Marxsche Kapitalismuskritik in eigentümlicher und bemerkenswerter

Weise auf vorkapitalistische Wertvorstellungen zurückgreift und wesentlich Gemeinsamkeiten

mit der thomistischen Wirtschaftsethik aufweist.» «Diese These» schlägt der Autor «als
einen neuen Interpretationsgesichtspunkt des Marxschen Denkens» vor (S. 16f.). Ein solcher

Anspruch wäre freilich an der zum Thema <Thomas von Aquin und Karl Marx> bestehenden
Literatur zu messen, von welcher jedenfalls Marcel Reding: Thomas von Aquin und Karl Marx,
Graz 1953 und Ferdinand Troxler: Die Lehre vom Eigentum bei Thomas von Aquin und Karl
Marx. Eine Konfrontation, Freiburg/Schweiz 1973 (zugleich Diss. rer. pol. Univ. Bern, 1973)
erwähnenswert scheinen.

W. lehnt es ab, die «ethische Dimension» durch ein «ideologiekritisches Reduktionsverfahren
in ausserethische Bestimmungsgründe aufzulösen», denn «in der philosophischen Kontroverse
um die ethische Rechtmässigkeit des Kapitalismus (geht) es um durchaus irreduzible Werthaltungen,

die sich nicht so ohne weiteres auf wirtschaftliche Interessen zurückführen lassen» (S. 18 f.
Entsprechend wird «die Thematik an Hand philosophischer Äusserungen» entfaltet und nicht
durch die «realen Lebenszusammenhänge» (S. 21 f.). Diese Entfaltung beschränkt sich auf eine
Anzahl Philosophen, die der Verfasser als repräsentativ ansieht.

Für die Wirtschaftsethik des Mittelalters ist es Thomas von Aquino, für die Legitimation der

bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft stehen John Locke und Adam Smith; die Kritik des

Kapitalismus setzt ein mit Jean-Jacques Rousseau, wird fortgeführt durch Friedrich Schiller und

gipfelt in Kar! Marx. Autoren, die «nicht von zentraler, aber doch von nennenswerter Bedeutung
sind, wie Hobbes, Kant, Hegel oder Mandeville wurden an geeigneter Stelle in die

Erörterung eingeflochten» (S. 24). Zu ergänzen ist diese Aufstellung durch die Vertreter der
deutschen, politischen Romantik, die sich einer liebevollen Behandlung erfreuen.

Die Besprechung folgt im allgemeinen dem Gang des Textes. Thomas von Aquino spricht,
gegründet auf Aristoteles und die Bibel, im «Unterhaltsprinzip» den «Geist der vorkapitalistischen

Ökonomie» aus: «Alles Wirtschaften dient der Bedürfnisbefriedigung» (S. 43). Der Autor

19 Im Eklektizismus hat das ramistische iudicium statt der Disposition die Selektion zur
Aufgabe.

206



betont die «Statik der geistigen Vorstellungswelt», die im «statischen Gefüge der mittelalterlichen
Gesellschaftsordnung ihre Entsprechung hat». Ob es freilich «keinen offenen Wettbewerb um
soziale Positionen und keine vertikale Mobilität» gab (S. 35f.), mag bezweifelt werden. Nicht
nur, dass die Städte Orte sozialer Mobilität darstellten, auch der Stand der Ministerialen war in
Bewegung, ganz zu schweigen von einzelnen unternehmenden Adeligen, die mit unterschiedlicher

Begründung - vom Raubritter bis zum Kreuzfahrer - ihre individuelle Lage zu verbessern
suchten. Sicher hat die «Armut für das mittelalterliche Denken einen religiösen Sinngehalt», doch

zu behaupten, dass «die Armut als innerweltliches Problem in den Hintergrund tritt», ja dass «das

Mittelalter keine <soziale Frage> kennt» (S. 48). scheint bedenklich. Die soziale Frage des

Mittelalters ist an den Bewegungen der Ketzer abzulesen, wofür die Arbeiten von E. Troeltsch, H.
Grundmann, T. Manteuffel u. a. reiches Material liefern. Nicht umsonst wurde tisserand (Weber)
zum Synonym für Ketzer. Die harmonistische Lehre des Thomas erhebt sich über den blutigen
Verfolgungen des 13. Jahrhunderts von den Albigensem bis zu den Fraticelli des Franziskus.
Zentral für die auf die Ökonomie bezogene Ethik des Thomas ist das kanonische Zinsverbot
(mutuum date, nihil inde sperantes, Lukas 6,35). Die katholische Kirche hat sich erst im
19. Jahrhundert von diesem Disziplinierungsmittel gegen die Bourgeoisie getrennt. Mit Recht
schreibt W., dass der mittelalterliche Kredit ein Konsumtivkredit ist. Allerdings nicht bloss für
verarmte Bauern und Handwerker, sondern auch für verschwenderische Grosse. Dennoch kann
die statische Wirtschaft des Mittelalters den Zins, der für sie Wucher ist, zwar proskribieren, aber
nicht aus der Welt schaffen, da der Mangel und mit ihm der Geldbedarf infolge Misswachs,
Seuchen und Krieg immer wieder auftritt. Nur rationelle Grossbetriebe, wie die Klöster, besassen

Speichermöglichkeiten, wie heute noch etwa in Cluny zu sehen. Von da her ist Lockes
Überwindung des Verderbs durch die Geldwirtschaft - davon später - zu verstehen. Die Kirche
verbietet den Zins, und ein Odium fällt auf den Juden, der Zins nimmt, aber gerade im
13. Jahrhundert beginnt die christliche Bank der Lombarden (Lombardzins, Lombard Street in der

City of London) mit päpstlichem Segen ihre Tätigkeit, weil sie nicht entbehrt werden kann. Da der
Verfasser im Grunde alle Kritik am Kapitalismus an Thomas von Aquino misst. ist die Frage, wie
weit denn dessen Ethik der mittelalterlichen Wirklichkeit entsprach, durchaus notwendig. Zwar
lehnt W. - wie erwähnt - die Reduktion von Ethik auf Wirtschaftsinteressen ab (S. 20), sieht aber
andererseits die Gleichsetzung von Zins und Wucher in der mittelalterlichen Literatur «durch die
Tatsache erklärt, dass das Wirtschaftsmodell der einfachen Reproduktion den Produktivkredit so

gut wie überhaupt nicht kennt» (S. 59). Man muss die Frage stellen, ob die Ethik des Zinsverbots
autonom ist, oder von biblischen Geboten oder von der Struktur der wirtschaftlichen Verhältnisse
des Mittelalters gefordert wird. Für W. ist Thomas paradigmatisch, wie es der katholischen
Doktrin seit Leo XIII. entspricht, doch wäre die Wirtschaftsethik der Spätscholastik von
Interesse, die keineswegs wirtschaftsfeindlich oder auch nur wirtschaftsfremd war (vgl. Edgar
Salin: Politische Ökonomie, Tübingen/Zürich 1967, S. 35).

Die Lehre des Thomas verklärt eine Harmonie, die sich der widersprüchlichen Wirklichkeit
erwehren muss. Sie richtet sich gegen den Frühkapitalismus in den Städten, wo das Handels- und

Geldkapital nach dem 4. Kreuzzug einen mächtigen Aufschwung nimmt; sie richtet sich aber auch

gegen die Bewegungen der Armen, die unter der Fahne des Chiliasmus und der «Ketzerei» die

urchristliche Botschaft der Brüderlichkeit zu erneuern suchen. Thomas steht auf dem Boden des

Privateigentums, wenn auch mit einem limitativen Eigentumsbegriff (S. 41). Er wendet sich

gegen den Zins für Darlehen, nicht gegen den Mietzins: «Man muss daher sagen, dass die Nutzung
des Hauses selbst erlaubterwcise verkauft wird» (zit. nach Troxler, op.cit., S. 43). Thomas

gestattet nicht nur die Differenzierung der Bedürftigkeit nach ständischer Zugehörigkeit
(secundum conditionem) (S. 45), sondern er fordert sie, denn «zu grosse Freigebigkeit in der

Gewährung von Almosen darf die vom Stande vorgeschriebene Lebenshaltung nicht gefährden»
(nach Troxler, op.cit., S. 53). D.h. die Stabilität der ständischen Gesellschaft geht dem

207



Liebesgebot voran. Ob Thomas hier die Überlieferung der Propheten und des Evangeliums wahrt,
bleibt unerörtert.

John Locke. Dieser Teil des Werks ist unstreitig sein Glanzstück. In scharfsinniger Analyse
wird der «Legitimationsgrund der Ordnung im Individualinteresse selbst gefunden» (S. 88).
Zentral für dieses Interesse ist für Locke der «friedliche und sichere Genuss des Eigentums»,
wobei er sehr charakteristisch Leben, Freiheit und Vermögen unter Eigentum subsumiert (S. 99).
Als Ideologe der Glorious Revolution von 1689 hat er die Aufgabe, den «Gültigkeitsanspruch des

feudalabsolutistischen Ordnungsbegriffs zu destruieren und das Modell bürgerlicher Sozialität zu

legitimieren» (S. 98). Eine zweite Front errichtet Locke gegen den vierten Stand, «den sich das

Bürgertum zum Verbündeten seiner Emanzipationsbestrebungen gemacht hat, ohne ihn dann voll
an den Errungenschaften der geglückten Emanzipation teilhaben zu lassen. Das kruziale Dilemma
allen bürgerlichen Rechtfertigungsdenkens: die feudale Ständegesellschaft nur unter Zuhilfenahme

empathischer naturrechtlicher Losungen von Freiheit und Gleichheit negieren zu können,
die kapitalistische Klassengesellschaft aber nur mit diesen Losungen widersprechenden
Argumentationsverfahren rechtfertigen zu können, tritt bei Locke exemplarisch zu Tage» (S. 68).
Wenn Locke Eigentum auf Arbeit zurückführt (Second Treatise, § 29), so ist er antifeudal. Wenn

er die Überschreitung der Grenzen eines rechtmässigen Besitzes darin sieht, dass etwas ungenutzt
verdirbt (ibid., § 46), so prangert er die feudale Verschwendung an. Wenn er im Geld die

Möglichkeit sieht, wie «ein Mensch auf redliche Weise mehr Land besitzen darf, als er selbst

nutzen kann» (ibid., § 50), so rechtfertigt er die bürgerliche Gesellschaft. Wenn er indes schreibt:
«Das Gras, das mein Pferd gefressen, der Torf, den mein Knecht gestochen, werden ohne die

Anweisung und Zustimmung von irgend jemandem mein Eigentum» (ibid., § 28), so ist die Arbeit
des Knechts nicht für diesen, sondern für seinen Herrn eigentumsbildend. Ja der Knecht scheint

hier eher dem Pferd als dem Herrn verwandt. Sein «Recht auf Selbstverfügung (vgl. ibid., § 123)

erstreckt sich nicht weiter als auf das Recht auf vertragliche Veräusserung der Arbeitskraft» (S.

117). Wichtig auch die Bemerkung des Autors, dass Locke «die Negation des überkommenen
feudalen Wertkosmos auf ethischer Begründungsebene vorträgt, die kapitalistische Klassengesellschaft

aber ökonomisch zu rechtfertigen sucht» (S. 68 f.). Damit wird die Ökonomie autonom.
Das «Funktionieren» der Wirtschaft ist ihre ethische Begründung, als Kronzeuge soll gerade der
Lohnarbeiter dienen, dem es unter kapitalistischen Verhältnissen besser als einem Indianerhäuptling

in vorkapitalistischen gehen soll (S. 121 ff. und <Second Treatise>, § 41).

Haben wir bei Locke den Übergang von naturrechtlich postulierter Autonomie des Individuums

zur ökonomisch-empirisch begründeten Stellung des Lohnarbeiters, so übernimmt bei Adam
Smith die «unsichtbare Hand» (des Marktes) die Rolle der Ethik. Das Problem der rationalistischen

Philosophie, wie die besonderen Interessen der Individuen mit dem summum bonum aller
vereinbar seien, wird über den Markt, also auf statistischem Wege hinter dem Rücken der

Beteiligten, geregelt. Damit wird daissez aller, laissez faire> zu einer eudaimonistischen Instanz,
die das Wohlbefinden der Menschen sicherstellen soll. Intervention des Staates ist nur dort
zulässig, wo er Aufgaben übernimmt, die mangels Rentabilität den Privaten nicht interessieren (S.

115). Die ökonomische Ungleichheit der Menschen wird ohne weiteres in Kauf genommen. «The
affluence of the few presupposes the indigence of the many», schreibt Adam Smith. Aber er ist

nicht fühllos für die Leiden der arbeitenden Klasse. Im Early Draft des <Wealth of Nations>

schreibt er vom Tagelöhner, «der das gesamte Gebäude der Gesellschaft auf seinen Schultern trägt
erdrückt von dem Gewicht und den Blicken der andern entzogen in den tiefsten Fundamenten

des Gebäudes» (deutsch zitiert nach Lucio Colletti: Marxismus und Dialektik, Frankfurt a. M./
Berlin/Wien 1977, S. 101).

Mit Jean-Jacques Rousseau beginnt die Reihe der Kritiker des Kapitalismus. Ist Adam Smith

überzeugt von der Selbststeuerung der bürgerlichen kapitalistischen) Gesellschaft, von der

Beförderung des allgemeinen Wohls durch das Privatinteresse, so vertritt Rousseau den gegentei-

208



ligen Standpunkt: «Loin que l'intérêt particulier s'allie au bien général, ils s'excluent l'un l'autre
dans l'ordre naturel des choses. .» (1. Fassung des <Contrat Sociab). Im Einklang mit Iring
Fetscher (Rousseaus politische Philosophie, Frankfurt a. M. 1975) gehört für W. «Rousseaus

Sympathie der autarken, auf naturalwirtschaftlicher Basis vermittelten Lebensweise kleiner
Warenproduzenten» (S. 188). Diese «kleinbürgerliche» Interessenbasis veranlasst Rousseau, sich

gegen Arbeitsteilung wie gegen jede Entwicklung der Produktivkräfte auszusprechen. Der Staat

habe zur Aufgabe, «Egalisierungspolitik zu betreiben» (S. 187). Hier wäre auf die konträre

Haltung Rousseaus nicht bloss gegenüber den Freihändlern wie Adam Smith oder Vincent de

Gournay zu verweisen, die keine Einmischung des Staates wollen, sondern auch gegenüber den

Merkantilisten, die wie er selbst die Intervention des Staates befürworten. Denn für diese (z. B.
Sir James Steuart) soll der Staat die Wirtschaft ankurbeln, bei ihm soll er sie überwachen und
bremsen. Was dem Berichterstatter aber im Kapitel Rousseau zu fehlen scheint, ist der Hinweis
auf seinen ethischen Imperativ in der Ökonomie, wie er ihn in seinem Enzyklopädieartikel über
die politische Ökonomie (1755) entwickelt: Ist die erste Regel der Volkswirtschaft, dass die

Verwaltung Gesetzen gemäss sei, deren Quelle der Gemeinwille (volonté générale) ist, so fordert
die zweite Regel, dass alle Partikularwillen auf den Gemeinwillen abzustimmen sind. Eben das ist

Tugend für Rousseau, und sein ethischer Imperativ ist ein politischer: Faites regner la vertu.

W. stellt Friedrich Schiller als Kritiker des Kapitalismus vor, während Kant, den er
hauptsächlich am Eingang des Rousseau-Kapitels behandelt, sich affirmativ verhält. Es scheint

jedoch geboten, Kant und Schiller zusammen zu betrachten, wie denn Schiller ausdrücklich von
«Kantischen Grundsätzen» ausgeht (Briefe über die ästhetische Erziehung des Menschen,
1. Brief). Kant entwickelt seine Auffassungen zur bürgerlichen Gesellschaft im Rahmen seiner

Geschichtsphilosophie: «Das Mittel, dessen sich die Natur bedient, die Entwicklung aller ihrer
Anlagen zu Stande zu bringen, ist der Antagonism derselben in der Gesellschaft, die

ungesellige Geselligkeit der Menschen .» (AA 8, 20). Wir sind mit dem Verfasser einig, dass

sich Kant zur bürgerlichen Gesellschaft affirmativ verhält. Dennoch ist der «Antagonism» bei ihm
keine statische Kategorie, sondern eben ein «Mittel». Schiller geht im 6. Brief von dieser Stelle

aus: «So lange der Antagonism dauert, ist man erst auf dem Wege zur Kultur»; d. h. er betont
dessen propädeutischen Charakter. Die dialektische Potentialität des Kantischen Paradoxons von
der ungeselligen Geselligkeit wird bei Schiller deutlich: «Einseitigkeit in Übung der Kräfte führt
das Individuum unausbleiblich zum Irrtum, aber die Gattung zur Wahrheit.» Der Staat ist nicht in
der Lage, diesen Widerspruch aufzulösen, denn «wie er jetzt beschaffen ist, hat (er) das Übel
veranlasst» (7. Brief). Hoffnung auf Staatsveränderung ist «schimärisch», «die alten Grundsätze
werden bleiben, aber sie werden das Kleid des Jahrhunderts tragen, und zu einer Unterdrückung,
welche sonst die Kirche autorisierte, wird die Philosophie ihren Namen leihen Die Usurpation
wird sich auf die Schwachheit der menschlichen Natur, die Insurrektion auf die Würde derselben
berufen» (ibid.). So ist es die politische Aporie, die Schiller veranlasst, in der Kunst einen Ausweg
zu suchen: «Die Menschheit hat ihre Würde verloren, aber die Kunst hat sie gerettet und
aufbewahrt in bedeutenden Steinen; die Wahrheit lebt in der Täuschung fort, und aus dem

Nachbilde wird das Urbild wieder hergestellt werden» (9. Brief). W. schreibt zu Recht, dass

Schiller «Gesellschaftskritik als Ästhetik konzipiert und damit der Ästhetik eine eminent

politische Dimension verleiht» (S. 221), und er verweist auf die Rezeption dieser ästhetischen
Gesellschaftskritik bei den Marxisten (Herbert Marcuse). Es wird aber zu fragen sein, ob dem weit
überproportionalen Interesse marxistischer Denker an Fragen der Ästhetik nicht seinerseits

politische Aporien zu Grunde liegen wie dem Schillerschen Ansatz. Wenn W. Trotzkis <Literatur
und Revolution) zitiert, so ist nicht zu vergessen, dass dieses Werk der Schwanengesang des

Volkskommissärs war (vgl. auch Perry Anderson: Über den westlichen Marxismus, Frankfurt
a.M. 1978, S. 116).

Wir kommen zu Hegel. Der Verfasser ist bemüht, Hegels kritische Analyse der bürgerlichen

209



Gesellschaft herauszuarbeiten. Wenn er Marx den Satz vorwirft: «Hegel steht auf dem Standpunkt
der modernen Nationalökonomen» (MEW EB I, S. 574), so ist an die Quellenlage zu denken,
denn weder das System der Sittlichkeit noch die Jenenser Realphilosophie noch die verschiedenen
Nachschriften zur Rechtsphilosophie, die alle erst im 20. Jahrhundert publiziert wurden, konnten
Marx bekannt sein (vgl. S. Avineri: Hegels Theorie des modernen Staats, Frankfurt a. M. 1976,
S. 302). Wichtiger jedoch als diese Miszelle ist die Kritik an der Interpretation, die der Verfasser
dem § 246 von Hegels <Rechtsphilosophie> («Durch diese ihre Dialektik wird die bürgerliche
Gesellschaft über sich hinausgetrieben, zunächst diese bestimmte Gesellschaft, .») zuteil
werden lässt. Mit Recht nimmt W. zwei «Bedeutungsebenen» dieser Aussage an und teilt die erste
im «räumlich-geographischen Sinn» der Kolonisation zu. Wenn er aber die zweite Bedeutungsebene

so interpretiert, «dass die bürgerliche Gesellschaft auf Grund ihrer Widersprüche kein
Bestehen haben kann, und dass sie zwangsläufig einer Gesellschaftsformation weichen muss, die
ihre Antagonismen zu vermitteln weiss» (S. 263), bzw. wenn er vom «transitorischen Charakter
der bürgerlichen Gesellschaft» bei Hegel berichtet (S. 269) oder eine «Zusammenbruchstheorie»

angedeutet sieht (S. 264), so geht er fehl.

In ihrer zweiten Bedeutung verweist die Stelle nicht auf eine andere Gesellschaft, sondern auf
den Staat. Die bürgerliche Gesellschaft, die Differenz zwischen Familie und Staat, ist das Reich
der Besonderheit (vgl. Rechtsphilosophie, § 182 Zusatz). Diese «für sich ist das Ausschweifende
und Masslose ebenso ist aber auf der anderen Seite die Entbehrung und Not ein Massloses und
die Verworrenheit dieses Zustandes kann zu seiner Harmonie nur durch den ihn gewältigenden
Staat kommen» (§ 185 Zusatz). Es ist ganz richtig gesehen, dass die bürgerliche Gesellschaft bei

Hegel keine Stabilität besitzt. Neben dem Ansatz einer Krisentheorie finden wir aber ebenso den

Ansatz der Existenz des Staates, denn «ein wirklicher Staat und eine wirkliche Staatsregierung
entstehen nur, wenn bereits ein grosser Unterschied der Stände da ist, wenn Reichtum und Armut
sehr gross werden und ein solches Verhältnis eintritt, dass eine grosse Menge ihre Bedürfnisse
nicht mehr auf eine Weise, wie sie es gewohnt ist, befriedigen kann» (Philosophie der Geschichte,

Werkausgabe Suhrkamp Bd. 12, S. 113). Wenn Hegel den Staat masslos überhöht, ihn gar «eine

Hieroglyphe der Vernunft» (Rechtsphilosophie, § 279 Zusatz), ein «Irdisch-Göttliches»
(Rechtsphilosophie, § 272 Zusatz) etc. nennt, dann eben deshalb, weil er das System der Bedürfnisse als

«wildes Tier» betrachtet, «das in seiner Bewegung blind und elementar ist, und einer

beständigen, strengen Beherrschung und Bezähmung bedarf» (Jenenser Realphilosophie I, S.

239f.). Die Dialektik des Besonderen und Allgemeinen, im Keim bei Kant in der ungeselligen
Geselligkeit, entwickelt bei Schiller, beherrscht das Denken Hegels. Gewiss konstatiert er «die

negative Auswirkung der technisierten industriellen Produktionsweise auf die Verfassung des

Menschen» (S. 265), aber er sieht auch ihre positiven Seiten. Spricht er, wie W. zitiert, «vom
Betrug gegen die Natur» (S. 266), so an anderer Stelle, dass der Mensch «die Natur sich

abreiben» lässt, «sieht ruhig zu und regiert nur mit leichter Mühe das Ganze: List Es ist die
Ehre der List gegen die Macht» (Jenenser Realphilosophie II, S. 198f.). Hier bahnt sich die
Dialektik der Maschinenarbeit in ihren Momenten - Arbeit an der Maschine, Arbeit der
Maschine - an, die Hegel aber nicht mehr ausführt. In der Heidelberger Vorlesung von 1817/18

(Nachschrift Wannenmann, Hg. C. Becker et al, Hamburg 1983) zeigt sich der Ansatz dieser

Dialektik deutlich: «Wenn sich aber die Fabrikarbeit so vervollkommnet, so vereinfacht ist, so

kann statt des maschinenmässigen Arbeitens der Menschen die Maschine arbeiten, und dies ist der

gewöhnliche Übergang in den Fabriken. Der Mensch wird also zuerst aufgeopfert und geht
dann durch den höheren Stand der Maschinerie wieder frei hervor.» (S. 127 f.) Entsprechend auch

Hegels Maxime für die Sozialpolitik: «Das Allgemeine muss nun die Einführung neuer Maschinen

begünstigen, aber auch zu gleicher Zeit, die ausser Brot Gekommenen zu erhalten suchen»

(op. cit., S. 167). Der Staat bei Hegel ist ein interventionistischer Staat.

Wir müssen es uns versagen, eine eingehende Analyse des grossen Kapitels zu liefern, in der

210



W. die Kapitalismuskritik von Marx, gestützt auf die Pariser Manuskripte von 1844 und auf das

<Kapital>, referiert. Die Frage, ob es sich bei Marx um eine absolute oder eine relative

Verelendungstheorie handelt, muss unter Beachtung der konkreten Verhältnisse betrachtet

werden. Bis zum kontinentaleuropäischen take-off, also bis ca. 1850, kann von absoluter

Verelendung gesprochen werden, später nur dort, wo keine Gegenwehr der Arbeiterschaft vorlag.
Heute ist die absolute Verelendung nicht bei der Hauptmenge der Arbeiterklasse der Industriestaaten.

aber in Randgruppen und vor allem im «äusseren Proletariat» (Arnold Toynbee), also in der

sogenannten Dritten Welt sehr wohl vorhanden.

Aber der Versuch des Verfassers die Kapitalismuskritik von Marx auf Thomas von Aquino
zurückzuführen, scheint uns nicht überzeugend zu sein. Schaltstelle für dieses Unterfangen ist ein

Begriff von Romantik, unter dem schlechthin alles, was den Kapitalismus kritisiert, versammelt
wird. Rousseau als Romantiker? Gewiss, er ist ein Vertreter des Kleinbürgertums, er ist
sozialkonservativ, aber zugleich kämpft er gegen den Despotismus. Wenn er die Tugend durch die
Vaterlandsliebe befördern will, wenn bei ihm der Text der Marseillaise, amour sacré de la patrie,
präformiert ist, ist das die Romantik der Herren Schlegel, Müller, von Haller, von Baader? Für die
früheste Romantik vor 1800 mag es noch angehen, aber für Schlegel in Wien? W. scheint das

selber zu spüren und nennt den <Contrat Social) das heute am meisten antiquierte der Hauptwerke
(S. 167). Er passt eben gar nicht ins Bild eines romantischen Rousseau. Schiller als Romantiker?
Nur so weit wie das älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, für dessen Verfasserschaft

sowohl Hegel wie Hölderlin oder Schelling beansprucht werden, auch romantisch genannt
werden kann. Aber jene Romantik, die sich dann in den Dienst des Wiener Hofes und der
Mettemichschen Reaktion stellt (Friedrich Schlegel, Adam Müller), hat Schiller schon prophetisch

in den <Briefen über die ästhetische Erziehung des Menschen) verurteilt: «Der zahlreichere
Teil der Menschen wird durch den Kampf mit der Not viel zu sehr ermüdet und abgespannt, als

dass er sich zu einem neuen und härteren Kampf mit dem Irrtum aufraffen sollte Wenn diese

unglücklichen Menschen unser Mitleiden verdienen, so trifft unsere gerechte Verachtung die

andern, die ein besseres Los von dem Joch der Bedürfnisse frei macht, aber eigene Wahl darunter

beugt. Diese ziehen den Dämmerschein dunkler Begriffe, wo man lebhafter fühlt und die

Phantasie sich nach eignem Belieben bequeme Gestalten bildet, den Strahlen der Wahrheit vor,
die das angenehme Blendwerk ihrer Träume verjagen.» (8. Brief)

Marx als Romantiker? Es ist schlechthin unmöglich, die progressive Kritik des Kapitalismus
bei Marx mit der reaktionären der Romantiker gleichzusetzen. Wenn Marx gegen die Macht des

Geldes Shakespeare zitiert, steht er darum auf dem politischen Boden von Shakespeare? Wenn

Marx in der Kritik des Warenfetischismus die Einfachheit der Ausbeutungsverhältnisse im
Mittelalter betont, berauscht er sich dann am Mittelalter (S. 368)? Wenn er seiner «romantischen»

Jugend gedenkt, geht es ihm wie Heinrich Heine, der den Atta Troll, «das letzte freie Waldlied der
Romantik» schrieb, «in der grillenhaften Traumweise jener romantischen Schule, wo ich meine

angenehmsten Jugendjahre verlebt und zuletzt den Schulmeister geprügelt habe». Gerade bei

Heine, der in <Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland) und in der
«Romantischen Schule) die deutsche Romantik einer heftigen Kritik unterzieht, erkennt man den

Unterschied des neuen Antikapitalismus vom alten: Es ist die Ablehnung jeder Askese, es ist die

Rehabilitation der Materie, gestützt auf die Allianz von Sinnlichkeit und Technologie. Wenn

Heine hingerissen ist von Saint-Simon, wenn er auch bald die Pseudokirche des Père Enfantin satt

hat, so ist Marx' Kritik nicht zu denken ohne Hegel, ohne Smith, ohne Ricardo, aber auch nicht
ohne Saint-Simon, Fourier und Owen.

Es ist W. zuzubilligen, dass er auf die völlig andere Intention von Marx hinweist, wenn er ihn
mit den Romantikern vergleicht. Marx lehnt den Kapitalismus nicht aus den Gründen der
Romantiker ab, sondern er ist bemüht, das Bewegungsgesetz der kapitalistischen Gesellschaft zu

enthüllen; also nicht ethische Ablehnung (schon gar nicht mit Rückkehr zum mittelalterlichen

211



Ständestaat), sondern historische Überwindung auf Grund der Eigendynamik der bürgerlichen
Gesellschaft. In seiner Auseinandersetzung mit Ricardo schreibt er in den Theorien über den

Mehrwert: «Er (Ricardo) will die Produktion um der Produktion halber, und dies ist [mit] Recht

[gewollt]. Wollte man behaupten, wie es sentimentale Gegner Ricardos getan haben, dass die

Produktion nicht als solche der Zweck sei, so vergisst man, dass Produktion um der Produktion
halber nichts heisst, als Entwicklung des Reichtums der menschlichen Natur als Selbstzweck
Dass diese Entwicklung der Fähigkeiten der Gattung Mensch, obgleich sie sich zunächst auf
Kosten der Menschenindividuen oder gar Menschenklassen macht, schliesslich diesen Antagonismus

durchbricht und zusammenfällt mit der Entwicklung des einzelnen Individuums, dass also die
höhere Entwicklung der Individualität nur durch einen historischen Prozess erkauft wird, worin
die Individuen geopfert werden, wird nicht verstanden.» (MEW Bd. 26.2., S. 106f.) Ohne auf
Schiller zu referieren, bezieht Marx hier Position zu den von ihm aufgeworfenen Fragen. Dennoch
bleibt Schillers Satz: «Kann aber wohl der Mensch dazu bestimmt sein, über irgend einem Zwecke
sich selbst zu versäumen?», bestehen. Der Menschenverschleiss, sowohl in der
bürgerlichkapitalistischen Gesellschaft, als auch und erst recht in den Ländern des «realen Sozialismus»,
zwingt uns das Schicksal jedes einzelnen Individuums ganz anders zu werten als bisher. Hier sind
wir mit der Interpretation des Verfassers (S. 208) völlig einig.

Der Marxismus hat in seiner Geschichte ein hohes Mass an Fungibilität gezeigt. Konzipiert als

Theorie des Proletariats hat er ebenso innerkapitalistisch-gewerkschaftlichen Interessen wie
revolutionären Bewegungen von Arbeitern und Bauern oder reinen Bauernbewegungen mit
intellektueller Spitze gedient. Ja die russische Bourgeoisie hat um 1890-1900 aus dem Marxismus

Hoffnung gegen die Narodniki geschöpft, die dem Kapitalismus in Russland keine Chance
einräumen wollten (z. B. Struveu. a.). Soll diesmal Marx' Analyse der bürgerlichen Gesellschaft
eine thomistische Soziallehre bereichern, die im «standesgemässen Unterhaltsbedarf» (S. 379)
eine natürliche Ungleichheit der Menschen stipuliert, wenn sie auch die Akkumulation des

Kapitals verwirft? Oder wollen die Vertreter der katholischen Soziallehre sich auf den Marxschen
Boden begeben und die Versöhnung nicht in der Vergangenheit des Mittelalters, sondern in der
Zukunft in der Entwicklung des Reichtums der menschlichen Natur suchen? Es ist zu wählen
zwischen Othmar Spann und Otto Bauer. Emst Erdös (Zürich)

Günter GawlicklLothar Kremendahl: Hume in der deutschen Aufklärung. Umrisse einer

Rezeptionsgeschichte. (Forschungen und Materialien zur deutschen Aufklärung. Abt. II, Bd. 4.)
frommann-holzboog, Stuttgart-Bad Canstatt 1987.

Das gründliche Buch stellt die Rezeption Humes in der deutschen Aufklärung vor. Quantitative

Vergleiche mit der Rezeption und Wirkung anderer, britischer oder französischer. Autoren
zu ziehen, ist zwar müssig, doch darf die Beschäftigung mit Hume im Deutschland der zweiten
Hälfte des 18. Jh. als durchaus respektabel bezeichnet werden. Im Vordergrund des Interesses
stehen dabei Humes Religionsphilosophie bzw. die religionsphilosophischen Konsequenzen
seiner theoretischen Philosophie. Gawlick und Kreimendahl berücksichtigen auch nicht nur die

Stellungnahmen aus der grossen literarischen Welt, etwa von Mendelssohn, Tetens, Hamann oder

Jacobi, sondern ebenso Reaktionen von «Köpfen zweiter und dritter Ordnung» (11) - aus der

bürgerlichen Schicht, in der sich die Aufklärung wirklich verbreitete. Die ganze Darstellung ist so

angelegt, dass eine gewisse Dezentrierung von Kants Hume-Lektüre statthat, auf die sich die

historiographische Erfassung des Humeschen Einflusses bislang fast ausschliesslich gerichtet
hatte.

Angesichts der Mangelhaftigkeit bisheriger Bibliographien ist die exakte Darbietung und

Kommentierung der deutschen Übersetzungen Humescher Schriften besonders hervorzuheben.
Diesem Material ist eine ausführliche Analyse der Besprechungen beigefügt, die Humes Schriften
in den französisch- und deutschsprachigen Journalen Deutschlands erfuhren. In Zentrum des

212



Buches steht die problemgeschichtlich gegliederte Aufarbeitung der Rezeption von Texten und
Lehrstücken Humes. Die Schilderung der Aufnahme philosophischen und theologischen
Gedankenguts wird gefolgt von Beobachtungen zur Resonanz des historischen und essayistischen Werks
(einschliesslich der Biographica). Bei der Würdigung der philosophischen Resonanz zeigt sich,
dass in erster Linie die theoretische Philosophie Humes interessiert, und zwar zunächst, also in den

50er und 60er Jahren, in ihren weltanschaulichem Implikationen, spät erst - mit Ausnahmen
(Mendelssohn. Tetens) - nach ihren «eigentlich philosophischen Thesen» (84): im Umfeld des

Kantianismus.

Die narrative Darstellungsweise des Buchs ist seinem Thema kongruent. Der Ermüdung des

Lesers angesichts der Überfülle des Materials könnte durch eine These gesteuert werden. Hat das

Buch eine Pointe Kein Zweifel, es trägt dazu bei, «unser Bild von der Epoche zu erweitern und zu
differenzieren» (6), Dass die Autoren wohl doch mehr als das erstrebten, vermute ich ob der
zahllosen eingestreuten Wertungen. Immer wieder beklagen sie, dass in der Zeit vor Kant «eine
vorurteilsfreie Prüfung der Humeschen Philosophie insgesamt noch unmöglich» war (86), nach
Kant aber kein Interesse mehr an einer Prüfung «um ihrer selbst willen» bestand. Das ist so

ungeschichtlich wie vorurteilsvoll geurteilt. Ich kann auch die Bestürzung über die «argumentative
Dürftigkeit» der Diskussion nicht nachvollziehen. Sie ist nicht nur der Hume-Debatte eigen-wenn
man von den Schulze, Maimon, Reinhold und Tetens als «grossen Ausnahmen» abstrahiert (84). So

wertvoll die Materialerschliessung ist, so problematisch die isolierende Betrachtung einer Figur.
Ob es relevante Zusammenhänge zwischen der Hume-Rezeption und der Entwicklung der

Popularphilosophie gibt, bleibt unerörtert. Stattdessen stellen die Autoren die falsche Behauptung
auf, dass Kant den Humeschen Skeptizismus nur «inhaltlich gefasst und faktisch mit seiner Kritik
am Kausalitätsbegriff gleichgesetzt» habe (vgl. dagegen Akad.-Ausg. Bd. 24, S.217). Die
Rezeption von Humes Theorie des «Glaubens» durch Hamann und Jacobi wird nicht weiter verfolgt
87 f. obwohl gerade an ihr die Wirkungsgeschichte Humes interessant gemacht werden könnte.

Das Schlusskapitel des Buchs ist der «manifesten und apokryphen Hume-Rezeption bei Kant»
gewidmet. Auch hier besticht der Reichtum und die Umsicht der Materialdarbietung. Doch der
Versuch, «die alte Frage, wann und durch welchen Text Hume Kants dogmatischen Schlummer>

unterbrach, zur Entscheidung» zu bringen, indem der Schlussabschnitt des ersten Teils von Humes
Treatise of Human Nature (1, 4, 7) als Erweckungstext namhaft gemacht wird, entbehrt der
Überzeugungskraft. Selbst wenn zugestanden werden könnte, dass Hume in diesem Text «die
antinomische Grundstruktur menschlicher Subjektivität» anspricht, bildet diese doch keine
«Parallele» zu der von Kant herausgearbeiteten kosmologischen Antinomie der Vernunft (193).
Schwerwiegend auch die Datierungsprobleme: Es ist unbestritten, dass Kant die für seine

Vernunftkritik wesentliche «Antinomienproblematik bereits 1768 bis 1769 erwägt» (194). Wenn
sie durch Lektüre jenes Textes ausgelöst worden sein sollte, müsste er Kant auch schon damals

vorgelegen haben. Hamann publizierte ihn aber erst im Juli 1771 in zwei Beilagen der Königsberg-
schen gelehrten und politischen Zeitung. Gawlick und Kreimendahl spekulieren, es sei nicht
unwahrscheinlich, dass Hamanns Übersetzung bereits drei Jahre früher angefertigt, es sei denkbar,
dass sie auf Bitten Kants «zunächst für dessen privaten Gebrauch» erstellt worden sei, indem
Hamann Grund gehabt hätte, «sich Kant gegenüber erkenntlich zu zeigen» (191). «Evident» (198)
ist also die These wahrlich nicht. Ohne die Bedeutung Humes für die Genesis der kritischen
Philosophie schmälern zu wollen, kann ich mich doch nach wie vor nicht zu einer engen
Verknüpfung zwischen Hume-Rezeption und Antinomienproblematik verstehen (vgl. Kants

Erfahrungsbegriff, 1970, S. 149). Zustimmung verdient hingegen die deklarierte Intention, das

Werden der Kantischen Philosophie nicht monokausal erklären zu wollen. Doch wozu dann jene
These?

P. S. in eigener Sache. Dass der «Materialbericht» zum Verhältnis Kant- Hume in meinem Buch
Kants Erfahrungsbegriff «voller Lücken» sein würde, war vorauszusehen. Er hatte auch nur den

213



Anspruch «historisch-kritischer Bemerkungen», war jedoch m.W. seinerzeit der qualitativ
umfassendste Bericht dieser Art und enthielt auch den Hinweis auf jene Hamannsche Übersetzung
aus dem Treatise (allerdings nur unter Nennung der ersten der zwei Zeitungsbeilagen). Dass mein
«Materialbericht» aber «voller Fehler» sei (12). kann ich nach Lektüre des Buches von
Gawlick und Kremendahl nicht bestätigen. Helmut Holzhey (Zürich)

Heinrich P. Delfosse, Berthold Krämer, Elfriede Reinardt: Wolff-Index. Stellenindex und
Konkordanz zu Christian Wolffs «Deutscher Logik». (Forschungen und Materialien zur
deutschen Aufklärung, hg. von Norbert Hinske, Abt. III, Bd. 19.) frommann-holzboog,
Stuttgart-Bad Canstatt 1987

Nachdem Norbert Hinske und seine Mitarbeiter bereits Indices zu Werken von Lambert, G. F.

Meier und Kant vorgelegt haben, ist nun auch Christian Wolffs «Deutsche Logik» (1713) in
gleicher Weise erschlossen worden. Das Werk selbst. Vernünftige Gedanken von den Kräften des

menschlichen Verstandes und ihrem richtigen Gebrauche in Erkenntnis der Wahrheit, war 1965

im Rahmen der Wolff-Ausgabe bei Olms mustergültig von Hans Werner Arndt ediert worden.
Was bietet der Index? Als Resultat des gewählten Lemmatisierungsverfahrens enthält der

Hauptindex eine «Grundformzeile» mit Angaben zur Wortklasse, zur absoluten und relativen
Häufigkeit des Lemmas (z.B. <Kunst>), dann «Wortformzeilen» (z.B. <Kunst>, <Künste>,

<Künsten>) mit Häufigkeits- und vor allem mit den Stellenangaben. Auf den Hauptindex folgt die

Konkordanz, der umfangreichste Teil des Buches. Die überaus gründliche Aufschliessung des

Textes wird durch Sonderindices (der französischen und lateinischen Ausdrücke, der logischen
Kunstwörter usw.), ein Register der von Wolff in der «Deutschen Logik» erwähnten Titel und ein
Glossar der von Wolff selbst zusammengestellten logischen Fachtermini abgerundet.

Den 150 Seiten Text steht ein Index im Umfang von 600 Seiten gegenüber! Lohnt sich der
Aufwand? Wolffs Buch hat seine philosophie- und sprachgeschichtliche Bedeutung, gewiss.
Andererseits ist es übersichtlich und überdies in der Amdtschen Ausgabe durch Register und

Anmerkungen inhaltlich gut erschlossen. Im Blick auf die immensen Kosten des Unternehmens
erscheint mir die Wahl gerade dieses Werks also nicht ganz überzeugend. Es stellt sich weiter die

Frage, ob derartige Indices noch in Buchform gedruckt werden sollen (der Subskriptionspreis des

Bandes betrug DM 395.-). Bereits heute bieten sich kostengünstigere Varianten an: Microfiches;
die Speicherung etwa von Kants Gesamtwerk auf einer CD, die zusammen mit einem Suchprogramm

verkauft werden könnte. Die technische Entwicklung ist rasant, on line-Abfragen bei
einem Forschungszentrum dürften auch für Philosophiehistoriker bald zum wissenschaftlichen

Alltag gehören. Helmut Holzhey (Zürich)

Maine de Biran: Influence de l'habitude sur la faculté de penser (Oeuvres, t. II); Dernière
philosophie: morale et religion (Oeuvres, t. X-1 Vrin, Paris 1987.

L'édition critique des Oeuvres de Maine de Biran se poursuit par la parution de nouveaux
volumes. Ceux dont nous rendons compte ici représentent des stades très différents de sa pensée,

puisque le tome II comprend des textes ayant été écrits, pour l'essentiel, entre 1800 et 1802, et le

tome X-l des textes rédigés entre 1818 et 1823. En les lisant et en attendant la suite de l'édition, le
lecteur pourra compléter sa connaissance de la pensée du philosophe de Bergerac, qu'il aura prise
à la lecture des tomes déjà parus ÇV: Discours à la société médicale de Bergerac [1807-1810], VI:
Rapports du physique et du moral de l'homme [1811] et VIII: Rapports des sciences naturelles
avec la psychologie [1813-1815]).

Le tome II, édité par Gilbert Romeyer-Dherbey, comprend les deux rédactions du Mémoire sur
l'habitude, dont seule la seconde avait été publiée, de même que des comptes-rendus de cet

ouvrage par les philosophes alors dominants, Destutt de Tracy, Degérando et Cabanis, ainsi qu'un
autre, plus tardif, qu'on peut attribuer à Cousin.

214



C'est la même cause qui a engagé Biran à composer ces deux Mémoires: un concours organisé

par l'Institut de France sur la question: «Déterminer quelle est l'influence de l'habitude sur la
faculté de penser». Le première fois, en 1800, le prix ne fut pas décerné, mais le jury engagea
Biran à retravailler son texte, dont la nouvelle version fut couronnée en 1802. Les deux Mémoires
diffèrent pourtant notablement, c'est pourquoi ils sont tous deux reproduits dans ce tome des

Oeuvres.

A la lecture du premier, on peut mesurer combien l'auteur était proche à cette époque des

Idéologues, de Cabanis notamment, puisqu'il insiste sur l'importance de la physiologie dans la
science de l'homme et adopte des positions qui se laissent facilement interpréter dans le sens du

matérialisme du médecin. Mais déjà certaines notions caractéristiques de la pensée du philosophe
de Bergerac sont élaborées, qui prendront tout leur relief dès le second mémoire, et surtout dans

celui sur la Décomposition de la pensée, de 1804. Il s'agit essentiellement de la distinction de

l'activité et de la passivité, pivot de la psychologie biranienne.

En effet, Condillac avait, dans son Traité des sensations, fait dériver toute la connaissance de

la sensation, qui se transforme pour constituer les autres opérations de l'entendement. Mais,

remarque Biran, de même que le physiologiste distingue la sensibilité de la motricité, l'idéologue
doit distinguer des facultés actives et passives: le toucher, par exemple, lorsqu'il est accompagné
de mouvement, est actif, ce qui n'est pas le cas du goût. Dès lors, il faut distinguer dans tout
produit sensible, toute impression comme dit notre auteur, la sensation, passive et affective, et la

perception, active et représentative.
Le Mémoire sur l'habitude va développer ce thème en examinant l'influence de l'habitude sur

les impressions, et montrer qu'elle est différente lorsqu'on est en présence d'une sensation ou
d'une perception: elle affaiblit celle-là, mais rend celle-ci plus précise. C'est pourquoi seule la
dernière sera docile au rappel volontaire. L'influence différenciée de l'habitude est donc bien la

preuve qu'il faut distinguer deux éléments dans l'impression et qu'on ne peut, comme Condillac,
fonder toutes nos connaissances indistinctement sur la sensation.

Mais Biran ne s'arrête pas là: il examine encore comment l'exercice des facultés développées
réagit à la répétition, à l'habitude. Il va de soi, à cette époque, que sans langage, il n'y aurait pas de

raison. Le langage est un ensemble de signes; or, les premiers signes, ce sont les mouvements
volontaires qui accompagnent la représentation, signes naturels, fondements des signes artificiels
institués - un mot est d'abord un son proféré activement -. L'habitude rend l'usage de ces deux

sortes de signes plus facile, mais au risque d'un obscurcissement, d'une mécanisation; c'est
pourquoi si le langage vient d'abord heureusement restimuler le mouvement perceptif guetté parla
routine, il risque aussi de s'y enliser. D'où l'importance de maintenir vivante la double relation de

la perception à l'idée, et de l'idée au signe, et le danger de toutes les méthodes d'apprentissage et

d'enseignement qui l'oublient en préférant l'accumulation de connaissances apprises «par coeur».

Si Biran reniera ce texte à la fin de sa vie, ce n'est pas à cause de cette doctrine de l'habitude et
de la distinction de l'activité et de la passivité qui l'accompagne, mais à cause de sa «superstructure»

sensualiste et, peut-être, matérialiste. Il constitue donc une étape importante pour qui veut
connaître la pensée du philosophe de Bergerac, d'autant que le reniement, ou du moins le

remaniement, est une constante de l'écriture biranienne, comme le souligne Gilbert Romeyer-
Dherbey dans son Introduction, où il sonde les implications philosophiques du mouvement
fragmenté de l'écriture du philosophe.

Avec le tome X-1, dont nous devons l'édition à Marc de Launay, nous abordons des textes bien

différents, d'une part parce qu'ils traitent de sujets particuliers, la morale et la religion, que Biran
n'a traités ailleurs que dans son Journal, et d'autre part parce qu'ils dénotent une orientation
différente de sa pensée, caractérisée à la fois par ce que Henri Gouhier a nommé la conversion au

christianisme et par ce que nous avons appelé ailleurs la tentation platonicienne. En effet, Biran,
dès 1818, ouvre sa pensée au sentiment religieux dont il tente de faire une étude psychologique, ce

215



qui l'amène à distinguer trois vies en l'homme: sensitive, humaine et spirituelle, et lit attentivement

les écrits néo-platoniciens - particulièrement Proclus - dont Cousin fait alors l'édition.
Si notre auteur ouvre sa pensée à ces influences, cela ne signifie pas qu'il renie sa psychologie,

telle qu'il l'a développée dans les mémoires couronnés, de 1804 à 1811. La distinction de la vie
sensitive et de la vie humaine n'est pas remise en question; il s'y ajoute simplement «un étage».
C'est du moins ce qui apparaît à une lecture hâtive; en fait, cette adjonction perturbe l'économie de

la distinction des deux vies sur bien des points, et c'est pourquoi le philosophe de Bergerac sentira
le besoin de reformuler sa pensée à partir de 1823 dans un nouvel ouvrage aussi complet que les

mémoires précédents, les Nouveaux essais d'anthropologie (Oeuvres, t. X-2, à paraître en 1989),

qui restera inachevé.
Dans les textes réunis ici, ce n'est pas encore la nouvelle tentative de synthèse des Nouveaux

essais que nous observons, mais le premier contact philosophique avec le christianisme et le

platonisme. C'est pourquoi on peut y lire certaines thèses surprenantes, contredisant celles des

écrits antérieurs et qui ne seront pas conservées, notamment en ce qui concerne l'existence des

idées innées et l'empirisme. Là n'est cependant pas l'essentiel, car Biran n'abandonne jamais ses

thèses sur l'importance de la sensibilité - même s'il lui arrive plus souvent de la déplorer - et sur
l'activité constitutive du moi-bien qu'il la juge maintenant insuffisante pour rendre compte de la
raison et de l'esprit. C'est d'ailleurs à partir de la considération de cette activité que, dans les

Fragments relatifs auxfondements de la morale et de la religion, il analysera l'attitude morale de

l'homme, fondée sur la sympathie ou le consensus et qu'il attaquera de Bonald (Examen critique
des opinions de M. de Bonald), lorsque ce dernier voudra voir l'origine du langage humain et des

idées qu'il véhicule dans une révélation faite par Dieu aux hommes. Une telle thèse est absurde,

car un langage, pour être perçu comme tel, doit être compris: certaines idées lui sont donc

antérieures, qui ne peuvent avoir leur source que dans un langage naturel, dont les premiers signes
sont les mouvements volontaires. D'ailleurs, Dieu n'a pas besoin de parler pour se faire
comprendre des hommes, et il a mis dans leur esprit ce qui est nécessaire à un comportement
moral, ainsi que le fait primitif de conscience l'atteste. C'est là la révélation intérieure qui,
contrairement à la révélation extérieure, est donnée à tout homme (Note sur les deux révélations).

Contre de Bonald encore, Biran est amené à défendre les droits de la philosophie, et c'est à ce

propos qu'il énonce sa thèse de l'éclectisme, qui sera reprise par Cousin: il n'y a pas tant

opposition entre les différents systèmes de philosophie que différence de points de vue - le

philosophe de Bergerac pose ici que l'objet de la philosophie est l'étude de l'homme et de la nature
morale (36) -, et tous les grands penseurs s'accordent sur certaines thèses fondamentales, que
Socrate fut le premier à énoncer (Mot de Socrate), établissant le spiritualisme et la loi du devoir,
dont le christianisme est le couronnement. Biran pense d'ailleurs que l'Ecriture, en retour,
corrobore les vérités psychologiques, et il s'attelle à le montrer dans la Note sur l'Evangile de saint
Jean, écrite en partie avec un ami, Charles Loyson. Bernard Baertschi, Genève

Philosophie im 20. Jahrhundert/
Philosophie au 20e siècle

Joachim Schulte: Erlebnis und Ausdruck. Wittgensteins Philosophie der Psychologie. Reihe:
Introductiones. Beispiele philosophischer Analyse, hg. v. Hans Burkhardt. Philosophia Verlag,
München/Wien 1987.

Joachim Schulte, im deutschsprachigen Raum vor allem bekannt als Übersetzer analytischer
Philosophie, versucht mit diesem Buch einen Vorstoss in ein noch wenig rezipiertes Gebiet

216



Wittgensteinschen Philosophierens: die Philosophie der Psychologie. Dass diese Thematik
noch wenig bearbeitet ist, hänjrt zum einen damit zusammen, dass die relevanten Manuskripte
erst ab 1980 publiziert wurden-0; dann aber auch damit, dass die Diskussion der Wittgensteinschen

Philosophie der Psychologie vorab vom Privatsprachenargument her geführt wurde.
Kommt dazu, dass die Wittgenstein-Interpretationen der 80er Jahre im Regelproblem ihren
Focus haben-1. So erstaunt es dann nicht, dass Wittgensteins Psychologie oberflächlich mit
verschiedenen gegensätzlichen Etiketten versehen wird: Er wird, wenn auch nur als logischer,
aber doch als Behaviourist bezeichnet22, dann aber auch durchaus als Dualist cartesischcr
Provenienz23.

Schulte versucht selber zu zeigen, dass Wittgenstein für jeden Rubrizierungseifer ein «Ärgernis»

ist (147), weil er nicht nur keine Stellung im klassischen Leib-Seele-Dualismus bezieht

(154), sondern darüber hinaus ausserstande ist, «einen allgemeinen Begriff des Bewusstseinsin-
halts oder dergleichen anzugeben» (150). Dass in dieser scheinbaren Schwäche gerade die Stärke
der Wittgensteinschen Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie liegt, will Schulte

darlegen. Wittgensteins Reflexionen hätten nämlich eine «polemische Spitze» gegen Versuche,
bestimmte, isoliert genommene psychologische Begriffe (etwa Erlebnis, Bewusstseinsinhalt) für
grundlegend und damit für Begründungsinstanzen zu erklären, oder dann psychologische Aussagen

introspektionistisch durch Verweis auf Psychisches zu rechtfertigen (26)24. Als
Begründungsinstanz lasse Wittgenstein nur Sprachspiele als Schnittpunkte zwischen Tun und Sprache

gelten (26)25. Deshalb beginnt Schulte seine eigentliche Untersuchung mit einem Kapitel über
den Sprachspielbegriff (Kap. 2). Wittgensteins Versuch, Einteilungen der psychologischen

20 Die zugrundegelegten Texte sind die Manuskriptbände 130-38 der Jahre 1945-49, die als

zwei Typoskripte (Auswahl von Wittgenstein in Maschinenschrift, veröffentlicht als

Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie> (BPP), Band 1 und 2, in: L. Wittgenstein,

Werke in 8 Bänden, Frankfurt 1984, Bd. 7, S. 7-346. Sie kommen ausgewählt auch

in <Zettel> vor: Werke, Bd. 8, S. 261 ff.) und als Manuskripte aus den Jahren 1948/49

(<Letzte Schriften über die Philosophie der Psychologie), Werke, Bd. 7, S. 347-488)
publiziert sind. Schliesslich ist der zweite Teil der Philosophischen Untersuchungen) (PU;
Werke, Bd. 1. S. 225 ff.) zu erwähnen, der aber nach heutiger opinio communis nicht am

richtigen Ort erscheint (als 2. Teil der PU), da der 1. Teil für in sich abgeschlossen und
der 2. Teil als eine spätere Entwicklung Wittgensteins mit neuen Einsichten gilt.

21 Vgl. z. B. J. Bouveresse: La force de la règle. Wittgenstein et l'invention de la nécessité,
Paris 1987; G. P. Baker / P. M. S. Hacker: An Analytical Commentary on the Philosophical

Investigations. Vol. 1: Wittgenstein. Understanding and Meaning, Oxford 1980; Vol.
2: Wittgenstein. Rules, Grammar and Necessity, Oxford 1985; G. P. Baker / P. M. S. Hak-
ker: Scepticism, Rules and Language, Oxford 1984; G. P. Baker / G. M. S. Hacker:

Language, Sense and Nonsense, Oxford 1984; S.A. Kripke: Wittgenstein. On Rules and

Private Language, Oxford 1982 (dt.: Wittgenstein über Regeln und Privatsprache, Frankfurt

1987); W. Stegmüller: Kripkes Deutung der Spätphilosophie Wittgensteins.
Kommentarversuch über einen versuchten Kommentar, Stuttgart 1986; C. Wright: Wittgenstein on
the Foundations of Mathematics, London 1980.

22 Z.B. J. Fodor: Representations. Philosophical Essays on the Foundation of Cognitive
Science, Cambridge, Mass. 1981, S. 318 f.

23 I. Hacking: Wittgenstein the Psychologist, in: The New York Review of Books XXIX, 5

(1982) S. 42-44.
24 Schulte versucht im Anhang des 5. Kapitels zum Thema «Bedeutungsblindheit» Kripkes

Aussage, Wittgenstein verfahre introspektiv, zu widerlegen.
25 BPP II, S 632: «Das Sprachspiel hat seinen Ursprung nicht in der Überlegung. Die Überle-

217



Begriffe zu machen (Kap. 3), beruht denn auch nicht auf Introspektion, sondern steht im
Dienste der Grammatik und der Sprachspiele. Er ist als Untersuchung psychologischer Verben

zu sehen, die etwa die Asymmetrie zwischen der 1. Person Singular Präsens (Äusserung) und
der 3. Person Singular Präsens (Mitteilung) oder zwischen Präsens und Vergangenheit manifestiert.

Das sprachlich selbe Verb bedeutet je etwas anderes, hat eine andere Grammatik. Diese

Asymmetrie weist aus, dass die idealsprachliche Bedeutungsthese, wonach einem Ausdruck
ein Sinn entspricht, der alle Anwendungen regelt und in allen Anwendungen derselbe ist, ein

Mythos ist.
Ebenso hält die grundlegende Voraussetzung eines Erlebnisinhaltes zu jedem Erlebnis

(Sinnesdatum, privates Objekt, Gegenstand, den ich unmittelbar mit dem geistigen Auge
erfasse)26 einer Untersuchung der tatsächlichen Verwendung im Sprachspiel nicht stand. Die
Aufmerksamkeit auf die Verwendung der psychologischen Ausdrücke zeigt auch, dass sie nicht
dazu dienen, um Aussagen über seelische Tatbestände (Erlebnisakte) zu machen. Wittgensteins
Analysen der Begriffe Erlebnis, Sehen, Erinnern, Glauben, die Schulte in seinem Buch
nachzeichnet, zeigen vielmehr, dass diese Begriffe nicht vorab deskriptiv verwendet werden, sondern
bestimmte Handlungsfunktionen unter bestimmten Umständen haben27. Erlebnis und Ausdruck
müssen nicht notwendig über Erlebnisinhalte, innere Bilder (innere Repräsentationen - wie sie die
Mentalisten nennen) vermittelt werden (154). Die vermittelnde Instanz zwischen Erlebnis und
Ausdruck, zwischen Innen und Aussen, ist vielmehr das charakteristische Ausdrucksbenehmen.
«Es ist der charakteristische Ausdruck, der die Sprache ins Spiel bringt, denn der Ausdruck
unseres Fühlens und Denkens ist sprachlich vermittelt, dabei jedoch oft eng mit <unmittelbaren>
Äusserungen verknüpft. Unmittelbarer Ausdruck und sprachlicher Ausdruck - von ihnen ausgehend,

versucht Wittgenstein zu erkennen, wie das Subjektive begrifflich erfassbar wird» (43).
Dies ergibt sich aus Schuhes Darstellung des Ausdrucksverstehens (Kap. 4), des Gegenstandes
des Sehens (Kap. 5, 6) und des Erinnerns (Kap. 7).

Das 4. Kapitel rollt die Thematik des Ausdrucksverstehens in origineller Weise vom
ästhetischen Verstehen einer ausdrucksvollen musikalischen Phrase auf. Das Verstehen eines

28Ausdrucks ist nach Wittgenstein sein Gebrauchen- und Erklärenkönnen" Erklären allerdings
lässt sich eine musikalische Phrase ebensowenig wie etwa der Ausdruck «rot». Schulte expliziert
dies an einer Beschreibung des Klangs einer bestimmten Stelle von Tristan und Isolde durch
Thomas Mann. Die Beschreibung, die als Erklärung des Verstehenserlebnisses der musikalischen
Phrase fungiert, kann uns das Erlebnis des Musikstückes nicht vermitteln. Das Erlebnis (Verstehen

des musikalischen Ausdrucks) scheint etwas Spezifisches, Undefinierbares, Unbeschreibliches

- wie etwa das Farberlebnis. Schulte zeigt dann allerdings, dass dieses Spezifische.
Besondere - in gewissem Sinne gilt dies auch für das Private - nicht ein Prädikat des Erlebnisses
ist, sondern: «Das, was wir das Spezifische solcher Erlebnisse zu nennen geneigt sind, [verdankt]
sich unseren Techniken der BegriffsVerwendung und ihrer Einbettung in diesbezügliche Praktiken»

(55). Das Spezifische in den Erlebnissen anzusiedeln, ist gerade bei psychologischen Verben
eine grosse Gefahr. Es zeigt sich auch hier: Sogenannte spezifisch psychische Phänomene, wie
etwa Erinnern u.ä., müssen von der Technik der Wortverwendung her, vom Sprachspiel her

begriffen werden (57). Eine Psychologie auf solchen spezifischen Erlebnissen aufzubauen, ist
also methodisch verfehlt: Die Untersuchung hat bei Sprachspielen zu beginnen.

Im 5. und 6. Kapitel erläutert Schulte am Beispiel des Aspekterlebnisses (Hasen-Enten-

gung ist ein Teil des Sprachspiels. Und der Begriff ist daher im Sprachspiel zu Hause.» (Wie
<Zettel», § 391.)

26 Vgl. BPPI, § 109.
27 Vgl. dazu etwa PU, § 152-55.
28 PU, § 75, 146, 209.

218



Beispiel) den notwendigen Zusammenhang, die wechselseitige Verknüpftheit von Erlebnis und
Ausdruck, Reaktion und Konsequenzen. Wittgenstein behandelt das Sehen immer als Aspektsehen

(«sehen als. .»). Schulte erörtert in diesem Zusammenhang die Auseinandersetzung
Wittgensteins mit dem Gestaltpsychologen Wolfgang Köhler29. Köhlers Behauptung, dass «Bedeutung

erfassen» der Gestaltauffassung folgte, hält Wittgenstein entgegen: «Es ist- im Gegensatz zu

Köhler - gerade eine Bedeutung, die ich sehe.»3 Damit will Wittgenstein sagen, dass die

«Hypothese, wonach wir Gestalten wahrnehmen können, ohne ihnen Bedeutung zu geben, vage
und ohne Nutzen ist, wenn wir versuchen, grundlegende Begriffe wie <wahrnehmen>, <sehen>,

<empfinden> usw. zu klären und zu verstehen» (86). <Wahrnehmen> heisst nämlich im Sprachgebrauch

immer, dass man Dinge als dies oder jenes erkennt: Wir sehen nicht Dinge, sondern

Bäume, Kinder etc.31. Auch in die Theorie der Sinnesdaten bringt der Ansatz bei Sprachspielen
Licht: Im Exkurs über Sinnesdaten beschreibt Schulte, wie Wittgenstein Moores Konfusion in der
Theorie der Sinnesdaten dadurch erklärt, dass er zeigt, wie Moore normale empirische Sätze

(Sätze über materielle Gegenstände) und Sätze über Sinnesdaten nicht auseinanderhält. Die
Sprachspiele über Sinnesdaten differieren nämlich toto coelo von denen über materielle Gegenstände.

Im 7. Kapitel dann wird Wittgensteins These, dass Erinnern keinen Erlebnisinhalt hat (haben
muss)32, erörtert. Das Verhältnis von Erlebnis und Ausdruck (Titel) ist also sowohl beim
Verstehen wie beim Wahrnehmen und Erinnern nicht durch Erlebnisinhalte vermittelt, sondern
tritt je eigens hervor in der Untersuchung der Sprachspiele dieser Ausdrücke. Im 8. Kapitel
schliesslich erörtert Schulte im Zusammenhang mit Moores Paradox «es regnet, aber ich glaube es
nicht»33 die Sprachspiele des Glaubens, Behauptens und Annehmens. Es handelt sich dabei um
Wittgensteins letzte Auseinandersetzung mit Frege34.

Schuhes Buch besticht durch Souveränität der Text- und Manuskriptkenntnis35. Man ist
streckenweise versucht, vom Autor eine strengere Gedankenführung zu verlangen, sowie zu
fordern, dass er die Kapitel miteinander verbinde und gewisse Thesen zum Verhältnis von
Ausdruck und Erlebnis deutlicher mache. Dieses Postulat allerdings kommt nicht nur mit
Wittgensteins Philosophieauffassung in Konflikt, sondern auch mit dem unprätentiösen Anspruch
Schuhes: «Die folgenden Untersuchungen wollen neben der Aufklärung nicht offenkundiger
Einzelheiten in Wittgensteins Manuskripten einige begriffliche Zusammenhänge und Entwicklungen

in Wittgensteins Denken der späten vierziger Jahren aufzeigen» (20).
Peter Schulthess (Zürich)

29 Wolfgang Köhler: Gestalt Psychology. An Introduction to New Concepts in Modern
Psychology (1929), New York 1975.

30 BPPI, § 869.
31 Vgl. dazu auch Descartes' Kritik am Verb <videre> in den <Meditationes de prima philoso-

phia>. hg. v. L. Gäbe, Hamburg 1959, S.56 (2. Med.).
32 PU II.XIII; vgl. auch BPPI, § 694.
33 Vgl. PUII.X; vgl. L. Wittgenstein: Briefe. Briefwechsel mit B. Russell, G. E. Moore, J. M.

Keynes, F. P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker, hg. v. B. F. McGuiness
und G.H. von Wright, Frankfurt 1980, S. 218ff.

34 Wie Anscombe ist Schulte der Auffassung, dass Frege Wittgenstein am meisten geprägt hat

(18); vgl. Anscombe: Introduction to Wittgensteins Tractatus, London 1959, S. 12.

35 Schuhe selbst ist ein ausgezeichneter Kenner des untersuchten Materials, der selbst an der

Transkription der verhandelten Manuskripte gearbeitet hat (8) und auch immer wieder
verworfene Manuskripte in die Interpretation einbezieht.

219



Sigrid Bauschinger, Susan L. Cocalis und Sara Lennox (Hg.): Nietzsche heute - Die Rezeption
seines Werkes nach 1968. 15. Amherster Kolloquium zur deutschen Literatur, Francke Verlag,
Bem/Stuttgart 1988.

Besonders bemerkenswert in dieser Sammlung der Beiträge zum 15. Amherster Kolloquium
ist der Aufsatz von Wolfgang Müller-Lauter (Nietzsches Auf-lösung des Problems der
Willensfreiheit), worin das im Denken Nietzsches gewandelte Freiheitsgefühl am Ende zur Einverleibung
des Gedankens von der ewigen Wiederkehr geführt wird. Ernst Behlers Beitrag über Heideggers
und Derridas Umgang mit Nietzsche macht glänzend deutlich, wie sehr die Interpretation
Heideggers als langzeitig dominante einer anderen, ihre Gründe tangierenden bedurfte, um
radikal problematisiert zu werden. Informativ berichten Robert Ackermann (Current American
Thought on Nietzsche) und Bernice Glatzer Rosenthal (Current Soviet Thought on Nietzsche). -
Die übrigen Arbeiten (Alfred Schmidt: Über Wahrheit, Schein und Mythos im frühen und
mittleren Werk Nietzsches; Sarah Kofman: Nietzsche und die Dunkelheit des Heraklit; Peter

Heller: Nietzsche and the Jews; Gert Mattenklott: Nietzscheanismus und Judentum; Heide
Schlüpmann: Zur Frage der Nietzsche-Rezeption in der Frauenbewegung gestern und heute;
Robert Eden: To What Extent Has the World of Concern to Contemporary Man Been Created by
Nietzschean Politics?; Geoffrey Waite: Zarathustra or the Modern Prince - The Problem of
Nietzschean Political Philosophy) ergänzen den genannten Grundbestand je auf ihre Weise.
Mazzino Montinaris Text (Aufgaben der Nietzsche-Forschung heute: Nietzsches Auseinandersetzung

mit der französischen Literatur des 19. Jahrhunderts) lässt ahnen, in welch subtilen
Ausgriffen dieser Forscher bis zuletzt dachte. Das ganze Buch ist ihm, dem viel zu früh
Verstorbenen, mit Recht gewidmet.

Gesamthaft muss hervorgehoben werden, dass ein solches Kolloquium wohl einzelne Bereiche

anleuchten, aber niemals, wie der Untertitel vorgibt, die Rezeption des Nietzscheschen
Werkes seit 1968 darzulegen vermag. So müsste - um nur ein Beispiel zu nennen - der ferne Osten

einbezogen sein. In Japan ist, gerade auch was Nietzsche betrifft, eine rege Übersetzertätigkeit
und mit ihr ein wachsendes Interesse an europäischer Metaphysikkritik zu beobachten.

H.-J. Braun (Zürich)

Aktuelle Fragen/Questions actuelles

Flint Schier: Deeper into Pictures. An Essay on Pictorial Representation. Cambridge Univ.
Press, Cambridge 1986.

La discussion philosophique contemporaine au sujet de l'image est résolument en retard

comparée à celle qui traite du langage - une situation paradoxale, si on considère l'importance que
revêt actuellement le moyen de communication iconique. D'un côté, cette conjoncture fait que
l'interrogation peut tirer profit des résultats obtenus par la philosophie du langage pendant ce

siècle, en utilisant des concepts fondamentaux comme ceux de signification, de référence et de

contenu, concepts qui ont désormais échappé aux limbes pré-scientifiques. D'un autre côté, la
nécessité de saisir beaucoup de problèmes de nature spécifiquement iconique avec des instruments

conceptuels utilisés pour l'étude de systèmes linguistiques se retourne contre ce type d'interrogation,

car ces instruments ne se révèlent pas toujours à la hauteur du problème. Cela s'explique par
la différence intrinsèque des objets. On a même souvent assisté à la tentative réductionniste
d'imposer les limites de l'expérience verbale à la structure de l'expérience visuelle, de voir dans

l'usage des images un cas spécial de l'usage des signes linguistiques, de considérer les images
comme un langage - et toutes ces tentatives sont marquées par l'exportation, allant des systèmes

220



verbaux à ceux qui sont iconiques, de la caractéristique de la conventionalité. Cet état de chose a

entraîné une focalisation de la discussion sur les conditions qui déterminent quand une chose peut
être une image d'une autre chose, la limitant de ce fait aux arguments pour et contre une théorie de

la ressemblance.

C'est en effet la tâche de celui qui s'oppose à la réduction linguistique de défendre une théorie
naturaliste de la vision des images qui doit d'une manière ou d'une autre se fonder sur (une forme
de) la similarité entre certains traits de l'image et ce qu'elle représente; son objectif polémique est
de montrer qu'une telle réduction est incapable de fournir l'explicans complet du concept de

l'image. Le fossé qui sépare les théories sémiotiques, comme celle de Goodman, des tendances

plus récentes de la psychologie de l'image est à ce titre exemplaire.
La qualité principale du texte de Schier est la remarquable condensation des arguments pour ou

contre les théories naturalistes ou sémiotiques ainsi que la précision avec laquelle ce dernières sont

exposées. L'auteur fournit d'entrée un survol des principales théories de la représentation
picturale, survol dont il faut absolument conseiller la lecture à toute personne intéressée par cette

problématique. La partie centrale du livre présente une thèse originale, soutenue par des

arguments clairs et incisifs. Ces arguments, faisant largement usage d'exemples, permettent
souvent de mieux saisir les traits des différentes relations que nous entretenons avec les images. Il
faut aussi se réjouir du fait que Schier, tout en traitant de problèmes complexes, évite tout recours à

une rhétorique abusant de termes techniques.

La ligne principale de l'argumentation de Schier consiste en la tentative de montrer que les

images ne peuvent être considérées comme des signes linguistiques, car bien qu'elles conservent

une dimension sémantique, elles sont entièrement privées de syntaxe. Un mode simple de

considérer cette distinction consiste en la confrontation entre l'apprentissage d'une langue et celui
de l'interprétation des images.

Selon Schier le critère essentiel de la représentation picturale est celui de la générativité
naturelle. Ce terme décrit la manière dont un apprentissage de l'interprétation de symboles
iconiques s'effectue. Pour apprendre à interpréter une image ou une photo, il suffit en général d'un
déclic, et une fois cette capacité acquise, elle peut être utilisée sur d'autres images. Schier pose

que c'est justement ce phénomène, qu'il nomme générativité naturelle, qui est à la base de

l'iconicité et qui permet de distinguer l'icône du signe linguistique. En effet, l'apprentissage d'un
système linguistique est bien plus laborieux que celui d'un système pictural, car pour pouvoir
comprendre une phrase, il faut connaître non seulement la signification d'une grande quantité de

mots, mais aussi les règles de grammaire du système. A l'inverse, l'exécution d'une interprétation
iconique implique que le sujet ait subi une initiation au système pictural et qu'il soit en mesure de

reconnaître l'objet présenté dans l'image. En ce sens, la théorie de Schier a un noyau explicatif
causal, car la définition de l'icône dépend de la faculté d'interprétation iconique.

A partir des notions centrales de la générativité naturelle et de l'interprétation iconique, Schier
élabore une analyse serrée de la différence entre un système linguistique et un système iconique.
En accord avec la thèse de la générativité naturelle comme critère fondamental de l'iconicité,
Schier décrit les images comme n'ayant pas de syntaxe, ni de ce fait de règles grammaticales.
Pourtant, on observe que les systèmes picturaux sont, tout comme les systèmes linguistiques,
capables de produire une quantité arbitraire de nouvelles images. De plus les icônes sont
caractérisées par une structure compositionnelle. Elles sont constituées de parties. Si on distingue
entre une composition forte et une composition faible des symboles, il faut dire que les symboles

linguistiques sont composés de manière forte - pour comprendre ce type de symboles, il faut
connaître la signification déterminée conventionnellement de ses parties ainsi que les règles de

grammaire gouvernant sa composition - tandis que les symboles picturaux sont composés de

manière iconique et faible - ce qui veut dire que la compréhension du symbole entier présuppose
seulement la compréhension de ses parties. Schier distingue à l'intérieur de l'icône des parties

221



iconiques, ayant une signification iconique indépendante, et des parties subiconiques, qui n'ont
pas de signification iconique indépendante, puisque leur compréhension dépend du tout iconique.
Cela équivaut à dire que les parties iconiques ne sont pas réductibles à des parties spatiales de

l'image.
Schier montre à partir de cette description des relations entre les parties de l'image et l'image

entière que les propriétés iconiques de l'image (ou de ses parties) ne coïncident pas toujours avec

ses propriétés dénotatives ou, en citant ses propres termes, «[...] the <iconification> or <depiction>
relation is not the same thing as the representation) relation.» (p. 75) En effet, certaines

configuration spatiales, comme des points pour des yeux dans le dessin d'un visage, ne peuvent

pas être dites iconiques, mais ils exemplifient sub-iconiquement des yeux, car le contexte permet
de les interpréter comme tels. On ne dira pas de l'enfant dessinant un visage avec ce genre d'yeux
qu'il a représenté des yeux, bien qu'il sache de toute évidence représenter un visage avec des yeux.
Comme Schier le reconnaît (p. 85), le choix du terme <partie> est malheureux, étant donné la

symétrie de la relation qui nous intéresse. Il faut suivre la proposition de Schier (p. 85-86) et parler
plutôt de fonctions iconiques). Un symbole est une fonction iconique d'un autre symbole si la

génération d'une interprétation naturelle du premier présuppose ou entraîne une interprétation du

même type du deuxième symbole. On voit aisément que la relation fonctionnelle qui relie les

icônes peut être symétrique.
Laissant le problème de la représentation et cherchant à expliquer la référence iconique, Schier

fait appel aux notions de lien causal et d'intention. La capacité de reconnaître un objet permet
l'interprétation iconique d'une image qui le représente, mais pour savoir qu'il s'agit bien de cet

objet et non de son double, il faut en savoir plus au sujet du processus de fabrication de l'image et

de l'intention de l'artiste. Ne pas tenir compte des critères de lien causal et d'intention
équivaudrait à admettre que la référence iconique est ambiguë par nature.

En ce qui concerne la question du caractère conventionnel de la représentation picturale,
Schier admet une convention minimale (qu'il nomme convention C>). Pour éviter des cas

déviants, comme celui d'une peinture utilisée comme arme lors d'un combat, par exemple, il faut

qu'une convention règle l'usage des icônes. Cette convention assure que l'interprétation picturale
est la bonne manière de procéder eu égard à une image. De cette manière, le spectateur sait que
c'est bien l'interprétation iconique (et non une interprétation arbitraire quelconque) que l'artiste
visait. Il s'agit là de la seule convention nécessaire à la représentation picturale. Ainsi, Schier peut
résumer son propos de la manière suivante. «If S is [a picture] of O (by causation and artist's
intention) and if S is intended to be iconically of O (by convention C), and if it is naturally
interprétable as being of O (in virtue of the ability to recognise O), then S is an icon of 0.» (p. 137/

8).

Une conséquence indirecte des thèses mentionnées ci-dessus est une défense de la théorie de la

ressemblance fondée sur la notion de générativité naturelle, (p. 186) «The respect in which S

resembles its depictum O is this; there is an overlap between the recognitional abilities triggered by
S and O [. .]. My interpretation of S is iconic only if my ability to recognise O has become

engaged in my interpretation of S.» (p. 186-7)
Nous voulons maintenant signaler quelques éléments qui nous semblent problématiques. Tout

d ' abord, il faut souligner que dans le cadre de la défense de la ressemblance Schier ne se préoccupe

pas de ce qui semble être le problème majeur des théories naturalistes, c'est-à-dire celui de la
ressemblance des formes géométriques. Selon ses propres termes, il doit s'agir de la capacité des

éléments géométriques de l'image de déclencher la capacité de reconnaissance des éléments

géométriques appartenant à ce qui est représenté. Ce cas semble plus complexe que celui de

l'attribution de la couleur, car les modifications projectives de la forme sont plus complexes que
celles de la couleur. C'est pourtant le cas de la couleur qui retient surtout l'attention de Schier. Il
faut donc admettre la nécessité de pousser plus avant l'analyse, et en ce sens une théorie de la

222



ressemblance doit s'opposer à la restriction de la relation aux seuls deux termes de l'objet physique
qu'est l'image et de l'objet physique représenté, pour prendre en considération des structures plus
complexes comme celles présentées dans l'information optique.

En deuxième lieu, la relation entre l'expérience picturale et l'interprétation naturelle semble

problématique: Schier les distingue du point de vue logique, mais non du point de vue de leur
fonction. L'interprétation iconique est considérée comme une condition nécessaire et suffisante

pour savoir que l'image est une image d'une chose particulière et non d'une autre, tandis que la

question de savoir si on ne doit pas imposer une restriction importante qui éliminerait le cas d'une
interprétation non accompagnée de vision (qui contraste avec l'idée que nous voyons des images)
reste ouverte. L'artificiel du cas de l'interprétation iconique sans vision rend suspecte la thèse de

l'indépendance de la générativité naturelle par rapport à l'expérience picturale (et de cette

manière, la thèse que la générativité naturelle peut à elle seule fournir Vexplicans de la définition
des images est remise en question). Mais la thèse que «an experience will count as seeing S as a

picture of O only if it mirrors a naturally generated interpretation of S» (p. 207) est encore plus

suspecte. Considérons l'entière définition proposée par Schier: «P's conscious visual experience
Eis an experience of S's being a picture of Oas Fl.. .F just if: Eis an experience as of colours and

marks on the surface of S and for every representational content P ascribes to S of the form <0 is

Fk>: (1) there is some feature of P's visual experience as of the colours or marks of S's surface

which <mirrors> this content ascription so that either (i) the experience would have been different
had the content ascription been different or (ii) the content ascription would have been different
had the experience been different; and (2) the interpretation in question (A represents O as Fk) is

naturally generated» (p. 206). La clause (2) de la générativité naturelle est redondante dans le sens

qu'elle est déjà contenue dans (1). Schier soutient que sans la clause (2) nous ne pourrions
distinguer l'expérience de voir une image de celle de voir un symbole pourvu d'une signification.
Cela ne peut pourtant valoir que si on donne à l'expression <réfléchir l'attribution d'un contenu
dans les caractéristiques de l'expérience visuelle> un sens générique, qui ne tient pas compte des

restrictions imposées à la structure de notre vision. Il nous semble que ce point est directement lié
au manque d'une analyse des conditions psychologiques qui fondent la théorie de la ressemblance.

Pendant la rédaction de ce compte rendu nous avons appris le décès de Flint Schier. Cette perte
est d'autant plus regrettable que Flint Schier nous quitte à l'âge de trente-cinq ans.

Roberto Casati et Christine Tappolet (Genève)

Kommunikative und responsive Rationalität

Bernhard Waidenfels: In den Netzen der Lebenswelt. Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1985;

ders.: Ordnung im Zwielicht. Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1987.

Während sich <In den Netzen der Lebenswelt> in längeren Teilen direkt auf Flabermas bezieht (94-
149), entfaltet W.' neuestes Buch <Ordnung imZwielicht> seine eigenen Einsichten. Für eine auf
die Auseinandersetzung mit der Lebenswelt-Diskussion von Habermas gerichtete Lektüre ist die

erste Arbeit Kritik, die zweite sozialphilosophische Konstruktion gegen Habermas.
Zwei Thesen von W. ziehen sich durch seine ganze Arbeit: Habermas' Vernunftbegriff sei

einerseits zu eng und zu gleichförmig (These 1), und andererseits sei seine Lektüre phänomenologischer

Texte «äusserst selektiv» (These 2) (1985, 96). Zwar gebe es ein «Koalitionssystem der
Vernunft» (94). das Sprachpragmatik. Argumentationslehre, Handlungstheorie, Systemtheorie,
kritische Theorie und Hermeneutik verbinde; diese Vernunft desubstantialisiere sich jedoch zur
Eigenschaft der Rationalität (95). Dieser nüchterne Zug sei auch im Konzept der Lebensweit
auffindbar. «Für Husserl beruht das Weltproblem noch auf der <tiefsten Wesensverbundenheit

von Vernunft und Seiendem) als dem <Rätsel aller Rätseb, und nur deshalb antwortet er auf den

Zusammenbruch des Glaubens an die Vernunft) mit einer Rückbesinnung auf die Lebenswelt»

223



(95, vgl. HUA VI, 5). Während sich sogar bei Foucault die historische Vernunft in einer variablen
Ordnung der Dinge materialisiere, laufe bei Habermas die Rationalität ausschliesslich durch den

engen Filter menschlicher Meinungen, Handlungen und Äusserungen. Schon aus diesen wenigen
Fingerzeigen lassen sich Verortungswünsche von W. herauslesen: Mir scheint, dass er zunächst

an der phänomenologischen Position festhalten will, jedoch auch sieht, dass Husserls dem
traditionellen Vernunftbegriff der Philosophie verpflichtete Rationalität in der Krise ist und bei

Merleau-Ponty die weiterführenden Impulse zu finden sind.

W. zeichnet zunächst eine Skizze seines Habermas-Verständnisses (95-99), die mir angemessen

scheint, um dann auf die strittigsten Punkte zu kommen (99 ff.). Ich gehe auf drei solcher
Punkte ein. 1. Die nicht ganz soformalen Welten (100-102): Statt bloss eine kategoriale Fassung
einer Weltentheorie zu liefern wie etwa Popper, erhält Habermas' Weltbegriff nach W. '

Auffassung ontologische, und hat nicht, wie behauptet, konstitutionstheoretische Bedeutung.
Habermas' Theorie der drei formalen Welten reifiziert ein philosophisch-wissenschaftliches
Weltbild, und die formale Rationalität wird zur materialen, indem sie qualitative Erfahrungsinhalte

<kategorial> entwertet. 2. Die subjektive Welt als Auffangbecken (103-107): Mit Piaget wird
die Genese der objektiven und sozialen Welt als Prozess kognitiver und sozialer Dezentrierung
beschrieben. Dabei verschwindet die Zentrierung nicht eigentlich, nur wird die subjektive
Zentrierung ersetzt durch eine Logozentrik. «Was dabei übrig bleibt, ist eine entmachtete, aber

dafür auch entlastete und entfesselte Subjektivität» 103). Diese Abwertung der Subjektivität wird
kompensiert, indem ihr viel aufgeladen wird - durch die Geltungsansprüche. Doch das Nicht-
Gemeinsame, das bei der Universalisierung kognitiver und moralischer Ansprüche zurückbleibt,
lässt sich nicht in einer dritten Welt subjektiver Erlebnisse einfangen. Die verschiedenen

Geltungsansprüche sind zu heterogen und disjunkt und können keine einheitlichen Bezugs- und

Erfüllungspunkte mehr gewährleisten. Im speziellen Fall evaluativer Äusserungen öffnet sich ein

Spalt, durch den die gesamte Lebenswelt mit all ihren Relativitäten nachströmt: «Der programmierten

Differenzierung und Formalisierung von Geltungsansprüchen sind damit von innen
heraus Grenzen gesetzt. Vielleicht ist die Subjektivität ein Trojanisches Pferd, das von der
Lebenswelt ausgesandt wurde.» (106 f.) 3. Traditionale und posttraditionale Lebenswelt

(107-110): Habermas' Antwort, wie denn die Lebenswelt den Ansturm der Rationalisierungen
überstehe, ist zwiespältig. Jedes «geschichtsphilosophische Demiurgentum» hat er endgültig
abgelegt, und die Lebenswelt ist und bleibt der Hintergrund der Vernunft. Doch dieser Hintergrund

schrumpft durch den Druck der Rationalisierungsschübe zu einem Vorhofder Vernunft. Die
Lebenswelt wird verwandelt, Traditionen werden zu Materialhalden und Vorratslagem. aus
denen man sich von Fall zu Fall bedient. Sie haben keinen Eigenwert mehr.

Die Redeweise von «Reservoir» usw. der Lebensweit findet man so nicht bei Husserl. W. gibt
dann aber keine Interpretation dieser unterschiedlichen Sichtweisen. Mir scheint, dass Habermas'
Blick sozialphilosophisch-aufklärerisch ist, während es bei Husserl kein Bewusstsein einer
solchen Dimension gibt, obschon ein ähnlich gelagerter Zusammenhang von <Krise und Kritik)
wie bei Horkheimer aufweisbar ist. Dass diese Traditionen einfach so zur Verfügung stehen, ist
ein Dilemma für Habermas, das bisher noch zu wenig Beachtung fand. Würde nämlich Habermas
diesen Traditionen einen Eigenwert oder ein unhinterfragbares Existenzrecht zubilligen, würde
die bewusst akzentuierte Differenz zum intellektuellen <Neokonservatismus> in der Theorie der
Moderne minimiert. Die andere Sichtweise stellt alle Traditionen zur Verfügung der Verwertung,
da sie als <Materiallager> betrachtet werden. Dies ist genau genommen die ökonomistische
Position, die Traditionen kapitalistisch verwertet. Habermas löst dieses Dilemma, indem er zwar
die zweite Variante beibehält, aber moralisch statt ökonomistisch argumentiert. Während die

ökonomistische Position die Traditionen betroffener Lebenswelt-Subjekte historisiert und
vermarktet, den Eigenwert ihrer Geschichten stiehlt und mit vollem Bauch zurücklässt, praktiziert
die moralische Position dasselbe mit dem Unterschied, statt den vollen Bauch den mit eingelösten

224



Geltungsansprüchen vollen Kopf zurückzulassen. Dies ist indes nicht W.' Denkungsart; er zielt
auf die mittlere Ebene (109), die an Merleau-Ponty erinnert, aus dessen Wahmehmungsphänome-
nologie er die zentralen Anliegen übernimmt. Zwar gibt Habermas zu, dass die Lebenswelt, auch

die posttraditionale, auf «sinnstiftende Traditionen» weiterhin angewiesen bleibt (1981 II,
484-487), doch bleibt sie dies immer hinsichtlich des Drucks der Dauerrevisionsbereitschaft und
der reflexiven Verflüssigung. Nach W. sind Re-vision und Re-flexion reagierende Verfahren, die
sortieren und filtern, was schon da ist. «Was aber Innovation und Produktion angeht, so wären
diese insgesamt in der mittleren Ebene anzusetzen, die Habermas der ästhetischen Kritik
vorbehält» (109). Und weiter: «Der Gegensatz von <traditionell> und <posttraditional> ist ganz und

gar zugeschnitten auf Traditionen, auf die wir uns berufen, nicht aber auf Traditionen, an denen

wir arbeiten. Der genannte Gegensatz verlöre sich, wenn Habermas die Lebenswelt nicht
ausschliesslich betrachten würde aus dem Blickwinkel universaler Geltung von Sätzen, sondern

herunterginge auf die Ebene der Lebenspraxis, die er selber beschwört. Die Traditionen, an denen

wir arbeiten, lassen wir sowenig hinter uns wie Erfahrungen, aus denen wir leben, oder wie den

eigenen Leib, in dem sich Erfahrungen verkörpern.» (109f.) Besser kann man Merleau-Ponty
nicht interpretieren. Der auf die Geltungsbasis der Rede eingeschränkte Rationalitätsbegriff ist
restriktiv (110), er stellt nicht bloss eine Definitionsfrage, sondern hat wie bei Weber etwas von
der Lutherschen Devise «Hier stehe ich, ich kann nicht anders». Wie dem auch sei: selbst bei

Habermas lägen Potentiale vor, die nicht richtig genutzt werden, obschon kritische Betrachtungen
von Winchs Lebensformen, Toulmins Argumentationsfeldern oder Webers Polytheismus der
Werte gestreift werden: «ich bezweifle nur, dass er [Habermas] diese Möglichkeiten richtig
einschätzt». Er «sucht einem Totalitarismus der grossen Vernunft aus verständlichen Gründen zu

entkommen, ohne auf den Relativismus kultureller Vernunftpartikel zurückzufallen» (110).
Daher lasse sich der Rückzug in die Formalität erklären. Diese konserviere aber auf «reduzierte
Weise» (111) die Prärogative der alten Vernunft, nämlich als Gesamtgefüge. Der Monotheismus
der Vernunft entgöttert den Polytheismus der Wert- und Lebensordnungen, so dass der Schöpfergott

durch den Richtergott (111) ersetzt wird.
Die Vorwürfe an die Adresse von Habermas lauten deshalb, kurz repetiert, wie folgt:

- Die Rationalisierung ist von einem klaren Ziel her gedacht, so dass nicht bemerkt wird, dass

jedes Lernen auch Verlernen, jedes Behalten auch Vergessen, jede Realisierung von Möglichkeiten

auch Unterbindung anderer ist.

- Die Bevorzugung formaler und universeller Geltungsansprüche ist eine Bevorzugung <von

oben herab»; die «Diktatur des Logos» (113), «die sanfte Gewalt von Gitterkästchen» (113)
nivelliert systematisch Erfahrungen und zensuriert ihren Eigenwert. Ausserdem werden die

Geltungsansprüche ohne Verweis auf die Verknüpfung mit ihren genealogischen Voraussetzungen

vorgestellt, die auf vorprädikative und vordezisionelle Strukturen und Gehalte
hindeuten. Täte man das, so käme man nämlich auf Husserls Lebenswelt zurück, «die tiefer
gelagert und nicht bloss ein Korrelat kommunikativen Handelns ist» (113). Bei Husserl sei die
Rationalität derart in den Dingen verankert, dass sie nicht in eine fertige metaphysische
Ordnung zurückverwandelt werde. Husserl verstehe es zudem, den Eigensinn leibhafter
Erfahrungen zu verteidigen. So bleibe Erfahrung «offen» (114).

- Die Transformation der klassischen Vernunft wäre besser gedacht als:
1. Verkörperung der Vernunft. Als «Logos der ästhetischen Welt» (HUAVIII, 297) wird
Vernunft zurückverlagert in die Sphäre der Sinnlichkeit und Leiblichkeit. Die Vernunft liegt
nicht <fertig> bereit: weder in den Dingen noch im Geist.
2. Erweiterung der Vernunft als Folge von 1. im Sinne Merleau-Pontys.

3. Vervielfältigung der Vernunft. Universelle Regeln sind von sich aus ohnmächtig, wenn sie

225



auf materialer Ebene positiv eingreifen sollen. Kommunikative Rationalität ist zu hoch

angesetzt (116f).

Was ist davon zu halten? Sicher ist der Grundtenor der Kritik ernstzunehmen. Aber welches ist
ihre Reichweite? Genau wie der späte Husserl will auch W. als «Vollstufenphilosoph» (Marquard)
auftreten und Phänomenologie nicht nur als erkenntnistheoretische Methode verstanden wissen.
Aber der Diskurstypus, den W. vertritt, ist ein ganz anderer. Auf diesen anderen Diskurstypus
habe ich bei der Lektüre des zweiten Buches (1987) geachtet. W. bestätigt zunächst: «Mit den

Verteidigern einer gebrochenen Moderne teile ich die Auffassung, dass die grossen unverbrüchlichen

und allumfassenden Ordnungen einem überschwenglichen und gewaltsamen Vemunfttraum
entstammen, dem das moderne <Subjekt> vergebens nachläuft. Dass man dem Schwund dieser

Ordnungen mit Minimalrationalisierungen plus hermeneutischem Zusatzprogramm beikommen
kann, erscheint mir allerdings ebenso zweifelhaft. Begründung und Auslegung reichen nicht aus.
das entstehende Vakuum zu füllen.» (10f.). Dem setzt W. den Gedanken einer zwielichtigen
Ordnung, genauer müsste man wohl sagen: die Idee der zwielichtigen Ordnung entgegen. Diese

ermöglicht, indem sie ausschliesst, sie formt, indem sie verformt: das ist der «rote Faden» (11) der

Untersuchungen von Waidenfels. Das Programm klingt nach Merleau-Ponty, und das ganze Buch

bestätigt es: auch W. sucht einen dritten Weg, der aber nicht kantianisch zwei Extrempositionen
(z.B. Subjektivismus und Objektivismus) konstruiert, sie sodann nach dem methodischen

Vorgehen der transzendentalen Dialektik untersucht und die antinomische Struktur, die sich aus

der Konfrontation der beiden modellartig dargestellten Denkungsarten ergibt, ausweist. Vielmehr
geht es um ein «Umdenken [d.h. wohl ein Um-denken], das aus dem Hin und Her von Antithesen
wie Einheit und Vielheit, Kontinuität und Diskontinuität, Subjekt und Strukturen, Lebenswelt
und System oder Genesis und Geltung herausfindet» (10, Hervorhebung H. K.). Solches Denken

bewegt sich in «Übergängen», es schreckt vor «Steilbauten der Systeme» zurück wie vor den

«Rundwegen der Dialektik» (11). <Übergänge> - so heisst denn auch die Buchreihe dieses

sozialphilosophischen Projekts (Fink-Verlag, München). In «Suchgängen» wird ein Spiel
zwischen Licht und Schatten «erprobt».

Nicht nur die Lesart, auch die Wortwahl und die Bilder, die die Sprache malt, erinnern sofort

an die Wahrnehmungsphänomenologie von Merleau-Ponty; Sprachschöpfung wird zu einem
wesentlichen Moment der Textproduktion. Das geschieht aber nicht willkürlich oder als

Selbstzweck; es ist ein Suchen, bei dem das Spielerische auch zu den Möglichkeiten gehört, den

vorschnellen Zugriffen auf Wirklichkeiten zu entschlüpfen. Für diesen Weg muss die Habermas-
sche oder Luhmannsche oder Lübbesche Philosophie gleichsam auf Schienen fahren, und die

Erfahrungen, die ein leibhaftes Subjekt auf seiner Reise macht, müssen als vorprogrammiert
erscheinen. Die hastige Weise ist dem Waldenfelsschen Subjekt fremd, vielleicht suspekt. Es übt
einen «geduldigen» Umgang mit der Welt und lässt sich Zeit, bis es vielleicht einmal ein wenig
von jener «erfinderischen Vernunft» erspäht, die es umrisshaft vor dem geistigen Auge erblickte.
Es wagt auch, die Grenzen der Literatur behutsam wegzuschieben, nicht einfach niederzureissen

(vgl. z.B. 28-31). Dabei wird immer das Fertige als das Strömende gesehen: es gibt nichts
Fertiges. Das aber ist ein wesentliches Merkmal <theoriekonservativer> philosophischer Theorien.
Im Fall der Handlungstheorie z. B. kann man sehen, dass der Grundriss über die verschiedensten
Traditionen hinweg derselbe bleibt: ob man sich Aristoteles, Hume oder Kant anschliesst, es zeigt
sich eine erstaunliche Homogenität. Alles, was aus der Aussen-, Innen- oder Sozialwelt an Wirk-
und Antriebskräften begegnet, fällt unter das binäre Raster von zweckdienlich-zweckwidrig
(geeignet-ungeeignet, förderlich-hinderlich, bedürfnisgerecht-bedürfniswidrig), und dies alles

eingespannt in das letztbestimmende Raster von normgemäss-normwidrig (vgl. 42f.). So wird
nüchtern festgestellt: «Was dieser dreifachen Matrix von Technik, Bedürfnis und Norm
entschlüpft, ist im radikalen Sinne gleichgültig indifferent, Sache des Zufalls, des Beliebens oder der
Erlaubnis. Zwischen Selbsterhaltung und Vernunfterhaltung, zwischen Bedürfnisbefriedigung

226



und Normerfüllung, zwischen Not von unten und Nötigung von oben bleibt kein PlatzfürAnderes
[Hervorheb., H. K.], das uns herausfordern könnte.» (43) Also: kein Platz für Anderes, das uns
herausfordert, weil alles, was uns begegnet, durch vorgängige Ordnungen abgefangen ist. So

spielt sich im Grunde zwischen Eigenem und Fremden nichts ab, «denn koordinierende Einzelaktionen

sind noch keine Inter-aktion, und ein subjektiver Gefühlsausdruck ist noch keine Wechselliebe,

kein Liebesspiel und kein Geschlechterkampf» (a. a. O.).

Was fällt an diesem Diskurstypus auf? Er verzichtet auf einen <harten>, analytisch differenzierten
sowie an strenger Systematik orientierten und im positivistischen Sinne intersubjektiv kontrollierbaren

Wirklichkeitsbezug. Er zwingt zur Abarbeitung von eigenen phänomenologisch reflektierten

Erfahrungen. Doch ist das - jetzt mit Blick auf Habermas gesprochen - nicht nur eine Art der
Rede, die sich vor einer harten Auseinandersetzung drückt? Und weil es diese harte Auseinandersetzung

nicht gibt, deshalb auch keine (eigentlichen Resultate) hervorbringt? Ist er/man/wir dafür
menschlicher? W. ist sich dieser Probleme bewusst; leicht könne man diesbezüglich von
«Entdifferenzierungen» oder von «Neo-Animismus» sprechen, und daher müsse er einige
«vorsichtige Erklärungen» (46) abgeben. Danach geht es nicht um ein dialogisches Modell, da
alle Dialogtheorien die Gefahr in sich bergen, dass der Logos dem Dia, dem Zwischen, den Rang
ablaufe. Diese Gefahr bestehe auch für seinen Ansatz, konzediert W. Die erste wichtige
Umdeutung der traditionellen Handlungstheorien ebenso wie der Sprechakttheorien bestehe

deshalb in einer undogmatischen Zusammenführung, die das, was sich dazwischen ereignet,
thematisiert. Das Wort EREIGNIS bekommt dabei Schlüsselfunktion, denn es verbindet interlo-
kutionäre Ereignisse (im Falle von Äusserungen) und interaktionäre Ereignisse. «Warum aber

Ereignisse und nicht intentionale Akte oder Aktionen? Weil es darauf ankommt, das, was in
Äusserungen und Handlungen geschieht, so neutral zu fassen, dass über ihren Zwischen-
Charakter, der in Anspruch und Erwiderung kulminiert, in eigener Sache entschieden werden
kann, ohne dass eine eingestellte Begrifflichkeit den Blick in festgefügte Bahnen lenkt. Das

zentrale Problem besteht also nicht darin, wieweit ein (dialogisches) Modell anzuwenden ist,
sondern ob das, was in unserem Sprechen und Tun geschieht, einen derartigen intermediären
Charakter zeigt oder nicht. Was Ordnung und Rationalität besagt, hängt geradewegs ab von der

Beantwortung dieser Frage. Als Zwischenereignis betrachte ich etwas, das, indem es

geschieht, an anderes anknüpft, und zwar so, dass es auf dessen Anregung und Anspruch
antwortet. Insofern dies auf jede Äusserung und jede Handlung zutrifft, wäre jede ein interlokutio-
näres oder interaktionäres Ereignis. Die Ordnung, die aus diesem Zusammenhang entspringt und

regelnd in sie eingreift, bezeichne ich als responsive Rationalität [Hervorhebung H. K.]. In ihr
verkörpert sich eine offene Regelung, da das, was geordnet wird, nicht selber dieser Ordnung
entstammt. Sie regelt die Art und Weise, wie einer auf Fremdes eingeht und sich darauf einlässt.»
(46 f.) Die Ordnung, die die responsive Rationalität hervorbringt, ist konstitutiv asymmetrisch.
«Es» ergibt oder ereignet sich Ordnung: «es denkt, sollte man sagen, so wie man sagt: es blitzt»
(Lichtenberg, zit. nach W.). Das Wesentlichste scheint für W. darin zu liegen, dass die

Deutungsraster verschoben werden, so dass etwas von dem Ungeordneten durch das Geordnete
durchschimmert. Das Gegensatzpaar Aktion und Passion oder Input und Output lässt für Frage
und Antwort und für die Verflechtung von Äusserungen und Gegenäusserungen keinen Raum. Es

sind dann bloss zwei Wirkzentren, zwischen denen nichts geschieht. Es müssen die verschiedenen
Formen des Mitwirkens und Zusammenwirkens dazugehören, um auf diese Weise eine
unangemessene Verteilung und Zuteilung von Aktion und Passion fernzuhalten. Kein Subjekt, kein
Objekt, kein Mitsubjekt, sondern Rede- und Handlungsfäden, die geknüpft werden: denn die
Frage, «wer es jeweils mit was oder mit wem zu tun hat und wer oder was jemand oder etwas

jeweils ist, muss sich aus den Zwischenereignissen selber beantworten lassen und ist von
Erkennungsmarken wie Objekt, Subjekt und Mitsubjekt freizuhalten» (48).

227



Ich glaube, hier lohnt sich ein Rückgriff auf Merleau-Ponty s Praxisbegriff (dazu H. Kleger:
Art. Praxis, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, 1989), denn er nimmt ähnliche

Verknüpfungen vor, und W. schliesst daran an. Die Gesamtbeurteilung von W.' Bemühungen
wird davon abhängen, wieweit er den Mut hat, wie Merleau-Ponty, theoretische Anknüpfpunkte
zu suchen, die seiner Vorstellung von menschlicher Praxis so entsprechen, dass sie auch

wirklichkeitsrelevant wird. Merleau-Ponty glaubte, in der Marxschen Idee der Praxis als

Maulwurf <Geschichte> diesen Anknüpfpunkt gefunden zu haben und im Proletariat den Träger
dieser Idee. Trotz vieler Enttäuschungen hat Merleau-Ponty an seiner Praxis-Philosophie
festgehalten. Dieser fundamentale Handlungsoptimismus, der kein Geschichtsoptimismus zu sein

braucht, schimmert auch bei W. durch, wenn er sagt, dass es Hinweise für die Möglichkeit gäbe,
«dass die Vernunft trotz neuer Gefährdungen zu einem ihr gemässen Licht findet» 10).

Heinz Kleger (Zürich)

Wissenschaftstheorie/Théorie de la science

Paul Hoyningen-Huene/Gertrude Hirsch (Hg.): Wozu Wissenschaftsphilosophie? Positionen
und Fragen zur gegenwärtigen Wissenschaftsphilosophie, Verlag de Gruyter, Berlin/New York
1988.

Der von Hoyningen/Hirsch herausgegebene Sammelband ist aus einer im Sommersemester
1987 an der ETH Zürich veranstalteten Vortragsreihe hervorgegangen. Primäre Adressaten dieser

Veranstaltung waren Naturwissenschaftler, welche typischerweise der Wissenschaftstheorie eher
reserviert gegenüberstehen. Entsprechend besteht das Ziel des Bandes darin, einen Überblick über
die Frageperspektiven und möglichen Antworten der gegenwärtigen Wissenschaftsphilosophie zu

geben. Dieses Ziel soll auf dem Wege über eine Präsentation und kritische Diskussion verschiedener

Strömungen, Richtungen und Orientierungen der modernen Wissenschaftstheorie erreicht
werden. Diese Strömungen (unter anderem Strukturalismus, Kritischer Rationalismus und

Konstruktivismus) sind jeweils durch einen namhaften Repräsentanten vertreten, und deren

Beiträge werden durch Kommentare oder kritische Bemerkungen anderer Autoren ergänzt. Unter
den Kommentatoren sind viele Naturwissenschaftler, so dass zumindest im Ansatz ein Dialog
zwischen Philosophie und Naturwissenschaft stattfindet. Dieser dialogische, am Modell von Rede

und Gegenrede orientierte Aufbau des Buches ist überall vorteilhaft. Es gelingt auf diese Weise,
einen Eindruck von der Lebendigkeit der Diskussion in der Wissenschaftsphilosophie zu
vermitteln. Im folgenden sollen einige Beiträge exemplarisch vorgestellt und kurz besprochen
werden.

Als Vertreter des Strukturalismus rückt Wolfgang Balzer das Problem möglicher Zirkel bei

theorieabhängigen Messungen in den Mittelpunkt. Hierbei geht es darum, dass eine Theorie die

Messung der in ihrem Rahmen spezifizierten Grössen wesentlich beeinflusst oder bestimmt. Dies

legt den Verdacht nahe, dass unter solchen Umständen der ernsthafte empirische Test der

entsprechenden Theorie ausgeschlossen ist. Balzer versucht diesem Zirkel durch das Postulat zu

entgehen, derartig theorieinterne Messungen seien zu vermeiden. In seiner Diskussionsbemerkung

weist demgegenüber Hoyningen zu Recht darauf hin, dass eine Testsituation der dargestellten

Art keineswegs zwangsläufig in einen Zirkel mündet.
Gerard Radnitzky geht von Poppers Kritischem Rationalismus aus und sucht diesen durch

einen <Ökonomischen Ansatz» auszugestalten und als überlegen auszuweisen. Dabei soll der

228



Wissenschaftler idealtypisch als eine Art Unternehmer betrachtet werden, dessen Nutzenfunktion
Erkenntnisfortschritt ist. So sind z. B. die Wahl von Forschungsproblemen oder die Lokalisierung
der theoretischen Ursache eines experimentellen Fehlschlags als riskante Investitionsentscheidungen

zu interpretieren. Methodologie stellt dann eine Art technologisches Regelwerk dar. das dem
Wissenschaftler bei diesen Entscheidungen als Beratungsgrundlage dient. Methodologien sind
danach zu beurteilen, ob ihre Nützlichkeit für den Wissenschaftler plausibel gemacht werden
kann. Adäquatheitskriterium für eine Methodologie ist entsprechend, dass die Forschergruppe,
die sie ihren Entscheidungen zugrundelegt, ceteris paribus grössere wissenschaftliche Erfolge
vorweisen kann als eine methodologisch weniger gut beratene Gruppe.

Der Ökonomische Ansatz stellt allem Anschein nach einen zweiten Aufguss der Evolutionsmetapher

für den wissenschaftlichen Fortschritt dar. Dieser Metapher zufolge können neuartige
wissenschaftliche Ideen gleichsam als Mutationen und deren kritische Diskussion und empirische
Prüfung gleichsam als Selektion gelten. Analog ist im Ökonomischen Ansatz von der Innovation
und der Durchsetzung am Markt der Ideen die Rede.

Die die Beurteilung des Ökonomischen Ansatzes leitende Frage ist naheliegenderweise: Was

ist sein Nutzen? Hier führt eine Kosten-Nutzen-Analyse wohl zu der Empfehlung, keineswegs
weitere Anstrengungen und Zeit in dieses Projekt zu investieren. Zumindest in der von Radnitzky
präsentierten Form liefert der Ökonomische Ansatz blosse Beschreibungen gängiger
wissenschaftstheoretischer Probleme in einer eigentümlichen Begrifflichkeit. Folgerungen und sachhal-

tige Aussagen spezifischerer Natur sind nicht erkennbar. Radnitzkys Analysen und Empfehlungen

waren (abgesehen vom herangezogenen Vokabular) bereits zuvor in der Wissenschaftstheorie
wohlbekannt, und dass sich das vordem bereits Gewusste nun auch auf andere Weise sagen lässt,

rechtfertigt wohl kaum die Investitionskosten für die Einführung einer neuen wissenschaftstheoretischen

Richtung. Jedenfalls kann keine Rede davon sein, dass - wie Radnitzky meint - der
Ökonomische Ansatz für eine Erklärung des Verhaltens der wissenschaftlichen Gemeinschaft
«nützlich bis unerlässlich» ist. Er ist überflüssig.

Karin Knorr Cetina stellt in ihrem Beitrag die konstruktivistische Richtung der Wissenschaftssoziologie

vor. Dieser Position zufolge haben wissenschaftliche Inhalte ihren Ursprung vollständig

in gesellschaftlichen Umständen; eine mögliche Realität in der Natur hat auf sie keinerlei
Einfluss. Was z.B. gemeinhin als Prüfungs- und Testverfahren und damit als Methoden der

Geltungssicherung betrachtet wird, stellt tatsächlich nur «Härtungs- oder Fixierungsprozeduren»
für Daten dar. Diese haben allein den Zweck, mögliche Opponenten abzuschrecken, diese Daten
in Frage zu stellen. Knorr Cetina vertritt einen extremen Konventionalismus, dem die Wissenschaft

als von der Gesellschaft gänzlich bestimmt und entsprechend als von der Natur völlig
unabhängig erscheint.

In seiner gelungenen Erwiderung weist Gerhard Seel unter anderem darauf hin, dass eine

empirische Untersuchung sozialen Handelns in der Wissenschaft nicht über die Geltung der
wissenschaftlichen Ergebnisse befinden kann. Dies gilt insbesondere auch für das Urteil über die

Geltung der eigenen Position, also des sozialen Konstruktivismus. Der soziale Konstruktivist
kann nicht guten Gewissens behaupten, dass er die Wissenschaft adäquat und sachangemessen
beschreibt. Schliesslich ist konsequenterweise auch er selbst lediglich mit Fixierungsprozeduren
bei der Datenproduktion beschäftigt.

Dem ist hinzuzufügen, dass der soziale Konstruktivismus die empirischen Schwierigkeiten,
auf die Theorien stossen können, unterschätzt und entsprechend die Willkür und Beliebigkeit
dieser Theorien überschätzt. Natürlich ist es richtig, dass die Daten ihre theoretische Beschreibung

nicht determinieren und dass daher Theorien durch wissenschaftliche Aktivitäten geschaffen
(und nicht einfach aus Experimenten abgeleitet) werden. Auf der anderen Seite lässt die

Wissenschaftsgeschichte auch Grenzen in der theoretischen Gestaltungsfreiheit der Wissenschaftler

und damit Grenzen des möglichen gesellschaftlichen Einflusses auf Theorieinhalte deutlich

229



werden. Es dürfte wohl doch eine nicht-triviale Aufgabe sein, die Aristotelische Vier-Elementen-
Lehre, die Phlogistonchemie oder die calorische Wärmetheorie heute noch überzeugend zu

verteidigen, also auf glaubwürdige Weise mit den Daten in Einklang zu bringen. Dies aber legt
den Schluss nahe, dass die Fakten einen grösseren Druck auszuüben vermögen, als es mit den

Grundannahmen des sozialen Konstruktivismus verträglich ist.
Vom sozialen Konstruktivismus strikt zu trennen und diesem in vielerlei Hinsicht gerade

entgegengesetzt ist der wissenschaftstheoretische Konstruktivismus, wie er von Jürgen Mittel-
strass vertreten wird. Zwar ist beiden Richtungen eine instrumentalistische Orientierung gemeinsam,

also die Auffassung, dass Theorien nicht als Abbilder der Realität, sondern als Schöpfungen
des Wissenschaftlers oder der wissenschaftlichen Gemeinschaft, als Konstruktionen eben, zu

gelten haben. Im Gegensatz zum sozialen Konstruktivismus vertritt der wissenschaftstheoretische
Konstruktivismus jedoch einen strengeren Begründungsanspruch, demzufolge Theorien gerade
nicht als erkenntnistheoretisch willkürliche, vom Spiel gesellschaftlicher Kräfte hervorgebrachte
Denkgebilde, sondern als methodisch (nämlich ohne Lücken und Zirkel) aufgebaute Aussagensysteme

aufzufassen sind. Charakteristisch ist dabei, dass der Konstruktivismus die Grundlage
dieses methodischen Aufbaus in Handlungen sucht, nämlich in einer vortheoretischen Praxis des

Unterscheidens, Herstellens und Messens. Der Konstruktivismus siedelt sowohl die Grundlagen
als auch die Beurteilungsmassstäbe wissenschaftlicher Theorien auf einer nicht-empirischen
Ebene an und besteht darauf, dass eine Einschätzung von Theorien durch allgemeine, nicht mit
einzelnen Theoriebildungen verknüpfte Beurteilungskriterien zu erfolgen hat; diese Kriterien sind
also wissenschaftsintern, aber theorieextern. Mittelstrass' Beitrag enthält eine klare und nuancierte

Darlegung der konstruktivistischen Position und zeichnet sich überdies durch eine facettenreiche

Erörterung einer Vielzahl weiterführender Aspekte aus.

Insgesamt enthält das Buch eine Zahl hochkarätiger Beiträge und vermittelt ein Bild von der
Vielfalt wissenschaftsphilosophischer Positionen und Ansätze. Viele von diesen (wie etwa die
schöne Arbeit von Erhard Scheibe zum Inkommensurabilitätsproblem) mussten hier ausser
Betracht bleiben, und die im Vorstehenden gelegentlich zum Ausdruck gebrachten kritischen
Bemerkungen und abweichenden Einschätzungen zeigen gerade, dass es sich um einen anregenden

und interessanten Band handelt.

Eigentümlich muten allerdings einige der Kommentare an. Insbesondere bei den kommentierenden

Naturwissenschaftlern herrscht die merkwürdige Neigung vor, eine wissenschaftsnah
orientierte und z. B. Probleme der Methodologie, der Wissenschaftssemantik oder der intertheoretischen

Relationen behandelnde Wissenschaftsphilosophie als ein fades und ödes Unternehmen

zu betrachten und entsprechend zurückzuweisen. Stattdessen wird philosophische Tiefe
angemahnt und die Lektüre von Piaton, Hegel oder gar Heidegger empfohlen. Hierin drückt sich
anscheinend der Wunsch des Naturwissenschaftlers aus, sich gleichsam nach Dienstschluss den

grossen Entwürfen, den Weltbildern und Naturansichten hinzugeben. Die in dem Band gesammelten

Beiträge machen deutlich, dass die Wissenschaftstheorie (Gott sei Dank!) über das

Stadium einer solchen Erbauungsphilosophie hinausgetreten und stattdessen durch Professionalität,

Nüchternheit und Ernsthaftigkeit gekennzeichnet ist. Dass der Naturwissenschaftler, der sich

mit Wissenschaftsphilosophie befasst. sich nur selbst begegnet - wie ein Naturwissenschaftler
klagt - ist daher kein Mangel, sondern ein Verdienst. In diesem Sinne gibt der Band nicht nur eine

Antwort (oder viele Antworten) auf die Frage <Wozu Wissenschaftsphilosophie?>, sondern
beantwortet zugleich auch die Frage <Wozu nicht Wissenschaftsphilosophie ?>.

Martin Carrier (Konstanz)

230



Ethik / Ethique

Armin Wildermulh und Alfred Jäger (Hg.): Gerechtigkeit. Themen der So/ialethik, J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1981.

Die Herausgeber dieses kleinen Buches, das eine Vorlesungsreihe an der Hochschule für Sozial-
und Wirtschaftswissenschaften St. Gallen vom Winter-Semester 1978/79 wiedergibt, schränken
die «Themen» der Sozialethik auf den Gesichtspunkt der Gerechtigkeit ein, der als Leitmotiv alles
sozialethischen Fragens philosophischer wie theologischer Art anzusehen ist. - Der Anspruch ist
hoch gesteckt, nämlich durch repräsentative Untersuchungen eine «Fundamentalbesinnung»

anzuregen und anhand praxisnaher Themen aus Pädagogik, Politik, Ökonomie, Ökologie und

Futurologie die «vitale» Erfahrung von Ungerechtigkeit zu vermitteln. Zugleich sollen mit diesen

Beiträgen Brücken von der philosophischen und theologischen Sozialethik zu den einzelnen
Sozialwissenschaften geschlagen werden.

In seinem einleitenden philosophiegeschichtlichen Beitrag betont A. Wildermulh die herausragende

Bedeutung der Sozialethik innerhalb der philosophischen Ethik überhaupt. Nur die
künstliche Trennung von Individual- und Sozialethik konnte diese Tatsache verdecken, zeuge aber
selbst nur vom Verfall des gesellschaftsbildenden Ethos. Die Idee des Guten bei Piaton sei quasi zur
Solidaritätsbekundung heruntergekommen. Damit sei das gesellschaftliche Selbstverständnis, sich

am Begriff der Gerechtigkeit zu orientieren, verlorengegangen. Ein Übel - wie W. im weiteren
Verlauf seiner Darstellung zu zeigen versucht- der zunehmenden Rationalisierung aller Lebensbereiche

zur untauglichen Kontingenzbewältigung komplexer Gesellschaften. - Demgegenüber will
W. die Sozialethik als «Engagement für Gerechtigkeit» verstanden wissen. Denn er hat- wie die
meisten der anderen Autoren - Zweifel, «ob die grossen menschlichen nationalen Unternehmen)
wie Wirtschaft, Wissenschaft und Technik ethisch neutral behandelt werden dürfen« (8). - Verlangt
W. einen neuen Irrationalismus im Vorfeld der Postmoderne?

Auf der einen Seite lehnt W. eine Transzendenz und den absoluten Geltungsanspruch der Idee
der Gerechtigkeit ab, auf der anderen Seite soll Gerechtigkeit auch nicht im Alltäglichen aufgehen,
da sie dann zum blossen Symbol der- wohl als «schlecht» zu verstehenden-Wirklichkeit wird. Mit
dem Verlust des kosmisch-metaphysischen Selbstverständnisses hat der Mensch zwar seine

Freiheit gewonnen, aber um den Preis individueller Verunsicherung und Überforderung durch die
Last der «Totalverantwortung». Das Resultat besteht für die modernen Gesellschaften in der totalen

Institutionalisierung, einem «Schicksals- und Risikomanagement» (11) der durchrationalisierten
technokratischen Gesellschaftsorganisation, die - automatisch? - die Schwachen aus der Lei-
stungs-Versicherungs-Gesellschaft ausschliesst und damit die «Katastrophe des Hochkapitalismus»

herbeigeführt hat. Weitere Folgen des Rationalismus seien: die Verselbständigung vieler
ursprünglich philosophischer Bereiche, die vom ehemaligen Wirkungsfeld praktischer Philosophie
Besitz ergreifen, und die «Selbstghettoisierung» der Philosophie.

Hier soll nun die Sozialethik zuschlagen und eine neue Gesamtschau und Reintegration der
ethischen Aspekte der einzelwissenschaftlichen Disziplinen und aller Lebensbereiche versuchen.
Indem W. Ethik mit Moral gleichsetzt, ist für ihn Gerechtigkeit nicht ethisch begründbar. Damit sie

dennoch keine «Fata Morgana» bleibt, soll sie sich am angelsächsischen Pragmatismus einer
Lebensauffassung des common sense orientieren - als ob über Vernunftideen abgestimmt werden
könnte Die Lösung des sozialethischen Engagements liegt dann für W. in der Begegnung von
«intuitivem Erkennen» mit «rationaler Argumentation», von Grundsätzen und öffentlichen Institutionen.

Auf diese Weise soll die «Ethik» ihre alte Stellung als sozial verantwortliche praktische
Philosophie zurückerhalten und neue Aufgabengebiete (ökologische Ethik) erschliessen.

Was Wildermuth für die philosophische Ethik postuliert, ihren Schwerpunkt aufdie Sozialethik

231



zu verlegen, das fordert A. Jäger in dem zweiten einleitenden Vortrag für die Theologie. Denn die
Sozialethik hat in den letzten Jahrzehnten einen festen Platz, eine Nische, in Theologie und Kirche
gefunden, ohne dass ihre öffentliche Wirksamkeit eingeschätzt werden könne. Und dennoch -
behauptet J. - sei sie ein «wichtiger Ort der sozialen Gewissensbildung» (18) geworden, wobei er
als Beleg die zahlreichen Kommissionen, Publikationen und Lehrstühle als «Multiplikatoren
sozialethischer Anliegen« anführt.

J. attestiert der Theologie und den Kirchen - als ökumenischen Gleichklang gewissermassen -
ein «epochales Versagen» gegenüber der sozialen Frage. Demgegenüber sei es Ziel der Sozialethik,

«gegenwärtig bestehende Gesellschaftsstrukturen und abrollende -prozesse ethischen
Normen zu unterwerfen, sie von daher kritisch zu beleuchten und entsprechende Änderungen ins

Auge zu fassen» (22)!? Wie Wildermuth wendet sich auch J. gegen die Auffassung wertfreier
Eigengesetzlichkeit in gesellschaftlichen, wirtschaftlichen oder politischen Prozessen: «Der
Mensch kommt ethisch vor der Macht etablierter Realität. .». Philosophie und Theologie sollen
nach J. auf der Basis einer «Fundamentalethik» - orientiert am AT und NT - gemeinsam für mehr
soziale Gerechtigkeit und Menschlichkeit arbeiten und sich nicht mit akademischen Grenzstreitigkeiten

aufhalten. Gefordert seien Antworten zur gesellschaftspolitischen Sozialgerechtigkeit,
ökonomischen Sachgerechtigkeit und zur Naturgerechtigkeit (Wirtschafts- und Umweltethik).
Dazu müsse die bisherige Sozialethik ausdifferenziert und eine umfassende Theorie der Gerechtigkeit

entwickelt werden.

Wie eine solche Theorie der Gerechtigkeit auszusehen hat, wollen die beiden nächsten

Beiträge auf theologischer Grundlage andeuten. Für A. Rieh ist nach den Bedingungen einer

menschengerechten Gesellschaftsordnung zu fragen. Dazu muss die Sozialethik die Deskription
des gesellschaftlichen Seins mit der Präskription dessen verbinden, was menschengerecht sein
soll. Das Prinzip der Menschengerechtigkeit beruht für Rieh - mit Gerhard Weisser - auf
Werterfahrungen und -entscheidungen, u. z. auf den «Grundexistentialen« des (1) Christusglaubens

im Heilsereignis Jesu, (2) der Hoffnung auf den Sieg über die heillose Welt und (3) der

Erfahrung der Liebe. Christlicher Grundwert, d. h. Massstab für das Bestehende und Norm für
eine menschengerechte Gesellschaft, ist für Rieh die Humanität des NT, die in ihrer Orientierung
am Reich Gottes Distanz zum Bestehenden bewahrt und daher eine stete «revolutionäre Bewegung

auf das Kommende hin ist» (39). Anders als Wildermuth hält Rieh daher eine radikale
Rationalität für erforderlich, die kritische Distanz und relative Affirmation gegenüber dem

Gegebenen unter dem Blickwinkel des Ganzen in ein dialektisches Wechselverhältnis setzt.
Radikale Menschlichkeit - «Liebe als Daseinsweise im Reiche Gottes» (40) - fordert nach Rieh
ein dialogisches Leben (Martin Buber) jenseits extremer Dogmen, die institutionelle Teilhabe
aller Betroffenen an den relevanten Strukturen der gesellschaftlichen Ordnung und an deren

Umgestaltung. Um die Prinzipien: kritische Distanz, Relativität, Relationalität, Mitmenschlichkeit,

Partizipation, in konkrete Handlungsanweisungen umsetzen zu können, müssen sie als

Ensemble von Erfahrungswerten in die gesellschaftliche Realität eingebracht werden. D. h. die

sozialpolitischen Maximen müssen den Kriterien der Menschen- und Sachgerechtigkeit standhalten.

Sie haben deskriptive und präskriptive Geltung, d. h. sie sind sachorientiert und kriteriengeleitet.

In diesem Sinn entwickelt Rieh pragmatische Maximen einer sach- und menschengerechten

Wirtschaftsordnung jenseits von Marktwirtschaft und Staatssozialismus.

Im Begriff der Gerechtigkeit geht es für H. Ruh um die zentrale Frage der «Erfüllung der
irdischen Existenz des Menschen» (56). Er diskutiert Gerechtigkeit in bezug auf «Gleichheit in
der Verteilung» (60). Ungleichheit kann nur dann als gerecht angesehen werden, wenn sie den

gesellschaftlich Benachteiligten mehr Vorteile bringt als Gleichheit. John Rawls' Theorie der

Gerechtigkeit als Fairness zeige die logische Notwendigkeit des Primats der Gleichheit; eine

Einsicht, die Anreiz für die empirische Forschung sein sollte zu zeigen, wie Produktivität und
Gleichheit zu vereinbaren sind. In dieser Verbindung von Realismus und Ethik bedeute Gerech-

232



tigkeit konkret die Teilhabe aller an den gesellschaftlichen Einrichtungen, die Verbesserung der
Position Benachteiligter und die prozessuale Minderung von Leiden. Theologisch gesehen habe

Gleichheit - mit Karl Barth - den Sinn der Verbundenheit, Beziehungsgleichheit (Ebenbildlich-
keit zu Gott) in der christlichen Liebe, die letztlich unbedingtes Kriterium für Gleichheit und
damit Gerechtigkeit sei.

Der dritte Teil des Bandes behandelt Themen heutiger Sozialethik im einzelnen, wobei St.

Pfiirtner die Unvereinbarkeit autoritärer Strukturen in der Gesellschaft mit einer humanitären
Ethik anspricht; H. Küng die These aufstellt, dass mit zunehmendem Wohlstand einer Gesellschaft

die derzeit vorherrschende materialistische Einstellung der Menschen verschwinden und an

die Stelle von einzelnen Egoismen ein Gruppenegoismus mit der Tendenz zum Altruismus treten
werde; M. Landmann sich gegen den sog. «Sachzwang» wendet, mit dessen Hilfe man sich gerne
moralischer oder politischer Verantwortung entziehe, und für institutionelle funktionsfähige
Kontrollinstanzen plädiert, die die Macht der instrumentellen Vernunft mit der emanzipativen
Kraft der Vernunft in ein angemessenes Verhältnis bringen sollen, so dass Normen für die Ziele
und Grenzen der menschlichen Welterzeugung (bzw. -Vernichtung) entwickelt werden können.
Ähnlich wie Landmann argumentiert Th. Strohn, nur für eine Theologie, die aus sozialer

Verantwortung heraus gegen das Effizienz- und Wachstumsdenken der industriellen Rationalität
zum «Anwalt einer aufgeklärten Vernunft» wird (184). Die Industriegesellschaft «verbraucht»
ihre «eigenen Utopien», wenn sie ihre Ziele nicht revidiert. Gegen die Pervertierung des

Menschlichen zur reinen Güter- und Wohlstandsgesellschaft sei die Christenheit aufgerufen,
Kräfte einer offenen Gesellschaft mit permanent revolutionärem Charakter freizumachen. Die
Gerechtigkeit aus christlicher Vernunft - der Liebe zum Mitmenschen - rufe zu gesellschaftlicher
Verantwortung für alle Leidenden, die noch Ungeborenen wie die nichtmenschliche Schöpfung
auf. Aus dem christlichen Auftrag an der Schöpfung sind nach S. die ökonomischen Ziele und

Prozessplanungen zu gestalten. Dazu müssen die Kirchen in die Weltsozial- und -Wirtschaftspolitik

eingreifen und nach menschengerechten Lösungen suchen.
Über diese gutgemeinte, meist thesenhaft postulierte Kulturkritik geht O. Höffes Beitrag zu

Strategien politischer Gerechtigkeit hinaus, die aus einer Ethik öffentlicher Entscheidungsfindung
abgeleitet werden36. Diese Strategien sind ethisch-pragmatische und methodische Aufgaben der

Politikberatung, die die Grundsätze einer normativ-praktischen Ethik in der jeweiligen soziokul-
turellen Wirklichkeit vermitteln müssen. Der normative Anspruch der Politik liegt nach H. in
rationalen Grundsätzen, die zugleich allgemeine Bedingungen der Kommunikation sind und die
auf der wechselseitigen Anerkennung der Dialogpartner beruhen (Grundwerte, Grundrechte).
Strategien politischer Gerechtigkeit sind demzufolge immer schon von ihrer Herkunft her
fundamentale Kommunikationsbedingungen. H. schliesst daher aus dem kantischen Geist der

Aufklärung auf die Demokratie als politische Form des methodischen Dialogs. Recht und Staat

sind in der Idee politisch-sozialer Gerechtigkeit begründet, an der sie sich regulativ ausrichten.
Die aus ihr ableitbaren Grundsätze sind Kriterien der Beurteilung der gesellschaftlichen Wirklichkeit.

Sie sind also weder ideale Pläne noch reale Utopien. Aber nur auf ihrem notwendig zu

denkenden (transzendentalen) Grund ist eine Beurteilung konkreter Lebensverhältnisse, die
methodische Erforschung der Wirklichkeit in concreto überhaupt möglich. Für eine Sozialethik
aber ist es nach H. wesentlich, die Verfahren zu untersuchen, mit deren Hilfe diese Fundamentalnormen

in öffentlichen Entscheidungsprozessen realisiert werden können. Gegen ein utilitaristisches

Entscheidungsmodell nach dem Nutzenkalkül, das lediglich ein schwaches Negativkriterium

für Gerechtigkeit darstelle, entwirft H. eine Alternative, die öffentliche Entscheidungsfindung

als informations-, lern- und korrekturoffenen Prozess begreift, d.h. als Aufgabe einer

36 Vgl. H. Klegers Besprechung von Höffes 1987 erschienem Buch Politische Gerechtigkeit)
in: STUDIA PHILOSOPHICA 47 (1988) S. 229-35.

233



methodisch geleiteten Kommunikation, die auf der konsensorientierten praktischen Beratung von
Politik aufbaut.

Aus nahezu allen Beiträgen lässt sich - wenn auch meist nur implizit - herausarbeiten, dass die
Sozialethik in besonderer Weise die dialektische Grundstruktur philosophischer Reflexion
widerspiegelt, da sie sich zwischen Beschreibung, Analyse und Beurteilung der konkreten
gesellschaftlichen Verhältnisse und deren normativer Wertung bewegt. Die Sozialethik hält sich -
so kann man mit Hermann Krings sagen (in: W. Oelmüller (Hg.): Materialien zur Normendiskussion

3, Paderborn 1979, S. 40ff.) — im transzendentalen Wechselverhältnis zwischen Grundsatz
und Massnahme, u.z. nach beiden Seiten: hinsichtlich der Analyse und Beurteilung wie im
Hinblick auf die an Grundsätzen orientierten Entwürfe, Planungen und Massnahmen zur
gesellschaftlichen Veränderung. - Als Grundsätze und regulative Kriterien zeigen sich in den
unterschiedlichen Beiträgen die Prinzipien: Gerechtigkeit und Gleichheit, die sich wieder fast durchgehend

als Sachgerechtigkeit, Sozialgerechtigkeit und Menschengerechtigkeit näher bestimmen
lassen. Sie werden in unterschiedlicherweise letztbegründet: in den apriorischen Prinzipien - je
nach philosophischer oder theologischer Gewichtung - der Liebe (Ebenbildlichkeit), der Schöpfung,

des Friedens oder/und der menschlichen Grundwerte und -rechte. An diesen Vemunftideen
orientieren sich die Massnahmen oder Maximen, die einerseits zur Beurteilung des Bestehenden
dienen, andererseits die Regeln für Rahmenentwürfe, sach- und sozialgerechte Entscheidungen in
concreto stellen sollen. Als solche Massnahmen lassen sich den Arbeiten entnehmen: gleiche
Verteilung von sozialen Chancen und wirtschaftlichen Möglichkeiten, umfassende soziale

Partizipation, offener Diskurs, Demokratisierung aller Lebensbereiche und gesellschaftlichen
Entscheidungsinstitutionen, öffentliche Entscheidungsfindung, wechselseitige Anerkennung
gleichberechtigter Partner, praktische Wissenschafts- und Politikberatung, Minderung von
Leiden, Friede mit der Natur etc.

Es mag daran liegen, dass die Beiträge des Buches einer Vortragsreihe entstammen, so dass

Analyse und Beurteilung, Deskription und vernunftorientierte Entwürfe sinnvollen gesellschaftlichen

Handelns häufig ineinander verschwimmen. Schon im Vorwort der Herausgeber werden
dadurch viele Probleme, die philosophisch und theologisch thematisiert werden sollten (Fragen
der Begründung, normative Werthaltungen, die Differenzierung ethischer Grundsatzreflexion
und normativer Kultur- und Gesellschaftskritik etc.), für selbstverständlich vorausgesetzt. Der
hohe Anspruch. Betroffenheit zu erzeugen und Grundlagen der Sozialethik in ihrer philosophischen

Notwendigkeit darzustellen, die Brücken zwischen Philosophie und Theologie und den
sozialen Wissenschaften schlagen sollen, wird dadurch oft verschenkt. Zwar werden demjenigen,
der sich schon mit (sozial-(ethischen Problemen auseinandersetzt, Anregungen und Bestätigungen

für den Sinn seines wissenschaftlichen Arbeitens gegeben, aber die Begründungs- wie die

Anwendungsebene bleiben im Allgemeinen sozial- und kulturkritischer Anmerkungen stecken.
Wird aber die Ebene philosophischer Reflexion und Begründung nicht von der
praktischpolitischen Ebene der Massnahmen und Maximen logisch unterschieden, so bleibt - da beide für
sich nicht hinreichend begriffen werden können - auch der Zusammenhang von «Theorie und
Praxis» und die Chance des an philosophischen Grundsätzen orientierten Handelns ohne
Überzeugungskraft. Zurück bleibt der Geschmack der Beliebigkeit - wie sie jeder allgemeinen Kulturkritik

anhaftet-, nur ab und an wird die Notwendigkeit der «Fundamentalbesinnung» deutlich. Der
Wille zu einer humanen Zukunft der Schöpfung, die sich an der Totalität eines gelungenen Lebens

orientiert, bedarf nicht nur der Erkenntnis der «schlechten Wirklichkeit» und pragmatischer
Konzepte sozialer Verbesserungen, sondern der Einsicht in die unausweichlichen Vernunftgründe,

die die praktisch-politischen Grundsätze (Sach-, Sozial- und Menschengerechtigkeit)
leiten. Diese aber sind nicht wieder aus der Wirklichkeit abziehbar, sondern allein auf der
reflexiven Ebene reinen Denkens zu gewinnen. In diesem Sinne tut der Sozialethik, wie sie sich in
dem besprochenen Büchlein präsentiert, ein Kant not. Peter Müller (Freiburg i. B.

234


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

