
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Lebenskrise und kritische Reflexion : das Problem einer
therapeutischen Philosophie

Autor: Seidmann, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883089

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 48/89

PETER SEIDMANN

Lebenskrise und kritische Reflexion

Das Problem einer therapeutischen Philosophie*

I. Einstieg auf alten Spuren

1. Was antike Denker zur Thematik gesagt hätten

Die Frage, um die es in dieser Untersuchung geht, lässt sich folgendermassen
formulieren: Kann Philosophie mit ihrer kritischen Reflexion in Lebenskrisen

therapeutisch sein und zwar therapeutisch wirksam? - Eine Frage, die sich für
heutige Denkgewohnheiten entlang der schwierigen Grenze zwischen praktischer

Psychologie und praktischer Philosophie bewegt.
Die griechisch-römische Antike, die ja eine selbständige Psychologie im

heutigen Sinne noch nicht kannte, wäre meines Erachtens um eine kraftvolle,
eindeutig bejahende Antwort auf unsere Frage überhaupt nicht verlegen
gewesen: Von den Pythagoräern mit ihrer Musiktherapie und den orphisch-
pythagoräisch gestimmten Gedichten des Empedokles über Ciceros bespräche

in Tusculum>, Senecas Briefe an Lucilius oder an seine Mutter Helvia und
Plutarchs Schriften zur Heilung der Seele bis hinüber zur <Consolatio philoso-
phiae> des Boethius versuchte die Philosophie auch therapeutisch zu wirken:
mahnend, umstimmend, tröstend. In der Ethik und als Ethik, die in Anlehnung
an die Medizin das ethisch Gute als seelische Gesundheit, das Schlechte

dagegen als seelische Krankheit bezeichnet und die erkrankte Seele zur
Gesundheit zurückführen möchte, ist antike Philosophie weitgehend praktische

Lebensweisheit, - eine Lebensweisheit, die z. B. auch bei Aristoteles im
Suchen und Finden von Mitte und Mass therapeutische Absichten verfolgt,
selbst wenn es sich dabei aus mehreren Gründen nicht um «Psychotherapie»
im heutigen engeren Sinn gehandelt haben kann. Auf jeden Fall verstand sich
antike Ethik bei Sokrates, Piaton, Aritoteles, Epikur und in der Stoa - und

somit also in den bedeutendsten, massgeblichen philosophischen Richtungen

* Vortrag vor der Philosophischen Gesellschaft Zürich, 16. Mai 1988 (leicht gekürzte und

überprüfte Version).

163



der Antike - auch als eine philosophisch begründete therapeutische
Kraft1.

In diesem Sinn lehrt z. B. Plutarch, dass philosophische Meditation lange

vor dem krankmachenden Durchbruch eines Affektes, etwa eines überwältigenden,

heftigen Zorns, die nötige Resistenz dagegen in der Seele bereitstellen

müsse. Die Wirkung des prophylaktisch bereitgestellten Logos als einer
innerseelisch aufgebauten geistigen Kraft gleicht dann einer gesundheitsfördernden

Nahrung. Zorn als gefährliche Affektkrankheit erscheint aber auch

nach dem Durchgang des Sturms heilbar durch das Instrument vertiefter
Erkenntnis, die sich bei Plutarch nicht zuletzt an einem humanen, versöhnlichen

Verhältnis von Mensch zu Mensch, an der Menschlichkeit und Nächstenliebe

praktizierter philanthropia orientiert2.

Und mochte Epikur in vielen Hauptpunkten gewiss anders denken als die
Platoniker und Stoiker, anders als Cicero, für den «sanitas animi» soviel wie
«virtus animi» bedeutete (Tusc. 4, 30), in einer Hinsicht waren sie sich alle

einig: Das Philosophieren hat für jung und alt eine therapeutische Wirkung auf
die Gesundheit; und - wie Epikur (in der Übersetzung von Mewald) formulierte

- «um für seine seelische Gesundheit etwas zu tun, ist keiner zu jung
oder zu alt». In diesem Sinne setzte Epikur der Philosophie ganz eigentlich ein

psychohygienisches, therapeutisches Ziel; Philosophie nützt demnach nichts,
wenn sie das pathos (den Affekt, die Erregung, das Leiden, z. B. die Angst)
nicht durch heilende Aussprache zu vertreiben vermag. Philosophie ist
therapeutische Philosophie oder sie ist nicht. Und es geht dabei nicht um ein

Gesund-Scheinen, sondern um ein in Wahrheit Gesund-Sein3.

Antike Philosophen, die sich in stoischer oder epikureischer Weise um die

Therapie von seelischen Leiden bemühten, konnten sich selbst in diesem

Zusammenhang als praktizierende Seelenärzte sehen, die Philosophie als

Seelenheilkunde, als philosophische Seelsorge. Die spezielle philosophische
Trostliteratur zielte dabei auf ein standhaltendes Tragenkönnen schwerer

Schicksalsschläge, auf Gefasstheit angesichts der Last der menschlichen

Anfälligkeit für Leid und Tod. Praktische und praktizierte Erkenntnis der

conditio humana, des menschlichen Grundzustandes, sollte Befreiung brin-

1 Vgl. dazu die Artikel <Ethik> und <Psychotherapie> im <Lexikon der Alten Welt>, Zürich
1965; und I. Hadot; Seneca und die griechisch-römische Tradition der Seelenleitung, Berlin
1969.

2 Dieser Abschnitt stützt sich insbesondere auf H. G. Ingenkamp: Plutarchs Schriften über die

Heilung der Seele, Göttingen 1971, bes. S. 214 und 131.
3 Für diesen Abschnitt wurden herangezogen: Epikur, Philosophie der Freude, übers, von

J. Mewaldt, Stuttgart; Epikur, Briefe, Sprüche, Werkfragmente, gr.-dt., übers, von H.-W.
Krautz, Stuttgart 1980.

164



gen; sie beabsichtigte «den Betroffenen von seinem Schmerz zu befreien oder

wenigstens seine Betrübnis zu mindern»4. Die Philosophie als Medizin:
Cicero spricht von der ethisch gesinnten Vernunft als einer Art sokratischer
Medizin (Tusc. 4, 24); und nicht umsonst lässt auch Boethius die Philosophie
als Ärztin auftreten, wobei gerade die platonische Komponente in seinem
Denken an das unbedingte Wahrheitssuchen, ob trostreich oder nicht, erinnert.

Ob nun aber das konsolatorische Anliegen tatsächlich, wie Kassel meint,
«mit dem Geiste des platonischen Philosophierens im tiefsten Grund unvereinbar»

sei (S. 5 3 braucht im speziellen Detail hier nicht näher erwogen werden.
Dass anderseits Philosophie, auch als praktische, sich selbst fragwürdig macht
oder sogar dementiert, wo sie Therapie und Trost ganz ausserhalb aller
erkenntnis- und wahrheitsuchenden Haltung zu vermitteln versucht, ist
anzunehmen.

Andererseits sei bereits hier die Frage gestellt, ob ein Philosophieren, das in
seiner wissenschaftlich gemeinten Wahrheitssuche und seiner Arbeit am

Begriff nur noch antitherapeutische Trostlosigkeit, atmosphärisch oder inhaltlich,

verbreitet, nicht menschlich fragwürdig wird. Gehört zur Ethik des

Philosophierens wie zur philosophischen Ethik nicht ein mit der Wahrheitssuche

verknüpftes Empfinden für praktische Humanität, die das menschlich
Heilsame im Auge behält und zwar bis in das Problem der sprachlichen
Verständlichkeit hinein? Sprachlich hochesoterisierte und nicht zuletzt
deshalb völlig therapieferne praktische Philosophie muss sich nicht darüber
wundern und beklagen, bei einem zwar nicht fachphilosophisch gebildeten,
aber an letzten grundlegenden Lebensfragen sehr wohl brennend interessierten
Publikum menschlich nicht mehr gefragt zu sein und von praktischer Psychologie,

wenn nicht von viel problemreicheren Praktiken beerbt zu werden.

2. Modernes Echo

In der Neuzeit scheint vor allem der Sieg des naturwissenschaftlichen Denkens
die therapeutische Philosophie, wie sie die Antike noch kannte, in der

Medizin, insbesondere in Psychiatrie und Psychotherapie vollends verdrängt
zu haben. Der Schein trügt; das Verdrängte kehrt auch hier wieder zurück,
wenngleich wie alles zurückkehrende Verdrängte in veränderter Gestalt,
vermischt mit neuen Faktoren, Strömungen, Akzentsetzungen; entstellt und

4 R. Kassel: Untersuchungen zur griechischen und römischen Konsolationsliteratur, München
1958, S. 23.

165



relativiert vielleicht, aber präsent. Es kann kein Zweifel darüber bestehen,
dass die praktisch bzw. therapeutisch orientierte Philosophie der Antike in der
modernen Psychotherapie weiterlebt, inner- und aussermedizinisch, teils
unbewusst und unerkannt, teils aufgrund eines offenen Bekenntnisses zu ihr.

Hier nur einige wenige Beispiele: «Was ist das, Psychotherapie?» fragt der

Psychiater H. Kind in <Psychotherapie und Psychotherapeuten, Methoden und
Praxis> (1982). In seiner Antwort rechnet er zu den wichtigsten Wirkungswegen

der Psychotherapie als einer Form der «Behandlung emotionaler
Probleme» (S. 8) folgendes: Trost und Stütze durch das Gefühl des Angenommen-

und Verstandenwerdens; Katharsis, d. h. Abreaktion aufgestauter
Spannungen und Affekte; erzieherische Beeinflussung durch das Vorbild; Einsicht
in eigene Strebungen und Wünsche; Lernen neuer, adäquater Verhaltensweisen;

suggestive Beeinflussung auf affektivem Weg. Also zusammengefasst:
Trost, Katharsis, Erziehung, Einsicht und Selbsterkenntnis, Umlernen, affektive

Beeinflussung. Alle grossen antiken Aspekte sind darin enthalten: die

sokratisch-platonische Metanoia und Paideia, das delphische Erkenne-dich-
selbst, die aristotelische Katharsis, die konsolatorische Beeinflussung.

Sigmund Freud, gelernter Neurologe in Wien, durch den die moderne

Psychotherapie revolutioniert wurde, sah zwar in der Physik wissenschaftstheoretisch

das Ideal aller Wissenschaft, auch seiner Psychoanalyse als einer,
wie er meinte und hoffte, Naturwissenschaft; wohl auch in diesem Sinn war er
zusammen mit Einstein und Forel Mitglied der Gesellschaft für positivistische
Philosophie. Aber er berief sich in der Verteidigung seiner Libido- und
Erostheorie ausdrücklich auf Piaton, genauer: auf die naturphilosophische,
vorsokratische Auffassung des Arztes Eryximachos im <Symposion>; und er
proklamierte im Alter eine unmittelbare Übereinstimmung seiner dualistischen

Metapsychologie mit Empedokles. Psychoanalytiker alter Schule
betreiben demnach in dieser Perspektive unbewusst therapeutische Philosophie
aus mindestens partiell vorsokratisch-naturalistischem Geiste, wenngleich
bewussterweise in positivistisch orientiertem Rahmen. Und wer als

Psychoanalytiker seine Arbeit mit den Worten Freuds als «weltliche Seelsorge»
(S.W. XIV, 293) bezeichnet und erlebt, steht in direkter Nachfolge der

philosophischen Seelsorge der Antike, besonders Epikurs.
C.G. Jung seinerseits fand als Psychiater ganz direkt, dass wir (ärztlichen)

«Psychotherapeuten eigentlich Philosophen oder philosophische Ärzte sein

sollten oder vielmehr, dass wir es schon sind, ohne es wahr haben zu
wollen. ..»(G.W. 16, 85). Jung selber war mit seiner Archetypenlehre eine

Art Platoniker; in ihm wurde eine neuplatonisch-alchemistische Philosophie
in spätantik-hermetischer, ficinistischer und paracelsischer Deszendenz

166



wach. Und was für Freud Empedokles, war für Jung Heraklit. Jedenfalls ist
das philosophische Element in dieser Psychotherapie, mag es noch so
irrationalistisch und unreflektiert wirken, derart auffallend, dass D. Wyss in seinem
Standardwerk über die tiefenpsychologischen Schulen Jungs Psychologie
ohne Umschweife in die «philosophisch orientierten tiefenpsychologischen
Theorien» einreiht5. Er hätte sie dabei vielleicht z.B. auch wegen der
Alchemie als eine «spätantik-hellenistisch orientierte therapeutische Philosophie»

kennzeichnen können. Es fragt sich allerdings, ob und inwiefern
angesichts der oft einseitig imaginistisch anmutenden, antirational-symbolistischen

Denkweise dieser Schule mit ihrer Neigung zur Theologie wirklich
von Philosophie die Rede sein soll oder kann. Jung selbst jedenfalls wehrte die
akademische Philosophie seiner Zeit ab; das Missbehagen dürfte gegenseitig
gewesen sein. Dass aber antike, vor allem auch spätantike philosophische
Ansätze in ihm - wie in Freud - lebendig waren, kann doch wohl kaum
bestritten werden; inwiefern sie allerdings als solche bei ihm selbst therapeutisch

wirksam wurden und in seiner Schule noch sind, müsste von Fall zu Fall
untersucht werden. Noch zwei Beispiele aus der neuesten Zeit; zuerst die

Sophrologie. Sie beruft sich, wie schon das Wort erkennen lässt, unmittelbar
auf griechisches Wortgut, nämlich auf die Sophrosyne, die griechische
Besonnenheit bzw. auf die Bestandteile soos (gesund), phren (Bewusstsein,
Geist, Verstand, Gesinnung) und phronéo (bei Sinnen sein, Einsicht haben,

vernünftig sein). Sophronéo bedeutet gesunden Sinnes sein, massvoll,
bescheiden, vernünftig - ein gewissermassen urgriechisches Wort und speziell
ein sokratisch-platonischer Zentralbegriff6.

Sophrologie beschäftigt sich als Forschungs- und Heilmethode im Rahmen
der Medizin in erster Linie mit Veränderungen des Bewusstseins, die auf
psychologischer, biochemischer, bioelektrischer, pharmakologischer,
kybernetischer und physiologischer Ebene angegangen und untersucht werden. Sie

versteht sich gleichzeitig als Wissenschaft, Therapie, Kunst und Philosophie.
Zur Sophrologie als Philosophie formuliert Raymond Abrezol: «Son but
essentiel est la recherche d'un équilibre de l'individualité. L'être humain est

amené progressivement à une meilleure connaissance de soi, qui facilite

5 D. Wyss: Die tiefenpsychologischen Schulen von den Anfängen bis zur Gegenwart. Entwicklung,

Probleme, Krisen, Göttingen 41972, S. 231 ff.
6 Sophrologie versteht sich als medizinische Methode im Umkreis der psychosomatischen

Medizin; sie ist überwiegend in der romanischen, d.h. französischen und spanisch-portugiesisch

sprechenden Welt beheimatet. In Neuchâtel verfügt sie über ein Collège International, in
Bogotà über eine Hochschule. Ihr Begründer A. Caycedo weilte 1962 bei Ludwig Binswanger
in der Klinik Bellevue; die Sophrologie nennt sich in diesem Zusammenhang eine
phänomenologische Schule.

167



grandement la compréhension d'autrui et le développement harmonieux des

relations interhumaines.»7 Es ist nicht schwierig, in diesen Fordemngen der

Selbsterkenntnis, des Verständnisses des andern und der besseren
zwischenmenschlichen Beziehungen die Stimme altgriechischer Psychagogik z.B. von
Plutarch zu hören. Hinter Plutarch aber steht Piaton; Abrezol selbst beruft sich

(1985, 22) ausdrücklich auf Piatons <Charmides> (156d-157c).
Und als letztes ein kurzer Hinweis auf eine kommunikationspsychologische

Studie von 1981, in der die Autorin in einem zentralen Kapitel ihres Buches

gegen zwanzig Aphorismen und Maximen von Epiket und Marc Aurel
herausgreift und die entsprechenden Analogien in heutigen Psychotherapien
nachweist. Verwandte, ähnliche oder gleiche Standpunkte wie die Stoiker
lassen sich nach ihrer Auffassung nicht nur in der Tiefenpsychologie bei Freud
und Fromm, sondern auch in der Verhaltenstherapie, in der Logotherapie von
Frankl, in der Gestalttherapie von Perls, in der sog. Gesprächspsychotherapie
von Rogers und von Tausch, in der Encounter-Gruppentherapie usf. nachweisen.

Dort tauchen sie als angeblich brandneue Einsichten «mit marktschreierischen

Begleiterscheinungen» (S. 107) wieder auf; in welchen Bahnen,
Unterströmungen, Zuflüssen diese Reinkarnationen geschehen, muss hier undiskutiert

bleiben8.

3. Vom Therapeuten und der Magd

Die Frage, ob Philosophie mit ihrer kritischen Reflexion in Lebenskrisen

therapeutisch wirksam sein könne, wird im folgenden ausdrücklich vom
Standpunkt einer nichtmedizinischen Psychologie aus betrachtet, H. Kind
würde sagen, vom Standpunkt eines philosophisch-pädagogischen
Psychotherapie-Konzeptes aus9. Innerhalb dieses Konzeptes - und es wird aus sachlichen

Gründen jetzt nicht ohne eine kurze persönliche Ortsbestimmung abgehen

- vertrete ich eine tiefenpsychologisch-analytische Richtung, die sich seit
Jahrzehnten «neoanalytisch» nennt10.

7 R. Abrezol: Tout savoir sur la sophrologie, Paris 1987, S. 45., ders., Bewusst heilen mit
Sophrologie, München 1985, S. 19ff.

8 Eva Binder-Raith: Selbst- und Weltbild bei depressiven und sozialängstlichen Menschen.

Diagnose und Umorientierung im therapeutischen Gespräch, Frankfurt a.M. 1981.
9 H. Kind: Psychotherapie und Psychotherapeuten. Methoden und Praxis, Stuttgart 1982,

S. 27.
10 Als führende Persönlichkeiten dieser - nur vereinzelt zur Schulbildung neigenden - Richtung

werden seit langem international H. Schultz-Hencke, K. Horney, E. Fromm, H. St. Sullivan

genannt; im deutschsprachigen Europa wurden und werden Herbert Binswangen W. Schwid-

168



In diesem Rahmen erstreckt sich meine bald 30jährige psychologischanalytische

Erfahrung auf die Arbeit mit Menschen in Lebenskrisen und

Lebenskonflikten, in seelischer Not verschiedenster Art, mit leichten bis

mittelschweren Neurosen, aber ausdrücklich nicht auf Psychosen, weder

exogene noch endogene. Auf alle Fälle vertrete ich, professionell gesehen,

therapeutische Philosophie, wie immer sie zu verstehen sein mag, innerhalb
der praktischen Psychologie bzw. innerhalb einer tiefenpsychologisch-analytisch

orientierten Praxis. Ohne deren psychopathologisch-psychoanalytische
Voraussetzungen, Hilfsmittel und Erfahrungen erschiene mir therapeutische
Philosophie unter den heutigen Umständen hilflos und unverantwortlich.

Und um auch das Folgende jetzt gleich vorweg zu nehmen: mit therapeutischer

Philosophie meine ich nicht eine dogmatisierte Lehre, sondern eine

Geisteshaltung, eine tätige Gesinnung, eine handelnde Einstellung, ein
konkretes existentielles Engagement in der Beziehung zu den anvertrauten
Menschen in der Praxis. Nicht also - auch hier nicht - ist eine «Philosophie»
gemeint, sondern viel eher ein «Philosophieren» als Denk- und Lebensform,
ein keineswegs nur «inneres Handeln», aber jedenfalls eines aus reflektierter,
verantworteter Denkweise, ein praktisches, pragmatisches Denken, das sich
auch über die Ersetzbarkeit kritischer Reflexion in der therapeutischen Arbeit
kritisch bewusst zu bleiben versucht. Dieses Philosophieren stellt sich mitten
in den Sorgen- und Problemwirbel, den die Patienten in die Praxis bringen,
auch völlig philosophie-, ja bildungsferne Menschen wie jene charmante
thrakische Magd, die sich über den in eine Grube gestürzten Sterngucker
Thaies amüsierte. Sie würde aber zu unsereiner, wenn es ihr wegen einer

quälenden Sorge mehr ums Weinen als ums Lachen wäre, vielleicht eher

Zutrauen fassen; allerdings wohl nur solange, als wir auf sie als Person, als

Magd, als weinende Frau eingehen würden. Als Therapeuten müssten wir ihre

persönliche Geschichte in ihrer vielleicht sehr schlichten Alltäglichkeit idio-
graphisch wirklich ernstnehmen, von Mensch zu Mensch, von Therapeut zu

therapainis; denn «Magd» heisst an jener Stelle in Piatons <Theaitetos> (174 a)

griechisch «therapainis».
In diesem Sinn müssten Therapeut und therapainis oder therapaina gemeinsam

untersuchen, wie es sich mit ihrem Problem, ihrer Krise, ihrer Not
verhält, bemüht um Wahrheit zwar und mit angelegentlichem Blick auf die
zeitüberdauernde conditio humana, aber ohne mit überzeitlichen Gesichts-

der, A. Dührssen dazugerechnet. Trotz erheblicher Unterschiede werden gelegentlich auch

A.Adler bzw. die Individualpsychologie und die Daseinsanalyse von L. Binswanger und

M. Boss in eine gewisse Nähe dieser Gruppierung gerückt.

169



punkten die persönliche Geschichte und individuelle Not der jungen Frau zu
bagatellisieren. Das heisst: wir steigen - platonisch gesprochen - zu ihr in die
Höhle des «Höhlengleichnisses», in die Höhle ihrer Unbewusstheiten und

Sackgassen und nehmen an ihrer nicht-philosophischen Existenz teil, um ihr
von ihr selbst her zu ihr selbst ein Stück weiter zu helfen. Indem wir nicht bei
den ewigen eida und archetypa im angeblichen oder wirklichen Lichtbezirk
von Theorien und Grundsatzerklärungen wie auf der von Plato verspotteten
philosophische Insel der Seligen verharren, sondern wenigstens eine Weile
lang ein wenig die gemeinsame Last einer sonst unterschiedlich gefärbten
alltäglichen conditio humana teilen, besteht die Chance für beide, bessere

Lebenserkenntnis zu erarbeiten. Und so sehr diese conditio humana neben den

sozialen und anderen Unterschieden zweifellos auch eine allgemeine ist, am

Schnittpunkt von Allgemeinem und Individuellem geht es therapeutisch
primär nicht um die Idee <des> Menschen oder <des> Daseins etwa in seiner
fundamentalontischen Geschichtslosigkeit, sondern um diese wirklich existierende

Frau da, diese therapaina; und im Hintergrund auch um ihren Therapeuten,

denn auch seine Gefühle, seine Person als Ganzes sind durch Existenz und
Gefühle der Frau herausgefordert.

Wie sich das alles heute ausnimmt, möchte ich am kurz bemessenen Faden
eines Beispiels aus der Praxis und anhand der griechischen Stichwörter
«therapeuein», «sophos» und «krino», also an einigen Grundwörtern in den

Begriffen Psychotherapie, Philosophie und kritische Reflexion entwickeln.

II. Das Problem der therapeutischen Vernunft

1. Ein philosophiefernes Beispiel und die Chancen der Philosophie

Von den vielen hundert Patienten und Ratsuchenden, mit denen ich in den

Jahrzehnten meiner Berufstätigkeit sprechen durfte, wähle ich eine
Persönlichkeit aus, deren Lebenskrise als ein chronisch-krisenhafter Zustand mit
einigen besonders markanten Höhepunkten beschrieben werden konnte und
kann. Die hier etwas genauer vorgestellte Patientin, die ich Andrée nennen
möchte, hatte schwere traumatische Lebenserfahrungen schon lange hinter
sich, als sie zu mir kam. Aber trotz mehrfacher anderweitiger psychologischer
Bemühungen war sie immer noch nicht darüber weggekommen. Die alten

Verletzungen waren ungenügend oder schwach verarbeitet, obschon sie doch
als eine ungemein vitale, kraftvolle Person gelten konnte.

170



Diese Patientin Andrée schwankte zwischen einer liebevollen, weltoffenen,

grosszügigen und ehrlichen Art und einer urwüchsigen Tendenz zu
archaischer Militanz, die im Kampfgespräch eine intolerante, unversöhnliche
und übelnehmerische Färbung annehmen konnte. Sie fand sich selber hinterher

völlig unausstehlich. Das fanden ihre Partner dann natürlich auch; vor
allem war ihr in solchen nicht seltenen Momenten aggressiver Zusammen-
stösse niemand recht gewachsen. Das teilte sie mir in der ersten Stunde auch

gleich vorsorglich mit. In Wirklichkeit hatte sie bei aller heftigen Zornmütigkeit

und rauhbeinigen Urteilsschärfe den vornehmen, kameradschaftlichen
Charakter jener Menschen, auf die z. B. im Sport hundertprozentiger Verlass
ist. Ihre Gewissenhaftigkeit war gross. Aber im Kampf vor allem mit
Autoritäten, Vorgesetzten, oberen Instanzen konnte sie unerbittlich und auch

ungeschickt sein.

Als Jugendliche hatte sie entgegen üblicher psychoanalytischer Erfahrungsund

Deutungsmuster Partei für die wehrlose Mutter ergriffen und in äusserster

Bedrängnis den brutalen Vater manchmal ihrerseits zusammengeschlagen. Ihr
Vertrauen zu Männern, die sie doch liebte, war von solchen Erfahrungen her

tief erschüttert, ihre Verzweiflung über dauerndes Scheitern in Beziehungen
echt, ihre Lebensangst und Einsamkeit als Frau berührend. Ihre chronische
Lebenskrise flackerte entsprechend dieser Situation bei bestimmten Berufsund

Liebesproblemen besonders heftig auf.

Der für unsere Thematik springende Punkt aber lag in Aufbau und Eigenart
ihrer geistigen Person. Sie war intelligent, berufserfahren, kompetent, aber

völlig unintellektuell, fern jeglicher theoretischer Denkweise, wenig belesen,
ein Mensch der Praxis mit stark technisch-handwerklicher Griffigkeit und

Angriffigkeit in der Lebensbewältigung. Philosophie war ihr völlig fremd,
wenn nicht ein unverständlicher Greuel. Psychologisches Denken dagegen,

vor allem in sozialen Zusammenhängen, lag ihr zwar; ihr humanes Verstehen,
durch schmerzliche existentielle Not geläutert, ging tief; es war aber theoretisch

kaum strukturiert. Andrée war eine vergleichsweise aphilosophische,
jedenfalls atheoretische Natur mit starker praktisch-psychologischer, sozial-

psychologisch-lebenspraktischer Intelligenz - ein Mensch also mit viel
sozialethischer Praxis und reichem vorreflexivem Lebenswissen, eine Persönlichkeit,

die wie die Verkörperung jener «Nichtphilosophie» erscheint, mit der
nach Feuerbach die Philosophie zu beginnen habe.

Aber welche Chance hat oder hätte überhaupt eine therapeutische Philosophie

bei einer solchen Persönlichkeits- und Intelligenzstruktur, die keinerlei
philosophisches Gespräch, schon gar nicht im üblichen Fach-Sinn zulässt?
Der Therapeut, der für sich selbst und zuinnerst vielleicht ergriffen sein mag

171



z. B. vom Aufstieg zu den Ideen, wie ihn Diotima und Sokrates im <Sympo-
sion> schildern, von Spinozas Substanz, die von Natur Existenz und in sich

selbst ist, von Kants kritizistischer Transzendentalphilosophie, - er kann von
derartigen ins überzeitlich Grundsätzliche zielenden Gedanken, Bildern und

Analysen hier rein nichts einbringen. Selbst die Sprache der modernen
Theorien der praktischen Philosophie prallt hier völlig ab. Wo und wie liegen
daher unter solchen Umständen die Möglichkeiten einer therapeutischen

Philosophie oder auch nur eines adäquaten Beitrags der Philosophie zur
Therapie? Kann therapeutische Philosophie eine wirksam lebensverändernde

Kraft angesichts aphilosophischer oder philosophieferner Naturen sein und

entfalten - kann sie es bei aphilosophischen Patienten und Therapeuten?
Nun, a- oder antiphilosophische Therapeuten seien jetzt übergangen, weil
sich diesen das Problem ja von ihnen selbst her bewusst kaum stellt. Wie
aber steht es bei Andrée und Menschen ihrer Struktur, wenn der Therapeut
selbst bewusst eine praktisch-philosophische Natur ist oder sein möchte?

2. «Therapeuo»: der sozialexistentielle Aspekt von Therapie

Wir fragten, ob Philosophie mit ihrer kritischen Reflexion in Lebenskrisen

therapeutisch und zwar therapeutisch wirksam sein könne. Die Antwort setzt
zunächst eine knappe Klärung des Begriffs «Therapie» voraus und zwar von
seinem altgriechischen Sinn-Ursprung her.

Der «Therapeut» im griechischen Sinn ist nicht etwa der Arzt; von dieser

Vorstellung, die ja der moderne medizinische Psychotherapiebegriff suggeriert,

müssen wir uns zuerst freimachen. Denn therapeuein heisst dienen, gut
sorgen für, pflegen, sorgfältig bilden und ausbilden und erst an letzter Stelle
auch noch heilen, aber im Sinn z.B. einer erfolgreich verlaufenen Pflege.
Der «Therapeut» ist daher der Diener und die «therapeia» ist far more care
than cure, wenn das englische Wortspiel gestattet ist. Therapie ist alles, was
einem Gott, einem Menschen, einem Tier, einer Sache «dient», dienlich ist,
auch etwa erfreut. Die therapeia z.B. für die Götter ist also nicht die

Heilung kranker Götter, sondern bedeutet Dienst an der Gottheit, der aber

nur durch ein wahrhaft gutes und gerechtes Verhalten gedient ist - wie das

jedenfalls Sokrates dem Eutyphron zu bedenken gibt. Die therapeia für die
Seele ist demgemäss ursprünglich keineswegs die medizinische Heilung
einer kranken Seele, sondern - etwa bei Sokrates - ein auf sorgfältiges
kritisches Nachdenken gegründetes Sorgetragen dafür, dass der Mensch
seine Seele mit dem nährt, was ihn zur Besinnung bringt und in Wahrheit

172



menschlich macht. Das zu erforschen und das zu vermitteln ist Philosophie,
praktische Philosophie11.

Wäre Thaies ein praktisch-therapeutischer Philosoph gewesen, dann hätte
ihm angesichts jener berühmten namenlosen therapaina, der Dienerin, Magd,
Haushaltshilfe oder was immer sie gewesen sein mag, kaum Besseres passieren

können, als zuerst einmal in die Grube zu fallen. Dabei hätte er und hat er
nämlich praktisch erfahren, wie das tut, dieses Gleichgewicht verlieren,
stürzen, hilflos und unten sein; dies im Sinn des Ausspruchs von Zenon: «Jetzt

bin ich in guter Fahrt, wo ich Schiffbruch erlitten habe»12. So wären sie

nachher gemeinsam am Grubenrand gesessen, Thaies und die therapaina mit
gemeinsamer Erfahrung, jeder zwar mit seiner Sorge, aber auf dem Boden der

für beide schmerzlichen irdischen Realität: der praktische Philosoph, um die

Erfahrung des Sturzes und quasi Schiffbruchs reicher, aber jetzt in Sorge um
die geschundene Seele der Frau, die mit ihrem eigenen Gram beschäftigt ist.

Sozialontologie würde dieses Bild in verschiedenartiger Akzentuierbarkeit
von seiner sozialexistentiellen Struktur her betrachten; ich verweise z. B. auf
Löwith, Buber, Jaspers, Heidegger, L. Binswanger, Theunissen. Noch bevor
der Therapeut, der antike wie der moderne, sich der Sachlage der therapaina
und der Lage der Andrée zuwendet, sich ihr überhaupt zuwenden kann, ist die
interaktioneile Interdependenz im präverbalen Mit-Sein und Miteinander-Sein
virtuell vorbestimmt. Die potentielle Grundstruktur unseres Menschseins hat

diesen sozialexistentiellen Charakter; dienen ist wie herrschen nur durch diese

vorgegebene sozial-polare kommunikative Seinsstruktur möglich, welches
Gesicht immer sie annehmen wird. Aber was in der Herausarbeitung der
Seinsstruktur weiterhin zwar nicht vergessen, aber leicht unterschätzt wird, ist
das eminent geschichtliche, lebensgeschichtliche Moment. Dialogische
Vernunft ist nur in einer konkreten Lage entfaltbar, die immer eine geschichtliche
ist und daher immer ein Geschehnis mit Personen, in Personen, zwischen
Personen bedeutet. Weder Ontologismen von Parmenides bis Heidegger noch
die Fliess-Dialektik von Heraklit bis Marx und bis in die Tiefenpsychologe
hinein erreichen allein die menschliche Wirklichkeit der Geschichte, die zwar
auch als Zeitablauf ein Sein ist und gewiss auch als Zeitfluss mit seiner
Realdialektik erfasst werden kann. Aber weder das Gespräch noch die darin

11 Dieser Abschnitt stützt sich auf einige Ergebnisse einer früheren eigenen Untersuchung; vgl.
P. Seidmann: Religiöse und philosophische Wurzeln der Psychotherapie, Hinweise und

Erwägungen, in: Die Psychologie des 20. Jahrhunderts, Band XV, hg. von G.Condrau,
Zürich 1979, S. 353-365.

12 Zit. in: Stoa und Stoiker. Die Gründer Panaitios, Poseidonios, eingeleitet und übertragen von
Max Pohlenz, Zürich 1950, S.4.

173



engagierte Person noch die Verantwortung, Wahl, Selbstwahl und Entscheidung,

die mit dem Aufeinanderangewiesensein, der gegenseitigen Zuwendung

im Gespräch, dem gemeinsamen Forschen nach Herkunft und Über-

windbarkeit von Leid, Gram und Kummer verbunden sind, können
ausschliesslich mit Ontologie und Dialektik in ihrer menschlichen Wirklichkeit
verstanden werden.

Andrée sowohl wie die therapaina von ehemals sind irreduzible Personen

mit je eigenem Gesicht, je eigener Ausdrucksstruktur, je eigener Geschichte,
Lebens- und Sozialgeschichte, je eigener dialogischer Möglichkeit. Der
Zugang zu ihnen ist nur über das auffindbar, was heute abgegriffenerweise
Dienst-Leistung heisst, «Leistung» im Rilkeschen Sinn: Arbeit als Engagement,

Hingabe, Sich-Einlassen, Hindurchgehen. Zu leisten ist in der Arbeit
mit diesen wie mit allen andern Menschen das Finden des je persönlichen,
lebensgeschichtlichen Codes als Brücke und Schlüssel des Verstehens der

Lage. Dienstleistung aber heisst auf griechisch eben dies: therapeia.
Therapeutisches Philosophieren kann jedenfalls nicht ein umwegiges,

reduktionistisches sozial- oder fundamentalontologisierendes oder gegenläu-
figkeits-dialektisches Reden über allerlei Themen sein, wodurch das lebendige

zwischenmenschliche Geschehen, das Sorge-Erleben und Sorge-tragen-
für nur abgewehrt werden. Therapeutik heisst hier auch nicht heilen-wollen
mittels Philosophie, sondern heisst: im Gespräch sich einlassen, an der Lage
mit-denkend arbeiten, auf Wahrheit, Wahrhaftigkeit und die conditio humana

bedacht, aber zentral um die menschliche Verbesserung der betroffenen
Person und ihrer Lage besorgt. Nur wo der Therapeut in diesem Sinn dienlich
ist; und nur solange Andrée den Eindruck behalten konnte, dass der Therapeut
ihr dient und nicht z.B. das vielleicht bestehende Machtgefälle zwischen
Fachmann und Patient autoritär, ausbeuterisch, repressiv missbraucht, war
der Zugang zu ihr offen und damit das Gespräch.

Philosophieren hiess hier praktische Erfüllung der Forderungen, die die

dialogische, therapeutische Vernunft professionell und menschlich stellte:
sich denkend und handelnd der gemeinsamen Lage des Gesprächs einordnen.
Kritisch mitdenkendes, solidarisch-kommunikatives Verhalten in professionellem

analytischem Rahmen war hier das Gesicht der therapeutischen
Philosophie. Sie lernte sich in dieser Situation wie in analogen Fällen einem
Paradox beugen: Philosophieren hiess soviel wie selbstkritischer, reflektierter
radikaler Verzicht auf alle fachlich-akademische Philosophie, vor allem

terminologisch. Nur im Verschweigen und Verhüllen ihrer selbst konnte sie

sich aussprechen, nämlich in der aphilosophischen Sprache der Patientin, die
sich z. T. der para- und subverbalen Signalsprache bediente. Im Märchenton

174



gesprochen: die Philosophie wurde wie König Drosselbarts Frau nur inmitten
ihres zerschlagenen Geschirrs auf dem Marktplatz reif für die ihr angestammte
und zugedachte Würde.

Vielleicht ist ein weiterer philosophiegeschichtlicher Hinweis passender.

Wittgensteins berühmter Satz 7 des <Tractatus logico-philosophicus> lautet:
«Wovon man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen». Aber in

unserem Zusammenhang müsste es heissen: Auch wovon man sprechen
könnte, darüber muss man schweigen; um der therapeutischen Vernunft und

Philosophie willen; um des anvertrauten Menschen willen. Wobei daran zu
erinnern wäre, dass weder Piatons Schau der ewigen Ideen noch die
phänomenologische Wesensschau, weder das Wesentlich-werden des Angelus Silesius
noch die montaignistische Philosophie als Sterben-Lernen im Kern Rede sind,
sondern im Vollzug Zeugnisse einer philosophia abscondita. Gemeint ist hier
keine philosophia negata, keine Negation der Philosophie im Sinne Feuerbachs

und keine diätetische Einschränkung auf einen Tag Philosophieren im
Monat im Sinne von Descartes, sondern Bewährung konkreter Philosophie in
täglicher, meist schweigender Lebens- und Berufsbegleitung13.

3. «Sophos»: vom humanempirischen Umgang mit Affekten
und dem Unbewussten

Sowenig der Therapeut in der Psychotherapie vom ursprünglichen Wortsinn
her je ein heilender Arzt war, sowenig ist der sophos im Philosophen
ursprünglich ein Weiser im heutigen Sinn, also ein gereifter, kluger, um die
tiefsten und letzten Dinge wissender Mensch, der sich entsprechend überlegen
verhält. Das dazu gehörige griechische Verb sophizomai heisst «eine Kunst
ausüben»; und so bedeutet sophia zunächst schlicht «jede auf Sachkunde und
Wissen beruhende Tüchtigkeit», die allerdings überdurchschnittlich und
vollendet ist, besonders erkennbar z. B. bei Künstlern14 oder an den Sieben Weisen

als Staatsmännern, Richtern, Erfindern, Dichtern, Gesetzgebern, z. B. bei
Solon und Thaies selbst. Erst nach und nach verschiebt sich der Begriff ins

13 Der Hinweis auf Descartes stammt von J. Piaget: Weisheit und Illusionen der Philosophie
(1965), übers, von F. Herborth, Frankfurt a. M. 1985, S. 65. - Auf eine mögliche
Strukturverwandtschaft zwischen dem Schweigen als Instrument der (sog. orthodoxen) Psychoanalyse

und der philosophia abscondita im Rahmen praktischer Psychologie sei hier nur am
Rande hingewiesen; ebenso auf die Frage, ob der «innere Monolog» der modernen Literatur
oder das «heilige Schweigen» in den Religionen als analoge Phänomene anzusehen wären.

14 So Aristoteles, Nikomachische Ethik VI, 7. 1141a z.B. über Phidias.

175



Theoretische, ins «Letzte und Tiefste» und zielt dabei also auf höheres

Wissen, auf die metéora, auf die Dinge über der irdischen Welt und ihrer
praktischen Bewältigung. Sophia wird bei Aristoteles zur «Wissenschaft von
den erhabensten Seinsformen» (Dirlmeier), zum «knowledge of the most
exalted objects» (Rackham), zur «science de ce qu'il y a de plus précieux»
(Voilquin)15. Dieser Weg zum Erhabensten könnte allerdings von exalted zum
Exaltierten und vom plus précieux zum Preziösen und schliesslich von
lebensweltfernen Höhenkonzeptionen stracks in die Grube des Thaies führen,
zum Verlust also der Standfestigkeit, d. h. des sachlich gekonnten, fähigen
Hinein-Stehens in Realitätsbezüge.

Sophia ist ursprünglich jedoch im eminentesten Sinn eben gerade dieses

standfeste Können, d. h. reales «Sich-verstehen-auf» im Sinne einer gewiss
auch mit theoretischer Reflexion oder Einsicht verknüpfbaren Befähigung,
eine Aufgabe mittels Durchblick auf das Wesentliche der Sache praktisch zu
lösen. Sapientia als lateinischer Übersetzungsbegriff (von sapere, schmek-

ken) umfasst daher wohl zu Recht neben der praktischen Klugheit auch die

Unterscheidungsfähigkeit. Es liegt auf der Hand, dass sich alle diese Fähigkeiten

nur im Umkreis der Erfahrung, des Vollzugs der Durchführung entfalten
und konturieren können. Und mit eben diesem humanempirisch-pragmatischen

Bezug ist die sophia eine aller Philosophie wesenhaft innewohnende

Mahnung, bei aller unauslöschlichen Sehnsucht nach der geistigen Wertwelt
nicht die Weisheit der realen Lebensbewältigung zu vergessen.

Was eine Persönlichkeit wie Andrée in die Praxis bringt, ist Welterfahrung,
Lebens- und Liebeserfahrung, ist Trauer, Enttäuschung und Verzweiflung; sie

ist geladen mit Hass und Wut, auch über sich. Was ihr fehlt, ist eine bessere

Selbststeuerung, eine bessere Standfestigkeit, bessere praktische Vernunft in
diesem Erfahrungsbereich. Sie will nicht nur sich selbst besser verstehen,
sondern sich besser darauf verstehen lernen, mit ihren Affekten, ihren
äusseren und inneren Schwierigkeiten umzugehen. Sie sucht einen, der nach

ihrer Meinung sophos ist, um selbst mehr sophé zu werden, d. h. klüger,
geschickter, unterscheidungs- und urteilsfähiger mit ihren Situationen umgehen

zu lernen, nicht etwa um eine Fachphilosophin zu werden.
Lebenskrisen sind nicht zuletzt gekennzeichnet durch schwere und entsprechend

destabilisierende affektive Erschütterungen. Die Frage ist immer
erneut, wie wir gerade damit umgehen lernen, teils um sie vielleicht zu

überwinden, teils um ihre Wiederholung zu vermeiden. Wie oder inwieweit
lernte Andrée diese Kunst, diese sophia?

15 Ebd.

176



Psychologisch gesehen wurde auch in ihrem Fall tiefenpsychologische
Analyse als Instrument eingesetzt. Die Patientin lernte sich dabei auch von
ihrer ihr unbewussten Personschicht her besser kennen. Was aber ist oder war
dabei der praktisch-philosophische, therapeutisch-philosophische Anteil?

Zunächst besteht er in der reflektierten phänomenologischen Disziplin des

Respektes vor eben diesem unbewussten Denken, Fühlen, Erleben, Imaginie-
ren, das sich im Traum als einem unbewussten Selbstgespräch nach wie vor
am eindrucksvollsten und repräsentativsten zeigt.

Während die Psychologie diese unbewusste - metaphorisch zu verstehende

- «Schicht», die wir aber selber sind, zusammen mit jedem neuen Analysanden

immer wieder neu entdeckt, als Tatbestand und Sachverhalt, könnte

philosophisches Denken helfen, die phänomenologische, therapeutische und

dialogische Vernunft im Umgang mit diesem Sachverhalt, mit einem Sachverhalt

überhaupt und insbesondere mit menschlichen, existentiellen, psychischen

Sachverhalten zu verbessern. Das Erkennen der Genese und Dignität
einer Lebenskrise ist eines; das Verbessern eben dieses Erkenntnisvermögens,
dieses «human understanding» als einer geistigen Kraft etwas anderes.

John Locke spricht in seiner Abhandlung <of the conduct of the understan-

ding> (1697) - <über den richtigen Gebrauch des Verstandes> - von der zu
überwindenden «zeitweisen Gefangenheit des Verstandes»16, wobei
«Verstand» eine irreführende, um nicht zu sagen sehr schlechte Übersetzung des

viel umfassenderen «understanding» ist. Um therapeutisch wirksam zu werden,

muss sich therapeutische Vernunft um Freiheit von vermeidbaren Vorurteilen,

Parteilichkeiten, Oberflächlichkeiten, Selbsttäuschungen usf. bemühen;

eine harte lebenslange Arbeit, die im Kern als philosophisches Bemühen
anzusehen ist.

Nur wenige Jahrzehnte älter als Lockes «conduct» ist Spinozas <Tractatus

de intellectus emendatione> (Traktat über die Verbesserung des Verstandes),
wobei «intellectus» ebenfalls viel mehr umfasst als «Verstand», nämlich
ebenfalls Verstehen, Verständnis, Einsicht, Innewerden. Hier, bei Spinoza17,

geht es wie in Descartes' <Discours de la Méthode pour bien conduire sa

raison> (1637), um via et methodus, Weg und Methode des Erkennens, wobei
methodos im Griechischen selbst schon «Weg, etwas zu erreichen» heisst.

Conduct, conduire, via: das sind die lebendigen lebensweltnahen Stichwörter,

die wir angesichts der Frage nach der therapeutischen Vernunft als eines

16 J. Locke: Über den richtigen Gebrauch des Verstandes. Übers, von O.Martin, Hamburg
1978. S. 108.

17 B. de Spinoza: Tractatus de intellectus emendatione. Opera/Werke, hg. von K. Blumenstock,
Bd. 2, Darmstadt 1967, z.B. S.23.

177



human understanding, d.h. als humanes Instrument des Verstehens und
Erkennens zur Arbeit an Lebenskrisen brauchen.

Conduct im Sinne von führen, handhaben erinnert daran, dass das deutsche

Wort «Vernunft» etymologisch ursprünglich vom Verb «vernehmen,
nehmen, erfassen» kommt und also eine Tätigkeit, eine Handlung, eine Arbeit
eines oder mehrer Menschen ist. Die Frage geht nach dem methodus in via,
nach der methodischen geistig-seelischen Arbeit auf dem Weg zu besserer

Überlegung und Einsicht, besserer Selbststeuerung, besserem Verständnis der

Situation, tieferer Freiheit von der Gefangenschaft von Affekten,
Selbsttäuschungen, Oberflächlichkeiten. Das gilt zuerst für den Therapeuten, dann
auch für die therapaina, Andrée und alle Patienten, die sich besser darauf
«verstehen» lernen wollen. Dieses Verstehen aber umfasst wiederum mitsamt
den ethischen Bezügen auch «la logique des sentiments»18, das «raisonnement
affectif ou émotional», d. h. den ordre du coeur auch der philosophia abscon-

dita. Dieses human understanding, diese Art Vernunft ist breit und tief genug,
um sich auf das Ganze psychisch-vitaler, psychisch-sozialer und geistiger
Lebenserfahrung richten und einlassen zu können und daher auch das

Absurde, Närrische, Arationale des Lebens mit zu berücksichtigen.

4. «Krino» oder die Aufgabe der therapeutischen Philosophie im kritischen
Bereich

Genau so wie hinter dem Begriff der Therapie der ursprünglichere Sinn von
dienen, dienlich sein, pflegen, bilden, sich sorgen um aufleuchtet und sophia
im ursprünglichen Sinn ein Sich-verstehen-auf, ein sachgemässer, kluger
Umgang mit einer Aufgabe oder einem Problem bedeutet, so erinnert auch

krino im Wort «kritisch» an eine ursprüngliche, menschlich breit angelegte

Grundbedeutung. Im Griechischen heisst dieses Verb: sondern, sichten,
scheiden, unterscheiden; ferner: aussondern, auswählen; und schliesslich:
entscheiden, beschliessen, richten, (verurteilen. Im Passiv heisst es vor
allem : ausgewählt und beurteilt werden und somit - was gern vergessen wird -
vor Gericht gestellt, zur Verantwortung gezogen und gerichtet werden; und im
Medium heisst krino: für sich auswählen, für sich auslegen, für sich deuten.
Der krites ist demnach der Beurteiler, Richter, Schieds- und Kampfrichter,
aber auch der Ausleger und Deuter. -Krino also: sichten, wählen, richten; und
das geht nicht ohne unterscheiden und entscheiden; das wiederum, liesse sich

18 Vgl. Th. Ribot: La logique des sentiments, Paris 1905.

178



sagen, geschieht im Zusammenhang und auf Grund einer Auslegung und

Deutung, wobei der Grieche das eminent ethische und rechtliche Moment in
diesen inneren und äusseren Handlungen und Vorgängen des Richtens und
Gerichtetwerdens spürte. Und wie der Richter selber ebenfalls der Beurteilung
durch die Parteien unterliegt, so gibt es auch im therapeutischen, analytischen
Vorgang immer zwei oder mehrere Teilnehmerperspektiven. Das Problem des

Sichtens, Wählens, Urteilens und Beurteiltwerden besteht sowohl
innermenschlich wie interaktionell-zwischenmenschlich und begründet damit ein

ganzes situatives, sozialexistentielles Feld, einen in mehrschichtiger Weise

kritischen Lebensbereich. Zum Beispiel Sokrates und seine Richter bilden

prototypischerweise zusammen ein solches kritisches Lage-Gefüge, das beide
umfasst und in dem beide Parteien gewogen und bewertet werden; und das den

ausschliesslich intellektuell-kritischen Aspekt weit übersteigt. Das gilt auch

für die psychologische Praxissituation, die nie nur eine technisch-professionelle,

sondern immer auch eine existentielle ist.
Wer in einer Lebenskrise, akuten oder chronischen, steckt, ist zunächst

nicht nur in seinen Gefühlen und Empfindungen, seinem Lieben und Hassen,
seinem Lust- und Unlusterleben, seinem Lebensgefühl insgesamt tief erschüttert

und verwirrt, sondern auch in seinen Wertbezügen, seinem Wertempfinden,

seinen Wertpräferenzen. Was soll und kann ich in einer solchen Lage tun,
wie mich verhalten, wie und was oder wen wählen? Viele Patienten können,
gelähmt vom Durcheinander, genau das nicht mehr, wählen nämlich; sie

können überhaupt nicht mehr über nächste Schritte entscheiden; sie

misstrauen sich, ihrer bisherigen Wertskala, den anderen, der Welt und machen
auch vielleicht nicht nur andere, sondern vor allem in depressiven und

zwanghaften Zuständen sich selbst im Höchstmass dabei verantwortlich. Zum
kritischen Bereich gehört auf dieser Seite des Geschehens nicht nur die Krise
als emotionaler, existentieller Prozess, sondern oft auch z.B. vernichtende
hemmende Selbstkritik, d.h. in falscher Weise eingefädelte Reflexion, die in

verfehlt kritischer Weise, nämlich krisenhaft zum alles problematisierenden
Grübelzwang führt. Aber dazu kommt nun noch erfahrungsgemäss etwas
Weiteres: Wer in diesem Zustand schliesslich doch einen Therapeuten gefunden

hat, wird nach möglichen <Flitterwochen> der fast oder ganz kritiklosen
Zustimmung möglicherweise in sog. negativer Übertragung auch den

Therapeuten kritisch beurteilen, vielleicht verurteilen, sogar zur Verantwortung
ziehen. Vielleicht kommt es zum Entschluss, das Gespräch abzubrechen,
wobei Therapeutenwechsel oder/und Wiederaufflammen der Lebenskrise

möglich sind. Soviel auf der Seite des Patienten.

Der professionell glaubwürdig arbeitende Therapeut ist seinerseits und in

179



seiner besonderen Weise in diesen kritischen Bereich als einem sozial-
existentiellen Feld hineingestellt. Und es soll jetzt angenommen werden, dass

er nicht selber auch in einer Lebenskrise steckt; immerhin könnte ihn z. B. der
Tod eines oder einer Angehörigen oder eine Ehescheidung an den Rand einer
solchen Krise treiben. Er wird in einem solchen Fall therapeutisch nur
weiterarbeiten können und dürfen, wenn ihn die Krise nicht völlig übermannt
wie die Patienten. Bei sich und beim andern wird er z. B. als Tiefenpsychologe
in jedem Fall «krinein», d. h. analytische Deutung, Sichtung, abwägende
Unterscheidung einsetzen. Er wird sich selbst dabei, als Instrument der

psychologischen Analyse, als Träger von Übertragungen und Gegenübertragungen,

vielleicht auch von eigenen Widerständen, von kommunikativen
Engpässen und Klippen beurteilen; er wird aus Verantwortung Beschlüsse

z. B. über Art und Weise der Weiterführung, des Methodenwechseis,
vielleicht des Abbruchs fassen. Kritische Reflexion ist Teil einer tiefenpsychologischen

Professionalität, die sich der ethischen und rechtlichen Aspekte ihrer
Arbeit bewusst ist.

Was aber bleibt da noch für die therapeutische Philosophie zu tun übrig?
Könnte sie im kritischen Bereich, in Krise, Reflexion, Kritik überhaupt mehr
leisten, als was die Psychologie ohnehin schon tut oder tun sollte?

Sofern praktische Philosophie die der Aufgabe angemessene Einstellung
einnimmt und «therapeutisch» d.h. dienlich sein will, um ein besseres «sich-
verstehen-auf» den Umgang mit der Lebenskrise hüben und drüben mitzube-
wirken, kann sie doch Wesentliches beitragen. Dafür muss sie ihre Optik
erweitern: sie kann nicht z. B. bei einer Art binnenphilosophischen ethischen

Argumentation, Begriffskohärenz, Begriffssauberkeit und ihrer Überprüfung
verharren, sondern muss sich öffnen zum geistigen Mit-Dienst am seelischen

Wachstum der Tragfähigkeit, der Lebendigkeit, der Person-Synthese. Sie

muss sich bereithalten zum Dienst an der Gesundung und Lebensbewältigung,
der existentiellen Widerstandskraft, der Resistentialität gegen Chaos und

Krankheit auf beiden Seiten der analytisch-psychologischen Beziehung.
Therapeutische Vernunft als Werkzeug dieses praktischen Philosophierens

bedeutet ein Einbringen von besonderen geistigen Grundmöglichkeiten, z.B.
das in der Verborgenheit schweigender Philosophie vollzogene grundsätzliche
Nachdenken über die Lage von Mann, Frau und Kind, Jung und Alt in der
allen gemeinsamen existentiellen condition humaine, das Nachdenken über
die Unterschiede von Lebensvernunft und krankhaltender Rationalisierung
neurotischer Motive, über die Bedeutung der Werte und des Wertnihilismus in
der Identitätsfindung, über die Bedeutung der Zeit, der Geschichte und

überzeitlicher Bezüge in der Existenz, ein Nachdenken schliesslich auch über

180



die Notwendigkeit, sich selbst angesichts z. B. bestimmter emotionaler und
existentieller Phänomene Grenzen zu ziehen.

Therapeutische Vernunft ist notwendig im Aussondern irreführender
Argumentationen, die zur Lebenskrise beitragen; aber sie wird sich dabei bloss
eristischer Argumentatorik enthalten müssen. Sie kann Nähe, Distanz,
Gegensatz und Übereinstimmung zwischen Begriffen, Weltanschauungen und

Ideologien, auch religiösen, die zur Verwirrung beitragen, klären helfen; aber

es wird ihr nicht die äusserste begriffliche Differenzierung oder gar Klarheit,
sondern in erster Linie die menschliche Wiederherstellung am Herzen liegen
müssen. Und so wird sie auch das Denken mit dem Herzen und das unbewuss-

te, sich im Traum unwiderlegbar manifestierende Denken, Fühlen und Erleben

als humanempirische Tatsachen akzeptieren, wenn sie nicht den Dienst
am Patienten ganz quittieren will.

Therapeutische Vernunft ist holistisch, flexibel, lernwillig in humanen

Dingen, menschlicher Realität angepasst, oder sie ist unbrauchbar; und so

steht es mit dem therapeutischen Philosophieren. Es muss gleichsam am
thrakischen Grubenrand mit ganz kleinen Löffeln, kleinster Dosis, kaum
merkbar schweigend mitarbeiten, immer bereit, sich notfalls zurückzuziehen,
das Feld zwischendurch ganz der psychologischen Analyse zu überlassen und

ungekränkt wiederzukommen. In diesem Sinn wird es im Rahmen alter, ja
wahrhaft ewiger Aufgaben mitarbeiten können, nämlich an lebensgeschichtlich-personaler

Wirklichkeit Sein und Schein, Authentizität und Unglaubwür-
digkeit, Kern und Schale mit seinem Kritikvermögen unterscheiden helfen.

Der Einbezug einer solchermassen kooperativ integrierten praktisch
orientierten philosophischen Denkweise half in verschwiegener Weise auch im
konkreten Einzelfall der aphilosophischen, dabei oft ungewöhnlich aggressivkritischen

Patientin Andrée. Es waren einerseits an z.B. plutarchischem
Muster orientierte Überlegungen, die in der Auseinandersetzung mit ihrer
Zornmütigkeit und Hassbereitschaft, immer wieder Abstand, Mass und
Grenze einüben lehrten, und zwar nach Massgabe eben dieser komplexen
Individualität, eine menschliche Kategorie, für die schon Plutarch und, durch
ihn belehrt, später Montaigne so eminent viel Sinn besassen. Anderseits war
es ein anthropologisch-existentielles Denken, das die Persönlichkeitsstruktur
dieser Patientin in ein für sie selbst entlastenderes Licht stellen half. Denn am

Schnittpunkt des menschlich Allgemeinen und Individuellen und am Leitfaden

alter tiefenpsychologischer Konfliktauffassungen erinnerte sich der

Therapeut an die der menschlichen Existenz gesamthaft innewohnende Tendenz,
Gegensatz, Ambitendenz, Ambivalenz zu sein. Heraklit hatte von Gott
gesagt, er sei «Tag Nacht, Winter Sommer, Krieg Frieden, Sattheit Hunger»

181



(B67). Mit gebotener kritisch reflektierender Ehrfurcht vor diesem Gedankengut

konnte bedacht werden, dass auch menschliche Existenz in sich selbst
eine ähnliche Gegensätzlichkeit umfasst und tendenziell gleichsam Licht
Finsternis, Glück Unglück, Krise Nicht-Krise, Leben Tod zugleich sein kann.
Was der einzelne Mensch zunächst durchaus berechtigterweise und verständlich

als Not seines persönlichen Lebens erfährt, kann durch existenzphilosophisches

Denken in eine umfassendere, allgemein anthropologische
Grundwirklichkeit aufgehoben und in pragmatisch-existentieller Grundeinstellung
praktisch fruchtbar gemacht werden.

Ohne je zu erfahren, was ihrer Weiterentwicklung ausser der Psychologie
auch noch zu Gevatter stand - nämlich eine therapeutische philosophia
abscondita, lernte Andrée mit der Person und Natur, die sie war, besser

umzugehen, d.h. einerseits ihrer Persönlichkeit und ihrem Sozialfeld genauer
angepasst, andererseits weniger verängstigt, weniger schuldbewusst und
daher auch weniger gereizt und aggressiv zu leben. Sie lernte für ihre eigene
Existenz erfühlen und verstehen, was der Therapeut philosophisch reflektierte,

nämlich dass Lebenskrisen Teil einer alle betreffenden ambitendenten
Lebenswirklichkeit sind. Leben umfasst Krise; Leben ist - latent im Sinne

einer conditio abscondita - Krise durch seinen Todesbezug, seine virtuelle
Todespräsenz, seine Unglücksanfälligkeit, seinen damit gegebenen
existenzimmanenten virtuellen Niedergang auch im Aufstieg. Krise als kritischer
Bereich, als gefährlicher Wendepunkt und schmerzliches Widerfahrnis, ist
aber zugleich auch Chance, Auftrieb, Stachel zu neuem Versuch, zu neuen

Lösungen.
Andrée erfasste diese Möglichkeit und wurde weitgehend wiederhergestellt:

ihr wiedergefundenes Gleichgewicht, ihre neu hinzugewonnene Zuversicht,

ihr erwachter Lebensmut gaben ihr die Kraft, mit dem Schatten ihrer
Person und der Welt geschickter umzugehen. Eine philosophische Natur ist sie

nicht geworden, wohl aber kam sie der sophia im ursprünglichen Sinn näher,
in dem sie gemeinsam mit dem Therapeuten auf ihre Weise und in ihrem
Rahmen das Problem der therapeutischen Vernunft mit ihren Forderungen und
ihrem Angebot von Bewusstmachung, Distanz, Überblick und Suchen nach

dem für sie Wesentlichen löste.

182



Literatur
(soweit nicht in Text und Anmerkungen erwähnt)

Baruzzi, A.: Was ist praktische Philosophie? München 1976

Binswangen L.: Ausgewählte Vorträge und Ausätze, 2 Bde., Bern 1947, 1955

Boethius, A. M. S.: Trost der Philosophie. Lat.-dt., Zürich 21969

Boss, M.: «Es träumte mir vergangene Nacht. .», Bern 1975

Bubner, R.: Handlung, Sprache und Vernunft, Frankfurt a. M. 1976

Cicero, M. T.: Gespräche in Tusculum, Zürich 21952

Epiktet: Handbüchlein der Ethik, Stuttgart 1958

Friedrich, H.: Montaigne, Bern 21967

Grimai, P.: Seneca, Darmstadt 1978

Heidegger, M.: Piatons Lehre von der Wahrheit, Bem 1947

Heraklit: Fragmente. Gr.-dt., hg. von B. Snell, München 51965

Jaspers, K.: Wahrheit und Bewährung. Philosophieren für die Praxis, München 1983

Löwith, K.: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Darmstadt 1969

Montaigne, M. de: Essais. Auswahl und Übertragung von H. Lüthy, Zürich 51984

Paulys Real-Enzyklopädie der classischen Altertumswissenschaft, Stuttgart 1894 ff.
Plutarch: Lebensklugheit und Charakter. Aus den Moralia, Leipzig 1979

Scheidt, C. A.: Die Rezeption der Psychoanalyse in der deutschsprachigen Philosophie vor 1940,
Frankfurt a. M. 1985

Schultz-Hencke, H.: Lehrbuch der analytischen Psychotherapie, Stuttgart 1951

Schwemmer, O.: Ethische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1986

Seidmann, P.: Tiefenpsychologie, Ursprung und Geschichte, Stuttgart 1982 (Lit.)
Theunissen, M.: Der Andere, Berlin 21977

183




	Lebenskrise und kritische Reflexion : das Problem einer therapeutischen Philosophie

