Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Lebenskrise und kritische Reflexion : das Problem einer
therapeutischen Philosophie

Autor: Seidmann, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883089

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 48/89

PETER SEIDMANN
Lebenskrise und kritische Reflexion

Das Problem einer therapeutischen Philosophie*

[. Einstieg auf alten Spuren
1. Was antike Denker zur Thematik gesagt hitten

Die Frage, um die es in dieser Untersuchung geht, lisst sich folgendermassen
formulieren: Kann Philosophie mit ihrer kritischen Reflexion in Lebenskrisen
therapeutisch sein und zwar therapeutisch wirksam? — Eine Frage, die sich fiir
heutige Denkgewohnheiten entlang der schwierigen Grenze zwischen prakti-
scher Psychologie und praktischer Philosophie bewegt.

Die griechisch-romische Antike, die ja eine selbstidndige Psychologie im
heutigen Sinne noch nicht kannte, wire meines Erachtens um eine kraftvolle,
eindeutig bejahende Antwort auf unsere Frage liberhaupt nicht verlegen
gewesen: Von den Pythagordern mit ihrer Musiktherapie und den orphisch-
pythagordisch gestimmten Gedichten des Empedokles iiber Ciceros <«Gespri-
che in Tusculum>, Senecas Briefe an Lucilius oder an seine Mutter Helvia und
Plutarchs Schriften zur Heilung der Seele bis hiniiber zur «Consolatio philoso-
phiae> des Boethius versuchte die Philosophie auch therapeutisch zu wirken:
mahnend, umstimmend, trostend. In der Ethik und als Ethik, die in Anlehnung
an die Medizin das ethisch Gute als seelische Gesundheit, das Schlechte
dagegen als seelische Krankheit bezeichnet und die erkrankte Seele zur
Gesundheit zuriickfiihren mochte, ist antike Philosophie weitgehend prakti-
sche Lebensweisheit, — eine Lebensweisheit, die z. B. auch bei Aristoteles im
Suchen und Finden von Mitte und Mass therapeutische Absichten verfolgt,
selbst wenn es sich dabei aus mehreren Griinden nicht um «Psychotherapie»
im heutigen engeren Sinn gehandelt haben kann. Auf jeden Fall verstand sich
antike Ethik bei Sokrates, Platon, Aritoteles, Epikur und in der Stoa — und
somit also in den bedeutendsten, massgeblichen philosophischen Richtungen

* Vortrag vor der Philosophischen Gesellschaft Ziirich, 16. Mai 1988 (leicht gekiirzte und
tberpriifte Version).

163



der Antike — auch als eine philosophisch begriindete therapeutische
Kraft'.

In diesem Sinn lehrt z. B. Plutarch, dass philosophische Meditation lange
vor dem krankmachenden Durchbruch eines Affektes, etwa eines liberwalti-
genden, heftigen Zorns, die notige Resistenz dagegen in der Seele bereitstel-
len miisse. Die Wirkung des prophylaktisch bereitgestellten Logos als einer
innerseelisch aufgebauten geistigen Kraft gleicht dann einer gesundheitsfor-
dernden Nahrung. Zorn als gefahrliche Affektkrankheit erscheint aber auch
nach dem Durchgang des Sturms heilbar durch das Instrument vertiefter
Erkenntnis, die sich bei Plutarch nicht zuletzt an einem humanen, verséhnli-
chen Verhiltnis von Mensch zu Mensch, an der Menschlichkeit und Néchsten-
liebe praktizierter philanthropia orientiert’.

Und mochte Epikur in vielen Hauptpunkten gewiss anders denken als die
Platoniker und Stoiker, anders als Cicero, fiir den «sanitas animi» soviel wie
«virtus animi» bedeutete (Tusc. 4, 30), in einer Hinsicht waren sie sich alle
einig: Das Philosophieren hat fiir jung und alt eine therapeutische Wirkung auf
die Gesundheit; und — wie Epikur (in der Ubersetzung von Mewald) formu-
lierte — «um fiir seine seelische Gesundheit etwas zu tun, ist keiner zu jung
oder zu alt». In diesem Sinne setzte Epikur der Philosophie ganz eigentlich ein
psychohygienisches, therapeutisches Ziel; Philosophie niitzt demnach nichts,
wenn sie das pathos (den Affekt, die Erregung, das Leiden, z. B. die Angst)
nicht durch heilende Aussprache zu vertreiben vermag. Philosophie ist thera-
peutische Philosophie oder sie ist nicht. Und es geht dabei nicht um ein
Gesund-Scheinen, sondern um ein in Wahrheit Gesund-Sein’.

Antike Philosophen, die sich in stoischer oder epikureischer Weise um die
Therapie von seelischen Leiden bemiihten, konnten sich selbst in diesem
Zusammenhang als praktizierende Seeclenirzte sehen, die Philosophie als
Seelenheilkunde, als philosophische Seelsorge. Die spezielle philosophische
Trostliteratur zielte dabei auf ein standhaltendes Tragenkoénnen schwerer
Schicksalsschliage, auf Gefasstheit angesichts der Last der menschlichen
Anfalligkeit fir Leid und Tod. Praktische und praktizierte Erkenntnis der
conditio humana, des menschlichen Grundzustandes, sollte Befreiung brin-

1 Vgl. dazu die Artikel <Ethik> und <Psychotherapie> im <Lexikon der Alten Welt>, Ziirich
1965; und I. Hadot: Seneca und die griechisch-romische Tradition der Seelenleitung, Berlin
1969.

2 Dieser Abschnitt stiitzt sich insbesondere auf H. G. Ingenkamp: Plutarchs Schriften iiber die
Heilung der Seele, Gottingen 1971, bes. S. 214 und 131.

3 Fiir diesen Abschnitt wurden herangezogen: Epikur, Philosophie der Freude, libers. von
J. Mewaldt, Stuttgart; Epikur, Briefe, Spriiche, Werkfragmente, gr.-dt., libers. von H.-W.
Krautz, Stuttgart 1980.

164



gen; sie beabsichtigte «den Betroffenen von seinem Schmerz zu befreien oder
wenigstens seine Betriibnis zu mindern»*. Die Philosophie als Medizin:
Cicero spricht von der ethisch gesinnten Vernunft als einer Art sokratischer
Medizin (Tusc. 4, 24); und nicht umsonst ldsst auch Boethius die Philosophie
als Arztin auftreten, wobei gerade die platonische Komponente in seinem
Denken an das unbedingte Wahrheitssuchen, ob trostreich oder nicht, erin-
nert. Ob nun aber das konsolatorische Anliegen tatsdchlich, wie Kassel meint,
«mit dem Geiste des platonischen Philosophierens im tiefsten Grund unverein-
bar» sei (S. 53), braucht im speziellen Detail hier nicht naher erwogen werden.
Dass anderseits Philosophie, auch als praktische, sich selbst fragwiirdig macht
oder sogar dementiert, wo sie Therapie und Trost ganz ausserhalb aller
erkenntnis- und wahrheitsuchenden Haltung zu vermitteln versucht, ist anzu-
nehmen.

Andererseits sei bereits hier die Frage gestellt, ob ein Philosophieren, das in
seiner wissenschaftlich gemeinten Wahrheitssuche und seiner Arbeit am
Begriff nur noch antitherapeutische Trostlosigkeit, atmospharisch oder inhalt-
lich, verbreitet, nicht menschlich fragwiirdig wird. Gehort zur Ethik des
Philosophierens wie zur philosophischen Ethik nicht ein mit der Wahrheitssu-
che verkniipftes Empfinden fir praktische Humanitét, die das menschlich
Heilsame im Auge behilt und zwar bis in das Problem der sprachlichen
Verstindlichkeit hinein? Sprachlich hochesoterisierte und nicht zuletzt des-
halb vollig therapieferne praktische Philosophie muss sich nicht dariiber
wundern und beklagen, bei einem zwar nicht fachphilosophisch gebildeten,
aber an letzten grundlegenden Lebensfragen sehr wohl brennend interessierten
Publikum menschlich nicht mehr gefragt zu sein und von praktischer Psycho-
logie, wenn nicht von viel problemreicheren Praktiken beerbt zu werden.

2. Modernes Echo

In der Neuzeit scheint vor allem der Sieg des naturwissenschaftlichen Denkens
die therapeutische Philosophie, wie sie die Antike noch kannte, in der
Medizin, insbesondere in Psychiatrie und Psychotherapie vollends verdrangt
zu haben. Der Schein triigt; das Verdringte kehrt auch hier wieder zuriick,
wenngleich wie alles zuriickkehrende Verdriangte in veridnderter Gestalt,
vermischt mit neuen Faktoren, Stromungen, Akzentsetzungen; entstellt und

4 R. Kassel: Untersuchungen zur griechischen und romischen Konsolationsliteratur, Miinchen
1958, S.23.

165



relativiert vielleicht, aber priasent. Es kann kein Zweifel dariiber bestehen,
dass die praktisch bzw. therapeutisch orientierte Philosophie der Antike in der
modernen Psychotherapie weiterlebt, inner- und aussermedizinisch, teils
unbewusst und unerkannt, teils aufgrund eines offenen Bekenntnisses zu ihr.

Hier nur einige wenige Beispiele: «Was ist das, Psychotherapie ?» fragt der
Psychiater H. Kind in <Psychotherapie und Psychotherapeuten, Methoden und
Praxis> (1982). In seiner Antwort rechnet er zu den wichtigsten Wirkungswe-
gen der Psychotherapie als einer Form der «Behandlung emotionaler Pro-
bleme» (S. 8) folgendes: Trost und Stiitze durch das Gefiihl des Angenom-
men- und Verstandenwerdens; Katharsis, d. h. Abreaktion aufgestauter Span-
nungen und Affekte; erzieherische Beeinflussung durch das Vorbild; Einsicht
in eigene Strebungen und Wiinsche; Lernen neuer, addquater Verhaltenswei-
sen; suggestive Beeinflussung auf affektivem Weg. Also zusammengefasst:
Trost, Katharsis, Erziehung, Einsicht und Selbsterkenntnis, Umlernen, affek-
tive Beeinflussung. Alle grossen antiken Aspekte sind darin enthalten: die
sokratisch-platonische Metanoia und Paideia, das delphische Erkenne-dich-
selbst, die aristotelische Katharsis, die konsolatorische Beeinflussung.

Sigmund Freud, gelernter Neurologe in Wien, durch den die moderne
Psychotherapie revolutioniert wurde, sah zwar in der Physik wissenschafts-
theoretisch das Ideal aller Wissenschaft, auch seiner Psychoanalyse als einer,
wie er meinte und hoffte, Naturwissenschaft; wohl auch in diesem Sinn war er
zusammen mit Einstein und Forel Mitglied der Gesellschaft fiir positivistische
Philosophie. Aber er berief sich in der Verteidigung seiner Libido- und
Erostheorie ausdriicklich auf Platon, genauer: auf die naturphilosophische,
vorsokratische Auffassung des Arztes Eryximachos im «Symposion>; und er
proklamierte im Alter eine unmittelbare Ubereinstimmung seiner dualisti-
schen Metapsychologie mit Empedokles. Psychoanalytiker alter Schule be-
treiben demnach in dieser Perspektive unbewusst therapeutische Philosophie
aus mindestens partiell vorsokratisch-naturalistischem Geiste, wenngleich
bewussterweise in positivistisch orientiertem Rahmen. Und wer als Psycho-
analytiker seine Arbeit mit den Worten Freuds als «weltliche Seelsorge»
(S. W. XIV, 293) bezeichnet und erlebt, steht in direkter Nachfolge der
philosophischen Seelsorge der Antike, besonders Epikurs.

C.G. Jung seinerseits fand als Psychiater ganz direkt, dass wir (drztlichen)
«Psychotherapeuten eigentlich Philosophen oder philosophische Arzte sein
sollten oder vielmehr, dass wir es schon sind, ohne es wahr haben zu
wollen. . .» (G. W. 16, 85). Jung selber war mit seiner Archetypenlehre eine
Art Platoniker; in ihm wurde eine neuplatonisch-alchemistische Philosophie
in spatantik-hermetischer, ficinistischer und paracelsischer Deszendenz

166



wach. Und was fiir Freud Empedokles, war fiir Jung Heraklit. Jedenfalls ist
das philosophische Element in dieser Psychotherapie, mag es noch so irratio-
nalistisch und unreflektiert wirken, derart auffallend, dass D. Wyss in seinem
Standardwerk iber die tiefenpsychologischen Schulen Jungs Psychologie
ohne Umschweife in die «philosophisch orientierten tiefenpsychologischen
Theorien» einreiht’. Er hitte sie dabei vielleicht z. B. auch wegen der
Alchemie als eine «spatantik-hellenistisch orientierte therapeutische Philoso-
phie» kennzeichnen konnen. Es fragt sich allerdings, ob und inwiefern
angesichts der oft einseitig imaginistisch anmutenden, antirational-symboli-
stischen Denkweise dieser Schule mit ihrer Neigung zur Theologie wirklich
von Philosophie die Rede sein soll oder kann. Jung selbst jedenfalls wehrte die
akademische Philosophie seiner Zeit ab; das Missbehagen diirfte gegenseitig
gewesen sein. Dass aber antike, vor allem auch spitantike philosophische
Ansitze in ihm — wie in Freud — lebendig waren, kann doch wohl kaum
bestritten werden; inwiefern sie allerdings als solche bei ihm selbst therapeu-
tisch wirksam wurden und in seiner Schule noch sind, miisste von Fall zu Fall
untersucht werden. Noch zwei Beispiele aus der neuesten Zeit: zuerst die
Sophrologie. Sie beruft sich, wie schon das Wort erkennen l4sst, unmittelbar
auf griechisches Wortgut, nédmlich auf die Sophrosyne, die griechische
Besonnenheit bzw. auf die Bestandteile soos (gesund), phren (Bewusstsein,
Geist, Verstand, Gesinnung) und phronéo (bei Sinnen sein, Einsicht haben,
vernunftig sein). Sophronéo bedeutet gesunden Sinnes sein, massvoll, be-
scheiden, verniinftig — ein gewissermassen urgriechisches Wort und speziell
ein sokratisch-platonischer Zentralbegriff®.

Sophrologie beschiftigt sich als Forschungs- und Heilmethode im Rahmen
der Medizin in erster Linie mit Verianderungen des Bewusstseins, die auf
psychologischer, biochemischer, bioelektrischer, pharmakologischer, kyber-
netischer und physiologischer Ebene angegangen und untersucht werden. Sie
versteht sich gleichzeitig als Wissenschaft, Therapie, Kunst und Philosophie.
Zur Sophrologie als Philosophie formuliert Raymond Abrezol: «Son but
essentiel est la recherche d’un équilibre de 1’individualité. L’étre humain est
amené progressivement a une meilleure connaissance de soi, qui facilite

5 D. Wyss: Die tiefenpsychologischen Schulen von den Anfingen bis zur Gegenwart. Entwick-
lung, Probleme, Krisen, Géttingen 41972, S. 231ff.

6 Sophrologie versteht sich als medizinische Methode im Umkreis der psychosomatischen
Medizin; sie ist iiberwiegend in der romanischen, d. h. franzosischen und spanisch-portugie-
sisch sprechenden Welt beheimatet. In Neuchatel verfiigt sie iiber ein College International, in
Bogota iiber eine Hochschule. Ihr Begriinder A. Caycedo weilte 1962 bei Ludwig Binswanger
in der Klinik Bellevue; die Sophrologie nennt sich in diesem Zusammenhang eine phianome-
nologische Schule.

167



grandement la compréhension d’autrui et le développement harmonieux des
relations interhumaines.»’ Es ist nicht schwierig, in diesen Forderungen der
Selbsterkenntnis, des Verstindnisses des andern und der besseren zwischen-
menschlichen Beziehungen die Stimme altgriechischer Psychagogik z. B. von
Plutarch zu héren. Hinter Plutarch aber steht Platon; Abrezol selbst beruft sich
(1985, 22) ausdriicklich auf Platons «Charmides> (156 d—157 ¢).

Und als letztes ein kurzer Hinweis auf eine kommunikationspsychologische
Studie von 1981, in der die Autorin in einem zentralen Kapitel ihres Buches
gegen zwanzig Aphorismen und Maximen von Epiket und Marc Aurel
herausgreift und die entsprechenden Analogien in heutigen Psychotherapien
nachweist. Verwandte, dhnliche oder gleiche Standpunkte wie die Stoiker
lassen sich nach ihrer Auffassung nicht nur in der Tiefenpsychologie bei Freud
und Fromm, sondern auch in der Verhaltenstherapie, in der Logotherapie von
Frankl, in der Gestalttherapie von Perls, in der sog. Gesprichspsychotherapie
von Rogers und von Tausch, in der Encounter-Gruppentherapie usf. nachwei-
sen. Dort tauchen sie als angeblich brandneue Einsichten «mit marktschreieri-
schen Begleiterscheinungen» (S. 107) wieder auf; in welchen Bahnen, Unter-
stromungen, Zufliissen diese Reinkarnationen geschehen, muss hier undisku-
tiert bleiben?®.

3. Vom Therapeuten und der Magd

Die Frage, ob Philosophie mit ihrer kritischen Reflexion in Lebenskrisen
therapeutisch wirksam sein konne, wird im folgenden ausdriicklich vom
Standpunkt einer nichtmedizinischen Psychologie aus betrachtet, H. Kind
wiirde sagen, vom Standpunkt eines philosophisch-padagogischen Psychothe-
rapie-Konzeptes aus’. Innerhalb dieses Konzeptes — und es wird aus sachli-
chen Griinden jetzt nicht ohne eine kurze personliche Ortsbestimmung abge-
hen — vertrete ich eine tiefenpsychologisch-analytische Richtung, die sich seit
Jahrzehnten «neoanalytisch» nennt!?.

7 R. Abrezol: Tout savoir sur la sophrologie, Paris 1987, S.45., ders., Bewusst heilen mit
Sophrologie, Miinchen 1985, S. 19ff.

8 Eva Binder-Raith: Selbst- und Weltbild bei depressiven und sozialdngstlichen Menschen.
Diagnose und Umorientierung im therapeutischen Gesprich, Frankfurt a. M. 1981.

9 H. Kind: Psychotherapie und Psychotherapeuten. Methoden und Praxis, Stuttgart 1982,
S.27.

10 Als fithrende Personlichkeiten dieser — nur vereinzelt zur Schulbildung neigenden — Richtung
werden seit langem international H. Schultz-Hencke, K. Horney, E. Fromm, H. St. Sullivan
genannt; im deutschsprachigen Europa wurden und werden Herbert Binswanger, W. Schwid-

168



In diesem Rahmen erstreckt sich meine bald 30jdhrige psychologisch-
analytische Erfahrung auf die Arbeit mit Menschen in Lebenskrisen und
Lebenskonflikten, in seelischer Not verschiedenster Art, mit leichten bis
mittelschweren Neurosen, aber ausdriicklich nicht auf Psychosen, weder
exogene noch endogene. Auf alle Fille vertrete ich, professionell gesehen,
therapeutische Philosophie, wie immer sie zu verstehen sein mag, innerhalb
der praktischen Psychologie bzw. innerhalb einer tiefenpsychologisch-analy-
tisch orientierten Praxis. Ohne deren psychopathologisch-psychoanalytische
Voraussetzungen, Hilfsmittel und Erfahrungen erschiene mir therapeutische
Philosophie unter den heutigen Umstidnden hilflos und unverantwortlich.

Und um auch das Folgende jetzt gleich vorweg zu nehmen: mit therapeuti-
scher Philosophie meine ich nicht eine dogmatisierte Lehre, sondern eine
Geisteshaltung, eine tatige Gesinnung, eine handelnde Einstellung, ein kon-
kretes existentielles Engagement in der Beziehung zu den anvertrauten Men-
schen in der Praxis. Nicht also — auch hier nicht — ist eine «Philosophie»
gemeint, sondern viel eher ein «Philosophieren» als Denk- und Lebensform,
ein keineswegs nur «inneres Handeln», aber jedenfalls eines aus reflektierter,
verantworteter Denkweise, ein praktisches, pragmatisches Denken, das sich
auch liber die Einsetzbarkeit kritischer Reflexion in der therapeutischen Arbeit
kritisch bewusst zu bleiben versucht. Dieses Philosophieren stellt sich mitten
in den Sorgen- und Problemwirbel, den die Patienten in die Praxis bringen,
auch vollig philosophie-, ja bildungsferne Menschen wie jene charmante
thrakische Magd, die sich iiber den in eine Grube gestiirzten Sterngucker
Thales amiisierte. Sie wiirde aber zu unsereiner, wenn es ihr wegen einer
quilenden Sorge mehr ums Weinen als ums Lachen wire, vielleicht eher
Zutrauen fassen; allerdings wohl nur solange, als wir auf sie als Person, als
Magd, als weinende Frau eingehen wiirden. Als Therapeuten miissten wir ihre
personliche Geschichte in ihrer vielleicht sehr schlichten Alltéglichkeit idio-
graphisch wirklich ernstnehmen, von Mensch zu Mensch, von Therapeut zu
therapainis; denn «Magd» heisst an jener Stelle in Platons <Theaitetos> (174 a)
griechisch «therapainis».

In diesem Sinn miissten Therapeut und therapainis oder therapaina gemein-
sam untersuchen, wie es sich mit ihrem Problem, ihrer Krise, ihrer Not
verhdlt, bemiiht um Wahrheit zwar und mit angelegentlichem Blick auf die
zeitiiberdauernde conditio humana, aber ohne mit tberzeitlichen Gesichts-

der, A. Diihrssen dazugerechnet. Trotz erheblicher Unterschiede werden gelegentlich auch
A.Adler bzw. die Individualpsychologie und die Daseinsanalyse von L. Binswanger und
M. Boss in eine gewisse Nihe dieser Gruppierung geriickt.

169



punkten die personliche Geschichte und individuelle Not der jungen Frau zu
bagatellisieren. Das heisst: wir steigen — platonisch gesprochen — zu ihr in die
Hohle des «Hohlengleichnisses», in die Hohle ihrer Unbewusstheiten und
Sackgassen und nehmen an ihrer nicht-philosophischen Existenz teil, um ihr
von ihr selbst her zu ihr selbst ein Stiick weiter zu helfen. Indem wir nicht bei
den ewigen eida und archetypa im angeblichen oder wirklichen Lichtbezirk
von Theorien und Grundsatzerkldrungen wie auf der von Plato verspotteten
philosophische Insel der Seligen verharren, sondern wenigstens eine Weile
lang ein wenig die gemeinsame Last einer sonst unterschiedlich gefarbten
alltdglichen conditio humana teilen, besteht die Chance fiir beide, bessere
Lebenserkenntnis zu erarbeiten. Und so sehr diese conditio humana neben den
sozialen und anderen Unterschieden zweifellos auch eine allgemeine ist, am
Schnittpunkt von Allgemeinem und Individuellem geht es therapeutisch
primir nicht um die Idee «des> Menschen oder «des> Daseins etwa in seiner
fundamentalontischen Geschichtslosigkeit, sondern um diese wirklich existie-
rende Frau da, diese therapaina; und im Hintergrund auch um ihren Therapeu-
ten, denn auch seine Gefiihle, seine Person als Ganzes sind durch Existenz und
Gefiihle der Frau herausgefordert.

Wie sich das alles heute ausnimmt, mochte ich am kurz bemessenen Faden
eines Beispiels aus der Praxis und anhand der griechischen Stichworter
«therapeuein», «sophos» und «krino», also an einigen Grundwdrtern in den
Begriffen Psychotherapie, Philosophie und kritische Reflexion entwickeln.

II. Das Problem der therapeutischen Vernunft

1. Ein philosophiefernes Beispiel und die Chancen der Philosophie

Von den vielen hundert Patienten und Ratsuchenden, mit denen ich in den
Jahrzehnten meiner Berufstitigkeit sprechen durfte, wihle ich eine Person-
lichkeit aus, deren Lebenskrise als ein chronisch-krisenhafter Zustand mit
einigen besonders markanten Hohepunkten beschrieben werden konnte und
kann. Die hier etwas genauer vorgestellte Patientin, die ich Andrée nennen
mochte, hatte schwere traumatische Lebenserfahrungen schon lange hinter
sich, als sie zu mir kam. Aber trotz mehrfacher anderweitiger psychologischer
Bemiihungen war sie immer noch nicht dariiber weggekommen. Die alten
Verletzungen waren ungeniigend oder schwach verarbeitet, obschon sie doch
als eine ungemein vitale, kraftvolle Person gelten konnte.

170



Diese Patientin Andrée schwankte zwischen einer liebevollen, weltoffe-
nen, grossziigigen und ehrlichen Art und einer urwiichsigen Tendenz zu
archaischer Militanz, die im Kampfgesprich eine intolerante, unversohnliche
und tibelnehmerische Farbung annehmen konnte. Sie fand sich selber hinter-
her vollig unausstehlich. Das fanden ihre Partner dann natiirlich auch; vor
allem war ihr in solchen nicht seltenen Momenten aggressiver Zusammen-
stosse niemand recht gewachsen. Das teilte sie mir in der ersten Stunde auch
gleich vorsorglich mit. In Wirklichkeit hatte sie bei aller heftigen Zornmiitig-
keit und rauhbeinigen Urteilsschiarfe den vornehmen, kameradschaftlichen
Charakter jener Menschen, auf die z. B. im Sport hundertprozentiger Verlass
ist. Thre Gewissenhaftigkeit war gross. Aber im Kampf vor allem mit
Autorititen, Vorgesetzten, oberen Instanzen konnte sie unerbittlich und auch
ungeschickt sein.

Als Jugendliche hatte sie entgegen tiblicher psychoanalytischer Erfahrungs-
und Deutungsmuster Partei fiir die wehrlose Mutter ergriffen und in dusserster
Bedringnis den brutalen Vater manchmal ihrerseits zusammengeschlagen. Ihr
Vertrauen zu Minnern, die sie doch liebte, war von solchen Erfahrungen her
tief erschiittert, ihre Verzweiflung iiber dauerndes Scheitern in Beziehungen
echt, ihre Lebensangst und Einsamkeit als Frau beriihrend. Ihre chronische
Lebenskrise flackerte entsprechend dieser Situation bei bestimmten Berufs-
und Liebesproblemen besonders heftig auf.

Der fiir unsere Thematik springende Punkt aber lag in Aufbau und Eigenart
ihrer geistigen Person. Sie war intelligent, berufserfahren, kompetent, aber
vollig unintellektuell, fern jeglicher theoretischer Denkweise, wenig belesen,
ein Mensch der Praxis mit stark technisch-handwerklicher Griffigkeit und
Angriffigkeit in der Lebensbewiltigung. Philosophie war ihr véllig fremd,
wenn nicht ein unverstidndlicher Greuel. Psychologisches Denken dagegen,
vor allem in sozialen Zusammenhingen, lag ihr zwar; ihr humanes Verstehen,
durch schmerzliche existentielle Not geldutert, ging tief; es war aber theore-
tisch kaum strukturiert. Andrée war eine vergleichsweise aphilosophische,
jedenfalls atheoretische Natur mit starker praktisch-psychologischer, sozial-
psychologisch-lebenspraktischer Intelligenz — ein Mensch also mit viel sozial-
ethischer Praxis und reichem vorreflexivem Lebenswissen, eine Personlich-
keit, die wie die Verkorperung jener «Nichtphilosophie» erscheint, mit der
nach Feuerbach die Philosophie zu beginnen habe.

Aber welche Chance hat oder hétte iberhaupt eine therapeutische Philoso-
phie bei einer solchen Personlichkeits- und Intelligenzstruktur, die keinerlei
philosophisches Gesprich, schon gar nicht im tiblichen Fach-Sinn zulisst?
Der Therapeut, der fiir sich selbst und zuinnerst vielleicht ergriffen sein mag

171



z. B. vom Aufstieg zu den Ideen, wie ihn Diotima und Sokrates im «Sympo-
sion> schildern, von Spinozas Substanz, die von Natur Existenz und in sich
selbst ist, von Kants kritizistischer Transzendentalphilosophie, — er kann von
derartigen ins tliberzeitlich Grundsétzliche zielenden Gedanken, Bildern und
Analysen hier rein nichts einbringen. Selbst die Sprache der modernen
Theorien der praktischen Philosophie prallt hier vollig ab. Wo und wie liegen
daher unter solchen Umstinden die Moglichkeiten einer therapeutischen
Philosophie oder auch nur eines adiquaten Beitrags der Philosophie zur
Therapie? Kann therapeutische Philosophie eine wirksam lebensveridndernde
Kraft angesichts aphilosophischer oder philosophieferner Naturen sein und
entfalten — kann sie es bei aphilosophischen Patienten und Therapeuten?
Nun, a- oder antiphilosophische Therapeuten seien jetzt iibergangen, weil
sich diesen das Problem ja von ihnen selbst her bewusst kaum stellt. Wie
aber steht es bei Andrée und Menschen ihrer Struktur, wenn der Therapeut
selbst bewusst eine praktisch-philosophische Natur ist oder sein mochte?

2. «Therapeuo»: der sozialexistentielle Aspekt von Therapie

Wir fragten, ob Philosophie mit ihrer kritischen Reflexion in Lebenskrisen
therapeutisch und zwar therapeutisch wirksam sein konne. Die Antwort setzt
zundchst eine knappe Kliarung des Begriffs «Therapie» voraus und zwar von
seinem altgriechischen Sinn-Ursprung her.

Der «Therapeut» im griechischen Sinn ist nicht etwa der Arzt; von dieser
Vorstellung, die ja der moderne medizinische Psychotherapiebegriff sugge-
riert, miissen wir uns zuerst freimachen. Denn therapeuein heisst dienen, gut
sorgen fir, pflegen, sorgfiltig bilden und ausbilden und erst an letzter Stelle
auch noch heilen, aber im Sinn z. B. einer erfolgreich verlaufenen Pflege.
Der «Therapeut» ist daher der Diener und die «therapeia» ist far more care
than cure, wenn das englische Wortspiel gestattet ist. Therapie ist alles, was
einem Gott, einem Menschen, einem Tier, einer Sache «dient», dienlich ist,
auch etwa erfreut. Die therapeia z.B. fiir die Gétter ist also nicht die
Heilung kranker Gotter, sondern bedeutet Dienst an der Gottheit, der aber
nur durch ein wahrhaft gutes und gerechtes Verhalten gedient ist — wie das
jedenfalls Sokrates dem Eutyphron zu bedenken gibt. Die therapeia fiir die
Seele ist demgemadss urspriinglich keineswegs die medizinische Heilung
einer kranken Seele, sondern — etwa bei Sokrates — ein auf sorgfiltiges
kritisches Nachdenken gegriindetes Sorgetragen dafiir, dass der Mensch
seine Seele mit dem ndhrt, was ihn zur Besinnung bringt und in Wahrheit

172



menschlich macht. Das zu erforschen und das zu vermitteln ist Philosophie,
praktische Philosophie!®.

Wire Thales ein praktisch-therapeutischer Philosoph gewesen, dann hitte
thm angesichts jener beriihmten namenlosen therapaina, der Dienerin, Magd,
Haushaltshilfe oder was immer sie gewesen sein mag, kaum Besseres passie-
ren konnen, als zuerst einmal in die Grube zu fallen. Dabei hatte er und hat er
namlich praktisch erfahren, wie das tut, dieses Gleichgewicht verlieren,
stiirzen, hilflos und unten sein; dies im Sinn des Ausspruchs von Zenon: «Jetzt
bin ich in guter Fahrt, wo ich Schiffbruch erlitten habe»'?. So wiren sie
nachher gemeinsam am Grubenrand gesessen, Thales und die therapaina mit
gemeinsamer Erfahrung, jeder zwar mit seiner Sorge, aber auf dem Boden der
fiir beide schmerzlichen irdischen Realitit: der praktische Philosoph, um die
Erfahrung des Sturzes und quasi Schiffbruchs reicher, aber jetzt in Sorge um
die geschundene Seele der Frau, die mit ihrem eigenen Gram beschiftigt ist.

Sozialontologie wiirde dieses Bild in verschiedenartiger Akzentuierbarkeit
von seiner sozialexistentiellen Struktur her betrachten; ich verweise z. B. auf
Lowith, Buber, Jaspers, Heidegger, L. Binswanger, Theunissen. Noch bevor
der Therapeut, der antike wie der moderne, sich der Sachlage der therapaina
und der Lage der Andrée zuwendet, sich ihr iiberhaupt zuwenden kann, ist die
interaktionelle Interdependenz im priverbalen Mit-Sein und Miteinander-Sein
virtuell vorbestimmt. Die potentielle Grundstruktur unseres Menschseins hat
diesen sozialexistentiellen Charakter; dienen ist wie herrschen nur durch diese
vorgegebene sozial-polare kommunikative Seinsstruktur moglich, welches
Gesicht immer sie annehmen wird. Aber was in der Herausarbeitung der
Seinsstruktur weiterhin zwar nicht vergessen, aber leicht unterschatzt wird, ist
das eminent geschichtliche, lebensgeschichtliche Moment. Dialogische Ver-
nunft ist nur in einer konkreten Lage entfaltbar, die immer eine geschichtliche
ist und daher immer ein Geschehnis mit Personen, in Personen, zwischen
Personen bedeutet. Weder Ontologismen von Parmenides bis Heidegger noch
die Fliess-Dialektik von Heraklit bis Marx und bis in die Tiefenpsychologe
hinein erreichen allein die menschliche Wirklichkeit der Geschichte, die zwar
auch als Zeitablauf ein Sein isz und gewiss auch als Zeitfluss mit seiner
Realdialektik erfasst werden kann. Aber weder das Gesprich noch die darin

11 Dieser Abschnitt stiitzt sich auf einige Ergebnisse einer fritheren eigenen Untersuchung; vgl.
P. Seidmann: Religiose und philosophische Wurzeln der Psychotherapie, Hinweise und
Erwigungen, in: Die Psychologie des 20. Jahrhunderts, Band XV, hg. von G. Condrau,
Ziirich 1979, S. 353-365.

12 Zit. in: Stoa und Stoiker. Die Griinder Panaitios, Poseidonios, eingeleitet und tibertragen von
Max Pohlenz, Ziirich 1950, S. 4.

173



engagierte Person noch die Verantwortung, Wahl, Selbstwahl und Entschei-
dung, die mit dem Aufeinanderangewiesensein, der gegenseitigen Zuwen-
dung im Gesprich, dem gemeinsamen Forschen nach Herkunft und Uber-
windbarkeit von Leid, Gram und Kummer verbunden sind, konnen aus-
schliesslich mit Ontologie und Dialektik in ihrer menschlichen Wirklichkeit
verstanden werden.

Andrée sowobl wie die therapaina von ehemals sind irreduzible Personen
mit je eigenem Gesicht, je eigener Ausdrucksstruktur, je eigener Geschichte,
Lebens- und Sozialgeschichte, je eigener dialogischer Moglichkeit. Der
Zugang zu ihnen ist nur {iber das auffindbar, was heute abgegriffenerweise
Dienst-Leistung heisst, «Leistung» im Rilkeschen Sinn: Arbeit als Engage-
ment, Hingabe, Sich-Einlassen, Hindurchgehen. Zu leisten ist in der Arbeit
mit diesen wie mit allen andern Menschen das Finden des je personlichen,
lebensgeschichtlichen Codes als Briicke und Schliissel des Verstehens der
Lage. Dienstleistung aber heisst auf griechisch eben dies: therapeia.

Therapeutisches Philosophieren kann jedenfalls nicht ein umwegiges,
reduktionistisches sozial- oder fundamentalontologisierendes oder gegenléu-
figkeits-dialektisches Reden iiber allerlei Themen sein, wodurch das leben-
dige zwischenmenschliche Geschehen, das Sorge-Erleben und Sorge-tragen-
fiir nur abgewehrt werden. Therapeutik heisst hier auch nicht Aeilen-wollen
mittels Philosophie, sondern heisst: im Gesprach sich einlassen, an der Lage
mit-denkend arbeiten, auf Wahrheit, Wahrhaftigkeit und die conditio humana
bedacht, aber zentral um die menschliche Verbesserung der betroffenen
Person und ihrer Lage besorgt. Nur wo der Therapeut in diesem Sinn dienlich
ist; und nur solange Andrée den Eindruck behalten konnte, dass der Therapeut
ithr dient und nicht z. B. das vielleicht bestehende Machtgefille zwischen
Fachmann und Patient autoritir, ausbeuterisch, repressiv missbraucht, war
der Zugang zu ihr offen und damit das Gesprich.

Philosophieren hiess hier praktische Erfiillung der Forderungen, die die
dialogische, therapeutische Vernunft professionell und menschlich stellte:
sich denkend und handelnd der gemeinsamen Lage des Gesprichs einordnen.
Kritisch mitdenkendes, solidarisch-kommunikatives Verhalten in professio-
nellem analytischem Rahmen war hier das Gesicht der therapeutischen Phi-
losophie. Sie lernte sich in dieser Situation wie in analogen Fillen einem
Paradox beugen: Philosophieren hiess soviel wie selbstkritischer, reflektierter
radikaler Verzicht auf alle fachlich-akademische Philosophie, vor allem
terminologisch. Nur im Verschweigen und Verhiillen ihrer selbst konnte sie
sich aussprechen, ndmlich in der aphilosophischen Sprache der Patientin, die
sich z. T. der para- und subverbalen Signalsprache bediente. Im Mirchenton

174



gesprochen: die Philosophie wurde wie Konig Drosselbarts Frau nur inmitten
ihres zerschlagenen Geschirrs auf dem Marktplatz reif fiir die ihr angestammte
und zugedachte Wiirde.

Vielleicht ist ein weiterer philosophiegeschichtlicher Hinweis passender.
Wittgensteins beriihmter Satz 7 des <Tractatus logico-philosophicus> lautet:
«Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muss man schweigen». Aber in
unserem Zusammenhang miisste es heissen: Auch wovon man sprechen
konnte, dariiber muss man schweigen; um der therapeutischen Vernunft und
Philosophie willen; um des anvertrauten Menschen willen. Wobei daran zu
erinnern wire, dass weder Platons Schau der ewigen Ideen noch die phdanome-
nologische Wesensschau, weder das Wesentlich-werden des Angelus Silesius
noch die montaignistische Philosophie als Sterben-Lernen im Kern Rede sind,
sondern im Vollzug Zeugnisse einer philosophia abscondita. Gemeint ist hier
keine philosophia negata, keine Negation der Philosophie im Sinne Feuer-
bachs und keine didtetische Einschrinkung auf einen Tag Philosophieren im
Monat im Sinne von Descartes, sondern Bewihrung konkreter Philosophie in
taglicher, meist schweigender Lebens- und Berufsbegleitung®.

3. «Sophos»: vom humanempirischen Umgang mit Affekten
und dem Unbewussten

Sowenig der Therapeut in der Psychotherapie vom urspriinglichen Wortsinn
her je ein heilender Arzt war, sowenig ist der sophos im Philosophen
urspriinglich ein Weiser im heutigen Sinn, also ein gereifter, kluger, um die
tiefsten und letzten Dinge wissender Mensch, der sich entsprechend tiberlegen
verhalt. Das dazu gehorige griechische Verb sophizomai heisst «eine Kunst
ausiiben»; und so bedeutet sophia zunichst schlicht «jede auf Sachkunde und
Wissen beruhende Tiichtigkeit», die allerdings liberdurchschnittlich und voll-
endet ist, besonders erkennbar z. B. bei Kiinstlern'* oder an den Sieben Wei-
sen als Staatsmannern, Richtern, Erfindern, Dichtern, Gesetzgebern, z. B. bei
Solon und Thales selbst. Erst nach und nach verschiebt sich der Begriff ins

13 Der Hinweis auf Descartes stammt von J. Piaget: Weisheit und Illusionen der Philosophie
(1965), iibers. von F. Herborth, Frankfurt a. M. 1985, S. 65. — Auf eine mégliche Struktur-
verwandtschaft zwischen dem Schweigen als Instrument der (sog. orthodoxen) Psychoana-
lyse und der philosophia abscondita im Rahmen praktischer Psychologie sei hier nur am
Rande hingewiesen; ebenso auf die Frage, ob der «innere Monolog» der modernen Literatur
oder das «heilige Schweigen» in den Religionen als analoge Phénomene anzusehen wéren.

14 So Aristoteles, Nikomachische Ethik VI, 7. 1141a z. B. iiber Phidias.

175



Theoretische, ins «Letzte und Tiefste» und zielt dabei also auf hoheres
Wissen, auf die metéora, auf die Dinge iiber der irdischen Welt und ihrer
praktischen Bewiltigung. Sophia wird bei Aristoteles zur «Wissenschaft von
den erhabensten Seinsformen» (Dirlmeier), zum «knowledge of the most
exalted objects» (Rackham), zur «science de ce qu’il y a de plus précieux»
(Voilquin)"®. Dieser Weg zum Erhabensten konnte allerdings von exalted zum
Exaltierten und vom plus précieux zum Prezidsen und schliesslich von
lebensweltfernen Hohenkonzeptionen stracks in die Grube des Thales fiihren,
zum Verlust also der Standfestigkeit, d. h. des sachlich gekonnten, fihigen
Hinein-Stehens in Realitdtsbeziige.

Sophia ist urspriinglich jedoch im eminentesten Sinn eben gerade dieses
standfeste Konnen, d. h. reales «Sich-verstehen-auf» im Sinne einer gewiss
auch mit theoretischer Reflexion oder Einsicht verkniipfbaren Befdhigung,
eine Aufgabe mittels Durchblick auf das Wesentliche der Sache praktisch zu
16sen. Sapientia als lateinischer Ubersetzungsbegriff (von sapere, schmek-
ken) umfasst daher wohl zu Recht neben der praktischen Klugheit auch die
Unterscheidungsfihigkeit. Es liegt auf der Hand, dass sich alle diese Fahigkei-
ten nur im Umkreis der Erfahrung, des Vollzugs der Durchfiihrung entfalten
und konturieren kénnen. Und mit eben diesem humanempirisch-pragmati-
schen Bezug ist die sophia eine aller Philosophie wesenhaft innewohnende
Mahnung, bei aller unausléschlichen Sehnsucht nach der geistigen Wertwelt
nicht die Weisheit der realen Lebensbewidltigung zu vergessen.

Was eine Personlichkeit wie Andrée in die Praxis bringt, ist Welterfahrung,
Lebens- und Liebeserfahrung, ist Trauer, Enttiduschung und Verzweiflung; sie
ist geladen mit Hass und Wut, auch liber sich. Was ihr fehlt, ist eine bessere
Selbststeuerung, eine bessere Standfestigkeit, bessere praktische Vernunft in
diesem Erfahrungsbereich. Sie will nicht nur sich selbst besser verstehen,
sondern sich besser darauf verstehen lernen, mit ihren Affekten, ihren
dusseren und inneren Schwierigkeiten umzugehen. Sie sucht einen, der nach
threr Meinung sophos ist, um selbst mehr sophé zu werden, d. h. kliger,
geschickter, unterscheidungs- und urteilsfahiger mit ihren Situationen umge-
hen zu lernen, nicht etwa um eine Fachphilosophin zu werden.

Lebenskrisen sind nicht zuletzt gekennzeichnet durch schwere und entspre-
chend destabilisierende affektive Erschiitterungen. Die Frage ist immer er-
neut, wie wir gerade damit umgehen lernen, teils um sie vielleicht zu
tiberwinden, teils um ihre Wiederholung zu vermeiden. Wie oder inwieweit
lernte Andrée diese Kunst, diese sophia?

15 Ebd.

176



Psychologisch gesehen wurde auch in ihrem Fall tiefenpsychologische
Analyse als Instrument eingesetzt. Die Patientin lernte sich dabei auch von
ihrer ihr unbewussten Personschicht her besser kennen. Was aber ist oder war
dabei der praktisch-philosophische, therapeutisch-philosophische Anteil?

Zunichst besteht er in der reflektierten phinomenologischen Disziplin des
Respektes vor eben diesem unbewussten Denken, Fiihlen, Erleben, Imaginie-
ren, das sich im Traum als einem unbewussten Selbstgesprich nach wie vor
am eindrucksvollsten und repriasentativsten zeigt.

Wihrend die Psychologie diese unbewusste — metaphorisch zu verstehende
— «Schicht», die wir aber selber sind, zusammen mit jedem neuen Analysan-
den immer wieder neu entdeckt, als Tatbestand und Sachverhalt, konnte
philosophisches Denken helfen, die phdnomenologische, therapeutische und
dialogische Vernunft im Umgang mit diesem Sachverhalt, mit einem Sachver-
halt {iberhaupt und insbesondere mit menschlichen, existentiellen, psychi-
schen Sachverhalten zu verbessern. Das Erkennen der Genese und Dignitat
einer Lebenskrise ist eines; das Verbessern eben dieses Erkenntnisvermégens,
dieses «human understanding» als einer geistigen Kraft etwas anderes.

John Locke spricht in seiner Abhandlung <of the conduct of the understan-
ding> (1697) — «iber den richtigen Gebrauch des Verstandes> — von der zu
iberwindenden «zeitweisen Gefangenheit des Verstandes»'®, wobei «Ver-
stand» eine irrefithrende, um nicht zu sagen sehr schlechte Ubersetzung des
viel umfassenderen «understanding» ist. Um therapeutisch wirksam zu wer-
den, muss sich therapeutische Vernunft um Freiheit von vermeidbaren Vorur-
teilen, Parteilichkeiten, Oberfldchlichkeiten, Selbsttiuschungen usf. bemii-
hen; eine harte lebenslange Arbeit, die im Kern als philosophisches Bemiihen
anzusehen 1st.

Nur wenige Jahrzehnte dlter als Lockes «conduct» ist Spinozas <Tractatus
de intellectus emendatione> (Traktat iiber die Verbesserung des Verstandes),
wobel «intellectus» ebenfalls viel mehr umfasst als «Verstand», namlich
ebenfalls Verstehen, Verstiandnis, Einsicht, Innewerden. Hier, bei Spinoza”,
geht es wie in Descartes’ «Discours de la Méthode pour bien conduire sa
raison> (1637), um via et methodus, Weg und Methode des Erkennens, wobei
methodos im Griechischen selbst schon «Weg, etwas zu erreichen» heisst.

Conduct, conduire, via: das sind die lebendigen lebensweltnahen Stichwor-
ter, die wir angesichts der Frage nach der therapeutischen Vernunft als eines

16 J. Locke: Uber den richtigen Gebrauch des Verstandes. Ubers. von O. Martin, Hamburg
1978, S. 108.

17 B. de Spinoza: Tractatus de intellectus emendatione. Opera/Werke, hg. von K. Blumenstock,
Bd. 2, Darmstadt 1967, z.B. S.23.

177



human understanding, d.h. als humanes Instrument des Verstehens und
Erkennens zur Arbeit an Lebenskrisen brauchen.

Conduct im Sinne von fithren, handhaben erinnert daran, dass das deutsche
Wort «Vernunft» etymologisch urspriinglich vom Verb «vernehmen, neh-
men, erfassen» kommt und also eine Tatigkeit, eine Handlung, eine Arbeit
eines oder mehrer Menschen ist. Die Frage geht nach dem methodus in via,
nach der methodischen geistig-seelischen Arbeit auf dem Weg zu besserer
Uberlegung und Einsicht, besserer Selbststeuerung, besserem Verstindnis der
Situation, tieferer Freiheit von der Gefangenschaft von Affekten, Selbsttiu-
schungen, Oberflachlichkeiten. Das gilt zuerst fiir den Therapeuten, dann
auch fiir die therapaina, Andrée und alle Patienten, die sich besser darauf
«verstehen» lernen wollen. Dieses Verstehen aber umfasst wiederum mitsamt
den ethischen Beziigen auch «la logique des sentiments» '8, das «raisonnement
affectif ou émotional», d. h. den ordre du coeur auch der philosophia abscon-
dita. Dieses human understanding, diese Art Vernunft ist breit und tief genug,
um sich auf das Ganze psychisch-vitaler, psychisch-sozialer und geistiger
Lebenserfahrung richten und einlassen zu kénnen und daher auch das Ab-
surde, Narrische, Arationale des Lebens mit zu berticksichtigen.

4. «Krino» oder die Aufgabe der therapeutischen Philosophie im kritischen
Bereich

Genau so wie hinter dem Begriff der Therapie der urspriinglichere Sinn von
dienen, dienlich sein, pflegen, bilden, sich sorgen um aufleuchtet und sophia
im urspringlichen Sinn ein Sich-verstehen-auf, ein sachgemaisser, kluger
Umgang mit einer Aufgabe oder einem Problem bedeutet, so erinnert auch
krino im Wort «kritisch» an eine urspriingliche, menschlich breit angelegte
Grundbedeutung. Im Griechischen heisst dieses Verb: sondern, sichten,
scheiden, unterscheiden; ferner: aussondern, auswihlen; und schliesslich:
entscheiden, beschliessen, richten, (ver)urteilen. Im Passiv heisst es vor
allem: ausgewihlt und beurteilt werden und somit — was gern vergessen wird —
vor Gericht gestellt, zur Verantwortung gezogen und gerichtet werden; und im
Medium heisst krino: fiir sich auswéhlen, fiir sich auslegen, fiir sich deuten.
Der krites ist demnach der Beurteiler, Richter, Schieds- und Kampfrichter,
aber auch der Ausleger und Deuter. — Krino also: sichten, wéhlen, richten; und
das geht nicht ohne unterscheiden und entscheiden; das wiederum, liesse sich

18 Vgl. Th. Ribot: La logique des sentiments, Paris 1905.

178



sagen, geschieht im Zusammenhang und auf Grund einer Auslegung und
Deutung, wobei der Grieche das eminent ethische und rechtliche Moment in
diesen inneren und dusseren Handlungen und Vorgédngen des Richtens und
Gerichtetwerdens spiirte. Und wie der Richter selber ebenfalls der Beurteilung
durch die Parteien unterliegt, so gibt es auch im therapeutischen, analytischen
Vorgang immer zwei oder mehrere Teilnehmerperspektiven. Das Problem des
Sichtens, Wéhlens, Urteilens und Beurteiltwerden besteht sowohl inner-
menschlich wie interaktionell-zwischenmenschlich und begriindet damit ein
ganzes situatives, sozialexistentielles Feld, einen in mehrschichtiger Weise
kritischen Lebensbereich. Zum Beispiel Sokrates und seine Richter bilden
prototypischerweise zusammen ein solches kritisches Lage-Gefiige, das beide
umfasst und in dem beide Parteien gewogen und bewertet werden; und das den
ausschliesslich intellektuell-kritischen Aspekt weit iibersteigt. Das gilt auch
fiir die psychologische Praxissituation, die nie nur eine technisch-professio-
nelle, sondern immer auch eine existentielle ist.

Wer in einer Lebenskrise, akuten oder chronischen, steckt, ist zunéchst
nicht nur in seinen Gefiihlen und Empfindungen, seinem Lieben und Hassen,
seinem Lust- und Unlusterleben, seinem Lebensgefiihl insgesamt tief erschiit-
tert und verwirrt, sondern auch in seinen Wertbeziigen, seinem Wertempfin-
den, seinen Wertpraferenzen. Was soll und kann ich in einer solchen Lage tun,
wie mich verhalten, wie und was oder wen wihlen? Viele Patienten konnen,
gelihmt vom Durcheinander, genau das nicht mehr, wihlen ndmlich; sie
konnen tiberhaupt nicht mehr iiber niachste Schritte entscheiden; sie miss-
trauen sich, ihrer bisherigen Wertskala, den anderen, der Welt und machen
auch vielleicht nicht nur andere, sondern vor allem in depressiven und
zwanghaften Zustinden sich selbst im Hochstmass dabei verantwortlich. Zum
kritischen Bereich gehort auf dieser Seite des Geschehens nicht nur die Krise
als emotionaler, existentieller Prozess, sondern oft auch z. B. vernichtende
hemmende Selbstkritik, d. h. in falscher Weise eingefidelte Reflexion, die in
verfehlt kritischer Weise, ndmlich krisenhaft zum alles problematisierenden
Griibelzwang fiihrt. Aber dazu kommt nun noch erfahrungsgemiss etwas
Weiteres: Wer in diesem Zustand schliesslich doch einen Therapeuten gefun-
den hat, wird nach moglichen <Flitterwochen> der fast oder ganz kritiklosen
Zustimmung méglicherweise in sog. negativer Ubertragung auch den Thera-
peuten kritisch beurteilen, vielleicht verurteilen, sogar zur Verantwortung
ziehen. Vielleicht kommt es zum Entschluss, das Gesprach abzubrechen,
wobei Therapeutenwechsel oder/und Wiederaufflammen der Lebenskrise
moglich sind. Soviel auf der Seite des Patienten.

Der professionell glaubwiirdig arbeitende Therapeut ist seinerseits und in

179



seiner besonderen Weise in diesen kritischen Bereich als einem sozial-
existentiellen Feld hineingestellt. Und es soll jetzt angenommen werden, dass
er nicht selber auch in einer Lebenskrise steckt; immerhin konnte ithn z. B. der
Tod eines oder einer Angehdrigen oder eine Ehescheidung an den Rand einer
solchen Krise treiben. Er wird in einem solchen Fall therapeutisch nur
weiterarbeiten konnen und diirfen, wenn ihn die Krise nicht véllig ibermannt
wie die Patienten. Bei sich und beim andern wird er z. B. als Tiefenpsychologe
in jedem Fall «krinein», d.h. analytische Deutung, Sichtung, abwigende
Unterscheidung einsetzen. Er wird sich selbst dabei, als Instrument der
psychologischen Analyse, als Triger von Ubertragungen und Gegeniibertra-
gungen, vielleicht auch von eigenen Widerstinden, von kommunikativen
Engpidssen und Klippen beurteilen; er wird aus Verantwortung Beschliisse
z. B. liber Art und Weise der Weiterfithrung, des Methodenwechsels, viel-
leicht des Abbruchs fassen. Kritische Reflexion ist Teil einer tiefenpsycholo-
gischen Professionalitit, die sich der ethischen und rechtlichen Aspekte ihrer
Arbeit bewusst ist.

Was aber bleibt da noch fiir die therapeutische Philosophie zu tun iibrig?
Konnte sie im kritischen Bereich, in Krise, Reflexion, Kritik tiberhaupt mehr
leisten, als was die Psychologie ohnehin schon tut oder tun sollte?

Sofern praktische Philosophie die der Aufgabe angemessene Einstellung
einnimmt und «therapeutisch» d. h. dienlich sein will, um ein besseres «sich-
verstehen-auf» den Umgang mit der Lebenskrise hiiben und driiben mitzube-
wirken, kann sie doch Wesentliches beitragen. Dafiir muss sie ihre Optik
erweitern: sie kann nicht z. B. bei einer Art binnenphilosophischen ethischen
Argumentation, Begriffskohirenz, Begriffssauberkeit und ihrer Uberpriifung
verharren, sondern muss sich 6ffnen zum geistigen Mit-Dienst am seelischen
Wachstum der Tragfihigkeit, der Lebendigkeit, der Person-Synthese. Sie
muss sich bereithalten zum Dienst an der Gesundung und Lebensbewiltigung,
der existentiellen Widerstandskraft, der Resistentialitit gegen Chaos und
Krankheit auf beiden Seiten der analytisch-psychologischen Beziehung.

Therapeutische Vernunft als Werkzeug dieses praktischen Philosophierens
bedeutet ein Einbringen von besonderen geistigen Grundmoglichkeiten, z. B.
das in der Verborgenheit schweigender Philosophie vollzogene grundsatzliche
Nachdenken iiber die Lage von Mann, Frau und Kind, Jung und Alt in der
allen gemeinsamen existentiellen condition humaine, das Nachdenken {iber
die Unterschiede von Lebensvernunft und krankhaltender Rationalisierung
neurotischer Motive, liber die Bedeutung der Werte und des Wertnihilismus in
der Identitéitsfindung, liber die Bedeutung der Zeit, der Geschichte und
iberzeitlicher Beziige in der Existenz, ein Nachdenken schliesslich auch iiber

180



die Notwendigkeit, sich selbst angesichts z. B. bestimmter emotionaler und
existentieller Phinomene Grenzen zu ziehen.

Therapeutische Vernunft ist notwendig im Aussondern irrefiihrender Argu-
mentationen, die zur Lebenskrise beitragen; aber sie wird sich dabei bloss
eristischer Argumentatorik enthalten miissen. Sie kann Nihe, Distanz, Ge-
gensatz und Ubereinstimmung zwischen Begriffen, Weltanschauungen und
Ideologien, auch religitsen, die zur Verwirrung beitragen, klédren helfen; aber
es wird ihr nicht die dusserste begriffliche Differenzierung oder gar Klarheit,
sondern in erster Linie die menschliche Wiederherstellung am Herzen liegen
mussen. Und so wird sie auch das Denken mit dem Herzen und das unbewuss-
te, sich im Traum unwiderlegbar manifestierende Denken, Fiihlen und Erle-
ben als humanempirische Tatsachen akzeptieren, wenn sie nicht den Dienst
am Patienten ganz quittieren will.

Therapeutische Vernunft ist holistisch, flexibel, lernwillig in humanen
Dingen, menschlicher Realitit angepasst, oder sie ist unbrauchbar; und so
steht es mit dem therapeutischen Philosophieren. Es muss gleichsam am
thrakischen Grubenrand mit ganz kleinen Loffeln, kleinster Dosis, kaum
merkbar schweigend mitarbeiten, immer bereit, sich notfalls zuriickzuziehen,
das Feld zwischendurch ganz der psychologischen Analyse zu liberlassen und
ungekriankt wiederzukommen. In diesem Sinn wird es im Rahmen alter, ja
wahrhaft ewiger Aufgaben mitarbeiten konnen, namlich an lebensgeschicht-
lich-personaler Wirklichkeit Sein und Schein, Authentizitit und Unglaubwiir-
digkeit, Kern und Schale mit seinem Kritikvermdgen unterscheiden helfen.

Der Einbezug einer solchermassen kooperativ integrierten praktisch orien-
tierten philosophischen Denkweise half in verschwiegener Weise auch im
konkreten Einzelfall der aphilosophischen, dabei oft ungewohnlich aggressiv-
kritischen Patientin Andrée. Es waren einerseits an z.B. plutarchischem
Muster orientierte Uberlegungen, die in der Auseinandersetzung mit ihrer
Zornmiitigkeit und Hassbereitschaft, immer wieder Abstand, Mass und
Grenze einiliben lehrten, und zwar nach Massgabe eben dieser komplexen
Individualitit, eine menschliche Kategorie, fiir die schon Plutarch und, durch
ihn belehrt, spidter Montaigne so eminent viel Sinn besassen. Anderseits war
es ein anthropologisch-existentielles Denken, das die Personlichkeitsstruktur
dieser Patientin in ein fiir sie selbst entlastenderes Licht stellen half. Denn am
Schnittpunkt des menschlich Allgemeinen und Individuellen und am Leitfa-
den alter tiefenpsychologischer Konfliktauffassungen erinnerte sich der The-
rapeut an die der menschlichen Existenz gesamthaft innewohnende Tendenz,
Gegensatz, Ambitendenz, Ambivalenz zu sein. Heraklit hatte von Gott
gesagt, er sel «Tag Nacht, Winter Sommer, Krieg Frieden, Sattheit Hunger»

181



(B 67). Mit gebotener kritisch reflektierender Ehrfurcht vor diesem Gedan-
kengut konnte bedacht werden, dass auch menschliche Existenz in sich selbst
eine dhnliche Gegensitzlichkeit umfasst und tendenziell gleichsam Licht
Finsternis, Glick Ungliick, Krise Nicht-Krise, Leben Tod zugleich sein kann.
Was der einzelne Mensch zunichst durchaus berechtigterweise und verstiand-
lich als Not seines personlichen Lebens erfahrt, kann durch existenzphiloso-
phisches Denken in eine umfassendere, allgemein anthropologische Grund-
wirklichkeit aufgehoben und in pragmatisch-existentieller Grundeinstellung
praktisch fruchtbar gemacht werden.

Ohne je zu erfahren, was ihrer Weiterentwicklung ausser der Psychologie
auch noch zu Gevatter stand — nédmlich eine therapeutische philosophia
abscondita, lernte Andrée mit der Person und Natur, die sie war, besser
umzugehen, d. h. einerseits ihrer Personlichkeit und ihrem Sozialfeld genauer
angepasst, andererseits weniger verdngstigt, weniger schuldbewusst und
daher auch weniger gereizt und aggressiv zu leben. Sie lernte fiir ihre eigene
Existenz erfiihlen und verstehen, was der Therapeut philosophisch reflek-
tierte, ndmlich dass Lebenskrisen Teil einer alle betreffenden ambitendenten
Lebenswirklichkeit sind. Leben umfasst Krise; Leben ist — latent im Sinne
einer conditio abscondita — Krise durch seinen Todesbezug, seine virtuelle
Todesprisenz, seine Ungliicksanfélligkeit, seinen damit gegebenen existenz-
immanenten virtuellen Niedergang auch im Aufstieg. Krise als kritischer
Bereich, als gefahrlicher Wendepunkt und schmerzliches Widerfahrnis, ist
aber zugleich auch Chance, Auftrieb, Stachel zu neuem Versuch, zu neuen
Losungen.

Andrée erfasste diese Moglichkeit und wurde weitgehend wiederherge-
stellt: ihr wiedergefundenes Gleichgewicht, ihre neu hinzugewonnene Zuver-
sicht, ihr erwachter Lebensmut gaben ihr die Kraft, mit dem Schatten ihrer
Person und der Welt geschickter umzugehen. Eine philosophische Natur ist sie
nicht geworden, wohl aber kam sie der sophia im urspriinglichen Sinn néher,
in dem sie gemeinsam mit dem Therapeuten auf ihre Weise und in ihrem
Rahmen das Problem der therapeutischen Vernunft mit ihren Forderungen und
ihrem Angebot von Bewusstmachung, Distanz, Uberblick und Suchen nach
dem fiir sie Wesentlichen 10ste.

182



Literatur
(soweit nicht in Text und Anmerkungen erwdhnt)

Baruzzi, A.: Was ist praktische Philosophie? Miinchen 1976

Binswanger, L.: Ausgewihlte Vortrige und Ausitze, 2 Bde., Bern 1947, 1955

Boethius, A. M. S.: Trost der Philosophie. Lat.-dt., Ziirich *1969

Boss, M.: «Es trdumte mir vergangene Nacht. . .», Bern 1975

Bubner, R.: Handlung, Sprache und Vernunft, Frankfurt a. M. 1976

Cicero, M. T.: Gespriiche in Tusculum, Ziirich #1952

Epiktet: Handbiichlein der Ethik, Stuttgart 1958

Friedrich, H.: Montaigne, Bern 21967

Grimal, P.: Seneca, Darmstadt 1978

Heidegger, M.: Platons Lehre von der Wahrheit, Bern 1947

Heraklit: Fragmente. Gr.-dt., hg. von B. Snell, Miinchen *1965

Jaspers, K.: Wahrheit und Bewihrung. Philosophieren fiir die Praxis, Miinchen 1983

Lowith, K.: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, Darmstadt 1969

Montaigne, M. de: Essais. Auswahl und Ubertragung von H. Liithy, Ziirich *1984

Paulys Real-Enzyklopadie der classischen Altertumswissenschaft, Stuttgart 1894 ff.

Plutarch: Lebensklugheit und Charakter. Aus den Moralia, Leipzig 1979

Scheidt, C. A.: Die Rezeption der Psychoanalyse in der deutschsprachigen Philosophie vor 1940,
Frankfurt a. M. 1985

Schultz-Hencke, H.: Lehrbuch der analytischen Psychotherapie, Stuttgart 1951

Schwemmer, O.: Ethische Untersuchungen, Frankfurt a. M. 1986

Seidmann, P.: Tiefenpsychologie, Ursprung und Geschichte, Stuttgart 1982 (Lit.)

Theunissen, M.: Der Andere, Berlin 21977

183






	Lebenskrise und kritische Reflexion : das Problem einer therapeutischen Philosophie

