
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Stratégies conceptuelles pour une philosophie de l'objet culturel :
interrogations préliminaires aux bords d'un champ conceptuel

Autor: Swiderski, Edward M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 48/89

EDWARD M. SWIDERSKI

Stratégies conceptuelles pour une philosophie de l'objet
culturel:

interrogations préliminaires aux bords d'un champ
conceptuel

S'interroger à propos des stratégies conceptuelles implique une difficulté
d'approche, une incertitude quant à la direction, dans un domaine dont les

frontières ne sont que vaguement esquissées. Mais la question à propos des

stratégies conceptuelles implique aussi la volonté d'entreprendre une
recherche des facteurs aptes à restreindre l'éventail d'interprétations concevables

des éléments du domaine et de ses frontières.
Des symboles - rien de plus facile que d'identifier des cas particuliers et de

leur attribuer des caractéristiques appropriées. Pourtant il est beaucoup moins
facile de spécifier en quoi se fonde notre capacité de reconnaître ces phénomènes

ou comment se justifie notre certitude que nos affirmations à leur

propos sont justes. Point de nécessité de démontrer que ces phénomènes
s'inscrivent dans une classe d'entités beaucoup plus vaste. On y compte
oeuvres d'art, institutions, phénomènes langagiers de toute sorte, mais aussi, à

partir d'une perspective s'ouvrant sur l'origine de ces entités, la personne,
noyau duquel rayonnent des actes producteurs des phénomènes que nous
venons d'évoquer. On s'aperçoit de la présence d'un même «espace logique»,
que certains se contentent d'appeler le social alors que d'autres, à force de

soulever la question à l'égard de la nature même du social, désignent par le mot
«culturel». Pourquoi soupçonner alors une difficulté de conceptualisation, de

recherche d'une stratégie conceptuelle destinée à identifier les articulations de

cet «espace logique» dans lequel se meuvent des éléments apparemment si

évidents?
Pour mieux cerner la portée de cette difficulté, empruntons à Husserl

l'analyse de ce qu'il a appelé l'intuition catégorielle1. Husserl attire notre
attention sur le fait que l'intention portée par un énoncé désignant, par

1 Husserl a développé cette analyse d'abord dans les Logische Untersuchungen, à savoir dans la
deuxième partie de la sixième investigation.

113



exemple, un objet-symbole dépasse, et ne s'épuise donc pas, dans une
évidence restreinte aux traits de ce qui est immédiatement accessible à la

perception sensible. On dit, voilà un objet pour lequel les hommes sont prêts à

mourir, auquel ils attribuent une valeur inestimable, alors que ce qui est

originairement présent n'est qu'une chose pourvue d'un ensemble de qualités
sensibles. Ce que l'on affirme à propos du symbole ne se recouvre pas avec la
matière sensible de la perception; Husserl exprime ceci en disant que, même si

le jugement se fonde dans la perception, il la dépasse. Comparé à un jugement
qui vise un état de choses accessible directement à la perception, le sens de

celui de notre exemple fait «disparaître» l'objet de la perception: l'ensemble
des activités et des opérations mentales est porté spontanément vers ce que
signifie l'objet-symbole. Par contre, le sens de l'énoncé «ce papier est blanc»

s'épuise dans une évidence limitée à une structure homogène de qualités
sensibles («matières») s'intégrant à des «formes» dont les rapports internes
obéissent aux «lois d'essence» valable pour le type d'objet matériel visé.

Faut-il s'imaginer des lois d'essence analogues régissant le rattachement du
corrélat du sens visé de l'objet-symbole à un substrat matériel? A cette

question on ne peut pas répondre, semble-t-il, sans avoir illuminé la spécificité
de ce résidu particulier de sens auquel renvoie spontanément l'énoncé qui vise
le symbole à travers l'objet de la perception sensible. La question devient
d'autant plus pertinente dans la mesure où elle retrouve l'interrogation du

départ, celle concernant «l'essence» de ce qui est «culturel».
Ce qui suscite une première curiosité, c'est que, dans leur propre «espace»

les propriétés des phénomènes culturels manifestent une consistance, une

adéquation réciproque interne2, sans pareil dans l'espace du domaine de leurs

substrats matériels. Même si un corps inanimé ou un être vivant peuvent être
des substrats d'un objet culturel, ce que l'on en dit en tant que substrats ne

démontre pas la même cohérence, adéquation conceptuelle, que le discours

qui porte sur les symboles au sens étroit de ce terme. Ce fait vient à l'évidence
dans des constatations de type tel que, p. ex. un même acte peut se réaliser
dans et à travers des comportements différents et socio-historiquement variables.

Le vote qui se réalise par une geste de la main peut être aussi réalisé par le

glissement d'un billet dans une urne. Mais de toute façon les propriétés des

votes renvoient à une structure de sens beaucoup plus cohérente que celle qui
réunit les substrats de ces actions détachés de leur fonction.

Sans doute, l'aperception de cette cohérence, de cette adéquation récipro-

2 Je reprends ces expressions de Joseph Margolis: Constraints on the metaphysics of culture, in:
Review of Metaphysics 39 (June 1986) p. 653-673.

114



que interne des propriétés de cet espace, peut motiver un usage philosophique
de l'expression «culture». Mais de toute évidence elle provoque inlassablement

parmi des théoriciens des sciences humaines et des philosophes des

soucis et des doutes quant à une analyse correcte de cette adéquation. Un
facteur qui contribue à cette difficulté est la constatation des philosophes que
les entités «culturelles» exercent une efficacité réelle dans les affaires des

hommes. Or, comme l'explication de ce fait implique l'invocation d'une
causalité, seul le substrat matériel d'une telle entité semble être le foyer d'une
capacité causale compatible avec les conceptions de causalités admis dans les

modèles habituels des sciences empiriques. Pourtant, ces attributions se

heurtent à la reconnaissance initiale de la différence du phénomène culturel
des phénomènes de la nature «brute», une différence fondée dans une

«superstructure» de propriétés apparemment étrangères aux mécanismes
causals. N'est-ce pas là le lieu même où se concrétise la problématique de la

spécificité de sens et de l'opération de ces entités quelque peu étranges, où
s'ouvre le champ d'interrogation d'une théorie de l'objet culturel?

Il est instructif de considérer des difficultés rencontrées sur cette voie dans

les théories philosophiques. Une illustration permettra de préciser la portée de

cette constatation.
Dans la «théorie de l'action» qui s'est répandue dans la philosophie anglo-

américaine, les défenseurs d'une position dite «intentionnaliste» continuent à

s'opposer aux protagonistes d'une conception causale de l'action et de son
explication3. Cependant, à cause de l'incapacité des intentionnalistes de

spécifier de plus près la «connexion logique» qui est censée régir l'espace
logique de l'action et de ses «déterminants», et à cause aussi des difficultés
rencontrées par leurs adversaires de spécifier la connexion nomologique apte à

intégrer le phénomène complexe d'action dans une théorie causale de portée
plus englobante, certains doutes ont été exprimés quant à la conception de

l'action inscrite au coeur de la querelle. Un aspect central de ce débat concerne
l'explication de l'action: on constate que, dans la mesure où une action à

expliquer est identifiée en fonction d'une relation entre un événement
comportemental et des événements mentaux une situation théorique quelque peu
délicate résulte. Alors que l'ultime évidence à citer en faveur d'une explication
d'action est l'ensemble des croyances et des désirs de l'acteur, le plus souvent
l'identification de ces déterminants repose sur une hypothèse interprétative

3 Deux sources riches en renseignements et indications bibliographiques sont les textes de F.

Stoutland: Philosophy of Action: Davidson, von Wright, and the debate over causation, et de

R. Tuomela: Recent theory of action, tous les deux dans G. Flpistad (red.): Contemporary
Philosophy, vol. 3: Philosophy of Action, The Hague 1982.

115



caractérisant l'identité de l'action à expliquer4. Aujourd'hui les Quine,
Davidson et autres veulent nous faire croire, chacun à sa manière, que toute
interprétation est vouée fatalement à une indétermination dont la racine est

l'incapacité de fixer des contraintes objectives aptes à rétrécir l'éventail
d'hypothèses interprétatives, y compris celles que l'acteur lui-même
propose5. Or, si l'indétermination menace toute tentative de préciser les déterminants

de l'action, que dirait-on à propos de l'action elle-même? Ne risque-t-on
pas de perdre de vue ce sans quoi une théorie de l'objet culturel serait privée de

noyau?6

Certes, des doutes à propos de la scientificité des sciences humaines sont
aussi vieux que celles-ci. Mais aujourd'hui les arguments dans ce sens

s'inspirent d'une conscience aiguë des échecs antécédents. Certains théoriciens

affirment que c'est justement dans la mesure où les recherches du propre
des phénomènes humains - culturels - ne peuvent pas répondre aux exigences
d'une science empirique que leur situation est (momentanément) garantie. On
trouve dans la littérature des positions visant à convaincre que des disciplines
comme la micro-économie et la sociologie se figent dans les constructions
stériles aussi longtemps qu'elles persistent à réclamer pour elles-mêmes le

statut de sciences empiriques. Car en se servant implicitement (p. ex. la
microéconomie) ou parfois explicitement (p. ex. la sociologie) du cadre conceptuel
constitutif du discours intentionnel ces disciplines courent le risque de ne pas

pouvoir satisfaire le principe de la recherche empirique faisant appel aux lois,
à savoir de fournir tôt ou tard une spécification indépendante de facteurs admis
à l'intérieur d'une théorie explicative faisant appel aux lois7.

Mais, on l'a déjà soupçonné maintes fois, le champ conceptuel du discours
intentionnel se renferme sur lui-même, ce qui implique qu'il s'isole de

l'échafaudage nomologique de la science empirique8. Une spécification

4 L'expression classique de cet argument se trouve dans G. von Wright: Explanation and

Understanding, London 1971, voir surtout les pages 107-117.
5 Les doctrines de Quine et de Davidson ont été l'objet d'une grande quantité d'études; d'une

pertinence particulière pour la discussion présente est le volume rédigé par C. Hookway et P.

Pettit: Action and Interpretation. Studies in the Philosophy of the Social Sciences, Cambridge
1978.

6 Voir Barbara Hansen Soles: On the indeterminacy of action, in: Philosophy of the Social
Sciences 14 (1984) p. 475-488.

7 Voir les oeuvres de Alexander Rosenberg, surtout : Sociobiology and the Preemption of Social

Science, Oxford 1980, et: Obstacles to the nomological connection of reasons and actions, in:

Philosophy of Social Science 10 (1980) p. 79-92.
8 Rosenberg, loc. cit., et R. Tuomela: Explanation and understanding of human behavior, in:

Manninen, J. et Tuomela, R.(red.): Essays on Explanation and Understanding, Dordrecht
1976.

116



indépendante de ses composants semble être irréalisable, ce qui rend douteux

l'espoir de préciser des connections nomologiques. Au contraire, parler de

l'action présuppose logiquement la reconnaissance des raisons (des mobiles);
comprendre ce que l'acteur croit et souhaite implique la reconnaissance de ce

que l'acteur est à même de faire. C'est ainsi que l'on donne raison aux
intentionnalistes, mais sans aller jusqu'à reconnaître une méthodologie
interprétative spécifique dotée des critères d'interprétation universellement valables.

Par contre, une position qui prétendrait pouvoir fonder le cadre conceptuel
du discours intentionnel dans des structures réelles (p. ex. psycho-physiologiques)

se trahit comme encore incapable de dépasser le stade d'une «folk
theory». Celle-ci est devenue le cible non pas des tentatives réductionnistes

inspirées d'une vision physicaliste de l'unité des sciences, mais d'une
campagne visant à éliminer, à mettre fin à, un discours dont les catégories ne
s'accrochent pas au réel. Parler de l'action et de ses déterminants intentionnels
dans la perspective d'une théorie causale psychologique ne se distinguerait alors

en rien d ' un discours sur le phlogiston : dans les deux cas il s ' agirait de «théories»
radicalement fausses. Si nous nous sommes débarrassés des illusions du

phlogiston, nous restons toujours encore figés dans une «folk psychology»
enfantine9.

On voit bien: la rationalité de l'interprétation puise dans la sémantique du

notre concept de l'action, mais l'articulation de cette sémantique ne doit pas se

confondre avec la construction d'une science empirique10.
Cet exemple démontre les difficultés inhérentes à des tentatives de définirune

stratégie conceptuelle visant une théorie générale de l'objet culturel. Cependant,

l'exemple fait ressortir aussi un certain nombre des facteurs qui sont

caractéristiques du climat philosophique actuel. Il s'agit d'éléments propre au

style de la pensée contemporaine dont voici certains parmi les plus évidents.

1 L'attitude «antipositiviste» répandue a fait éclater le cadre plutôt stérile de la
vieille discussion autour d'un programme physicaliste de l'unité des

sciences; cela signifie entre autre
2) un recul devant des visions de théories universelles métaphysiques identi¬

fiant un lien essentiel entre sciences de nature et sciences de l'homme; cette
attitude a été renforcée par

9 Une attaque particulièrement virulente dans ce sens est celle de P.M. Churchland: Scientific
Realism and the Plasticity of Mind, Cambridge 1976.

10 Une tentative de reconstruire la «logique» des sciences sociales à partir de la sémantique de

l'action et du discours intentionnel qui lui est associé est G. MacDonald et P. Pettit: Semantics
and Social Science, London 1981.

117



3) des conséquences du «tournant linguistique» qui a contribué à la naissance
des doutes à l'égard des fondements, ou des structures essentielles
correspondant aux composants d'un domaine de discours; en outre

4) la prise d'une conscience «historique» dans l'épistémologie des sciences

naturelles, où on assiste à une tendance d'une interprétation socio-linguistique

de la science, que ce soit dans les thèses des «anti-réalistes», dans celles

soutenues par les «réalistes internes», ou encore dans la philosophie
herméneutique au sens large, qui comprend aujourd'hui les versions
actuelles du pragmatisme, et aboutit au «programme fort» de la sociologie
de la science

5) ces repères du style de la pensée actuelle concourent à la tendance marquée
d'inscrire la philosophie dans un courant interdisciplinaire motivé davantage

par une intérêt socio-pratique (p. ex. des questions de bio- et de socio-

éthiques, ainsi que la prise de conscience de la complexité des droits de

l'homme) que par un intérêt théorique et explicatif proprement dit.

Devant la constatation de cet état d'esprit, comment se modifie notre première
ébauche du champ d'interrogation d'une théorie de l'objet culturel? Quel sens

y a-t-il à la question: comment se constitue une entité culturelle à partir d'un
substrat matériel et d'une «superstructure» de significations? Une description
rudimentaire de l'unité de ces composants fait ressortir le problème fondamental,

de savoir quelle «colle» unifie les composants et de quelle nature est cette
«colle» par rapport à la nature des composants constitutifs. Logiquement si

elle ne s'identifie pas à la nature soit de l'un soit de l'autre des composants, la
«colle» ressort d'un principe non-inhérent à l'entité culturelle. A la rigueur on
pourrait peut-être envisager un quatrième cas limite, celui de réduire à une

façon de parler l'idée du caractère authentique d'une telle entité.
On trouve dans la littérature des positions en faveur de chacune de ces

possibilités. Ainsi à rencontre des théories très élaborées de l'objet culturel en

tant qu'une entité complexe dotée d'un mode d'existence spécifique - p. ex.
au sens de la conception de l'objet intentionnel de Roman Ingarden11 - il y a

celles qui la ramènent au substrat matériel - p. ex. en esthétique la «physical
object hypothesis» de Wollheim12 - livrés aux usages multiples réglementés
dans le contexte social de communication. Quant à la troisième possibilité,
rares aujourd'hui sont les positions qui invoquent un principe «métaphysique»

11 Le texte «classique» de Ingarden est <L'oeuvre d'art littéraires. trad, par P. Secretan,
Lausanne 1985.

12 R. Wollheim: Art and its Objects, second edition with supplementary essays, Cambridge
1980.

118



pour assurer l'unité et l'identité particulière de l'entité culturelle, p. ex. un être
idéal à la manière d'une forme platonicienne - Wolterstorff13 et la théorie de

découverte, non pas de création, des oeuvres d'art - ou une idée hégélienne
(Croce).

En effet, les repères auxquels j'ai fait allusion en évoquant le style de la
pensée actuelle influent directement sur les conceptions des éléments inscrits
aux programmes de ces théories divergentes. Des notions et des présuppositions

à propos de ce qu'est, par exemple, une propriété intentionnelle, ou un
individu en tant que substrat, porteur d'une propriété, ou encore de ce qu'est la
portée ontologique d'une théorie descriptive, etc. - découlent des préoccupations

dominantes de la philosophie.
Au centre de ces préoccupations se situe une problématique qui est

vraisemblablement leur lieu commun, l'intérêt presque universel à l'interprétation.

C'est cette recherche qui semble provoquer en grande partie des

hésitations et des doutes à propos d'une théorie d'un objet culturel quelconque.

Pour revenir à l'exemple de la théorie de l'action, on peut se demander

quelle serait la conséquence pour une théorie de l'objet culturel si une

conception de l'action comme celle avancée par Hans Lenk était élevée au

rang d'un paradigme théorique14. Dans cette perspective un phénomène
imprégné de signification - par exemple une action - n'est qu'une «construction

interprétative» dépourvue d'une unité intrinsèque renvoyant en fin de

compte à une nature spécifique. Ce qui plus est, à la différence d'une «physical
object hypothesis», qui respecte les droits de cité des choses matérielles telles

qu'elles sont, cette thèse s'étend au substrat, au porteur matériel, des

caractéristiques de sens; le rôle du substrat n'est déterminé qu'à partir d'une
«construction interprétative» motivée par des considérations extrinsèques à sa

nature inhérente. Or, si tout objet culturel s'avérait être une construction
interprétative dans ce sens, il ne serait que le produit toujours indéterminé des

multiples discours se déployant dans l'espace de l'interaction pratique, et non
pas un corrélat stable de référence. Dans la perspective d'une «construction
interprétative» des énoncés visant des entités culturelles obéissent à une
logique du plausible, du pertinent, et non pas à la logique classique des

énoncés vrais (ou faux)15.

Admettre ce genre de perspective constructiviste impliquerait un rejet des

13 N. Wolterstorff: Works and Worlds of Art, Oxford 1980.
14 H. Lenk: Handlung als Interpretationskonstrukt. Entwurf einer konstituenten- und beschrei¬

bungstheoretischen Handlungsphilosophie, in: H. Lenk (Hg.): Handlungstheorien Interdisziplinär,

München 1979, Bd. II, 1.

15 La perspective constructiviste dans la philosophie des sciences sociales a été defendue par O.

119



trois premières possibilités de constitution de l'objet culturel évoquées tout à

l'heure. Celles-ci seraient toutes à soupçonner en raison de leur penchant
«objectiviste» renforcé par des prétentions essentialistes.

Certains esprits essaient de contourner ou d'éviter cette conclusion par une
espèce de tournant transcendantal destinée à rendre manifeste le statut culturel
de l'activité théorique, y compris celle qui vise l'objet culturel en tant que tel.
On affirme que toute théorie est un produit d'une activité dont la cohérence

dépend de la même «rationalité» qui imprègne les objets auxquels s'adresse la
théorie. C'est pour cette raison que la théorie ne peut être évaluée qu'à la
lumière de l'explication qu'elle doit être à même de fournir de cette activité
dont elle est elle-même le produit. Ce tournant est une façon de revaloriser le

cercle herméneutique. Il repose sur la conscience de la cohérence, de

l'adéquation interne réciproque, des propriétés des éléments admis dans la sphère
de ce qui est culturel, parmi lesquels s'inscrit l'activité théorique elle-même.
Elle est ce facteur qui en articulant cette sphère, en la portant à l'expression, y
contribue en effet cette caractéristique fondamentale qui en est la
«conscience».

En la regardant de plus près, on s'aperçoit comment cette stratégie s'achemine

dans une voie quelque peu paradoxale. Car sans aller jusqu'à admettre
des facteurs fixes («neutres») aptes à servir comme des déterminants d'une
construction théorique, cette stratégie ne se définit pas non plus comme une
tentative de réduction, d'élimination. Elle se hisse plutôt à une position à mi-
chemin entre ces deux pôles. Dans cette perspective on affirme que l'espoir
d'une «view from nowhere», du dehors de l'espace culturel, n'est qu'un
mythe; ou bien que la tentation de délimiter même le domaine du culturel de

celui de la nature repose sur le mythe d'une totalisation de l'expérience à

jamais étrangère à ce qui peut être affirmé avec une évidence empirique (p. ex.
Kolakowski16). Poussée à l'extrême, cette attitude peut contribuer à évacuer le

concept du culturel de tout contenu spécifique, à moins que le terme soit

réapproprié dans une conception en quelque sorte spéculative, p. ex. les

proclamations des marxistes «humanistes» à propos de l'hominisation.
Drôle de résultat: on constate qu'à la question de savoir si une théorie de

l'objet culturel peut être formulée conformément à une «intuition» des

contraintes à respecter dans une stratégie conceptuelle, la philosophie actuelle
tend à répondre, «nous ne savons pas». Car la question repose sur une Vor-

Schwemmer: Theorie der rationalen Erklärung. Zu den methodischen Grundlagen der
Kulturwissenschaften, München 1976.

16 L. Kolakowski: Die Gegenwärtigkeit des Mythos, München 1973.

120



Verständnis à jamais inaccessible à une théorisation empiriquement motivée -
une réponse qui se fait reconnaître dans les appels à des principes de «charité»
ou d'«humanité» de l'interprète17.

Pour ma part je trouve intéressantes les tentatives de revoir cette problématique

à partir d'un point d'observation précis, à savoir de la perspective d'une
théorie de la personne en tant qu'une entité culturelle, c'est-à-dire une entité

émergente digne d'un emplacement ontologique irréductible18. Envisagée
ainsi la personne ne s'identifie pas à l'individu psycho-physiologique; elle
n'est pas non plus le jouet d'un «déterminisme» plus ou moins inexorable -
selon la conception - d'une force sociale ou historique. Cette dernière vision
présuppose tacitement une adéquation de propriétés entre une telle force

historique et les propriétés de la personne, adéquation sans laquelle le discours
à propos de la détermination de la personne par des structures immenses

comme celles de la «société» et de «l'histoire» serait gratuit et privé de sens.

(C'est pour cela qu'un réductionnisme de type physicaliste est plus cohérent en
cherchant à éliminer toute trace des propriétés qui ne peuvent être attribuées

qu'à la personne.) Par conséquent, concevoir la personne comme une entité
culturelle repose sur l'idée que la sphère culturelle s'organise à partir de

l'intentionnalité véhiculée dans le langage et dans l'action dont la personne est
à la fois le fondement et l'objet ultime. La personne est cet être qui contribue
activement à la constitution de son mode d'existence en étant impliquée
continuellement dans le processus de la reproduction des structures de sens.

Comme on peut remarquer, cette idée n'est pas totalement étrangère au
tournant «transcendantal», mais grâce à sa dimension ontologique - celle des

entités émergentes - elle semble être plus apte que ce dernier à fournir une

argumentation «dialectique» contre des thèses:

- réductionnistes: la thèse réductionniste (physicaliste) en tant qu'une entité
culturelle devrait être elle-même soumise à une réduction à partir de la
même source - l'activité de projection symbolique-conceptuelle de la

personne;

- celles qui font de la personne une «construction interprétative» à tout égard;
au contraire l'attribution à soi des propriétés, aussi relatives qu'elles
puissent être, est une constante sans laquelle une interprétation se prive de

cohérence;

17 Ces principes sont défendus notamment expressis verbis par Quine et Davidson.
18 Un argument très détaillé en faveur de cette position ontologique est défendu par Joseph

Margolis; voir, entre autres: Persons and Minds, Dordrecht 1978, et: Culture and Cultural
Entities. Toward a New Unity of Science, Dordrecht 1984.

121



- essentialistes, au sens de toute doctrine qui prétend pouvoir identifier des

principes universaux indifférents aux contextes d'exemplification et à la

prise de conscience historique sensible à son contenu culturel spécifique.

122


	Stratégies conceptuelles pour une philosophie de l'objet culturel : interrogations préliminaires aux bords d'un champ conceptuel

