Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Schatten des Geschlechts tber der Vernunft
Autor: Weisshaupt, Brigitte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Medium Geschlecht?/Questions féministes

Studia Philosophica 48/89

BRIGITTE WEISSHAUPT

Schatten des Geschlechts iiber der Vernunft

Das Licht der Vernunft hat seit seinem Erscheinen die Dunkelheit des
abendlidndischen Unverniinftigen auszuleuchten versucht und weitgehend
eine aufgeklarte Welt zustandegebracht. Nach und nach traten Sachverhalte
und Gegenstéinde ins Licht, andere blieben unaufgekiart oder wurden allererst
durch das selektierende Licht in den Schatten gestellt. Die Lichtmetaphorik
der aufkldrenden Vernunft umschreibt die Dialektik von Licht und Schatten,
von Verniinftigem und Unverniinftigem oder Vernunftlosem auf besonders
einleuchtende Weise. Diese Metaphorik macht deutlich, dass das, worauf
Licht fallt, Inhalt und Gegenstand der Vernunft ist, die sich damit selbst
bestimmt, und die dadurch auch immer eine andere ist. Vernunft differenziert
sich ndmlich, worauf Adorno hinweist, in sich nach ihren Gegenstdnden; sie
«darf nicht dusserlich, mit verschiedenen Graden von Giiltigkeit, als stets
dieselbe, verschiedenen Gegenstandsbereichen aufgepriagt werden» (Adorno,
1973, S. 232). Was beim Ausleuchten durch die Vernunft im Schatten bleibt,
féllt als Schatten bestimmend zuriick auf die Vernunft.

Ich spreche hier nun im besonderen vom Schatten der unaufgeklérten
Geschlechterdifferenz tiber der Vernunft und frage, wie dieses Schattenhafte
die Vernunft verdunkelt. Dabei gehe ich davon aus, dass die Kritik an der
Vernunft als konkrete Erhellung der Vernunft nur verniinftig moglich ist.

Die Schatten, auf die wir theoretisch blicken, sind jene der einseitig
herausgedachten Vernunft. Aus dem Dunkel, so lautet meine These, meldet
sich die unterschlagene Perspektive, das «Weibliche», als Kritik der Vernunft
zu Wort. «Das Ausgestossene — man nennt es in anderen Zusammenhéngen
den Knecht, das Verdringte — <beherrscht> unwiderruflich noch den Text,
durch den seine Ausschliessung bestitigt wird» (Irigaray, 1980, S. 16). Im
Ausgeschlossenen exponiert sich das philosophierende Subjekt als ein «weib-
liches». Dadurch wird die Relevanz des klassisch philosophierenden Subjekts
fir die Erkenntnis von Objektivem — der Welt und ihrer Erscheinungen — sowie

53



des Subjekts selbst virulent. Fiir die Philosophie erdffnet sich durch die
Priasenz eines sich zunéchst explizit als weiblich definierenden Subjekts ein
besonderer und neuer Realititsbezug. Dieser zeigt sich als bestimmte Kritik,
Konkretisierung und Erweiterung der tradierten philosophischen Positionen.
Solches Denken tritt zundchst dort hervor, wo Frauen in den bisherigen
Erkenntnis- und Wissensgehalten der Philosophie weder sich selbst noch
bestimmtes Objektives ihrem theoretischen Zugang gemdss ausgedriickt fin-
den.

Ich spreche hier zunéchst in uneigentlichem Sinne von einem «weiblichen
Subjekt», wobei ich annehme, dass dieses ein historisch gewordenes und
damit immer auch ein konditioniertes ist, dessen Werden sich als ein Be-
stimmtwerden und nicht als ein Sichselbstbestimmen erweisen ldsst, was
wiederum heisst, dass es im strengen Sinne eben nicht Subjekt ist. Frauen
wurden bisher nur als Objekte definiert und von Minnern bestimmt. Ihnen
wurde weder Selbstsein ermoglicht, noch nahm man ihr spezifisches Wissen
von sich zur Kenntnis. Frauen sind aber immer schon solche «Objekte», die
von sich selbst als Subjekte und Personen wissen konnen. Dieses Wissen muss
herausgedacht und den ménnlichen Definitionen des Weiblichen entgegenge-
stellt werden.

Das Denken von Frauen zeichnete sich in den jlingsten feministischen
Uberlegungen bisher durch Bestrebungen aus, eigene Positionen zu gewin-
nen. Es galt zunéchst, den Nachweis des Ausschlusses der Frauen aus dem
Geschift der philosophischen Reflexion bei den Themen und Fragestellungen
klassischen Philosophierens zu fiihren. Damit verbunden war und ist die
kritische philosophiegeschichtliche Rekonstruktion philosophischer Gehalte.
Das implizit im bisherigen philosophischen Diskurs mitgedachte und mitinter-
pretierte «Weibliche» sollte als das, was es ist, namlich als objektivierende
Interpretation eines ménnlichen Subjekts herausgestellt werden. Auf diesem
Wege haben sich bisher die Frauen vielfach psychoanalytischer Modelle
bedient, auch indem sie diese kritisch verdnderten bzw. dechiffrierten, um des
philosophiegeschichtlich und ontogenetisch Verdridngten thematisch habhaft
zu werden. Wenn Begriffsgenesen allgemein in der Philosophiegeschichte auf
die Generierenden zuriickgehen und in deren Normenschaffungskompetenz
ithre Basis und Ausfliihrung haben, so wird auch das Symbolische — im Sinne
des sprachlich Ausgedriickten der Vernunft — dieser Genesis entstammen.
Auch die Bestimmungen der Vernunft, des Verniinftigen, werden also,
bezogen auf die genannte Urheberschaft, durch Kritik iiberpriift und verandert
werden missen. Wesentliches an dieser Kritik ist z. B. durch Luce Irigaray
und Julia Kristeva, zwei franzésische Denkerinnen, geleistet worden. Thnen

54



geht es darum, sichtbar zu machen, was jeweils aus dem Vor- und Ausser-
sprachlichen durch Ménner bzw. Frauen ins «Symbolische» gehoben wird,
bzw. dass und wie weit das «Weibliche» mit dem Vorsymbolischen, dem
«Semiotischen» oder «Unbewussten» identifiziert wird, und was sich dabei
fir Konsequenzen ergeben.

Ein durch ménnliche Interessen geprigtes Denken hat die Vernunft sich
einseitig herausbilden lassen. Die beanspruchte Allgemeinheit der Vernunft
ist abstrakt und iiber partikulares Denken vermittelt.

Im folgenden mdéchte ich exemplarisch das Subjekt der Vernunft betrachten
und die Probleme der Ich-Identitit diskutieren.

Selbstverhdltnis und Identitdt

In der abstrakten Erorterung der Identitat der Person, wie sie in der philosophi-
schen Anthropologie gemeinhin erfolgt, ist die Frau stillschweigend mitge-
meint; das heisst, die theoretische Erorterung ist zunéchst nicht so konkret,
dass die Differenz der Geschlechter miteinbezogen wird. Bei genauem Zuse-
hen zeigt sich allerdings, dass sich die Probleme der Identititsbildung beim
«Menschen» wesentlich als Annidherung an die Probleme der Identitiitsbil-
dung beim Mann erweisen.

Dieser Befund wurde und wird erst durch die kritische wissenschaftliche
Forschung von Frauen aufgedeckt, welche notwendig ist fiir ein besseres
Selbstverstdndnis beider Geschlechter und fiir eine bessere und ganzheit-
lichere Theorie.

Ich gehe davon aus, dass Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung nicht
moglich sind ohne Vernunft, dass sie auch bei Frauen als reflektiertes
Selbstverhiltnis verstanden werden miissen (Tugendhat, 1979, S.241).
«Selbstbewusstsein», «Selbstsein» und «Selbstbestimmung» bezeichnen ei-
nen sich selbst fortbestimmenden Prozess in einem Erfahrungs- und Spra-
chumfeld, in intersubjektiven Kontexten.

Prinzipiell sollte sich hier das Werden des Selbstseins der Frau nicht von
jenem des Mannes unterscheiden, aber faktisch wird natiirlich die durch
mannliche Normenschaffungskompetenz definierte soziale Mitwelt fiir den
Selbstwerdungsprozess von Frauen besonders zum Problem. Genau hier wird
die Frage relevant, in welchem sozialen Erfahrungs- und Diskurskontext der
Selbstbestimmungsprozess von Frauen statthat oder vielmehr nicht stattfindet.
Dass Frauen wirklich selbst bestimmen konnen, was sie sein und wie sie sich

55



selbst verstehen wollen, ist in jeder «patriarchalischen» Gesellschaft eine
[llusion. Damit wird die prinzipiell gleiche Form der Selbstwerdung von
Mann und Frau fragwiirdig. Die inhaltlich anders bestimmte Genese wirkt sich
auch auf die Form oder Struktur aus; die inhaltlich anders besetzte Entwick-
lung wird auf die Entwicklungslogik Auswirkungen haben.

Selbstbewusstsein, Selbstbestimmung und in dieser Form personale Identi-
tdt sind Termini der neuzeitlichen Philosophie. Sie stehen im Zusammenhang
mit der Entfaltung der Subjektivitit, das heisst einer selbstbewusstseinszen-
trierten Explikation des Ich. Hierbei geht es um ein Ich, das wesentlich als
Geist und Vernunft bestimmt ist. Mit dem Begriff «Selbstbewusstsein» ist
philosophisch ein Bewusstsein gemeint, das jemand von sich selbst hat.
Dieses Sich-selbst-Wissen ist Grundlage alles tibrigen Wissens und Bewusst-
seins.

Die Identitét des «Ich» bezeichnet die Kompetenz sprach- und handlungsfi-
higer Subjekte, bestimmten Konsistenzforderungen zu geniigen. Diese Kom-
petenz bildet sich in sozialen Interaktionen. In der Theorie und Diktion von
Habermas wird Identitdt zundchst durch Vergesellschaftung erzeugt, dadurch
nidmlich, dass sich die Heranwachsenden erst einmal iiber die Aneignung
symbolischer Allgemeinheiten in ein bestimmtes soziales System integrieren,
wihrend Identitdt dann durch Individuierung d. h. gerade durch eine wach-
sende bzw. kritische Unabhingigkeit gegeniiber sozialen Systemen sich
weiterbildet und entfaltet (Habermas, 1976, S. 68). In die allgemeine Defin-
ition der Identitidtsgenese bezieht Habermas eine mogliche Geschlechterdiffe-
renzierung nicht ein. Auf dem Hintergrund des Rasters genereller Identititsge-
nese miissen deshalb die Defizite der Theorie beziiglich des Selbstwerdens
und des Selbstseinkénnens von Frauen sichtbar gemacht werden.

Hier zeigt sich die fundamentale Schwierigkeit unserer allgemeinen theore-
tischen Sprache als sexistischer Herrschaftssprache, die in der Regel «weibli-
che» Belange nicht mitmeint. Frauen mdchten daher eine «andere Sprache»
sprechen. Sie machen aber die Erfahrung, dass sich Sprache nicht einfach von
einer einzelnen Person oder Personengruppe konstituieren ldsst. Viele Femini-
stinnen sprechen von einem «implantierten» Bewusstsein und von einem
durch Sprache vollzogenen «Kolonialismus», die eine genuine Beeintrichti-
gung der Erfahrungen und des Bewusstseins der Frauen bedeuten.

56



Moégliches Selbstsein von Frauen

In den Ansitzen feministischer Theorien haben wir Versuche vor uns, in der
Topologie fraulichen Seins voranzukommen. Zunehmend deutlicher wird ein
Ort der Rede von Frauen geschaffen. Darin liegt die Aufforderung an Frauen,
sich nicht wieder auf einen neuen «Mythos Frau» zuriickbinden zu lassen.
Auch wenn Frauen die Bestimmungen ihres Bewusstseins noch kaum entdeckt
haben mégen, wird ihre Rede, d. h. ihre Féhigkeit im Symbolischen, Wege
zur weiteren Selbstfindung erdffnen. Es entstehen Lichtungen von Offentlich-
keit gegen verordnete Stummbheit.

Hier ist die Frage zu stellen, ob eine im bisherigen Sinne autonome Ich-
Identitét fiir Frauen die allein anzustrebende Form ihres Personseins sein soll.

Die Autonomie des Ich bedeutet ein einheitliches, vernunftgeleitetes
Selbst, das als systematisiertes Ordnungsprinzip auftritt. Es erscheint als die
«rigide Einheit des biirgerlichen Subjekts» (Wellmer, 1985, S. 104). In starre
Grenzen gebannt, ist dieses Subjekt unfihig zur Selbstrevision. Alles, was
nicht seiner Logik entspricht, wird als ich-fremd, als Nicht-Identisches oder
als Abgespaltenes qualifiziert und ausgegrenzt. Das sogenannte «Weibliche»
gehort dazu. Das autonome Ich macht einen Herrschaftsanspruch iiber alles
Andere ausser ihm geltend. Es iibt einen Zwang aus gegen die dussere Natur
und gegen die eigene «innere Natur», gegen das Sinnliche und Emotionale.
Die Autonomie des Ich bedeutet den Zwang des Bewusstseins tiber die dussere
Natur und die «innere Natur» der Person.

Nach der philosophiegeschichtlich registrierten und akzentuierten Tren-
nung von «Geist» und «Leben», die sich seit Descartes abzeichnete, gewinnt
heute wieder die Erfahrung an Bedeutung, dass das Bewusstsein seine
genetische Herkunft in der Natur hat und von dieser auch essentiell abhéngig
bleibt. Die dussere Natur und die innere Natur des Menschen lassen sich nicht
ohne das Risiko ihrer ginzlichen Ausloschung grenzenlos ausbeuten und
unterdriicken (vgl. Nolleke, 1985, S. 262). Diese Erkenntnis bedeutet fiir das
bewusste Ich, dass es ein abhdngiges Ich ist. Aus dieser Einsicht folgt
notwendig, Ich-Identitit anders und offener zu denken. Die «innere Natur»
sollte nicht langer rigoros dem «autonomen Ich» unterworfen bleiben. Sie
sollte durch das von ihr abhidngige Bewusstsein hindurch eine Moglichkeit
erhalten, sich zu dussern, besonders auch auf der symbolischen Ebene. Die
Vorstellung, dass die «innere Natur» in Sprache entbunden wird und damit
einen freien Zugang zu Interpretationsmaoglichkeiten gewinnen kann, er6ffnet
eine neue Perspektive fiir die «innere Natur» und fiir Identitét und Selbstsein
Uberhaupt.

57



Ein iiber eine autonome Ich-Identitéit hinausgehendes Modell einer «unge-
zwungenen Ich-Identitit» (Habermas) bedeutet die Aufhebung der starren
Subjektgrenzen bzw. eine Erweiterung dieser Grenzen. Darin ist auch eine
offene Form der Individuierung jenseits starrer Systemzwinge, also die
zwanglose Einheit einer «kkommunikativ verfliissigten Ich-Identitdt» (Haber-
mas/Wellmer) zu sehen.

Als Frage bleibt, wie dieses Modell fiir die Gewinnung einer Bestimmung
des Selbstseins von Frauen relevant werden kann. Das Konzept solchen
Selbstseins geht einher mit dem Konzept verdnderter Vernunft. Vernunft
steht selber im Diskurs. Wie sie im Spannungsfeld zwischen Kommunika-
tion und Rationalitiatskritik sich konstelliert, muss sich auch auf unsere
Debatte auswirken.

Vernunft im Diskurs

In der feministischen Philosophie ist die Frage umstritten, ob eine rein
«weibliche Philosophie» zu entwickeln und der bisherigen vorwiegend
«midnnlichen Philosophie» gegeniiber zu stellen sei, oder ob die bisher
einseitig geschlechtsdominierte Vernunft dahingehend zu veridndern und zu
befreien sei, dass die alte Idee einer einen Vernunft durch Ergénzung ihrer
ausgelassenen «weiblichen» Momente einen neuen Ausdruck gewinnen
kann.

Besonders zu bedenken wird dabei sein, ob und inwiefern feministische
Vernunftkritik auch eine anthropologisch fundierte Kritik sein muss, ob also
und inwiefern der anthropologische Befund «Frau» ein anderer ist als der
anthropologische Befund «Mann» und inwieweit das Denken davon betrof-
fen ist.Dabei kann es nicht darum gehen, ein «weibliches» Denken zu
entwickeln, das sich von einem hypostasierten «Wesen der Frau» her be-
stimmt, aber auch nicht darum, eine mogliche «feministische Philosophie»
lediglich subjektivistisch dadurch sich definieren zu lassen, dass sie auf die
Erfahrungen von Frauen als Geschlechtswesen allein sich abstiitzt, und von
daher alles, was ist, was sein kann und was sein soll, reflektiert und
bestimmt.

Wenn wir auch erkenntnistheoretisch davon ausgehen konnen, dass fiir
das reflektierende (weibliche oder mannliche) Subjekt das eigene korperliche
und seelische Sein eine objektive Praponderanz, einen objektiven Vorrang
beinhaltet, weil es das Subjekt unvermittelt trifft, so ist doch diese anthropo-

58



logische Gegebenheit nicht allein das Denken bestimmend — wohl aber zu
bedenken. Sie muss auf jeden Fall in ihrer Bedeutung fiir das Konzept von
Erkennen, Vernunft und Denken aufgearbeitet werden.

Es bleibt uns die Aufgabe, das anthropologisch Allgemeine durch kritische
Negation zu konkretisieren, um den allenfalls voreiligen Schluss bisherigen
Philosophierens, mannliches Denken sei Denken schlechthin, als historischen
Fehlschluss zu erweisen. Es ist namlich, sagt z. B. Nietzsche, ein System von
«vorherbestimmter Entscheidung und Antwort auf vorherbestimmte und aus-
gelesene Fragen» gegeben. «Bei jedem kardinalen Problem», so Nietzsche,
«redet ein unwandelbares <das bin ich>; iber Mann und Weib zum Beispiel
kann ein Denker nicht umlernen, sondern nur auslernen, was dariiber bei ihm
«feststeht>. Auf diese reichliche Artigkeit hin, wie ich sie eben gegen mich
selbst begangen habe, wird es mir vielleicht schon eher gestattet sein, liber
«das Weib an sich> einige Wahrheiten herauszusagen: gesetzt, dass man es von
vorneherein nunmehr weiss, wie sehr es eben nur — meine Wahrheiten sind»
(Nietzsche, 1886, Nr.231). «Grad und Art der Geschlechtlichkeit eines
Menschen reicht bis in den letzten Gipfel seines Geistes hinauf» (Nietzsche,
1886, Nr. 75). Nietzsche behauptet hier eine geschlechtliche Unhintergehbar-
keit zumindestens der philosophischen Aussagen iiber Mann und Frau.

Jacques Derrida schreibt im Zusammenhang hiermit: «Es gibt also keine
Wahrheit an sich, des Geschlechtsunterschieds an sich, des Mannes oder der
Frau an sich; im Gegenteil: die gesamte Ontologie erheischt, verbirgt in sich
diese Nichtentscheidbarkeit, deren Folgeerscheinung sie ist: ein Nachprii-
fungs-, Aneignungs-, Identifizierungseffekt, ein Effekt der Identitatsverifika-
tion» (Derrida, 1976, S. 81f.).

Das hier ontologisch nicht Gedachte, das einseitig nicht zu Denkende,
bleibt Ergebnis und Desiderat der Ontologie. Zu kritisieren bleibt, dass
einseitig {iber den Unterschied hinweggedacht und damit das Allgemeine
bisher unvermittelt gesetzt wurde, anstatt es iiber die Differenzen konkret zu
vermitteln. Es gilt nun, begrifflich jenes verniinftig Allgemeine zu destru-
ieren, das bisher die Frau als «Wesen» bestimmte, und dagegen sichtbar zu
machen, dass und wie sich «das wirkliche Sein» der Frau, ihr ungedachtes
Anderes, ins Symbolische heben lésst.

29



Differenzierung des anthropologischen Wissens

«Identitétsverifikation» erweist sich auch fiir die Frauen als Aufgabe.Dieser
Aufgabe im Wege steht zunichst das «An-sich-Sein» der Modelle, in denen
anthropologische Identitit gedacht wird. So kann es nicht anders sein, als dass
sich auch noch die Bestimmungen der Identitit der Frau wesentlich am
geltenden Ich-Modell und seinen Modifikationen, also am Modell der biirger-
lichen Subjektivitit bzw. am Subjektivitdtskonzept der idealistischen Philoso-
phie orientieren. In gewisser Weise bleibt damit dieses Denken der «Urform
von Ideologie», als welche Adorno Identitit fasst, verhaftet (Adorno, 1973,
S. 151).

Demgegeniiber hat Foucault im Riickgang auf Nietzsche versucht, im
Verfolgen eines anderen Typus von Genealogie das bedingungslos einigende
und einheitliche Denken zu vermeiden und zu unterlaufen. Sein Vorhaben
intendiert die Auflosung anthropologischer Konzepte mittels Destruktion
ihrer einheitsbildenden Genese. «Dem komplexen Faden der Herkunft nach-
gehen», heisst fiir Foucault, «das aufsuchen und festhalten, was sich in ihrer
Zerstreuung ereignet hat: die Zwischenfille, die winzigen Abweichungen
oder auch die totalen Umschwiinge, die Irrtiimer, die Schatzungsfehler, die
falschen Rechnungen, die das entstehen liessen, was existiert und fiir uns Wert
hat» (Foucault, 1974, S.89f.). Es gilt nach Nietzsche und Foucault zu
entdecken, dass an den Wurzein dessen, was wir erkennen und was wir sind,
nicht die Wahrheit und das Sein stehen, sondern die Ausserlichkeit des
Zufalligen. Dieses dusserlich Zufdllige erhebt sich gegen die ordnenden
Machtkonstellationen — auch gegen die der scheinvermittelten «Einheit» des
Subjekts. Als solche Ordnungsgebilde sind auch die Konzepte der klassischen
Anthropologie zu sehen, die sich des «Menschlichen» tiber die Verallgemei-
nerung des Ménnlichen beméchtigen.

Fiir das Problem der Differenzierung von Miannlichem und Weiblichem ist
zum Beispiel schon das genealogische Zuriickverfolgen der anthropologi-
schen Theorie in den Leib aufschlussreich. «Dem Leib prigen sich die
Ereignisse ein (wéhrend die Sprache sie notiert und die Ideen sie auflosen).
Am Leib 16st sich das Ich auf (das sich eine substantielle Einheit vorgaukeln
mochte)» (Foucault, 1974, S.91). Diese Genealogie sucht als Analyse der
Herkunft gegenwirtigen Ich-Bewusstseins die Verschriankung von Geschichte
und Leib auf; sie «muss zeigen, wie der Leib von der Geschichte durchdrun-
gen ist und wie die Geschichte am Leib nagt» (Foucault, 1974, S. 92). Der
uneinheitliche Leib kann hier als Modell einer Orientierungsform dienen,
anhand welcher die konkretisierende Destruktion der «abstrakten» Identitit

60



angegangen werden kann. Die Figur einer zwanglosen Identitit, wie ich sie
oben entwickelt habe, wire in dieser ideologiekritischen Generaliiberpriifung
der anthropologischen Theorie natiirlich eingeschlossen.

Der Versuch, Denken von Frauen aus der pluralen Vielschichtigkeit zum
Beispiel der Leiblichkeit und deren geschichtlich-ideologischer Zerstreuung
zu begreifen, wird ein Denken hervorbringen, das selbst different und dissi-
dent ist. In solcher Dissidenz wird das feministische Denken noch eine Weile
verharren miissen, will es auch Philosophen zum Nachdenken iiber die
Konkretion bewegen. Eine voreilige Verschwisterung im Denken wiirde die
Frauen ihres Widerspruchsmomentes berauben. Wird die Genese der Identitét
der Person kritisch allein auf die logischen Mechanismen der wesentlich von
Minnern artikulierten Theorie zuriickgefiihrt, so zeichnet sich diese Theorie
eben zumindest negativ durch mangelnde Konkretisierung aus. Die Differen-
zierungen des Leiblichen und Geschlechtlichen und anderes mehr sind theore-
tisch fiir die philosophische Anthropologie nicht aufgearbeitet. Entsprechend
bleiben die philosophisch-anthropologischen Konzepte fiir das Selbstsein der
Person im Abstrakten stecken.

Das miénnlich dominierte philosophische Denken «schlechthin» hat vor der
Konkretisierung des Besonderen, des méannlichen und weiblichen Leiblichen
und Geistigen schon Halt gemacht. Insofern ist die Phinomenologie der
Differenzierungen noch nicht geschrieben, kann wohl auch nicht von ménnli-
chen Philosophen allein geschrieben werden. Diese Konkretion hat «man» aus
der Philosophie als Wissenschaft ausgegrenzt; «man» liberlisst sie, was die
Frau anbelangt, dem angeblich un-philosophischen Feminismus.

Das neue von Frauen getragene philosophische Programm der Differenzie-
rung des anthropologischen Wissens hat seine Impulse zu nehmen aus der
Nicht-Identitat im Begrifflichen, des Begrifflichen, das sich unter den Titeln
Mensch, Vernunft, Selbstsein immer schon iiber die faktischen Differenzen
hinweggesetzt hat. Der Ansatz kommunikativer und sprachanalytischer Theo-
rien scheint mir geeignet, diese Differenzen in die Theoriebildung und das
heisst nun, in den Diskurs einzubeziehen.

Stimme aus dem Schatten

Nach der kommunikativen Theorie ist auch die Bestimmung des Verniinftigen
durch den verniinftigen Diskurs, das heisst durch konsensfihige Argumenta-
tion, herzustellen. Die kontrafaktische Idee eines solchen Konsenses liber das

61



Verniinftige erfihrt jedoch ihre Korrektur durch den faktischen Diskurs mit
wirklichen Gesprachsteilnehmern, die zunehmend nun auch Teilnehmerinnen
sind. Diese artikulieren, dass es in der Theorie so, wie es allgemein philoso-
phisch-theoretisch bestimmt wird, nicht ist. Sie artikulieren das in der allge-
meinen Theorie nicht Ausgedriickte. Es bedeutet wohl schon eine Probe aufs
Exempel der kommunikativen Theorie, wie weit Frauen im faktischen Diskurs
als Gesprichsteilnehmerinnen ernst genommen werden und wie weit ihre
Voten in der Reziprozitit des Dialogs argumentativ beim Bestimmen des
begrifflich Verniinftigen und Unverniinftigen zum Tragen kommen.

Halten wir fest: Wir gehen davon aus, dass Philosophieren mit Vernunft zu
tun hat. Wenn also mit der Vernunft Licht beansprucht wird, so sind auch die
Schatten wahrzunehmen, die aus der unterschiedlichen geschlechtlichen Kon-
kretion heraus auf die Vernunft fallen. Vernunft, das heisst hier verniinftige
Argumentation wirklicher Gespréachsteinehmerinnen und Gesprichsteilneh-
mer, die in der Rede Wahrheitsanspriiche geltend machen und bestreiten. Thr
Gesprich sollte das zur Rede gestellte Andere, das noch Schattenhafte, nicht
verdriangen, sondern aufnehmen.

Zumeist krankt die verniinftige Argumentation daran, dass die Gesprach-
steilnehmerinnen fehlen. Frauen zur philosophischen Argumentation zu be-
freien, ist selbst Desiderat heutigen Denkens von Frauen. Befreiung heisst
Verdanderung. Verdndern wird sich nicht nur das argumentierende Subjekt
«Frau», sondern auch die Argumentation selbst, die ihrer Genese nach bisher
ebenfalls Produkt einseitiger Konstitutionsformen war. In der befreienden
reziproken Argumentation wiirde sichtbar, dass Aufkldrung die Aufkldrung
verdndert. In diesem Sinne konnte denn auch davon die Rede sein, dass sich
das Projekt der Moderne wandelt, wenn auch nicht dadurch, dass diese nun die
Postmoderne rationalisieren mochte. Das Andere der Vernunft, um das es der
feministischen Philosophie geht, ist das noch ungedachte und im Schatten
liegende Eigen-sinnige. Thm gilt die Aufmerksamkeit des Denkens von
Frauen.

Hier mag denn auch der Ort sein, wo feministische Philosophie sich mit
Bestrebungen der Postmoderne verbinden konnte. In diesem Zusammenhang
mochte ich mit Jean-Francois Lyotard von einem Redigieren der Moderne
sprechen (Lyotard, 1988). «Die Postmoderne ist schon in der Moderne
impliziert», fiihrt er aus, «da die Moderne — die moderne Temporalitit — in
sich einen Antrieb enthilt, sich selbst auf einen von ihr unterschiedenen
Zustand zu tiberschreiten. Und mehr als das: sich sogar in eine Art letzte
Substantialitit aufzulésen, nach der zum Beispiel das utopische Projekt
strebt, aber ebenso das einfache politische Projekt, das in den grossen

62



Emanzipationserzahlungen enthalten ist. Die Moderne geht konstitutiv und
andauernd mit ihrer Postmoderne schwanger» (Lyotard, 1988, S. 6).

Die Debatte iiber die Dialektik von Moderne und Postmoderne hat wieder
neue Lichter auf die Zustdndigkeit und den Begriff der Vernunft geworfen. Es
wird beispielsweise nach der einen Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen
gefragt. Vernunft wird verschiedenen Rationalititsformen gegeniibergesetzt
(Welsch, 1988, S.277f.). Dabei wird Vernunft etwa als «VermoOgen der
Verbindung und des Ubergangs zwischen Rationalititsformen» bezeichnet.
Als Rationalitits-formen gelten «kognitive, ethische, asthetische, religitse
und technische Rationalitit».

Rationalitdt wird dabei offenbar von den Gegenstandsbereichen her defi-
niert. In diesem Sinne haben schon Kant und Hegel die Bestimmungen der
Objektivitit, des Gegenstandsbereichs, zugleich als Bestimmungen der Ver-
nunft selbst begriffen.

Akzeptiere ich einmal diesen theoretischen Ansatz, dann kann ich aber auch
als Frau sagen, dass es nahe liegt, den Gegenstandsbereich der Bestimmungen
«weiblichen Denkens» ebenso als besondere Rationalitdtsform der Vernunft
zu fassen und damit zu der Vielzahl der Stimmen der Vernunft die weibliche
Stimme sich gesellen zu lassen. Denn was als ethische Rationalitit zum
Beispiel erlaubt ist, miisste wohl analog als weibliche Rationalitdt moglich
sein. Deren «Vorkommen» darf nicht wiederum mit Argumenten einer,
natiirlich nicht eingestandenen, in Wahrheit aber doch regional begrenzten
«ménnlichen» Vernunft bestritten werden.

Hier lassen wir uns freilich nicht irremachen; die Schatten, die sich nun
einmal im Felde der Gegenstinde der aufklirenden Vernunft aufdriangen,
verlangen nach Erhellung.

Ich fasse diese sich philosophierenden Frauen stellende Analytik und
Programmatik am Thema der Vernunft zusammen: Philosophierende Frauen
betreiben als Promotorinnen der Aufklidrung das Sich-Uberschreiten der
einseitig erstarrten Vernunft «auf einen von ihr unterschiedenen Zustand» hin.
Sie beférdern philosophisch das utopische Projekt einer Erhellung jenes
Schattenhaften, mit dem die Vernunft schwanger geht und zu dem auch das
Ungedachte ihrer geschlechtlich bedingten und historisch gewordenen Dissi-
denz gehort. Sie betreiben aber auch das einfache politische Programm der
Befreiung, das — richtig gelesen — impliziter Antrieb aller kommunikativen
Theorie der Vernunft und aller Philosophie ist.

63



Literatur

Adorno, Theodo W.: Negative Dialektik, Frankfurt a. M.1973

Beauvoir, Simone de: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg 1986

Bennent, Heidemarie: Galanterie und Verachtung. Eine philosophiegeschichtliche Untersuchung
zur Stellung der Frau in Gesellschaft und Kultur, Frankfurt a. M. 1985

Bohme, Gernot: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Frankfurt a. M. 1985

Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zur kulturge-
schichtlichen und literarischen Priasentation des Weiblichen, Frankfurt a. M. 1979

Derrida, Jacques: Sporen. Die Stile Nietzsches, Venezia 1976

Foucault, Michel: Von der Subversion des Wissens, Miinchen 1974

Habermas, Jiirgen: Moralentwicklung und Ichidentitét, in: Zur Rekonstruktion des historischen
Materialismus, Frankfurt a. M. 1976

— ders., Die Einheit der Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen, in: Merkur, Zeitschrift fiir
europdisches Denken, Heft 1, 42. Jahrgang, Stuttgart 1988

Hauser, Kornelia: Viele Orte Uberall? Feminismus in Bewegung. Festschrift fiir Frigga Haug,
Hamburg 1987

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes, Hamburg 1952

Horkheimer, Max; Adomno, Theodor W.: Dialektik der Aufklirung, Frankfurt a. M. 1971

Irigaray, Luce: Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts, Frankfurt a. M. 1980

— dies.: Das Geschlecht, das nicht eins ist, Berlin 1979

Kristeva, Julia: Une(s) femme(s). Interview von Eliane Boucquey, in: Essen vom Baum der
Erkenntnis, Weibliche Praxis gegen Kultur, Berlin 1977

— dies., Die Revolution der poetischen Sprache, Frankfurt a. M. 1978

Lyotard, Jean-Frangois: Die Moderne redigieren, Bern 1988

Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Bose, 1886

Nolleke, Brigitte: In alle Richtungen zugleich. Denkstrukturen von Frauen, Miinchen 1985

Thiirmer-Rohr, Christina: Vagabundinnen. Feministische Essays, Berlin 1987

Tugendhat, Ernst: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpretationen,
Frankfurt a. M. 1979

Weisshaupt, Brigitte: Reflexionen zum Vernunftbegriff, in: Jahrbuch I, Philosophinnen. Von
Wegen ins 3. Jahrtausend, hg. von Manon Maren-Grisebach und Ursula Menzer, Mainz 1982,
S.33-42

— dies., Du kannst mir nicht die Trdume nehmen. Untersuchungen zu einer anderen Gegenwart,
in: Frau — Realitat und Utopie, hg. von Ch. Képpel und R. Sommerau, Ziirich 1984, S. 297-317

— dies., Selbstlosigkeit und Wissen, in: Weiblichkeit in der Moderne, Tiibingen 1986, S. 21-38

— dies., Spuren jenseits desselben. Identitit und Dissidenz, in: Bei Lichte betrachtet wird es
finster. Frauensichten, hg. vom Psychoanalytischen Seminar Ziirich, Frankfurt a. M. 1987

—dies., Art. Philosophie, feministische, in: Frauenlexikon, hg. von Anneliese Lisner, Rita
Siissmuth, Karin Walter, Freiburg i. Br. 1988, Sp. 893-898

— dies., Subjectivité et identité de la femme, in: Encyclopidia Universalis (Femme), Paris 1989

Wellmer, Albrecht: Zur Dialektik von Modemne und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno,
Frankfurt a. M. 1985

Welsch, Wolfgang: Unsere postmoderne Moderne, Weinheim 1988

64



	Schatten des Geschlechts über der Vernunft

