
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Schatten des Geschlechts über der Vernunft

Autor: Weisshaupt, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883082

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Medium Geschlecht?/Questions féministes

Studia Philosophica 48/89

BRIGITTE WEISSHAUPT

Schatten des Geschlechts über der Vernunft

Das Licht der Vernunft hat seit seinem Erscheinen die Dunkelheit des

abendländischen Unvernünftigen auszuleuchten versucht und weitgehend
eine aufgeklärte Welt zustandegebracht. Nach und nach traten Sachverhalte
und Gegenstände ins Licht, andere blieben unaufgekärt oder wurden allererst
durch das selektierende Licht in den Schatten gestellt. Die Lichtmetaphorik
der aufklärenden Vernunft umschreibt die Dialektik von Licht und Schatten,
von Vernünftigem und Unvernünftigem oder Vernunftlosem auf besonders

einleuchtende Weise. Diese Metaphorik macht deutlich, dass das, worauf
Licht fällt, Inhalt und Gegenstand der Vernunft ist, die sich damit selbst

bestimmt, und die dadurch auch immer eine andere ist. Vernunft differenziert
sich nämlich, worauf Adorno hinweist, in sich nach ihren Gegenständen; sie

«darf nicht äusserlich, mit verschiedenen Graden von Gültigkeit, als stets

dieselbe, verschiedenen Gegenstandsbereichen aufgeprägt werden» (Adorno,
1973, S. 232). Was beim Ausleuchten durch die Vernunft im Schatten bleibt,
fällt als Schatten bestimmend zurück auf die Vernunft.

Ich spreche hier nun im besonderen vom Schatten der unaufgeklärten
Geschlechterdifferenz über der Vernunft und frage, wie dieses Schattenhafte
die Vernunft verdunkelt. Dabei gehe ich davon aus, dass die Kritik an der

Vernunft als konkrete Erhellung der Vernunft nur vernünftig möglich ist.

Die Schatten, auf die wir theoretisch blicken, sind jene der einseitig
herausgedachten Vernunft. Aus dem Dunkel, so lautet meine These, meldet
sich die unterschlagene Perspektive, das «Weibliche», als Kritik der Vernunft
zu Wort. «Das Ausgestossene - man nennt es in anderen Zusammenhängen
den Knecht, das Verdrängte - <beherrscht> unwiderruflich noch den Text,
durch den seine Ausschliessung bestätigt wird» (Irigaray, 1980, S. 16). Im
Ausgeschlossenen exponiert sich das philosophierende Subjekt als ein
«weibliches». Dadurch wird die Relevanz des klassisch philosophierenden Subjekts
für die Erkenntnis von Objektivem - der Welt und ihrer Erscheinungen - sowie

53



des Subjekts selbst virulent. Für die Philosophie eröffnet sich durch die
Präsenz eines sich zunächst explizit als weiblich definierenden Subjekts ein
besonderer und neuer Realitätsbezug. Dieser zeigt sich als bestimmte Kritik,
Konkretisierung und Erweiterung der tradierten philosophischen Positionen.
Solches Denken tritt zunächst dort hervor, wo Frauen in den bisherigen
Erkenntnis- und Wissensgehalten der Philosophie weder sich selbst noch
bestimmtes Objektives ihrem theoretischen Zugang gemäss ausgedrückt
finden.

Ich spreche hier zunächst in uneigentlichem Sinne von einem «weiblichen

Subjekt», wobei ich annehme, dass dieses ein historisch gewordenes und
damit immer auch ein konditioniertes ist, dessen Werden sich als ein
Bestimmtwerden und nicht als ein Sichselbstbestimmen erweisen lässt, was
wiederum heisst, dass es im strengen Sinne eben nicht Subjekt ist. Frauen
wurden bisher nur als Objekte definiert und von Männern bestimmt. Ihnen
wurde weder Selbstsein ermöglicht, noch nahm man ihr spezifisches Wissen

von sich zur Kenntnis. Frauen sind aber immer schon solche «Objekte», die

von sich selbst als Subjekte und Personen wissen können. Dieses Wissen muss

herausgedacht und den männlichen Definitionen des Weiblichen entgegengestellt

werden.
Das Denken von Frauen zeichnete sich in den jüngsten feministischen

Überlegungen bisher durch Bestrebungen aus, eigene Positionen zu gewinnen.

Es galt zunächst, den Nachweis des Ausschlusses der Frauen aus dem
Geschäft der philosophischen Reflexion bei den Themen und Fragestellungen
klassischen Philosophierens zu führen. Damit verbunden war und ist die
kritische philosophiegeschichtliche Rekonstruktion philosophischer Gehalte.
Das implizit im bisherigen philosophischen Diskurs mitgedachte und mitinterpretierte

«Weibliche» sollte als das, was es ist, nämlich als objektivierende
Interpretation eines männlichen Subjekts herausgestellt werden. Auf diesem

Wege haben sich bisher die Frauen vielfach psychoanalytischer Modelle
bedient, auch indem sie diese kritisch veränderten bzw. dechiffrierten, um des

philosophiegeschichtlich und ontogenetisch Verdrängten thematisch habhaft

zu werden. Wenn Begriffsgenesen allgemein in der Philosophiegeschichte auf
die Generierenden zurückgehen und in deren Normenschaffungskompetenz
ihre Basis und Ausführung haben, so wird auch das Symbolische - im Sinne
des sprachlich Ausgedrückten der Vernunft - dieser Genesis entstammen.
Auch die Bestimmungen der Vernunft, des Vernünftigen, werden also,
bezogen auf die genannte Urheberschaft, durch Kritik überprüft und verändert
werden müssen. Wesentliches an dieser Kritik ist z. B. durch Luce Irigaray
und Julia Kristeva, zwei französische Denkerinnen, geleistet worden. Ihnen

54



geht es darum, sichtbar zu machen, was jeweils aus dem Vor- und Ausser-

sprachlichen durch Männer bzw. Frauen ins «Symbolische» gehoben wird,
bzw. dass und wie weit das «Weibliche» mit dem Vorsymbolischen, dem
«Semiotischen» oder «Unbewussten» identifiziert wird, und was sich dabei
für Konsequenzen ergeben.

Ein durch männliche Interessen geprägtes Denken hat die Vernunft sich

einseitig herausbilden lassen. Die beanspruchte Allgemeinheit der Vernunft
ist abstrakt und über partikulares Denken vermittelt.

Im folgenden möchte ich exemplarisch das Subjekt der Vernunft betrachten
und die Probleme der Ich-Identität diskutieren.

Selbstverhältnis und Identität

In der abstrakten Erörterung der Identität der Person, wie sie in der philosophischen

Anthropologie gemeinhin erfolgt, ist die Frau stillschweigend mitgemeint;

das heisst, die theoretische Erörterung ist zunächst nicht so konkret,
dass die Differenz der Geschlechter miteinbezogen wird. Bei genauem Zusehen

zeigt sich allerdings, dass sich die Probleme der Identitätsbildung beim
«Menschen» wesentlich als Annäherung an die Probleme der Identitätsbildung

beim Mann erweisen.
Dieser Befund wurde und wird erst durch die kritische wissenschaftliche

Forschung von Frauen aufgedeckt, welche notwendig ist für ein besseres

Selbstverständnis beider Geschlechter und für eine bessere und ganzheitlichere

Theorie.
Ich gehe davon aus, dass Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung nicht

möglich sind ohne Vernunft, dass sie auch bei Frauen als reflektiertes
Selbstverhältnis verstanden werden müssen (Tugendhat, 1979, S.241).
«Selbstbewusstsein», «Selbstsein» und «Selbstbestimmung» bezeichnen
einen sich selbst fortbestimmenden Prozess in einem Erfahrungs- und
Sprachumfeld, in intersubjektiven Kontexten.

Prinzipiell sollte sich hier das Werden des Selbstseins der Frau nicht von
jenem des Mannes unterscheiden, aber faktisch wird natürlich die durch
männliche Normenschaffungskompetenz definierte soziale Mitwelt für den

Selbstwerdungsprozess von Frauen besonders zum Problem. Genau hier wird
die Frage relevant, in welchem sozialen Erfahrungs- und Diskurskontext der

Selbstbestimmungsprozess von Frauen statthat oder vielmehr nicht stattfindet.
Dass Frauen wirklich selbst bestimmen können, was sie sein und wie sie sich

55



selbst verstehen wollen, ist in jeder «patriarchalischen» Gesellschaft eine
Illusion. Damit wird die prinzipiell gleiche Form der Selbstwerdung von
Mann und Frau fragwürdig. Die inhaltlich anders bestimmte Genese wirkt sich
auch auf die Form oder Struktur aus; die inhaltlich anders besetzte Entwicklung

wird auf die Entwicklungslogik Auswirkungen haben.

Selbstbewusstsein, Selbstbestimmung und in dieser Form personale Identität

sind Termini der neuzeitlichen Philosophie. Sie stehen im Zusammenhang
mit der Entfaltung der Subjektivität, das heisst einer selbstbewusstseinszen-
trierten Explikation des Ich. Hierbei geht es um ein Ich, das wesentlich als

Geist und Vernunft bestimmt ist. Mit dem Begriff «Selbstbewusstsein» ist

philosophisch ein Bewusstsein gemeint, das jemand von sich selbst hat.
Dieses Sich-selbst-Wissen ist Grundlage alles übrigen Wissens und Bewusst-
seins.

Die Identität des «Ich» bezeichnet die Kompetenz sprach- und handlungsfähiger

Subjekte, bestimmten Konsistenzforderungen zu genügen. Diese

Kompetenz bildet sich in sozialen Interaktionen. In der Theorie und Diktion von
Habermas wird Identität zunächst durch Vergesellschaftung erzeugt, dadurch

nämlich, dass sich die Heranwachsenden erst einmal über die Aneignung
symbolischer Allgemeinheiten in ein bestimmtes soziales System integrieren,
während Identität dann durch Individuierung d.h. gerade durch eine wachsende

bzw. kritische Unabhängigkeit gegenüber sozialen Systemen sich

weiterbildet und entfaltet (Habermas, 1976, S. 68). In die allgemeine Definition

der Identitätsgenese bezieht Habermas eine mögliche Geschlechterdifferenzierung

nicht ein. Auf dem Hintergrund des Rasters genereller Identitätsgenese

müssen deshalb die Defizite der Theorie bezüglich des Selbstwerdens
und des Selbstseinkönnens von Frauen sichtbar gemacht werden.

Hier zeigt sich die fundamentale Schwierigkeit unserer allgemeinen
theoretischen Sprache als sexistischer Herrschaftssprache, die in der Regel «weibliche»

Belange nicht mitmeint. Frauen möchten daher eine «andere Sprache»

sprechen. Sie machen aber die Erfahrung, dass sich Sprache nicht einfach von
einer einzelnen Person oder Personengruppe konstituieren lässt. Viele Feministinnen

sprechen von einem «implantierten» Bewusstsein und von einem
durch Sprache vollzogenen «Kolonialismus», die eine genuine Beeinträchtigung

der Erfahrungen und des Bewusstseins der Frauen bedeuten.

56



Mögliches Selbstsein von Frauen

In den Ansätzen feministischer Theorien haben wir Versuche vor uns, in der

Topologie fraulichen Seins voranzukommen. Zunehmend deutlicher wird ein
Ort der Rede von Frauen geschaffen. Darin liegt die Aufforderung an Frauen,
sich nicht wieder auf einen neuen «Mythos Frau» zurückbinden zu lassen.

Auch wenn Frauen die Bestimmungen ihres Bewusstseins noch kaum entdeckt
haben mögen, wird ihre Rede, d. h. ihre Fähigkeit im Symbolischen, Wege
zur weiteren Selbstfindung eröffnen. Es entstehen Lichtungen von Öffentlichkeit

gegen verordnete Stummheit.
Hier ist die Frage zu stellen, ob eine im bisherigen Sinne autonome Ich-

Identität für Frauen die allein anzustrebende Form ihres Personseins sein soll.
Die Autonomie des Ich bedeutet ein einheitliches, vernunftgeleitetes

Selbst, das als systematisiertes Ordnungsprinzip auftritt. Es erscheint als die

«rigide Einheit des bürgerlichen Subjekts» (Wellmer, 1985, S. 104). In starre
Grenzen gebannt, ist dieses Subjekt unfähig zur Selbstrevision. Alles, was
nicht seiner Logik entspricht, wird als ich-fremd, als Nicht-Identisches oder
als Abgespaltenes qualifiziert und ausgegrenzt. Das sogenannte «Weibliche»

gehört dazu. Das autonome Ich macht einen Herrschaftsanspruch über alles

Andere ausser ihm geltend. Es übt einen Zwang aus gegen die äussere Natur
und gegen die eigene «innere Natur», gegen das Sinnliche und Emotionale.
Die Autonomie des Ich bedeutet den Zwang des Bewusstseins über die äussere

Natur und die «innere Natur» der Person.

Nach der philosophiegeschichtlich registrierten und akzentuierten Trennung

von «Geist» und «Leben», die sich seit Descartes abzeichnete, gewinnt
heute wieder die Erfahrung an Bedeutung, dass das Bewusstsein seine

genetische Herkunft in der Natur hat und von dieser auch essentiell abhängig
bleibt. Die äussere Natur und die innere Natur des Menschen lassen sich nicht
ohne das Risiko ihrer gänzlichen Auslöschung grenzenlos ausbeuten und

unterdrücken (vgl. Nölleke, 1985, S. 262). Diese Erkenntnis bedeutet für das

bewusste Ich, dass es ein abhängiges Ich ist. Aus dieser Einsicht folgt
notwendig, Ich-Identität anders und offener zu denken. Die «innere Natur»
sollte nicht länger rigoros dem «autonomen Ich» unterworfen bleiben. Sie

sollte durch das von ihr abhängige Bewusstsein hindurch eine Möglichkeit
erhalten, sich zu äussern, besonders auch auf der symbolischen Ebene. Die

Vorstellung, dass die «innere Natur» in Sprache entbunden wird und damit
einen freien Zugang zu Interpretationsmöglichkeiten gewinnen kann, eröffnet
eine neue Perspektive für die «innere Natur» und für Identität und Selbstsein

überhaupt.

57



Ein über eine autonome Ich-Identität hinausgehendes Modell einer

«ungezwungenen Ich-Identität» (Habermas) bedeutet die Aufhebung der starren

Subjektgrenzen bzw. eine Erweiterung dieser Grenzen. Darin ist auch eine
offene Form der Individuierung jenseits starrer Systemzwänge, also die

zwanglose Einheit einer «kommunikativ verflüssigten Ich-Identität»
(Habermas/Wellmer) zu sehen.

Als Frage bleibt, wie dieses Modell für die Gewinnung einer Bestimmung
des Selbstseins von Frauen relevant werden kann. Das Konzept solchen
Selbstseins geht einher mit dem Konzept veränderter Vernunft. Vernunft
steht selber im Diskurs. Wie sie im Spannungsfeld zwischen Kommunikation

und Rationalitätskritik sich konstelliert, muss sich auch auf unsere
Debatte auswirken.

Vernunft im Diskurs

In der feministischen Philosophie ist die Frage umstritten, ob eine rein
«weibliche Philosophie» zu entwickeln und der bisherigen vorwiegend
«männlichen Philosophie» gegenüber zu stellen sei, oder ob die bisher

einseitig geschlechtsdominierte Vernunft dahingehend zu verändern und zu
befreien sei, dass die alte Idee einer einen Vernunft durch Ergänzung ihrer
ausgelassenen «weiblichen» Momente einen neuen Ausdruck gewinnen
kann.

Besonders zu bedenken wird dabei sein, ob und inwiefern feministische
Vernunftkritik auch eine anthropologisch fundierte Kritik sein muss, ob also

und inwiefern der anthropologische Befund «Frau» ein anderer ist als der

anthropologische Befund «Mann» und inwieweit das Denken davon betroffen

ist.Dabei kann es nicht darum gehen, ein «weibliches» Denken zu

entwickeln, das sich von einem hypostasierten «Wesen der Frau» her
bestimmt, aber auch nicht darum, eine mögliche «feministische Philosophie»
lediglich subjektivistisch dadurch sich definieren zu lassen, dass sie auf die

Erfahrungen von Frauen als Geschlechtswesen allein sich abstützt, und von
daher alles, was ist, was sein kann und was sein soll, reflektiert und
bestimmt.

Wenn wir auch erkenntnistheoretisch davon ausgehen können, dass für
das reflektierende (weibliche oder männliche) Subjekt das eigene körperliche
und seelische Sein eine objektive Präponderanz, einen objektiven Vorrang
beinhaltet, weil es das Subjekt unvermittelt trifft, so ist doch diese anthropo-

58



logische Gegebenheit nicht allein das Denken bestimmend - wohl aber zu
bedenken. Sie muss auf jeden Fall in ihrer Bedeutung für das Konzept von
Erkennen, Vernunft und Denken aufgearbeitet werden.

Es bleibt uns die Aufgabe, das anthropologisch Allgemeine durch kritische
Negation zu konkretisieren, um den allenfalls voreiligen Schluss bisherigen
Philosophierens, männliches Denken sei Denken schlechthin, als historischen
Fehlschluss zu erweisen. Es ist nämlich, sagt z. B. Nietzsche, ein System von
«vorherbestimmter Entscheidung und Antwort auf vorherbestimmte und
ausgelesene Fragen» gegeben. «Bei jedem kardinalen Problem», so Nietzsche,
«redet ein unwandelbares <das bin ich>; über Mann und Weib zum Beispiel
kann ein Denker nicht umlernen, sondern nur auslernen, was darüber bei ihm
<feststeht>. Auf diese reichliche Artigkeit hin, wie ich sie eben gegen mich
selbst begangen habe, wird es mir vielleicht schon eher gestattet sein, über
<das Weib an sich> einige Wahrheiten herauszusagen: gesetzt, dass man es von
vorneherein nunmehr weiss, wie sehr es eben nur - meine Wahrheiten sind»

(Nietzsche, 1886, Nr. 231). «Grad und Art der Geschlechtlichkeit eines

Menschen reicht bis in den letzten Gipfel seines Geistes hinauf» (Nietzsche,
1886, Nr. 75). Nietzsche behauptet hier eine geschlechtliche Unhintergehbar-
keit zumindestens der philosophischen Aussagen über Mann und Frau.

Jacques Derrida schreibt im Zusammenhang hiermit: «Es gibt also keine
Wahrheit an sich, des Geschlechtsunterschieds an sich, des Mannes oder der
Frau an sich; im Gegenteil: die gesamte Ontologie erheischt, verbirgt in sich
diese Nichtentscheidbarkeit, deren Folgeerscheinung sie ist: ein Nachprü-
fungs-, Aneignungs-, Identifizierungseffekt, ein Effekt der Identitätsverifikation»

(Derrida, 1976, S. 81 f.).
Das hier ontologisch nicht Gedachte, das einseitig nicht zu Denkende,

bleibt Ergebnis und Desiderat der Ontologie. Zu kritisieren bleibt, dass

einseitig über den Unterschied hinweggedacht und damit das Allgemeine
bisher unvermittelt gesetzt wurde, anstatt es über die Differenzen konkret zu
vermitteln. Es gilt nun, begrifflich jenes vernünftig Allgemeine zu destru-
ieren, das bisher die Frau als «Wesen» bestimmte, und dagegen sichtbar zu

machen, dass und wie sich «das wirkliche Sein» der Frau, ihr ungedachtes
Anderes, ins Symbolische heben lässt.

59



Differenzierung des anthropologischen Wissens

«IdentitätsVerifikation» erweist sich auch für die Frauen als Aufgabe.Dieser
Aufgabe im Wege steht zunächst das «An-sich-Sein» der Modelle, in denen

anthropologische Identität gedacht wird. So kann es nicht anders sein, als dass

sich auch noch die Bestimmungen der Identität der Frau wesentlich am
geltenden Ich-Modell und seinen Modifikationen, also am Modell der bürgerlichen

Subjektivität bzw. am Subjektivitätskonzept der idealistischen Philosophie

orientieren. In gewisser Weise bleibt damit dieses Denken der «Urform
von Ideologie», als welche Adorno Identität fasst, verhaftet (Adorno, 1973,
S. 151).

Demgegenüber hat Foucault im Rückgang auf Nietzsche versucht, im
Verfolgen eines anderen Typus von Genealogie das bedingungslos einigende
und einheitliche Denken zu vermeiden und zu unterlaufen. Sein Vorhaben
intendiert die Auflösung anthropologischer Konzepte mittels Destruktion
ihrer einheitsbildenden Genese. «Dem komplexen Faden der Herkunft
nachgehen», heisst für Foucault, «das aufsuchen und festhalten, was sich in ihrer
Zerstreuung ereignet hat: die Zwischenfälle, die winzigen Abweichungen
oder auch die totalen Umschwünge, die Irrtümer, die Schätzungsfehler, die
falschen Rechnungen, die das entstehen liessen, was existiert und für uns Wert
hat» (Foucault, 1974, S. 89f.). Es gilt nach Nietzsche und Foucault zu
entdecken, dass an den Wurzeln dessen, was wir erkennen und was wir sind,
nicht die Wahrheit und das Sein stehen, sondern die Äusserlichkeit des

Zufälligen. Dieses äusserlich Zufällige erhebt sich gegen die ordnenden
Machtkonstellationen - auch gegen die der scheinvermittelten «Einheit» des

Subjekts. Als solche Ordnungsgebilde sind auch die Konzepte der klassischen

Anthropologie zu sehen, die sich des «Menschlichen» über die Verallgemeinerung

des Männlichen bemächtigen.
Für das Problem der Differenzierung von Männlichem und Weiblichem ist

zum Beispiel schon das genealogische Zurückverfolgen der anthropologischen

Theorie in den Leib aufschlussreich. «Dem Leib prägen sich die

Ereignisse ein (während die Sprache sie notiert und die Ideen sie auflösen).
Am Leib löst sich das Ich auf (das sich eine substantielle Einheit vorgaukeln
möchte)» (Foucault, 1974, S. 91). Diese Genealogie sucht als Analyse der

Herkunft gegenwärtigen Ich-Bewusstseins die Verschränkung von Geschichte
und Leib auf; sie «muss zeigen, wie der Leib von der Geschichte durchdrungen

ist und wie die Geschichte am Leib nagt» (Foucault, 1974, S. 92). Der
uneinheitliche Leib kann hier als Modell einer Orientierungsform dienen,
anhand welcher die konkretisierende Destruktion der «abstrakten» Identität

60



angegangen werden kann. Die Figur einer zwanglosen Identität, wie ich sie

oben entwickelt habe, wäre in dieser ideologiekritischen Generalüberprüfung
der anthropologischen Theorie natürlich eingeschlossen.

Der Versuch, Denken von Frauen aus der pluralen Vielschichtigkeit zum
Beispiel der Leiblichkeit und deren geschichtlich-ideologischer Zerstreuung
zu begreifen, wird ein Denken hervorbringen, das selbst different und dissident

ist. In solcher Dissidenz wird das feministische Denken noch eine Weile
verharren müssen, will es auch Philosophen zum Nachdenken über die
Konkretion bewegen. Eine voreilige Verschwisterung im Denken würde die
Frauen ihres Widerspruchsmomentes berauben. Wird die Genese der Identität
der Person kritisch allein auf die logischen Mechanismen der wesentlich von
Männern artikulierten Theorie zurückgeführt, so zeichnet sich diese Theorie
eben zumindest negativ durch mangelnde Konkretisierung aus. Die
Differenzierungen des Leiblichen und Geschlechtlichen und anderes mehr sind theoretisch

für die philosophische Anthropologie nicht aufgearbeitet. Entsprechend
bleiben die philosophisch-anthropologischen Konzepte für das Selbstsein der
Person im Abstrakten stecken.

Das männlich dominierte philosophische Denken «schlechthin» hat vor der

Konkretisierung des Besonderen, des männlichen und weiblichen Leiblichen
und Geistigen schon Halt gemacht. Insofern ist die Phänomenologie der

Differenzierungen noch nicht geschrieben, kann wohl auch nicht von männlichen

Philosophen allein geschrieben werden. Diese Konkretion hat «man» aus

der Philosophie als Wissenschaft ausgegrenzt; «man» überlässt sie, was die
Frau anbelangt, dem angeblich un-philosophischen Feminismus.

Das neue von Frauen getragene philosophische Programm der Differenzierung

des anthropologischen Wissens hat seine Impulse zu nehmen aus der

Nicht-Identität im Begrifflichen, des Begrifflichen, das sich unter den Titeln
Mensch, Vernunft, Selbstsein immer schon über die faktischen Differenzen
hinweggesetzt hat. Der Ansatz kommunikativer und sprachanalytischer Theorien

scheint mir geeignet, diese Differenzen in die Theoriebildung und das

heisst nun, in den Diskurs einzubeziehen.

Stimme aus dem Schatten

Nach der kommunikativen Theorie ist auch die Bestimmung des Vernünftigen
durch den vernünftigen Diskurs, das heisst durch konsensfähige Argumentation,

herzustellen. Die kontrafaktische Idee eines solchen Konsenses über das

61



Vernünftige erfährt jedoch ihre Korrektur durch den faktischen Diskurs mit
wirklichen Gesprächsteilnehmern, die zunehmend nun auch Teilnehmerinnen
sind. Diese artikulieren, dass es in der Theorie so, wie es allgemein
philosophisch-theoretisch bestimmt wird, nicht ist. Sie artikulieren das in der
allgemeinen Theorie nicht Ausgedrückte. Es bedeutet wohl schon eine Probe aufs

Exempel der kommunikativen Theorie, wie weit Frauen im faktischen Diskurs
als Gesprächsteilnehmerinnen ernst genommen werden und wie weit ihre
Voten in der Reziprozität des Dialogs argumentativ beim Bestimmen des

begrifflich Vernünftigen und Unvernünftigen zum Tragen kommen.
Halten wir fest: Wir gehen davon aus, dass Philosophieren mit Vernunft zu

tun hat. Wenn also mit der Vernunft Licht beansprucht wird, so sind auch die
Schatten wahrzunehmen, die aus der unterschiedlichen geschlechtlichen
Konkretion heraus auf die Vernunft fallen. Vernunft, das heisst hier vernünftige
Argumentation wirklicher Gesprächsteinehmerinnen und Gesprächsteilnehmer,

die in der Rede Wahrheitsansprüche geltend machen und bestreiten. Ihr
Gespräch sollte das zur Rede gestellte Andere, das noch Schattenhafte, nicht
verdrängen, sondern aufnehmen.

Zumeist krankt die vernünftige Argumentation daran, dass die
Gesprächsteilnehmerinnen fehlen. Frauen zur philosophischen Argumentation zu
befreien, ist selbst Desiderat heutigen Denkens von Frauen. Befreiung heisst

Veränderung. Verändern wird sich nicht nur das argumentierende Subjekt
«Frau», sondern auch die Argumentation selbst, die ihrer Genese nach bisher
ebenfalls Produkt einseitiger Konstitutionsformen war. In der befreienden

reziproken Argumentation würde sichtbar, dass Aufklärung die Aufklärung
verändert. In diesem Sinne könnte denn auch davon die Rede sein, dass sich

das Projekt der Moderne wandelt, wenn auch nicht dadurch, dass diese nun die

Postmoderne rationalisieren möchte. Das Andere der Vernunft, um das es der

feministischen Philosophie geht, ist das noch ungedachte und im Schatten

liegende Eigen-sinnige. Ihm gilt die Aufmerksamkeit des Denkens von
Frauen.

Hier mag denn auch der Ort sein, wo feministische Philosophie sich mit
Bestrebungen der Postmoderne verbinden könnte. In diesem Zusammenhang
möchte ich mit Jean-François Lyotard von einem Redigieren der Moderne

sprechen (Lyotard, 1988). «Die Postmoderne ist schon in der Moderne

impliziert», führt er aus, «da die Moderne - die moderne Temporalität - in
sich einen Antrieb enthält, sich selbst auf einen von ihr unterschiedenen

Zustand zu überschreiten. Und mehr als das: sich sogar in eine Art letzte

Substantialität aufzulösen, nach der zum Beispiel das utopische Projekt
strebt, aber ebenso das einfache politische Projekt, das in den grossen

62



Emanzipationserzählungen enthalten ist. Die Moderne geht konstitutiv und
andauernd mit ihrer Postmoderne schwanger» (Lyotard, 1988, S. 6).

Die Debatte über die Dialektik von Moderne und Postmoderne hat wieder
neue Lichter auf die Zuständigkeit und den Begriff der Vernunft geworfen. Es

wird beispielsweise nach der einen Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen

gefragt. Vernunft wird verschiedenen Rationalitätsformen gegenübergesetzt
(Welsch, 1988, S.277f.). Dabei wird Vernunft etwa als «Vermögen der

Verbindung und des Übergangs zwischen Rationalitätsformen» bezeichnet.
Als Rationalitäts-/or/nen gelten «kognitive, ethische, ästhetische, religiöse
und technische Rationalität».

Rationalität wird dabei offenbar von den Gegenstandsbereichen her
definiert. In diesem Sinne haben schon Kant und Hegel die Bestimmungen der

Objektivität, des Gegenstandsbereichs, zugleich als Bestimmungen der
Vernunft selbst begriffen.

Akzeptiere ich einmal diesen theoretischen Ansatz, dann kann ich aber auch
als Frau sagen, dass es nahe liegt, den Gegenstandsbereich der Bestimmungen
«weiblichen Denkens» ebenso als besondere Rationalitätsform der Vernunft
zu fassen und damit zu der Vielzahl der Stimmen der Vernunft die weibliche
Stimme sich gesellen zu lassen. Denn was als ethische Rationalität zum
Beispiel erlaubt ist, müsste wohl analog als weibliche Rationalität möglich
sein. Deren «Vorkommen» darf nicht wiederum mit Argumenten einer,
natürlich nicht eingestandenen, in Wahrheit aber doch regional begrenzten
«männlichen» Vernunft bestritten werden.

Hier lassen wir uns freilich nicht irremachen; die Schatten, die sich nun
einmal im Felde der Gegenstände der aufklärenden Vernunft aufdrängen,
verlangen nach Erhellung.

Ich fasse diese sich philosophierenden Frauen stellende Analytik und

Programmatik am Thema der Vernunft zusammen; Philosophierende Frauen
betreiben als Promotorinnen der Aufklärung das Sich-Überschreiten der

einseitig erstarrten Vernunft «auf einen von ihr unterschiedenen Zustand» hin.
Sie befördern philosophisch das utopische Projekt einer Erhellung jenes
Schattenhaften, mit dem die Vernunft schwanger geht und zu dem auch das

Ungedachte ihrer geschlechtlich bedingten und historisch gewordenen Dissi-
denz gehört. Sie betreiben aber auch das einfache politische Programm der

Befreiung, das - richtig gelesen - impliziter Antrieb aller kommunikativen
Theorie der Vernunft und aller Philosophie ist.

63



Literatur

Adorno, Theodo W.: Negative Dialektik, Frankfurt a. M.1973
Beauvoir, Simone de: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg 1986

Bennent, Heidemarie: Galanterie und Verachtung. Eine philosophiegeschichtliche Untersuchung
zur Stellung der Frau in Gesellschaft und Kultur, Frankfurt a. M. 1985

Böhme, Gernot: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Frankfurt a. M. 1985

Bovenschen, Silvia: Die imaginierte Weiblichkeit. Exemplarische Untersuchungen zur
kulturgeschichtlichen und literarischen Präsentation des Weiblichen, Frankfurt a. M. 1979

Derrida, Jacques: Sporen. Die Stile Nietzsches, Venezia 1976

Foucault, Michel: Von der Subversion des Wissens, München 1974

Habermas, Jürgen: Moralentwicklung und Ichidentität, in: Zur Rekonstruktion des historischen
Materialismus, Frankfurt a. M. 1976

-ders., Die Einheit der Vernunft in der Vielheit ihrer Stimmen, in: Merkur, Zeitschrift für
europäisches Denken, Heft 1, 42. Jahrgang, Stuttgart 1988

Hauser, Kornelia: Viele Orte Überall? Feminismus in Bewegung. Festschrift für Frigga Haug,
Hamburg 1987

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Hamburg 1952

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a. M. 1971

Irigaray, Luce: Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts, Frankfurt a. M. 1980

- dies.: Das Geschlecht, das nicht eins ist, Berlin 1979

Kristeva, Julia: Une(s) femme(s). Interview von Eliane Boucquey, in: Essen vom Baum der

Erkenntnis, Weibliche Praxis gegen Kultur, Berlin 1977

- dies., Die Revolution der poetischen Sprache, Frankfurt a. M. 1978

Lyotard, Jean-François: Die Moderne redigieren, Bern 1988

Nietzsche, Friedrich: Jenseits von Gut und Böse, 1886

Nölleke, Brigitte: In alle Richtungen zugleich. Denkstrukturen von Frauen, München 1985

Thürmer-Rohr, Christina: Vagabundinnen. Feministische Essays, Berlin 1987

Tugendhat, Ernst: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachanalytische Interpretationen,
Frankfurt a. M. 1979

Weisshaupt, Brigitte: Reflexionen zum Vernunftbegriff, in: Jahrbuch I, Philosophinnen. Von

Wegen ins 3. Jahrtausend, hg. von Manon Maren-Grisebach und Ursula Menzer, Mainz 1982.
S. 33-42

- dies., Du kannst mir nicht die Träume nehmen. Untersuchungen zu einer anderen Gegenwart,
in: Frau-Realität und Utopie, hg. von Ch. Koppel und R. Sommerau, Zürich 1984, S. 297-317

- dies., Selbstlosigkeit und Wissen, in: Weiblichkeit in der Moderne, Tübingen 1986, S. 21-38

-dies., Spuren jenseits desselben. Identität und Dissidenz, in: Bei Lichte betrachtet wird es

finster. Frauensichten, hg. vom Psychoanalytischen Seminar Zürich, Frankfurt a. M. 1987

-dies., Art. Philosophie, feministische, in: Frauenlexikon, hg. von Anneliese Lisner, Rita
Süssmuth, Karin Walter, Freiburg i. Br. 1988, Sp. 893-898

- dies., Subjectivité et identité de la femme, in: Encyclopädia Universalis (Femme), Paris 1989

Wellmer, Albrecht: Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne. Vernunftkritik nach Adorno,
Frankfurt a. M. 1985

Welsch, Wolfgang: Unsere postmodeme Moderne, Weinheim 1988

64


	Schatten des Geschlechts über der Vernunft

