
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Wort und Welterkenntnis

Autor: Göller, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 48/89

THOMAS GÖLLER

Wort und Welterkenntnis

Der plakative Titel ist zum einen Teil aus Gründen der Alliteration so gewählt,
zum anderen Teil drückt er schlagwortartig das aus, worum es gehen soll:
«Wort» steht als Abkürzung für Sprache generell und «Welterkenntnis» für
die Erkenntnis der Welt, insofern es sich dabei um seiende Dinge, Ereignisse,
Prozesse und Vorgänge usw. handelt, die unabhängig von unserem Erkennen
bestehen oder doch zumindest sollen bestehen können. Damit sind intrikate
erkenntnistheoretische und ontologische Probleme angesprochen. Ich möchte
daraus nur zwei Fragen herausgreifen und versuchen, diese beiden Fragen zu
beantworten:

Erstens: Welchen Beitrag leistet die Sprache zur Welterkenntnis?
Zweitens: Kann es sprachfreie Welterkenntnis geben oder ist Welterkenntnis
immer «medial», das heisst genauer: sprachlich vermittelt?

Damit ich diese beiden Fragen beantworten kann, ist es zuerst notwendig,

dass ich in aller Kürze die Begriffe entwickle, mit denen ich operieren
werde.

Ich skizziere deshalb zuerst den zugrundezulegenden Begriff von Sprache
(1. 1). Im Anschluss daran ist zu klären, was mit dem Terminus der
Welterkenntnis gemeint ist 1. 2). Danach soll die Beantwortung der Ausgangsfragen
versucht werden (2. 1 und 2.2). Aus dem Ergebnis (2. 3 und 3.1) lassen sich

Konsequenzen ableiten, die sowohl die Medialität der Philosophie (3.2. 1) als

auch ein Medium, das durch gesprochene Sprachlichkeit ausgezeichnet ist
(Rundfunk), betreffen (3. 2.2).

1. 1 Wenn von «der» Sprache - im Singular - die Rede ist, dann bedarf
diese Redeweise der Differenzierung. Bekannter- und trivialermassen gibt es

nicht «die» Sprache, sondern nur eine Vielzahl von einzelnen Sprachen,
einschliesslich der dialektalen Subsysteme dieser Sprachen. Sprache liegt also

faktisch immer nur in einer Vielzahl von Einzelsprachen vor. Ebenso gibt es

nicht «den» Sprachteilnehmer, sondern bloss eine Vielzahl von einzelnen

Sprachteilnehmern. Das einzelne Subjekt verfügt über Sprache im Sinne der

individuellen Kompetenz. Sprache kommt ihm als idiolektaler Umgang mit

43



einem konventionell vermittelten Regelsystem zu. Insofern wird die Sprache

von jedem einzelnen Individuum auch kommunikativ und sprachhandlungs-
bezogen erlernt. Eine lebendige Sprache bedarf der aktuellen Realisierung
durch die Gemeinschaft der kompetenten Sprecher.

Die Sprache liegt zudem nicht als abstraktes, in sich abgeschlossenes
Gebilde vor: Sie ist historisches Produkt. Als historisches Produkt ist sie das

Ergebnis eines komplexen Entwicklungsprozesses, der Änderungen vor allem
der semantischen, morphologischen und syntaktischen Strukturen beinhaltet.
Alle diese Momente, so lässt sich das zusammenfassen, machen die Sprache
in ihrer Faktizität aus : Die Faktizität der Sprache ist ihre Bedingtheit aufgrund
historischer, geographischer, soziologischer sowie persönlich-individueller
oder psychologischer Komponenten.

Wenn im folgenden dagegen von «der» Sprache - im Singular - die Rede

ist, dann ist die Sprache nicht in ihrer faktischen, sondern in ihrer prinzipiellen
Bestimmtheit angesprochen. Das betrifft die Momente, die jeder natürlichen

Sprache zukommen müssen. Es handelt sich dabei folglich um einen methodisch

vermittelten Begriff von Sprache. Das impliziert auch ein besonderes

Verhältnis zur Linguistik. Denn die Sprachphilosophie muss sich auf die

empirische Wissenschaft von der Sprache beziehen. Sie muss die Ergebnisse
des jeweiligen Forschungsstandes der empirischen Wissenschaft von der

Sprache Linguistik) berücksichtigen. In diesem Verstände ist die Philosophie

als Prinzipienwissenschaft Wissenschaft, die die Geltungsbedingungen

aller Arten des Wissens, das Wissen selbst in seiner Eigenbestimmtheit
und die Ermöglichung des Wissens in jedwedem gegenständlichen Sinn

thematisiert) auf die empirische Wissenschaft, die die Sprache in ihrer
Faktizität untersucht, bezogen.

Die Sprachphilosophie hat zu zeigen, dass alle menschlichen kulturellen
Leistungen oder Sinnbezüge direkt oder indirekt auf die Sprache angewiesen
oder sprachlich vermittelt sind. Die natürliche menschliche Sprache ist als ein

System bedeutungstragender Zeichen und Zeichenverbindungen mit semantischen,

syntaktischen und pragmatischen Dimensionen in ihrer Konstitutivität
und in ihrem Anwendungsbereich universal. Das heisst, sie erstreckt sich auf
alle menschlichen Bereiche, sie ist für alle von Relevanz. Sie ist von

praktischer, das heisst politischer, wirtschaftlicher, sozialer und ethischer
sowie ästhetischer und theoretisch-wissenschaftlicher Relevanz. Mit und

durch die Sprache konstituiert sich InterSubjektivität, sie ist das vorzüglichste
Mittel menschlicher Kommunikation.

44



1.2 Damit steht der Terminus der «Welterkenntnis»1 zur Bestimmung. Er
besteht aus zwei Bestimmungsstücken, nämlich dem Bestimmungsstück der
«Welt» (1.2. 1) und dem Bestimmungsstück der «Erkenntnis» (1. 2. 2).

1.2. 1 Mit «Welt» ist der Inbegriff seiender Gegenstände, Vorgänge,
Ereignisse, Prozesse und Veränderungen in Raum und Zeit gemeint, die selbst

wiederum nicht Produkte menschlicher Bestimmungsleistungen sind. Die
Welt ist der Inbegriff jener Entitäten, denen Eigenbestimmtheit zukommt. Das

heisst, ihnen kommt eine Qualifikation aufgrund eigener Prinzipien zu. Sie

werden durch Raum und Zeit als erkennbare konstituiert. Die mundanen

Gegenstände sind Gegenstände der sinnlichen Wahrnehmung oder Empirie.
Es sind sinnlichkeits- oder genauer: datenreferente Objekte. Deshalb bedeutet

Weltbezug immer Bezug auf sinnlich-gegebenes Mannigfaltiges. Dabei ist zu

beachten, dass bei der Datenkonstitution selbst wiederum eine gedankliche
Leistung mit in Ansatz zu bringen ist. Der missverständliche Begriff der

Gegebenheit soll in diesem Zusammenhang bloss kenntlich machen, dass den

Objekten neben der Dimension der Gegenständlichkeit (für das Denken) eine

Dimension der Eigenbestimmtheit (Seinsdimension) zukommt. Den empirischen

Gegenständen kommt eine eigene Seinsdimension zu, die vom Denken
in ihrer Semsbestimmtheit nicht hervorgebracht oder erzeugt werden kann.

1.2.2 Das zweite Bestimmungsstück des Begriffes der Welterkenntnis ist
das der «Erkenntnis». Der Begriff der Erkenntnis darf hierbei nicht auf den

wissenschaftlichen Modus von Erkenntnis eingeschränkt werden. Der
Erkenntnisbegriff betrifft ebensosehr die alltägliche und natürliche Welteinstellung.

Erkenntnis ist - das ist in der gebotenen Kürze aufzuzeigen - generell
durch eine grundlegende Struktur ausgezeichnet. Es handelt sich bei dieser

grundlegenden Struktur um die des (transzendentallogischen) Urteils. Das
Urteil2 ist elementares logisches Strukturgebilde. Jede Aussage oder Behauptung,

die Geltung beansprucht, ist auf dieses Strukturgebilde bezogen. Als
elementares logisches Strukturgebilde ist es die Ermöglichungsstruktur jeder
Gegenstandsbestimmung. Das Urteil ist die Struktur, die das Denken haben

1 Der Begriff der Weiterkenntnis ist gegen den der Selbsterkenntnis abzugrenzen. Beide bilden
Korrelativbegriffe. Insofern kann gesagt werden, dass jede Welterkenntnis ex negativo auf
die Selbsterkenntnis bezogen ist: nämlich auf das Andere ihrer selbst. Kulturleistungen, die
die menschliche Selbsterkenntnis konstituieren, sind beispielsweise Kunst und Geschichte.

2 Dabei ist die Konstitutionstheorie des Urteils von der Methodenlehre zu unterscheiden. Die
Konstitutionstheorie untersucht die Artikulation des Urteils in allen Aspekten. Die Methodenlehre

betrifft die Frage nach dem Zusammenschluss der Urteile zu einer kohärenten und

sachverhaltsadäquaten Urteilsreihe. Vgl. dazu Flach, Werner: Urteil, in: H. Krings, H.M.
Baumgartner, Ch. Wild (Hg.): Handbuch philos. Grundbegriffe, Bd. III, München 1974
S. 1556-1571; ders., Thesen zum Begriff der Wissenschaftstheorie, Bonn 1979.

45



muss, wenn es als Prinzip der Gegenständlichkeit sich als gegenständlichen
Sinn soll ermöglichen können3. Gegenstandserkenntnis ist die Bestimmung
des Gegenstandes im Urteil und im Urteil durch den Begriff4. Das Urteil ist

generelle Bestimmungsfunktion. Als solche bezieht es den bestimmenden

Begriff Bestimmungsdeterminante oder Urteilsprädikat) auf den zu
bestimmenden Begriff Bestimmungssubstrat oder Urteilssubjekt) und ist qua
Bestimmungseinheit die Einheit des gegenständlichen Sinnes. Dem Urteil
kommt prinzipiell ein alternativer Wahrheitswert zu5. Das Urteil ist zwar auf
seinen Gegenstand (Urteilssubjekt) bezogen, es besteht jedoch als wahrheits-
differentes Sinngebilde unabhängig von dem Gegenstand, dessen Wahrheit
oder Falschheit es prädiziert. Bei der Bestimmung von Gegenständen der

Erfahrung (Weltdenken) kommt diesen Gegenständen - wie oben angeführt -
eine Dimension der Eigenbestimmtheit (Seinsdimension) zu. Wenn das Urteil
in diesem Sinne unabhängig von den zu bestimmenden Objekten ist, dann ist

es jedoch nicht von einem Medium unabhängig. Es bedarf der Objektivierung.
Die Sprache ist zumeist das Medium, in dem das Urteil objektiviert ist. Aber
auch die formale Logik (symbolische Logik) ist ein solches Medium. Der

prädikative Satz bzw. der Aussage- oder Behauptungssatz («Proposition») ist
die sprachliche Form des Urteils, ohne mit ihm identisch zu sein. Denn Logik
und (natürliche) Sprache sind keineswegs kongruent. Die natürliche Sprache
ist gegenüber den Anforderungen der Logik defizient. Wenn Sprache und

Logik also zu unterscheiden sind, dann ist dennoch daran festzuhalten, dass

das Urteil sprachlich objektivierbar sein muss und dass der Aussagesatz die

sprachliche Form des Urteils repräsentiert.

2. 1 Die Sprache leistet einen wichtigen, grundlegenden und unverzichtbaren

Beitrag zur Welterkenntnis. Sie ist das erste und wichtigste Organ bei der

Konstitution der Gegenstandswelt6. Das ist schon daran ersichtlich, dass die

Bestimmtheit der alltäglichen Lebensumwelt in hohem Masse sprachlich
vermittelt ist.

Die sprachlich präformierte Welt liegt dem alltäglichen Weltverständnis

3 Vgl. Flach: Urteil, a.a.O., S. 1559.
4 Der Begriff ist die analytische Einheit seiner Elemente und selbst wiederum mögliches

Urteilselement.
5 Im Sinne Freges. Vgl. zur Wahrheitsfunktionalität des «Satzes» qua Behauptungssatz bes.

«Über Sinn und Bedeutung», in: Frege, G.: Funktion, Begriff, Bedeutung. Fünf logische
Studien, hg. und eingeleitet von G. Patzig, Göttingen 1975, S. 40-66.

6 Vgl. dazu Cassirer, Ernst: Die Sprache und der Aufbau der Gegenstandswelt (1932), in:
Symbol, Technik, Sprache. Aufsätze aus den Jahren 1927-33. hg. von E. W. Orth und J. M.
Krois, Hamburg 1985, bes. S. 126.

46



immer schon zugrunde. In diesem Sinne kann man auch sagen: «Welt» ist

immer schon sprachlich strukturierte und gegliederte Welt. Die Sprache ist

vorgängig an der Bildung der gegenständlichen Vorstellung beteiligt. Damit
ist die Sprache keine passive, sondern eine in hohem Masse flexible und

produktive Form. Das besagt auch, dass eine jede Sprache einen je eigenen

Weltbezug herstellt. Der je eigene Weltbezug resultiert aus den jeweiligen
semantischen, morphologischen und syntaktischen Prinzipien einer jeden
Sprache. Auf diesen Sachverhalt hat zuerst mit Entschiedenheit Wilhelm von
Humboldt hingewiesen. Ernst Cassirer ist ihm in wesentlichen Stücken

gefolgt. Cassirer adaptiert wichtige Momente der Humboldtschen Sprachphilosophie7.

Auch Humboldt geht davon aus, dass die verschiedenen Sprachen

sprachimabhängige Gegenstände nicht erst nachträglich bezeichnen oder

benennen. Im Gegenteil: Jede Einzelsprache ist vorgängig an der Bildung der

gegenständlichen Vorstellung beteiligt. In dieser Grundthese stimmen Humboldt

und Cassirer überein. Cassirer reflektiert jedoch eigens auf diese

Bedingungen, die bei der Bildung der gegenständlichen Vorstellung beteiligt sind.

Auch die sogenannte Sprachinhaltsforschung (besonders in der Ausprägung

Helmut Gippers) hat wesentliche Berührungspunkte mit dem Cassirer-

schen Ansatz. Denn sie geht davon aus, dass die Sprache eine produktive
Form - im Sinne der eigenen semantischen, morphologischen und syntaktischen

Prinzipien, die eine je eigene Weltansicht der jeweiligen Sprache bzw.

Sprachfamilie bedingen - ist:

«Weltansicht ist dabei nichts Ideologisches, sondern die Art des

Gegebenseins von Welt in den semantischen Gliederungen (des

Wortschatzes), den grammatischen Kategorien und den syntaktischen
Fügungsweisen einer Sprache.»8

Im Unterschied zu Cassirer ist die Sprachinhaltsforschung aber nicht an der

Reflexion auf die Bedingungen der Erkenntnis bzw. der Wirklichkeitsartikulation

durch die Sprache interessiert. Sie beansprucht demgegenüber, empirische

Sprachwissenschaft zu sein. -
Ich gehe im folgenden ganz kurz auf die meiner Ansicht nach aktuellen und

zutreffenden Aspekte des Cassirerschen Ansatzes ein, insofern sie den Aspekt
der Welterkenntnis durch die Sprache betreffen.

7 Er verweist jedoch immer auf seine Affinität zu der Position Humboldts. Vgl. auch den

Aufsatz: Die Kantischen Elemente in W. v. Humboldts Sprachphilosophie, in: Festschrift für
P. Hensel, Greiz i. V. 1923, S. 105-127.

8 Gipper, Helmut: Sprachliches Weltbild, wissenschaftliches Weltbild und ideologische
Weltanschauung, in: J. Zimmermann (Hg.): Sprache und Welterfahrung, München 1978, S. 165.

47



Cassirer fragt, aufgrund welcher transzendentaler Bedingungen der Sprache

das zukommt, was sie in der Gesamtheit der faktisch vorliegenden
Einzelsprachen bezüglich der Welterkenntnis schon immer vollzogen hat.

Denn wenn die Sprache die Artikulation der konkret-sinnlichen
Wahrnehmungswelt (immer) schon bis zu einem gewissen Grade vollzogen hat, dann
sind die Bedingungen zu eruieren, die die sprachliche Wirklichkeitsartikulation

ermöglichen. Diese Bedingungen können nur in reflexionsanalytischer,
das heisst transzendentaler, Zuwendung zur Sprache aufgefunden werden. In
dieser Fragestellung, die nach der Gültigkeit des sprachlichen Weltbezuges
fragt, besteht das Spezifikum der Sprachphilosophie Cassirers. Und in dieser

Ausrichtung ist auch ihre Überlegenheit im Vergleich zu den sprachanalytischen

und sprachpragmatischen Ansätzen zu sehen9, die - zumeist in der

Nachfolge des späten Ludwig Wittgenstein - versuchen, durch eine Analyse,
Deskription und Kodifizierung der (korrekten) Gebrauchsregeln
umgangssprachlicher oder fachsprachlicher Ausdrücke bzw. von Kommunikationsbedingungen

den Objektbezug sprachlicher Äusserungen zu sichern10. Bei der

transzendentalphilosophischen Betrachtungsweise stehen dagegen die logisch
vorgängigen Bedingungen in Frage, die den möglichen gültigen Weltbezug
der Sprache konstituieren. Die Kommunikationsfunktion der Sprache wird
dabei selbstverständlich vorausgesetzt. Die Geltungsbedingungen erschöpfen
sich jedoch nicht in Kommunikations- oder Konsensbedingungen. Bei Cassirer

kann man den Inbegriff dieser Bedingungen als Objektivierungsfunktion
der Sprache bezeichnen11. Die Objektivierungsfunktion der Sprache beinhal-

9 Das ist auch dann zu sagen, wenn man zu dem Ergebnis kommen muss, dass Cassirers Ansatz
mit Mängeln behaftet ist. Vgl. dazu Vf.: Ernst Cassirers kritische Sprachphilosophie.
Darstellung, Kritik, Aktualität, Würzburg 1986, bes. 5.2. Die Aktualität wird anhand der
Konfrontation des Cassirerschen Ansatzes mit den transzendentalhermeneutischen bzw.

sprachanalytischen Konzeptionen Apels und Tugendhats aufgezeigt (5. 3).
10 Durch die Thematisierung transzendentaler Bedingungen unterscheidet sich Cassirers Anlie¬

gen deshalb auch von dem transzendentalpragmatischen bzw. transzendentalhermeneutischen

Unternehmen Karl-Otto Apels und seiner Anhänger. Für Apel ist das sogenannte
<transzendentale> Sprachspiel regulatives Prinzip in einer (erst herzustellenden) idealen

Kommunikationsgemeinschaft. Es ist ausschliesslich der kommunikativen Kompetenz
verdankt. Apels Bemühungen laufen deshalb letztlich darauf hinaus, eine bloss konsenstheoretisch

fundierte universale Pragmatik der kommunikativen Kompetenz zu etablieren. Vgl. bes.

Apel, K.-O.: Der transzendentalhermeneutische Begriff der Sprache, in: Transformation der

Philosophie, Bd. 2. Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, Frankfurt a. M. 1976,
S. 330-357.

11 Dieser Begriff betrifft die Sprache generell. Denn weil die Sprache universelle Objektiva-
tionsform ist und ihr universelle Objektivierungsfunktion zukommt, kann sie eine ausgezeichnete

Stellung innerhalb der menschlichen Medien beanspruchen. Das hat Cassirer völlig
richtig gesehen. Vgl. Vf.: Zur Frage nach der Auszeichnung der Sprache in Cassirers

48



tet transzendental-semiotische, kategoriale und transzendentallogische
Momente12. Diese ermöglichen die Determination der sinnlich-konkreten
Einzelmomente bzw. der wahrnehmbaren Phänomene zur objektiven Wahrneh-

mungs- oder Anschauungswelt. Das besagt, die Sprache setzt einzelne disparate

sinnliche Einzelmomente als Einzelmomente und determiniert diese zu
einer Folge oder Reihe: Sie stiftet die Relation zwischen diesen. Die Sprache
artikuliert durch diese Funktionen die Wirklichkeit in eigener und unverwechselbarer

Weise und leistet so ihren unverzichtbaren und spezifischen Beitrag
zur Welterkenntnis.

2. 2 Kann es sprachfreie Welterkenntnis geben, oder ist Welterkenntnis

«medial», das heisst genauer: sprachlich vermittelt? Ich zitiere zunächst eine

Auffassung, die - radikal verstanden - die sprachliche Vermitteltheit von
Erkenntnis leugnen müsste.

«Wir brauchen den Vorhang von Worten nur wegzuziehen, um klar und
rein den Baum der Erkenntnis zu erblicken.. ,»13

Die Sprache wird in diesem Zitat, das von Berkeley stammt, als «Vorhang von
Worten» aufgefasst, als Vorhang, der nur dazu dient, die Wahrheit der
Erkenntnis zu verschleiern. Setzt man diese Auffassung absolut und interpretiert

sie entgegen der eigentlichen Absicht Berkeleys14, so wäre damit in
Ansatz gebracht, dass Erkenntnis - und damit auch Welterkenntnis - in der
blossen und unvermittelten Wahrnehmung oder Empfindung zu bestehen

habe. «Erkenntnis» wäre dann ohne Objektivierung bzw. Medialisierung zu

begreifen. Ist das eine haltbare Auffassung von Erkenntnis? Lässt man sich auf
dieses Modell ein, dann muss man genauer sagen: Wenn eine Vorstellung

Philosophie der symbolischen Formen, in: Über Emst Cassirers Philosophie der symbolischen

Formen, hg. von H.-J. Braun, H. Holzhey, E. W. Orth, Frankfurt a. M. 1988, bes.

S. 138 ff.
12 Bei den letzteren handelt es sich um Raum, Zeit, Zahl und Ichbewusstsein, sowie um die

Formen der Begriffsbildung und um das (transzendentallogische) Urteil.
13 «. dessen Frucht vortrefflich und unserer Hand erreichbar ist». Vgl. Berkeley, George: A

Treatise concerning the Principles of Human Knowledge (1710), Indianapolis 1977, S.22.
Vgl. auch Cassirer, Emst: Philosophie der symbolischen Formen, 1. Teil. Die Sprache,
Nachdruck Darmstadt 1977, S. 78.

14 Ich habe dieses Zitat allein wegen seiner Prägnanz und Bildhaftigkeit angeführt. Es soll damit
jedoch nicht gesagt sein, dass Berkeley glaubt, auf die Sprache verzichten zu können. In
seinem sprachkritischen Diktum vom «curtain of words» (a. a. O., S. 22) problematisiert er
den Erkenntniswert der Sprache. Da allein die konkreten Einzelempfindungen - «particular
ideas» (ebd.) - für Berkeley Wahrheitsreferent sind, sieht er in der Sprache aufgrund ihres

Allgemeinheitscharakters eine Fehlerquelle für die (empirische) Erkenntnis.

49



besteht, dann ist sie wahr. Dagegen lässt sich nichts für den Fall sagen, wenn
die Vorstellung nicht besteht. Man kann in diesem Fall nicht sagen, dass die

Vorstellung falsch ist, denn sie besteht eben nicht. Damit ist klar: Das oben

angeführte Modell betrachtet das Wahrheitsverhältnis nach Analogie eines

Existenz- oder Seinsverhältnisses. Und damit wird es - erkenntnistheoretisch

gesehen - unhaltbar. Denn da menschliche Erkenntnis trivialerweise auch

falsch sein kann, muss eine Vorstellung auch dann bestehen können, wenn sie

falsch ist. Sie muss falsche Vorstellung und als falsche Vorstellung dennoch

Vorstellung sein können: Die Vorstellung ist, aber sie ist falsch; es gibt sie,
aber sie ist nicht wahr. Wahr oder falsch kann also nur ein Sinngebilde sein,
das in diesem Verstände unabhängig von dem ist, dessen Wahrheit oder
Falschheit es behauptet. Denn Wahrheit oder Falschheit lässt sich nicht auf ein
Seinsverhältnis reduzieren. Dieses Sinngebilde behauptet etwas, nämlich
Wahrheit oder Falschheit, von etwas anderem, und zwar von seinem Gegenstand.

Damit sind zwei Aspekte angesprochen. Der eine Aspekt betrifft die

klassische Definition des Zeichens15: Etwas steht für etwas. Doch das Sinngebilde

soll nicht nur für etwas (anderes) stehen, sondern es soll darüber hinaus
wahr oder falsch sein können. Damit - und das ist der zweite Aspekt - erhebt

es einen Geltungsanspruch. Wir kennen bereits das Sinngebilde, das die

Geltung unabhängig von etwas behauptet, worauf es sich einerseits bezieht,
und wovon es andererseits (als Sinngebilde) unabhängig ist: Dieses wahrheits-
differente Sinngebilde ist das Urteil. Jede Behauptung, die beansprucht, wahr
oder falsch sein zu können, die also einen Gz\tx\ngsanspruch erhebt, muss

urteilslogisch strukturiert sein.

2. 3 Daraus ergeben sich folgende wichtige Konsequenzen.
2. 3. 1 Jede Vorstellung16, die nicht bloss in ihrer einfachen Präsenz besteht

oder bestehen soll, hat Zeichencharakter.
2. 3. 2 Jede Vorstellung, die einen Anspruch auf Wahrheit (Geltungsan-

15 Vgl. Eschbach, Achim: Semiotik, in: H. P. Althaus, H. Henne, H. E. Wiegand (Hg.):
Lexikon der Germanistischen Linguistik, Tübingen 1980, bes. S. 44f.

16 Sei dies ein Sinneseindruck, Gedanke, Bild, Zeichen, eine Intuition, ein Einfall oder dgl. Die
Intuition bzw. der Einfall haben nur dann Erkenntnisrelevanz, wenn man bedenkt, dass sie

den gleichen Prüfungsbedingungen unterliegen; sie müssen sich methodisch ausweisen
lassen: «Eine intuitiv gefundene Synthese steht noch keineswegs als Erkenntnis fest; da ist sie

erst Einfall. Eine solche Intuition muss immer erst noch in ihrer Gültigkeit erwiesen werden -
das ist die grundsätzliche Forderung der Wissenschaftlichkeit.» (Kraft, Victor: Die Grundformen

der wissenschaftlichen Methoden, Wien 1973, S. 26). Vgl. weiterhin Oldemeyer, Ernst:

Bemerkungen zur erkenntnistheoretischen Einschätzung der «Intuition», in: Vielfalt. Wolfgang

Breidert zum 50. Geburtstag interne Festschrift der Mitarbeiter und Studenten am
Institut für Philosophie der Univ. Karlsruhe, 1987), bes. S. 52.

50



sprach) erhebt, muss notwendigerweise urteilslogisch strukturiert sein. Denn

nur das Urteil im angegebenen Sinne ist das Strukturmoment, das unter der
Alternative wahr/falsch steht bzw. stehen kann. Weiterhin: Da der prädikative
Satz bzw. der Aussage- oder Behauptungssatz die sprachliche Form des

Urteils repräsentiert, ohne mit ihm identisch zu sein, ergibt sich:
2. 3. 3 Jede Erkenntnis ist notwendig auch - wenn auch nicht ausschliesslich

- sprachlich vermittelt. Jedwede Erkenntnis setzt Sprache voraus und ist
auf sie zurückbezogen. Das gilt also auch für die Welterkenntnis. Denn unter
Welterkenntnis wird die Erkenntnisform verstanden, die auf eine sinnlich
gegebene Mannigfaltigkeit bezogen ist und die die Aufgabe hat, diese zu
bestimmen. Deshalb ist die Ausgangsfrage, ob es sprachfreie Welterkenntnis
geben kann, in diesem Sinne eindeutig zu verneinen.

3. 1 Als Ergebnis lässt sich festhalten: Die Sprache leistet einen ersten,
wichtigen und unverzichtbaren Beitrag zur Welterkenntnis, indem sie das

sinnlich Gegebene artikuliert bzw. bestimmt. Jedwede Erkenntnis - also nicht
nur Welterkenntnis - ist, soll sie tatsächlich Erkenntnis sein, auch sprachvermittelt

bzw. muss zumindest partiell sprachlich objektivierbar sein.

3.2 Dieses Ergebnis hat zwei praktische Konsequenzen, die sowohl die

Medialität der Philosophie als auch ein Medium, das selbst durch gesprochene
Sprachlichkeit ausgezeichnet ist (Rundfunk), betreffen. Diese zwei
Konsequenzen sollen in aller Kürze angedeutet werden.

3.2.1 Was die Medialität der Philosophie betrifft, so wird durch das

Ergebnis einsichtig, warum Philosophie - wie jedes Theoriekonzept oder jede
Wissenschaft auch - unabdingbar auf die Sprache bezogen ist bzw. auch

sprachlich verfasst sein muss. Denn nur in ihrer logisch und methodisch

stringenten Form als kohärentes Aussagesystem vermag die Philosophie
sachhaltig und sachbezogen zu sein sowie objektive und intersubjektive
Gültigkeit zu beanspruchen. Die Philosophie kann sich deshalb ebensowenig
wie die Geisteswissenschaften darin erschöpfen, eine bloss «erzählende» oder
«narrative» Wissenschaft17 zu sein. Ebenso sind für die sprachliche Verfasst-
heit der Philosophie ästhetische Qualitäten irrelevant.

3. 2. 2 Was den Rundfunk als Medium, das selbst durch gesprochene
Sprachlichkeit ausgezeichnet ist, betrifft, so hat er es als Medium mit der

Schwierigkeit zu tun, dass dem gesprochenen Wort die Eingebundenheit in die

17 Wie das wiederholt von Odo Marquard behauptet wurde, vgl. beispielsweise: Verspätete
Moralistik. Bemerkungen zur Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften, in: Kursbuch 91

(März 1988) «Wozu Geisteswissenschaften?», S. 13-18.

51



normale (alltagssprachliche) Kommunikationssituation fehlt. Sie fehlt, da das

Wort - im Modus der gesprochenen Sprachlichkeit- nur zeitlich und akustisch

präsent ist. Insofern Erkenntnis jedoch notwendig auch auf Sprache bezogen
ist, kommt der Sprache als gesprochener Sprache nicht nur Berechtigung,
sondern auch Relevanz zu. Und zwar ebensosehr im Vergleich zu den

Printmedien und den visuellen Medien (Film, Fernsehen, Video usw.). Denn
die Chancen, die für das gesprochene Wort im Rundfunk bestehen, liegen
vielleicht gerade in der Konzentration und Direktheit, die vom gesprochenen
Wort - trotz seiner kurzzeitigen Präsenz - ausgehen können und die durch das

gesprochene Wort dennoch zu vermitteln und zu übertragen sind.18

18 Deshalb ist es beispielsweise als nachteilige Entwicklung zu bewerten, dass der Anteil der

Wortbeiträge im Rundfunk zunehmend reduziert wird. Am radikalsten ist diese Tendenz im
privaten (kommerziellen) Rundfunk zu beobachten. Vgl. dazu auch Meier, Werner A.: Die
Position der Schweiz im internationalen Mediensystem, in: Arbeitsblätter für ethische

Forschung, Nr. 19, März 1988, bes. S. 15 f. Sowie - speziell für das (schweizerische)
Fernsehen - Flersche, Otmar: Die bearbeitete Wirklichkeit, in: Arbeitsblätter für ethische

Forschung, Nr. 18, Oktober 1987.

52


	Wort und Welterkenntnis

