Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Wort und Welterkenntnis

Autor: Goller, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883081

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 48/89

THOMAS GOLLER
Wort und Welterkenntnis

Der plakative Titel ist zum einen Teil aus Griinden der Alliteration so gewihlt,
zum anderen Teil driickt er schlagwortartig das aus, worum es gehen soll:
«Wort» steht als Abkiirzung fiir Sprache generell und «Welterkenntnis» fiir
die Erkenntnis der Welt, insofern es sich dabei um seiende Dinge, Ereignisse,
Prozesse und Vorgénge usw. handelt, die unabhingig von unserem Erkennen
bestehen oder doch zumindest sollen bestehen konnen. Damit sind intrikate
erkenntnistheoretische und ontologische Probleme angesprochen. Ich méchte
daraus nur zwei Fragen herausgreifen und versuchen, diese beiden Fragen zu
beantworten:

Erstens: Welchen Beitrag leistet die Sprache zur Welterkenntnis?
Zweitens: Kann es sprachfreie Welterkenntnis geben oder ist Welterkenntnis
immer «medial», das heisst genauer: sprachlich vermittelt?

Damit ich diese beiden Fragen beantworten kann, ist es zuerst notwen-
dig, dass ich in aller Kiirze die Begriffe entwickle, mit denen ich operieren
werde.

Ich skizziere deshalb zuerst den zugrundezulegenden Begriff von Sprache
(1.1). Im Anschluss daran ist zu kldren, was mit dem Terminus der Welter-
kenntnis gemeint ist (1. 2). Danach soll die Beantwortung der Ausgangsfragen
versucht werden (2. 1 und 2. 2). Aus dem Ergebnis (2. 3 und 3. 1) lassen sich
Konsequenzen ableiten, die sowohl die Medialitét der Philosophie (3. 2. 1) als
auch ein Medium, das durch gesprochene Sprachlichkeit ausgezeichnet ist
(Rundfunk), betreffen (3. 2. 2).

1.1 Wenn von «der» Sprache — im Singular — die Rede ist, dann bedarf
diese Redeweise der Differenzierung. Bekannter- und trivialermassen gibt es
nicht «die» Sprache, sondern nur eine Vielzahl von einzelnen Sprachen,
einschliesslich der dialektalen Subsysteme dieser Sprachen. Sprache liegt also
faktisch immer nur in einer Vielzahl von Einzelsprachen vor. Ebenso gibt es
nicht «den» Sprachteilnehmer, sondern bloss eine Vielzahl von einzelnen
Sprachteilnehmern. Das einzelne Subjekt verfiigt iiber Sprache im Sinne der
individuellen Kompetenz. Sprache kommt ihm als idiolektaler Umgang mit

43



einem konventionell vermittelten Regelsystem zu. Insofern wird die Sprache
von jedem einzelnen Individuum auch kommunikativ und sprachhandlungs-
bezogen erlernt. Eine lebendige Sprache bedarf der aktuellen Realisierung
durch die Gemeinschaft der kompetenten Sprecher.

Die Sprache liegt zudem nicht als abstraktes, in sich abgeschlossenes
Gebilde vor: Sie ist historisches Produkt. Als historisches Produkt ist sie das
Ergebnis eines komplexen Entwicklungsprozesses, der Anderungen vor allem
der semantischen, morphologischen und syntaktischen Strukturen beinhaltet.
Alle diese Momente, so lédsst sich das zusammenfassen, machen die Sprache
in ihrer Faktizitét aus: Die Faktizitét der Sprache ist ihre Bedingtheit aufgrund
historischer, geographischer, soziologischer sowie persdnlich-individueller
oder psychologischer Komponenten.

Wenn im folgenden dagegen von «der» Sprache — im Singular — die Rede
ist, dann ist die Sprache nicht in ihrer faktischen, sondern in ihrer prinzipiellen
Bestimmtheit angesprochen. Das betrifft die Momente, die jeder natiirlichen
Sprache zukommen miissen. Es handelt sich dabei folglich um einen metho-
disch vermittelten Begriff von Sprache. Das impliziert auch ein besonderes
Verhiltnis zur Linguistik. Denn die Sprachphilosophie muss sich auf die
empirische Wissenschaft von der Sprache beziehen. Sie muss die Ergebnisse
des jeweiligen Forschungsstandes der empirischen Wissenschaft von der
Sprache (= Linguistik) beriicksichtigen. In diesem Verstande ist die Philoso-
phie als Prinzipienwissenschaft (= Wissenschaft, die die Geltungsbedingun-
gen aller Arten des Wissens, das Wissen selbst in seiner Eigenbestimmtheit
und die Ermdglichung des Wissens in jedwedem gegenstandlichen Sinn
thematisiert) auf die empirische Wissenschaft, die die Sprache in ihrer
Faktizitat untersucht, bezogen.

Die Sprachphilosophie hat zu zeigen, dass alle menschlichen kulturellen
Leistungen oder Sinnbeziige direkt oder indirekt auf die Sprache angewiesen
oder sprachlich vermittelt sind. Die natiirliche menschliche Sprache ist als ein
System bedeutungstragender Zeichen und Zeichenverbindungen mit semanti-
schen, syntaktischen und pragmatischen Dimensionen in ihrer Konstitutivitit
und in ihrem Anwendungsbereich universal. Das heisst, sie erstreckt sich auf
alle menschlichen Bereiche, sie ist fiir alle von Relevanz. Sie ist von
praktischer, das heisst politischer, wirtschaftlicher, sozialer und ethischer
sowie dsthetischer und theoretisch-wissenschaftlicher Relevanz. Mit und
durch die Sprache konstituiert sich Intersubjektivitit, sie ist das vorziiglichste
Mittel menschlicher Kommunikation.

44



1.2 Damit steht der Terminus der «Welterkenntnis»! zur Bestimmung. Er

besteht aus zwei Bestimmungsstiicken, nimlich dem Bestimmungsstiick der
«Welt» (1.2.1) und dem Bestimmungsstiick der «Erkenntnis» (1. 2. 2).
1.2.1 Mit «Welt» ist der Inbegriff seiender Gegenstinde, Vorginge,
Ereignisse, Prozesse und Verdnderungen in Raum und Zeit gemeint, die selbst
wiederum nicht Produkte menschlicher Bestimmungsleistungen sind. Die
Welt ist der Inbegriff jener Entitaten, denen Eigenbestimmtheit zukommt. Das
heisst, ihnen kommt eine Qualifikation aufgrund eigener Prinzipien zu. Sie
werden durch Raum und Zeit als erkennbare konstituiert. Die mundanen
Gegenstinde sind Gegenstande der sinnlichen Wahrnehmung oder Empirie.
Es sind sinnlichkeits- oder genauer: datenreferente Objekte. Deshalb bedeutet
Weltbezug immer Bezug auf sinnlich-gegebenes Mannigfaltiges. Dabei ist zu
beachten, dass bei der Datenkonstitution selbst wiederum eine gedankliche
Leistung mit in Ansatz zu bringen ist. Der missverstindliche Begriff der
Gegebenheit soll in diesem Zusammenhang bloss kenntlich machen, dass den
Objekten neben der Dimension der Gegenstandlichkeit (fiir das Denken) eine
Dimension der Eigenbestimmtheit (Seinsdimension) zukommt. Den empiri-
schen Gegenstinden kommt eine eigene Seinsdimension zu, die vom Denken
in ihrer Seinsbestimmtheit nicht hervorgebracht oder erzeugt werden kann.
1. 2.2 Das zweite Bestimmungsstiick des Begriffes der Welterkenntnis ist
das der «Erkenntnis». Der Begriff der Erkenntnis darf hierbei nicht auf den
wissenschaftlichen Modus von Erkenntnis eingeschriankt werden. Der Er-
kenntnisbegriff betrifft ebensosehr die alltdgliche und natiirliche Welteinstel-
lung. Erkenntnis ist — das ist in der gebotenen Kiirze aufzuzeigen — generell
durch eine grundlegende Struktur ausgezeichnet. Es handelt sich bei dieser
grundlegenden Struktur um die des (transzendentallogischen) Urteils. Das
Urteil® ist elementares logisches Strukturgebilde. Jede Aussage oder Behaup-
tung, die Geltung beansprucht, ist auf dieses Strukturgebilde bezogen. Als
elementares logisches Strukturgebilde ist es die Ermoglichungsstruktur jeder
Gegenstandsbestimmung. Das Urteil ist die Struktur, die das Denken haben

1 Der Begriff der Welterkenntnis ist gegen den der Selbsterkenntnis abzugrenzen. Beide bilden
Korrelativbegriffe. Insofern kann gesagt werden, dass jede Welterkenntnis ex negativo auf
die Selbsterkenntnis bezogen ist: ndmlich auf das Andere ihrer selbst. Kulturleistungen, die
die menschliche Selbsterkenntnis konstituieren, sind beispielsweise Kunst und Geschichte.

2 Dabei ist die Konstitutionstheorie des Urteils von der Methodenlehre zu unterscheiden. Die
Konstitutionstheorie untersucht die Artikulation des Urteils in allen Aspekten. Die Methoden-
lehre betrifft die Frage nach dem Zusammenschluss der Urteile zu einer kohirenten und
sachverhaltsadidquaten Urteilsreihe. Vgl. dazu Flach, Werner: Urteil, in: H. Krings, H. M.
Baumgartner, Ch. Wild (Hg.): Handbuch philos. Grundbegriffe, Bd.IIl, Miinchen 1974
S. 1556—1571; ders., Thesen zum Begriff der Wissenschaftstheorie, Bonn 1979.

45



muss, wenn es als Prinzip der Gegenstindlichkeit sich als gegensténdlichen
Sinn soll erméglichen kénnen®. Gegenstandserkenntnis ist die Bestimmung
des Gegenstandes im Urteil und im Urteil durch den Begriff*. Das Urteil ist
generelle Bestimmungsfunktion. Als solche bezieht es den bestimmenden
Begriff (= Bestimmungsdeterminante oder Urteilspridikat) auf den zu be-
stimmenden Begriff (= Bestimmungssubstrat oder Urteilssubjekt) und ist qua
Bestimmungseinheit die Einheit des gegenstandlichen Sinnes. Dem Urteil
kommt prinzipiell ein alternativer Wahrheitswert zu>. Das Urteil ist zwar auf
seinen Gegenstand (Urteilssubjekt) bezogen, es besteht jedoch als wahrheits-
differentes Sinngebilde unabhingig von dem Gegenstand, dessen Wahrheit
oder Falschheit es préddiziert. Bei der Bestimmung von Gegenstinden der
Erfahrung (Weltdenken) kommt diesen Gegenstianden — wie oben angefiihrt —
eine Dimension der Eigenbestimmtheit (Seinsdimension) zu. Wenn das Urteil
in diesem Sinne unabhingig von den zu bestimmenden Objekten ist, dann ist
es jedoch nicht von einem Medium unabhéngig. Es bedarf der Objektivierung.
Die Sprache ist zumeist das Medium, in dem das Urteil objektiviert ist. Aber
auch die formale Logik (symbolische Logik) ist ein solches Medium. Der
pradikative Satz bzw. der Aussage- oder Behauptungssatz («Proposition») ist
die sprachliche Form des Urteils, ohne mit ihm identisch zu sein. Denn Logik
und (natlirliche) Sprache sind keineswegs kongruent. Die natiirliche Sprache
ist gegeniiber den Anforderungen der Logik defizient. Wenn Sprache und
Logik also zu unterscheiden sind, dann ist dennoch daran festzuhalten, dass
das Urteil sprachlich objektivierbar sein muss und dass der Aussagesatz die
sprachliche Form des Urteils reprisentiert.

2.1 Die Sprache leistet einen wichtigen, grundlegenden und unverzichtbaren
Beitrag zur Welterkenntnis. Sie ist das erste und wichtigste Organ bei der
Konstitution der Gegenstandswelt6. Das ist schon daran ersichtlich, dass die
Bestimmtheit der alltaglichen Lebensumwelt in hohem Masse sprachlich
vermittelt ist.

Die sprachlich praformierte Welt liegt dem alltdglichen Weltverstindnis

3 Vgl. Flach: Urteil, a.a. 0., S. 1559.

4 Der Begriff ist die analytische Einheit seiner Elemente und selbst wiederum mdégliches
Urteilselement.

5 Im Sinne Freges. Vgl. zur Wahrheitsfunktionalitdt des «Satzes» qua Behauptungssatz bes.
«Uber Sinn und Bedeutung», in: Frege, G.: Funktion, Begriff, Bedeutung. Fiinf logische
Studien, hg. und eingeleitet von G. Patzig, Gottingen 1975, S. 40-66.

6 Vgl. dazu Cassirer, Ernst: Die Sprache und der Aufbau der Gegenstandswelt (1932), in:
Symbol, Technik, Sprache. Aufsitze aus den Jahren 1927-33, hg. von E. W. Orth und J. M.
Krois, Hamburg 1985, bes. S. 126.

46



immer schon zugrunde. In diesem Sinne kann man auch sagen: «Welt» ist
immer schon sprachlich strukturierte und gegliederte Welt. Die Sprache ist
vorgingig an der Bildung der gegenstindlichen Vorstellung beteiligt. Damit
ist die Sprache keine passive, sondern eine in hohem Masse flexible und
produktive Form. Das besagt auch, dass eine jede Sprache einen je eigenen
Weltbezug herstellt. Der je eigene Weltbezug resultiert aus den jeweiligen
semantischen, morphologischen und syntaktischen Prinzipien einer jeden
Sprache. Auf diesen Sachverhalt hat zuerst mit Entschiedenheit Wilhelm von
Humboldt hingewiesen. Ernst Cassirer ist ihm in wesentlichen Stiicken
gefolgt. Cassirer adaptiert wichtige Momente der Humboldtschen Sprachphi-
losophie’. Auch Humboldt geht davon aus, dass die verschiedenen Sprachen
sprachunabhingige Gegenstinde nicht erst nachtraglich bezeichnen oder
benennen. Im Gegenteil: Jede Einzelsprache ist vorgangig an der Bildung der
gegenstandlichen Vorstellung beteiligt. In dieser Grundthese stimmen Hum-
boldt und Cassirer iiberein. Cassirer reflektiert jedoch eigens auf diese Bedin-
gungen, die bei der Bildung der gegenstindlichen Vorstellung beteiligt sind.

Auch die sogenannte Sprachinhaltsforschung (besonders in der Auspri-
gung Helmut Gippers) hat wesentliche Berithrungspunkte mit dem Cassirer-
schen Ansatz. Denn sie geht davon aus, dass die Sprache eine produktive
Form — im Sinne der eigenen semantischen, morphologischen und syntakti-
schen Prinzipien, die eine je eigene Weltansicht der jeweiligen Sprache bzw.
Sprachfamilie bedingen — ist:

«Weltansicht ist dabei nichts Ideologisches, sondern die Art des Gege-
benseins von Welt . .. in den semantischen Gliederungen (des Wort-
schatzes), den grammatischen Kategorien und den syntaktischen Fii-
gungsweisen einer Sprache.»®

Im Unterschied zu Cassirer ist die Sprachinhaltsforschung aber nicht an der
Reflexion auf die Bedingungen der Erkenntnis bzw. der Wirklichkeitsartiku-
lation durch die Sprache interessiert. Sie beansprucht demgegeniiber, empiri-
sche Sprachwissenschaft zu sein. —

Ich gehe im folgenden ganz kurz auf die meiner Ansicht nach aktuellen und
zutreffenden Aspekte des Cassirerschen Ansatzes ein, insofern sie den Aspekt
der Welterkenntnis durch die Sprache betreffen.

7 Er verweist jedoch immer auf seine Affinitit zu der Position Humboldts. Vgl. auch den
Aufsatz: Die Kantischen Elemente in W. v. Humboldts Sprachphilosophie, in: Festschrift fiir
P. Hensel, Greiz i. V. 1923, S. 105-127.

8 Gipper, Helmut: Sprachliches Weltbild, wissenschaftliches Weltbild und ideologische Welt-
anschauung, in: J. Zimmermann (Hg.): Sprache und Welterfahrung, Miinchen 1978, S. 165.

47



Cassirer fragt, aufgrund welcher transzendentaler Bedingungen der Spra-
che das zukommt, was sie in der Gesamtheit der faktisch vorliegenden
Einzelsprachen beziiglich der Welterkenntnis schon immer vollzogen hat.
Denn wenn die Sprache die Artikulation der konkret-sinnlichen Wahrneh-
mungswelt (immer) schon bis zu einem gewissen Grade vollzogen hat, dann
sind die Bedingungen zu eruieren, die die sprachliche Wirklichkeitsartikula-
tion ermdglichen. Diese Bedingungen kdnnen nur in reflexionsanalytischer,
das heisst transzendentaler, Zuwendung zur Sprache aufgefunden werden. In
dieser Fragestellung, die nach der Giiltigkeit des sprachlichen Weltbezuges
fragt, besteht das Spezifikum der Sprachphilosophie Cassirers. Und in dieser
Ausrichtung ist auch ihre Uberlegenheit im Vergleich zu den sprachanalyti-
schen und sprachpragmatischen Ansiitzen zu sehen’, die — zumeist in der
Nachfolge des spiten Ludwig Wittgenstein — versuchen, durch eine Analyse,
Deskription und Kodifizierung der (korrekten) Gebrauchsregeln umgangs-
sprachlicher oder fachsprachlicher Ausdriicke bzw. von Kommunikationsbe-
dingungen den Objektbezug sprachlicher Ausserungen zu sichern'®. Bei der
transzendentalphilosophischen Betrachtungsweise stehen dagegen die logisch
vorgédngigen Bedingungen in Frage, die den moglichen giiltigen Weltbezug
der Sprache konstituieren. Die Kommunikationsfunktion der Sprache wird
dabei selbstverstandlich vorausgesetzt. Die Geltungsbedingungen erschopfen
sich jedoch nicht in Kommunikations- oder Konsensbedingungen. Bei Cassi-
rer kann man den Inbegriff dieser Bedingungen als Objektivierungsfunktion
der Sprache bezeichnen''. Die Objektivierungsfunktion der Sprache beinhal-

9 Das ist auch dann zu sagen, wenn man zu dem Ergebnis kommen muss, dass Cassirers Ansatz
mit Mingeln behaftet ist. Vgl. dazu Vf.: Ernst Cassirers kritische Sprachphilosophie.
Darstellung, Kritik, Aktualitiat, Wiirzburg 1986, bes. 5. 2. Die Aktualitdt wird anhand der
Konfrontation des Cassirerschen Ansatzes mit den transzendentalhermeneutischen bzw.
sprachanalytischen Konzeptionen Apels und Tugendhats aufgezeigt (5. 3).

10 Durch die Thematisierung transzendentaler Bedingungen unterscheidet sich Cassirers Anlie-
gen deshalb auch von dem transzendentalpragmatischen bzw. transzendentalhermeneuti-
schen Unternehmen Karl-Otto Apels und seiner Anhinger. Fiir Apel ist das sogenannte
«transzendentale> Sprachspiel regulatives Prinzip in einer (erst herzustellenden) idealen
Kommunikationsgemeinschaft. Es ist ausschliesslich der kommunikativen Kompetenz ver-
dankt. Apels Bemiihungen laufen deshalb letztlich darauf hinaus, eine bloss konsenstheore-
tisch fundierte universale Pragmatik der kommunikativen Kompetenz zu etablieren. Vgl. bes.
Apel, K.-O.: Der transzendentalhermeneutische Begriff der Sprache, in: Transformation der
Philosophie, Bd. 2. Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft, Frankfurt a. M. 1976,
S.330-357.

11 Dieser Begriff betrifft die Sprache generell. Denn weil die Sprache universelle Objektiva-
tionsform ist und ihr universelle Objektivierungsfunktion zukommt, kann sie eine ausgezeich-
nete Stellung innerhalb der menschlichen Medien beanspruchen. Das hat Cassirer véllig
richtig gesehen. Vgl. Vf.: Zur Frage nach der Auszeichnung der Sprache in Cassirers

48



tet transzendental-semiotische, kategoriale und transzendentallogische Mo-
mente'?. Diese ermdglichen die Determination der sinnlich-konkreten Einzel-
momente bzw. der wahrnehmbaren Phinomene zur objektiven Wahrneh-
mungs- oder Anschauungswelt. Das besagt, die Sprache setzt einzelne dispa-
rate sinnliche Einzelmomente als Einzelmomente und determiniert diese zu
einer Folge oder Reihe: Sie stiftet die Relation zwischen diesen. Die Sprache
artikuliert durch diese Funktionen die Wirklichkeit in eigener und unverwech-
selbarer Weise und leistet so ihren unverzichtbaren und spezifischen Beitrag
zur Welterkenntnis.

2.2 Kann es sprachfreie Welterkenntnis geben, oder ist Welterkenntnis
«medial», das heisst genauer: sprachlich vermittelt? Ich zitiere zunéchst eine
Auffassung, die — radikal verstanden — die sprachliche Vermitteltheit von
Erkenntnis leugnen miisste.

«Wir brauchen den Vorhang von Worten nur wegzuziehen, um klar und
rein den Baum der Erkenntnis zu erblicken. . .»!3

Die Sprache wird in diesem Zitat, das von Berkeley stammt, als «Vorhang von
Worten» aufgefasst, als Vorhang, der nur dazu dient, die Wahrheit der
Erkenntnis zu verschleiern. Setzt man diese Auffassung absolut und interpre-
tiert sic entgegen der eigentlichen Absicht Berkeleys'®, so wire damit in
Ansatz gebracht, dass Erkenntnis — und damit auch Welterkenntnis — in der
blossen und unvermittelten Wahmehmung oder Empfindung zu bestehen
habe. «Erkenntnis» wire dann ohne Objektivierung bzw. Medialisierung zu
begreifen. Ist das eine haltbare Auffassung von Erkenntnis? Lisst man sich auf
dieses Modell ein, dann muss man genauer sagen: Wenn eine Vorstellung

Philosophie der symbolischen Formen, in: Uber Ernst Cassirers Philosophie der symboli-
schen Formen, hg. von H.-J. Braun, H. Holzhey, E. W. Orth, Frankfurt a. M. 1988, bes.
S. 138 ff.

12 Bei den letzteren handelt es sich um Raum, Zeit, Zahl und Ichbewusstsein, sowie um die
Formen der Begriffsbildung und um das (transzendentallogische) Urteil.

13 «. .., dessen Frucht vortrefflich und unserer Hand erreichbar ist». Vgl. Berkeley, George: A
Treatise concerning the Principles of Human Knowledge (1710), Indianapolis 1977, S. 22.
Vgl. auch Cassirer, Emst: Philosophie der symbolischen Formen, 1.Teil. Die Sprache,
Nachdruck Darmstadt 1977, S. 78.

14 Ich habe dieses Zitat allein wegen seiner Prignanz und Bildhaftigkeit angefiihrt. Es soll damit
jedoch nicht gesagt sein, dass Berkeley glaubt, auf die Sprache verzichten zu koénnen. In
seinem sprachkritischen Diktum vom «curtain of words» (a. a. O., S. 22) problematisiert er
den Erkenntniswert der Sprache. Da allein die konkreten Einzelempfindungen — «particular
ideas» (ebd.) — fiir Berkeley wahrheitsreferent sind, sieht er in der Sprache aufgrund ihres
Allgemeinheitscharakters eine Fehlerquelle fiir die (empirische) Erkenntnis.

49



besteht, dann ist sie wahr. Dagegen lisst sich nichts fiir den Fall sagen, wenn
die Vorstellung nicht besteht. Man kann in diesem Fall nicht sagen, dass die
Vorstellung falsch ist, denn sie besteht eben nicht. Damit ist klar: Das oben
angefiihrte Modell betrachtet das Wahrheitsverhiltnis nach Analogie eines
Existenz- oder Seinsverhéltnisses. Und damit wird es — erkenntnistheoretisch
geschen — unhaltbar. Denn da menschliche Erkenntnis trivialerweise auch
falsch sein kann, muss eine Vorstellung auch dann bestehen konnen, wenn sie
falsch ist. Sie muss falsche Vorstellung und als falsche Vorstellung dennoch
Vorstellung sein kénnen: Die Vorstellung ist, aber sie ist falsch; es gibt sie,
aber sie ist nicht wahr. Wahr oder falsch kann also nur ein Sinngebilde sein,
das in diesem Verstande unabhdngig von dem ist, dessen Wahrheit oder
Falschheit es behauptet. Denn Wahrheit oder Falschheit ldsst sich nicht auf ein
Seinsverhiltnis reduzieren. Dieses Sinngebilde behauptet etwas, ndmlich
Wahrheit oder Falschheit, von etwas anderem, und zwar von seinem Gegen-
stand. Damit sind zwei Aspekte angesprochen. Der eine Aspekt betrifft die
klassische Definition des Zeichens': Etwas steht fiir etwas. Doch das Sinnge-
bilde soll nicht nur fiir etwas (anderes) stehen, sondern es soll dariiber hinaus
wahr oder falsch sein kénnen. Damit — und das ist der zweite Aspekt — erhebt
es einen Geltungsanspruch. Wir kennen bereits das Sinngebilde, das die
Geltung unabhingig von etwas behauptet, worauf es sich einerseits bezieht,
und wovon es andererseits (als Sinngebilde) unabhéngig ist: Dieses wahrheits-
differente Sinngebilde ist das Urteil. Jede Behauptung, die beansprucht, wahr
oder falsch sein zu konnen, die also einen Geltungsanspruch erhebt, muss
urteilslogisch strukturiert sein.

2.3 Daraus ergeben sich folgende wichtige Konsequenzen.

2.3. 1 Jede Vorstellung'®, die nicht bloss in ihrer einfachen Prisenz besteht
oder bestehen soll, hat Zeichencharakter.

2.3.2 Jede Vorstellung, die einen Anspruch auf Wahrheit (Geltungsan-

15 Vgl. Eschbach, Achim: Semiotik, in: H.P. Althaus, H. Henne, H.E. Wiegand (Hg.):
Lexikon der Germanistischen Linguistik, Tiibingen 1980, bes. S. 44 f.

16 Sei dies ein Sinneseindruck, Gedanke, Bild, Zeichen, eine Intuition, ein Einfall oder dgl. Die
Intuition bzw. der Einfall haben nur dann Erkenntnisrelevanz, wenn man bedenkt, dass sie
den gleichen Priifungsbedingungen unterliegen; sie miissen sich methodisch ausweisen
lassen: «Eine intuitiv gefundene Synthese steht noch keineswegs als Erkenntnis fest; da ist sie
erst Einfall. Eine solche Intuition muss immer erst noch in ihrer Giiltigkeit erwiesen werden —
das ist die grundsitzliche Forderung der Wissenschaftlichkeit.» (Kraft, Victor: Die Grundfor-
men der wissenschaftlichen Methoden, Wien 1973, S. 26). Vgl. weiterhin Oldemeyer, Ernst:
Bemerkungen zur erkenntnistheoretischen Einschitzung der «Intuition», in: Vielfalt. Wolf-
gang Breidert zum 50. Geburtstag (= interne Festschrift der Mitarbeiter und Studenten am
Institut fiir Philosophie der Univ. Karlsruhe, 1987), bes. S. 52.

50



spruch) erhebt, muss notwendigerweise urteilslogisch strukturiert sein. Denn
nur das Urteil im angegebenen Sinne ist das Strukturmoment, das unter der
Alternative wahr/falsch steht bzw. stehen kann. Weiterhin: Da der pridikative
Satz bzw. der Aussage- oder Behauptungssatz die sprachliche Form des
Urteils reprasentiert, ohne mit ihm identisch zu sein, ergibt sich:

2. 3.3 Jede Erkenntnis ist notwendig auch — wenn auch nicht ausschliess-
lich — sprachlich vermittelt. Jedwede Erkenntnis setzt Sprache voraus und ist
auf sie zuriickbezogen. Das gilt also auch fiir die Welterkenntnis. Denn unter
Welterkenntnis wird die Erkenntnisform verstanden, die auf eine sinnlich
gegebene Mannigfaltigkeit bezogen ist und die die Aufgabe hat, diese zu
bestimmen. Deshalb ist die Ausgangsfrage, ob es sprachfreie Welterkenntnis
geben kann, in diesem Sinne eindeutig zu verneinen.

3.1 Als Ergebnis ldsst sich festhalten: Die Sprache leistet einen ersten,
wichtigen und unverzichtbaren Beitrag zur Welterkenntnis, indem sie das
sinnlich Gegebene artikuliert bzw. bestimmt. Jedwede Erkenntnis — also nicht
nur Welterkenntnis — ist, soll sie tatsidchlich Erkenntnis sein, auch sprachver-
mittelt bzw. muss zumindest partiell sprachlich objektivierbar sein.

3.2 Dieses Ergebnis hat zwei praktische Konsequenzen, die sowohl die
Medialitit der Philosophie als auch ein Medium, das selbst durch gesprochene
Sprachlichkeit ausgezeichnet ist (Rundfunk), betreffen. Diese zwei Konse-
quenzen sollen in aller Kiirze angedeutet werden.

3.2.1 Was die Medialitit der Philosophie betrifft, so wird durch das
Ergebnis einsichtig, warum Philosophie — wie jedes Theorickonzept oder jede
Wissenschaft auch — unabdingbar auf die Sprache bezogen ist bzw. auch
sprachlich verfasst sein muss. Denn nur in ihrer logisch und methodisch
stringenten Form als kohdrentes Aussagesystem vermag die Philosophie
sachhaltig und sachbezogen zu sein sowie objektive und intersubjektive
Giiltigkeit zu beanspruchen. Die Philosophie kann sich deshalb ebensowenig
wie die Geisteswissenschaften darin erschopfen, eine bloss «erzihlende» oder
«narrative» Wissenschaft!’ zu sein. Ebenso sind fiir die sprachliche Verfasst-
heit der Philosophie ésthetische Qualitaten irrelevant.

3.2.2 Was den Rundfunk als Medium, das selbst durch gesprochene
Sprachlichkeit ausgezeichnet ist, betrifft, so hat er es als Medium mit der
Schwierigkeit zu tun, dass dem gesprochenen Wort die Eingebundenheit in die

17 Wie das wiederholt von Odo Marquard behauptet wurde, vgl. beispielsweise: Verspitete

Moralistik. Bemerkungen zur Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften, in: Kursbuch 91
(Miérz 1988) «Wozu Geisteswissenschaften?», S. 13—18.

54



normale (alltagssprachliche) Kommunikationssituation fehlt. Sie fehlt, da das
Wort — im Modus der gesprochenen Sprachlichkeit — nur zeitlich und akustisch
prasent ist. Insofern Erkenntnis jedoch notwendig auch auf Sprache bezogen
ist, kommt der Sprache als gesprochener Sprache nicht nur Berechtigung,
sondern auch Relevanz zu. Und zwar ebensosehr im Vergleich zu den
Printmedien und den visuellen Medien (Film, Fernsehen, Video usw.). Denn
die Chancen, die fiir das gesprochene Wort im Rundfunk bestehen, liegen
vielleicht gerade in der Konzentration und Direktheit, die vom gesprochenen
Wort — trotz seiner kurzzeitigen Prasenz — ausgehen kénnen und die durch das
gesprochene Wort dennoch zu vermitteln und zu iibertragen sind.'®

18 Deshalb ist es beispielsweise als nachteilige Entwicklung zu bewerten, dass der Anteil der
Wortbeitrage im Rundfunk zunehmend reduziert wird. Am radikalsten ist diese Tendenz im
privaten (kommerziellen) Rundfunk zu beobachten. Vgl. dazu auch Meier, Werner A.: Die
Position der Schweiz im internationalen Mediensystem, in: Arbeitsblitter fiir ethische
Forschung, Nr. 19, Mirz 1988, bes. S.15f. Sowie — speziell fiir das (schweizerische)
Fernsehen — Hersche, Otmar: Die bearbeitete Wirklichkeit, in: Arbeitsblatter fiir ethische
Forschung, Nr. 18, Oktober 1987.

52



	Wort und Welterkenntnis

