
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Zur Medialität der menschlichen Orientierung

Autor: Orth, Ernst Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Phänomenologie des Zeichens/

Phénoménologie du signe

Studia Philosophica 48/89

ERNST WOLFGANG ORTH

Zur Medialität der menschlichen Orientierung

Nach einer heute allgemein verbreiteten Ansicht sind moderne Gesellschaften,

ja die moderne Gesellschaft schlechthin, durch drei Grössen bestimmt:
durch Information, Kommunikation und Medien. Dabei scheinen sich diese

drei Grössen wechselseitig zu implizieren. Will man das eigentümliche
Element der gesellschaftlichen Lebens- und Daseinsweise des heutigen
Menschen bezeichnen, so spricht man gerne von Kommunikationsgesellschaft
oder von Informations- und Mediengesellschaft.

Bei genauerem Hinsehen aber erweisen sich diese Schlagwörter als durchaus

pleonastisch und damit als nichtssagend. Denn was sollen Gesellschaften
anders sein als Formen menschlichen Zusammenlebens, Formen der Interaktion,

für die immer schon Informationsaustausch, Kommunikation und der
Einsatz von Medien charakteristisch war? Nicht erst für unsere heutige
Gesellschaft, sondern für menschliche Gesellschaft schlechthin ist es geradezu

konstitutiv, dass in der Dimension von Medien Kommunikation vollzogen

wird und Informationen ausgetauscht werden. Gesellschaft erscheint mit
ihren leiblich lokalisierten und organisierten Mitgliedern ihrerseits geradezu
als das Medium, in welchem Informationen als Kommunikation bewegt
werden. Und ohne solche Kommunikation wäre die Gesellschaft nicht; und

das, was man im Hinblick auf gesellschaftliche Kommunikation als Medium
bezeichnet, würde nicht mehr existieren.

Wer also das Charakteristische der modernen Gesellschaft zum Ausdruck
bringen will und dabei auf die Medien abhebt, müsste etwas Zusätzliches

nennen, um zu bestimmen, was das wesentlich Neue an den heutigen Medien
ausmacht. Denn Medien überhaupt gab es in der Gesellschaft und in den

Gesellschaften immer schon - und zwar deshalb, weil gesellschaftliche
Wirklichkeit ex definitione durch Medialität konstituiert ist.

Fragt man nun nach dem eigentümlich Neuen, das heutige Medien auszeich-

9



net, so liegt der Hinweis auf ihren durch und durch artifiziellen und technischen
Charakter nahe. Da ist zunächst die Entwicklung der Druckerpresse zu nennen,
dann das Fernmeldewesen, der Rundfunk und schliesslich Film und Fernsehen,
die ihrerseits durch Techniken der Elektronik und Computerisierung eine

immer dichtere Vereinheitlichung und eine schier universale Reichweite

erlangen. Vor allem die scheinbar beliebige Produzierbarkeit und Reproduzierbarkeit

von Informationen, die Iterierbarkeit von Kommunikationsprozessen
werden als wesentliche Eigenschaften des modernen Medienwesens angesehen,

das wie eine gigantische Simulation von Bedeutungen erscheint. Im
Zusammenhang solcher Feststellungen gelangt man leicht zu der These von
dem Entfremdungscharakter der Medien - und zwar insbesondere der neueren.

So neu nun in der Tat bestimmte Techniken und Funktionsweisen unserer
Medien sein mögen, ihr artifiziell-technischer Charakter überhaupt ist ebensowenig

neueren Datums wie die Reaktion darauf, nämlich der Entfremdungsverdacht.

So scheint ja bereits Piaton in seinem Dialog <Phaidros> die Gefährlichkeit
jenes Mediums aufzeigen zu wollen, das uns heute allen als eine altgewohnte,
liebgewordene und höchst wertvolle Kulturpraxis gilt, nämlich das Medium
der Schrift1: Der ägyptische Gott Theuth, der auch Zahl und Messkunst
erfunden hat, bietet dem König Thamus die Schrift an, weil sie die Ägypter
weiser und gedächtnisreicher mache; denn für Erinnerung und Weisheit sei sie

erfunden. Aber Thamus hat Bedenken, die sehr aktuell anmuten: eines sei es,
sich auf solche Künste zu verstehen, ein anderes, ihren Nutzen oder Schaden

abzuwägen. Die Gefahr sieht Thamus nun darin, dass die Buchstaben, das

handliche Medium, den Seelen Vergessenheit einflösse und gerade die Fähigkeit

der Erinnerung vernachlässige, weil die Lernenden sich nun auf äussere

Zeichen verlassen und die innere, lebendige Aktivität der Erinnerung zu
verlieren drohen. Die Trennung zwischen totem Buchstaben einerseits und

lebendigem Geist andererseits scheint hier vollzogen und wird sozusagen
paradigmatisch für alle Zeiten ansichtig. Johann Gottlieb Fichte pflegt das

Pathos dieser Unterscheidung noch in seiner Brief-Abhandlung von 1794/98

unter dem Titel <Über Geist und Buchstaben in der Philosophie»; und seine

Philosophie wird alles auf das als Tathandlung sich zugleich selbst verstehende

und selbst setzende, bedeutsame - eben geistige - Ich stellen2. In einem

1 Phaidros 274 c ff.
2 Johann Gottlieb Fichte: Über Geist und Buchstab in der Philosophie. In einer Reihe von

Briefen, in: Fichte-Gesamtausgabe der Bayer. Akad. d. Wiss., Bd. 1/6, S. 333-361
(Kommentars. 315-332). - Die hier betonte Selbsttätigkeit» ist ein Pendant zu dem gewichtigen

10



Text von 1936 weist dann aber der Transzendental-Phänomenologe Edmund
Husserl dem schriftlichen und damit dokumentierenden sprachlichen
Ausdruck eine positive Funktion zu, die konstitutiv für alle Kultur ist3: Erst
durch die Schrift wird den idealen Gegenständen, die sich zunächst in der

persönlichen Identifikation des Wiedererinnerns und dann im intersubjektiven

Austausch konstituieren, ein verharrendes Dasein auch während der
Zeiten verbürgt, in welchen der Träger eines Gedankens schläft oder gar
nicht mehr am Leben ist. Diese Möglichkeit einer sinnlichen Manifestation

von Bedeutungen und Sinn, die zunächst in raumzeitlichen, intersubjektiven
Interaktionen objektiviert werden, aber dadurch allein noch nicht auf Dauer

gestellt zu sein scheinen, ist ein fundamentaler Tatbestand für die Möglichkeit

von kultureller Tradition und damit von menschlicher Kultur schlechthin.

Freilich ist auch nach Husserl diese schriftliche Dokumentation nur
soviel wert, als an persönlicher Reaktivierungskraft aufgebracht wird, um
das Gemeinte wieder in seinem ursprünglichen Sinn zu verlebendigen (Hua

VI, 370-372). «... der Lesende kann es wieder evident werden lassen, die

Evidenz reaktivieren» (372). Husserl nennt aber auch ebenso ausdrücklich
das Problem der «Verführung der Sprache» (ebd.), d.h. der Verführung
durch die Sprache - zur Gedankenlosigkeit, nämlich zur Verbiegung und

Entäusserung des Sinnes.

Piaton präzisiert bekanntlich seine Bedenken noch einmal in seinem
berühmten 7. Brief - falls dieser echt ist: Das Festschreiben von Gedanken -
insbesondere der Philosophie selbst - im Medium eines buchstäblichen
Traktats für irgendein anonymes oder abstraktes Publikum kann den Sinn des

Gemeinten nur verkürzen und entstellen4. Eher schon gewährleistet ein

lebendiges Gespräch von überschaubaren, im Dialog beteiligten Personen

die lebendige Teilhabe am Sinn. Dieses platonische Argument verführt leicht
dazu, zu vergessen, dass Piatons Dialoge selbst aufgeschriebene Dialoge
sind, kunstvoll arrangierte Gespräche als Medien für Leser, d. h. Literatur,
in deren Hintergrund das tatsächliche, lebendige Gespräch wie ein Mythos

Begriff der «Tathandlung»; sie ist offensichtlich eine dem schon bekannten Wort «Tatsache»

aperçuhaft nachgebildete Neuschöpfung, welche die Unvergleichlichkeit des Ich und seiner

Selbstauffassung unterstreichen soll.
3 Vgl. Edmund Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie, in: Husserliana. Gesammelte Werke Hua) Bd. VI, 21962, Beilage III,
S. 365-386; der Text war 1939 schon einmal von Eugen Fink ediert worden unter dem Titel
<Die Frage nach dem Ursprung der Geometrie als intentionalhistorisches Problem).

4 Platon, VII. Brief 342 a-345 e.

11



steht5. Aber auch jenes Gespräch, das sich im konkreten Miteinander einander

zugewandter Menschen vollzieht, ist ein mediales Geschehen. Schon die

kleine Gesellschaft ist selbst ein Medium. Es ist die Interaktion raum-zeitlich
organisierter, leiblicher Subjekte, die in solcher konkreten sinnlichen Konstellation

als Menschen Sinn konstituieren. Husserl wird dieses Modell einfachster

Kommunikation, elementarster Welthabe Lebenswelt nennen6. Hier wird
es freilich noch keine extrem ausgreifenden Theorien und Strukturen geben
und entsprechend auch keine extremen Falschheiten. Aber Bedeutung und

Sinn gibt es auch in diesen elementaren Verhältnissen nur um den Preis

ausdruckshafter, materieller Vermittlung, eben durch Medialität.
Mit der Unterscheidung von Geist und Buchstaben, ja der radikalen

Entgegensetzung von innerer Lebendigkeit und äusserer Gebundenheit hat

Piaton aber auch positiv die für jede Verständigung und Selbstverständigung
und damit für jeden Sinn konstitutive Spannung zwischen Buchstaben und

Geist, zwischen Medium und Botschaft entdeckt. Das Mittel, in der Sprache

Dinge zu sagen, die man in der Sprache eigentlich nicht sagen kann, findet
Piaton darin, dass er eben dieses Problem - in der Sprache nicht sagen zu

können, was man sagen will - ausdrücklich bespricht und beschreibt. Er
eröffnet damit ein weites Feld der literarischen Kunst, die eine sozusagen
gekonnte Klage über ihre eigene Unmöglichkeit ist. Dieses Feld ist das der

Literalität der menschlichen Orientierungen, die nicht nur das sprachliche
Kunstwerk allein und im engeren Sinne betrifft7.

Die Spannung zwischen Medium und Sinn, zwischen Buchstaben und Geist
ist also nicht sosehr das, was bedeutsamer Orientierung entgegensteht und die
Wirksamkeit oder Fassbarkeit des Geistes verhindert; sie ist vielmehr allererst
die Ermöglichung dessen, was wir Bedeutung und Geist nennen. Die soeben

getroffene Feststellung ist allerdings selbst ein Fall des Problems, das sie

bezeichnen soll. Denn offensichtlich ist die Formulierung, die Bedeutung
werde durch die Spannung (den Gegensatz) von Bedeutung und Medium
(Ausdruck) ermöglicht, äquivok und metaphorisch. Sie ist äquivok, weil wir
den Ausdruck «Bedeutung» im selben Satz in verschiedenen Bedeutungen

5 Der letzte Boden alles reinen Sinnes scheint das «Gespräch der Seele mit sich selbst» und

«ohne Stimme» zu sein; vgl. Sophistes 263 e.
6 Vgl. Hua VI, 105-193. Dazu E.W. Orth: Kulturphilosophie und Kulturanthropologie als

Transzendentalphänomenologie, in: Husserl-Studies 4 (1987) S. 103-141; ders.,
Sozialwissenschaften zwischen Metaphysik und Beschreibung. Möglichkeiten und Grenzen der
Phänomenologie bei der Bestimmung des Menschen, in: Man and World 22 (1989) S. 133- 149.

7 Der Ausdruck der Sprachnot als Vermittlung des nicht sagbaren Wesentlichen findet sich
sowohl bei dem Apostel Paulus (1. Korinther 12 und 13) wie bei Thomas Mann (als Anfang
und Anfangsproblem seines Josefs-Romans).

12



benutzten; sie ist metaphorisch, weil Worte wie «Spannung» und «Gegensatz»,

«Bedeutung» und «Geist» sich fortwährend gegenseitig ersetzen können,

ohne dass wir uns für eine letztgültige Festlegung der Ausdrücke (und

Bedeutungen) entscheiden könnten. Die Unterscheidungen, die wir machen,
scheinen immer nur relativ zueinander zu gelten. Versucht man sie zu

analysieren, um sie auf die letzte fixe Form zu bringen, so treibt man nur
immer neue Gestalten von Unterscheidungen hervor. Die so entstehenden

Orientierungsschemata multiplizieren sich, ohne dass die genannte Spannung
verschwände. Die Spannung bestätigt sich vielmehr als ein anthropologischer
Grundverhalt, dessen Bezeichnungen wie Vexiergestalten wirken.

Es ist Jacques Derrida, der im Anschluss an die Interpretation des oben

genannten Flusserltextes zum <Ursprung der Geometrie> eine ausgreifende
Theorie von der (blossen) Schriftlichkeit des Sinnes - gegen Piaton - entworfen

hat8. Nach seiner Lehre erscheint der sich selbst präsente Geist, die reine

Bedeutung, wie eine Illusion in einem Geflecht von verräumüchten und
verzeitlichten Spuren (traces), deren Inbegriff er Schrift nennt, écriture-, ihre

Bestimmung geht weit über das hinaus, was man in einem engeren und
üblichen Sinne als Schriftlichkeit bezeichnet. Deshalb spricht er auch von
archi-écriture, d. h. von Urschrift, die aller reinen Bedeutung und allem rein

Geistigen vorausgeht. Dijférance als immer wirksame Unterscheidung und

stets sich vollziehender Aufschub markiert den Vorrang der Medialität vor der

wahren Gegenwart des Geistes, eine Gegenwart, die allfällig von supplément
zu supplément gleichsam hinausgezögert wird. Das Wesen des Geistes oder
der Bedeutung besteht darin, dass es wieder und wieder ersetzt wird. Und
deshalb ist Verstehen Dekonstruktion sowohl des Verstandenen wie auch des

Verstehens selbst, für welche Dekonstruktion eine Theorie festschreiben zu

wollen, nach Derrida bereits ein methodisches Vergehen wäre. Auch die in
ichlicher Innerlichkeit, lebendig und <rein> vollzogene Bedeutung ist nicht
ohne Sinnlichkeit; sie ist mit dem konkreten Menschen nur um den Preis der

Verräumlichung (espacement) und der Verzeitlichung (temporalisation) zu
haben. Nach dieser ursprünglichen Verräumlichung und Verzeitlichung des

Sinnes kann man nicht nur nicht sicher sein, den eigentlichen Sinn> zu

erfassen; es ist völlig hoffnungslos, entscheiden zu wollen, ob es Sinn

eigentlich und <rein> als solchen überhaupt gibt. Die Frage der Gegenwart des

Geistes, der Erfassbarkeit von Bedeutungen wird gleichsam zur Glaubensfrage,

sei es des pragmatischen Glaubens eines Bewendenlassens bei be-

8 Edmund Husserl: L'origine de la géométrie. Traduction et introduction par Jacques Derrida,
Paris 1962; weiterhin Jacques Derrida: La voix et le phénomène, Paris 1967; ders.. De la

grammatologie, Paris 1967; ders., L'écriture et la différence, Paris 1967.

13



stimmten Diskurslagen, sei es des Anspruchs auf ausserwissenschaftliche

Einsichten, Inspirationen und Engagements.
Im Grunde ist es das mittelalterliche Nominalismusproblem, das bei dem

(post-)modernen Philosophen Derrida in voller Schärfe und in seiner ganzen
Tragweite wieder aufbricht. Die neuzeitliche Wissenschaft hat aus dem

mittelalterlichen Universalienstreit um den ontologischen Status der Begriffe
vornehmlich nur den vermeintlich harmlosen Teil übernommen, nämlich die
methodischen und wissenschaftspraktischen Vorteile, die in der instrumenteilen

Interpretation der Universalien und Begriffe liegen. Diese nominalistische

Interpretation bedeutet eine Entlastung von ontologischen Statusfragen
zugunsten einer effektiveren Einsetzung von Begriffen für die Zwecke einer
konditionierten Annäherung an die konkrete Wirklichkeit im Sinne empirischer

Wissenschaft. Die originär dazugehörigen theologischen Momente
jener Lehre, nämlich eines übernatürlichen und überrationalen, z. B. mystischen

Zugangs des Menschen zu Gott - weil der Weg über rationale Begrifflichkeit

ausgeschlossen war - wurde eher als <bloss> historisch angesehen.
Aber genau dieser Teil des Nominalismusproblems bricht in Derridas Frage
nach der Authentizität des Sinnes, der Bedeutung oder des Geistes wieder auf;
sie ist bei ihm nicht mehr eine theologische, sondern eine anthropologische
Frage, nämlich nach der Authentizität des unvermeidlich medialen und
scheinbar auf keinen endgültigen und reinen Sinn festlegbaren Menschen9.

Will man sich den Sinn des anthropologischen Radikals der Medialität der
menschlichen Orientierung verständlich machen, so liegt es nahe, den Begriff
der Orientierung selbst zu analysieren. Dabei erhebt sich freilich die Frage, ob

ein solcher Versuch nicht bloss die Durchführung eines Sprachspiels ist. Doch

genau damit bestätigt sich der mediale Charakter des Orientierungsproblems,
das man sicherlich auch anders benennen kann, aber niemals ausserhalb jeder
sprachlichen Manifestierung wird erörtern können. Im Sinne Derridas könnte

man auch sagen: kein Problem kann uns ausserhalb schon vorgegebener
ursprünglicher Verschriftlichung zum Thema werden. Das Problem der
Medialität des Sinnes und derjenigen des Menschen selbst darf demgemäss am

Sprachspiel «Orientierung» aufgenommen werden, zumal «Orientierung» ein

häufig gebrauchtes, operatives Erläuterungswort unserer Sprache ist, das

selbst gern der Bestimmung entzogen bleibt.
Orientierung kann in dreifacher Weise charakterisiert werden; sie ist ein

9 Vgl. Derridas Aufsatz von 1968: fines hominis, in: Marges de la philosophie, Paris 1972, dt.:
Randgänge der Philosophie, Frankfurt (Ullstein) 1976, S. 88-123.

14



(Sach-)Verhalt, ein Verhalten oder ein Handeln. Sie hat gleichsam zwei
Grenzwerte: zum einen die gänzlich passive Orientiertheit einer faktischen,
raum-zeitlichen Wirklichkeit, zum anderen die geistige aktive Setzung einer

Idee, eines Sinnes oder einer Bedeutung. Das erste, das an die Grenze dessen

geht, was man sprachlich mit dem Wort «Orientierung» noch anstellen darf,
können wir auch einen empirischen Sachverhalt nennen, der allerdings ein

solcher Verhalt immer nur für ein sinnsetzendes Subjekt ist. Das zweite, die

reine geistige Orientierung, ist zwar idealiter reine Transparenz des Sinnes,
aber - was immer sie sonst noch sein mag - sie ist stets auch ein Handeln oder
Tun. Gerade aber im Handeln - und nicht etwa erst im Sachverhalt und

Verhalten - wird der Medialitätscharakter der Orientierung offenbar. Im
Handeln sind immer schon zwei Momente integral verwoben, der
raumzeitliche, sinnliche Vorgang einerseits und der die Handlung belebende

Handlungssinn andererseits10. Auf beiden Seiten sind weitere Differenzierungen

erforderlich: 1. der raum-zeitlich sinnliche Vorgang ist sowohl an ein

materielles Substrat geknüpft als auch physiologischer Vollzug, der zunächst

als blosses naturhaftes Geschehen interpretiert werden kann und mit einem

Vollzug im Sinne subjektiver Leistung nicht gleichgesetzt werden darf. 2.

Unter Handlungssinn verstehen wir zum einen den geistigen Gehalt, um
dessentwillen Handlung z. B. als Phänomen eines bestimmten Kulturbereiches

objektiv betreffbar ist, etwa als ökonomische, ästhetische oder politische
Handlung; zum anderen ist der Handlungssinn der belebende subjektive
Vollzug oder Impetus selbst, sozusagen reine subjektive Lebendigkeit, durch
welche die Handlung - über ihren blossen Geschehenscharakter hinaus -
allererst zur Handlung gemacht wird und auch von einem anderen als

möglicher objektiver Handlungssinn verstanden werden kann. Entscheidend

ist, dass diese vier Momente in der konkreten Handlung notwendig miteinander

verknüpft sind, wenn von einem Handlungsphänomen im vollen Sinne

gesprochen werden soll. Das bedeutet, dass Medialität der Orientierung ein

komplexes Phänomen ist; nach unserem Modell vermitteln sich vier Momente
miteinander.

Für die Orientierungshandlung folgt daraus, dass Orientierung immer
dimensioniert ist, d. h. sich in jeweils bestimmten Konfigurationen oder

Typen von Konfigurationen abspielt, in denen die genannten Momente jeweils
charakteristische Verbindungen eingegangen sind. Zum Handeln gehört nun
auch, dass der Handelnde ein Minimum an Wissen von seinem Handeln hat.

10 Vgl. E. W. Orth in: Phänomenologische Forschungen Bd. 3 (Freiburg 1976) S. 7-13; Bd. 4

(1977) S. 7-16; Bd. 5 (1977) S.7-12.

15



Eine potentielle Stellungnahme zum eigenen Handeln ist prinzipiell in jedem
Handeln mitgegeben. Das bedeutet: Orientierung - zumindest auf der Ebene

des Handelns - ist immer schon Orientierung über Orientierung. Solche

Orientierung über Orientierung ist jedoch keine völlig freie und souveräne

Bewertung dessen, was an Orientierungsleistungen immer schon vorliegt;
denn sie erwächst aus jeweils vorausliegenden Orientierungen, von denen sie

bedingt und motiviert ist. Deshalb darf man von Orientierungsschicksal
sprechen. Der Versuch, sich über Orientierungen zu orientieren, ist die

Interpretation vorliegender Orientierungskonfigurationen und führt zur
Herausarbeitung mehr oder weniger bewusster Orientierungsmodelle, die je nach

Orientierungslage und Motivation verschiedene Strukturtiefen haben können,
aus denen sich ihre Tragfähigkeit ergibt. Die Diskussion solcher Modelle
scheint unabschliessbar und bestätigt fortwährend die Medialität der Orientierung11.

Wenn es in einer Kultur Probleme mit der Medialität der Orientierung gibt,
wenn über Medien und Orientierungslosigkeit geklagt wird, darf man demge-
mäss vermuten, dass die praktische Bewährung vorliegender Orientierungsmodelle

nicht mehr zureichend gelingt, weil sie nicht mehr verstanden werden.

Orientierung erweist sich immer als eine Art von Ordnung oder Strukturierung,

die sich an einem Substrat und genetisch vollzieht. Als Ordnung ist sie

Ausrichtung auf einen Strukturzweck, auf Sinn; und als solche Ausrichtung
weist sie stets über das blosse Substrat und die Genesis hinaus. Gerade dieses

am Falle des Substrats über das Substrat Hinausweisen erscheint uns als die
Pointe der Orientierung, um derentwillen wir sie allererst so nennen.

Bei dem Neukantianer Ernst Cassirer wird das Orientierungsproblem im
Rahmen einer weit ausgreifenden Konzeption der symbolischen Formung
behandelt12. Dabei hat Cassirer die Rolle des Handlungsbegriffs für die

Bestimmung des Bewusstseinsbegriffs, d.h. für jenes Geistige, das dem

Medium entgegengesetzt zu sein scheint, gerade am Beispiel der Entwicklung

11 Hier ist möglicherweise auch das Motiv dafür zu suchen, warum Orientierungsmodelle, die

angeblich veraltet und überwunden sind, gleichwohl für bestimmte Verständigungsaufgaben
weiter benutzt werden - z. B. das Modell der durchschnittlichen ontologisch-erkenntnistheo-
retischen Unterscheidung von Subjekt und Objekt oder das lingustische Beziehungsmodell
von Zeichen zu Bedeutung zur Sache. Es handelt sich jeweils um restierende Orientierungsschemata,

die zwar als solche für überholt gelten, aber immer noch pragmatisch eingesetzt
werden können und oft auch müssen.

12 Vgl. dazu E. W. Orth: Zur Konzeption der Cassirerschen Philosophie der symbolischen
Formen, in: ders. (Hg.), Ernst Cassirer. Symbol, Technik, Sprache. Aufsätze aus den Jahren

1927-1933, Hamburg 1985, S. 165-201.

16



der Technik herausgearbeitet. Es ist das aus der mythisch-magischen Sphäre
sich entwickelnde technische Handeln - mit seiner Werkzeugherstellung,
seinem Werkzeuggebrauch und seinen interaktiv-intersubjektiven Bezügen -,
das allererst die Mittelbarkeit alles Tuns, die zum Wesen des Denkens gehört,
sichtbar werden lässt, und damit das Denken und das Bewusstsein selbst
bestimmt13. In seiner Philosophie der symbolischen Formen fasst Cassirer die

Medialität der Orientierung durch den Symbolbegriff. Das Symbolische ist
Immanenz und Transzendenz in einem, «sofern in ihm ein prinzipiell
überanschaulicher Gehalt (Bedeutung) in anschaulicher Form sich äussert»14. Am
Sinnlichen zeigt sich originär Richtungssinn. Deshalb ist eine Trennung von
Symbol und Gegenstand eigentlich faktisch gar nicht möglich15. Nur bei

Gelegenheit sinnlicher Medien kann aussersinnlicher Sinn auftreten. Dabei
sind die unterschiedlichsten Medien denkbar. Auch das strukturgenetische
Problem der Orientierung hat Cassirer im Blick, wenn er zwischen drei
«symbolischen Funktionen» - nämlich Ausdruck, Darstellung und reiner

Bedeutung - unterscheidet. Es handelt sich hier gleichsam um Stufen der

Medialität, die aber neben ihren diachronen immer auch synchrone Funktionen

behalten. «Ausdruck» bezeichnet die ursprünglich sinnhafte Auffassung
von Sinnlichem, ohne dass sinnliches Substrat und sinnhafte Bedeutung schon

unterschieden werden; mit «Darstellung» ist die schon bewusste Unterscheidung

von Substrat und Sinn, von Medium und Botschaft, Faktum und Idee

gemeint, wie sie in objektiver Orientierung und im künstlerischen Gestalten

praktiziert wird; mit «reiner Bedeutung» ist die Verwendung formalisierender
Verfahren, wie z. B. Algorithmus und Kalkül gemeint, die sich vom sinnlichen

Substrat mehr und mehr zu lösen scheinen, ohne es völlig verlassen zu
können16. Ein Urphänomen von Medialität und symbolischer Formung ist für

13 Vgl. Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil. Das mythische
Denken (1925), Darmstadt 1958 PhsFII), S. 253 f.; ders., Form und Technik (1930), in:
Orth (Hg.), Ernst Cassirer. a.a.O., S61. Zur Struktur des sich stets lebendig vermittelnden

und insofern stets repräsentativen Bewusstseins vgl. Ernst Cassirer: Philosophie der

symbolischen Formen. Dritter Teil. Phänomenologie der Erkenntnis (1929), Darmstadt 1958

PhsFIII), S. 236f.
14 PhsFIII, S. 450. «Sinn» ist «Richtung», die einem «anschaulichen» Material auf je eigene

Weise Richtung gibt - sagt Helmuth Plessner: Die Deutung des mimischen Ausdrucks. Ein
Beitrag zur Lehre vom Bewusstsein des anderen Ichs (1925), in: Gesammelte Schriften
Bd. VII, Frankfurt 1982, S. 85 ff. Der Terminus Richtung erweist sich dabei eher als ein
erläuternder Verlegenheitsausdruck, weil es objektiv gar keine Richtung gibt, mit der man
Sinn definieren könnte. Auch Cassirer operiert mit dem Richtungsbegriff.

15 Vgl. Ernst Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien (1942), Darmstadt
1961, S. 31.

16 Vgl. PhsFIII, S. 449. Vgl. dazu im Ganzen E. W. Orth: Operative Begriffe in Ernst Cassirers

17



Cassirer die menschliche Leiblichkeit selbst, und deshalb nennt er «das

Verhältnis von Leib und Seele» «das erste Vorbild und Musterbild für eine rein
symbolische Relation»17.

Das Thema Leiblichkeit und der biologische Organismuscharakter sind es

nun auch, die bei Helmuth Plessner für die Bestimmung der menschlichen

Orientierung und ihrer Medialität den Ausgangspunkt bilden. Statt des

Begriffs des Handelns steht hier zunächst der des Verhaltens im Vordergrund.
Nach Plessner zeichnen sich jene Körperlichkeiten, die wir organisch oder

lebendig nennen und die Plessner als leiblich bezeichnet, dadurch aus, dass sie

nicht indifferent in ihre Umgebung übergehen wie der physikalische Körper,
sondern eine Art virtueller Grenze haben, eine Abgehobenheit von der

Umwelt, welch letztere als Umwelt durch solche Abgehobenheit allererst
konstituiert wird. Diese Abgehobenheit nennt Plessner die Positionalität des

Lebendigen18. Sie bekundet sich in einer eigentümlichen Zentriertheit des

Lebendig-Organischen und in seinem Sinn- respektive Richtungscharakter.
Leben hat in seiner sinnlichen Phänomenalität immer schon so etwas wie einen

Richtungscharakter, eine Qualität, die sich in der Anschauung zeigt und doch
mehr als anschaulich, nämlich bedeutsam ist - ganz im Sinne des

überanschaulichen Sinnes der sinnlichen Anschauung bei Cassirer. Folgerichtig
spricht Plessner dem Lebendigen eine Umweltintentionalität zu und damit die

Fähigkeit, anderes Leben als sinnvoll Lebendiges aufzufassen und von
unorganisch Physischem zu unterscheiden19. Auch für den Menschen gilt dieser
Wesenscharakter alles Lebendigen, nämlich Positionalität zu sein. Auch er ist
zentriert Lebendiges mit Sinntendenz im sinnlichen Substrat. Damit
unterstreicht Plessner nur noch einmal den medialen Charakter des Menschen; er
fasst ihn als Naturwesen auf - gegen die idealistische Tradition. Aber diese

Medialität erhält beim Menschen eine entscheidende Akzentuierung, insofern
sich das Orientierungsphänomen zum Orientierungsproblem verschärft: Der
Mensch ist zwar zentriert, aber in der Weise, dass er zu seiner Zentrierung
selbst eine Beziehung einnimmt - und eben dadurch faktisch sein Zentrum
dauernd verliert, resp. dauernd suchen muss. Dies nennt Plessner die exzentrische

Positionalität des Menschen. Der Mensch ist damit ein Lebewesen, das

Philosophie der symbolischen Formen, in: H. J. Braun/H. Holzhey/E. W. Orth (Hg.): Über
Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, Frankfurt 1988. S. 45-74.

17 PhsFIII, S. 117.
18 Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophi¬

sche Anthropologie (1928), Ges. Sehr. IV (1981), S. 181 ff.
19 Vgl. Plessner zur <Deutung des mimischen Ausdrucks>, Ges. Sehr. VII, S. 121 f. Ähnlich

spricht Husserl 1921 von «animalischer Erfahrung» (Hua XIV, S. 78 ff.).

18



nicht nur einfach orientiert ist, respektive sich orientiert; vielmehr bricht in
ihm das Problem der Orientierung allererst auf. Er orientiert sich zwar nach
wie vor medial und muss sich medial orientieren; aber das Problem der
Medialität und der Orientierung wird ihm zur wesentlichen, bewussten

Beunruhigung, die ihn auf den Weg der Kultur führt. Und diese Kultur ist
nichts anderes als das fortdauernde Spiel der Medialisierung, von Orientierung

und Umorientierung, von Orientierung über Orientierung. Der Mensch
hat so nicht mehr länger ein Leben; er muss sein Leben führen, es entsteht

Handlungsbedarf - als konstitutionelle Bedingung des Menschen20.

Von hier aus sind Plessners sogenannte anthropologische Grundgesetze zu

verstehen, nämlich 1. die natürliche Künstlichkeit, 2. die vermittelte
Unmittelbarkeit und 3. der utopische Standort21. Wohlgemerkt: der Mensch bleibt
Tier, Naturwesen; er ist positional. Aber diese Positionalität erhält durch die
Exzentrizität, die ihr zukommt, einen neuen Charakter, die in der natürlichen
Medialität dieses Lebewesens das Problem der Medialität und der Orientierung

in aller Schärfe aufbrechen lässt. Freilich muss dies nicht in jeder
Lebenssituation des Menschen geschehen - und zwar gerade weil er durch

gelingende Medialisierungsformen sein Dasein in bestimmten Gestalten
gleichsam mittelfristig stabilisiert; aber keine solcher Stabilisierungen bleibt
dem Menschen auf Dauer selbstverständlich.

Es ist nun bemerkenswert, dass sich Plessners Thesen einer philosophischen

Anthropologie, die man als Erste Philosophie verstehen darf, gegen die
radikale, platonische Unterscheidung zwischen idealer Geistigkeit und sinnlicher

Faktizität wenden lassen und auch gegen die (vermeintliche)
Medienfeindlichkeit Piatons. Das wird bei Plessner vor allem sichtbar in seiner
ausdrücklichen Kritik an Descartes' scharfer Trennung zwischen Körper und
Geist und an der Fundamentalisierung dieser Trennung zu zwei metaphysisch-
ontologischen Substanzen22. Aber die réalité humaine führt solche Trennungen

immer wieder ad absurdum. Auch Cassirer und viele andere anthropologi-
sierende Philosophen wollen dem Idealismus zumindest dadurch zu mehr
Wirklichkeitssinn verhelfen, indem sie gerade das alte Leib-Seele-Problem als

verkehrte Fragestellung kennzeichnen und den Sinnlichkeitscharakter des

Sinnes sowie den Sinncharakter der Sinnlichkeit unterstreichen. Hier liegt
allerdings ein MissVerständnis nahe, nämlich der Glaube an eine menschliche

Daseinsweise, eine Orientierungslage, in der Medium und Bedeutung harmo-

20 Zur exzentrischen Positionalität vgl. Plessner: Die Stufen..., a.a.O., S.360 passim;
weiterhin S. 391.

21 Plessner: Die Stufen. a.a.O., S. 383 ff., 396 ff., 419 ff.
22 Plessner: Die Stufen. a.a.O., S. 107ff., 115ff.

19



nisch verwoben sind - in überschaubaren, unentfremdeten Lebensformen23.

Diese Idylle, für die gelegentlich auch Husserls Lebensweltbegriff herhalten

muss, erweist sich jedoch durch und durch als utopisch. Plessners Kritik an

Descartes' Zwei-Substanzen-Lehre und ihrer Fundamentalisierung
unterstreicht demgegenüber gerade den Doppelaspekt aller Orientierung, die an die

Spannung der Exzentrizität wie eh und je gebunden bleibt. Die Emigration in
einfache, integrale und sogenannte natürliche Lebensformen steht mit der

konstitutiven Aufgabe des Menschen, die Plessner postuliert, nämlich sein

Leben zu führen, im Widerspruch. Der Mensch ist in seiner Medialität auf die
Suche nach Bedeutung angewiesen und muss seine Bedeutung allfällig
medialisieren. Damit erweist sich die «Gegenwart des Geistes» als eine

unvermeidliche Aufgabe, ohne deren Annahme nicht einmal dessen notwendige

Verflochtenheit in Medialität kritisiert werden könnte.
Genau das ist es, was wir Orientierung nennen. Orientierung ist einerseits

Bedeutungsbedürfnis; andererseits hat sie Bedürfnisbedeutung. Die Wissenschaft

von der Bedeutung der Bedürfnisse heisst Ökonomie, die von dem
Bedürfnis nach Bedeutung und ihrer Durchsetzung Rhetorik. Auch unsere

heutigen Diskussionen über Orientierung und Medialität oszillieren zwischen
diesen beiden Grössen, zwischen dem Verlangen nach Sinn und dem

Anspruch auf Befriedigung konkreter Bedürfnisse. Freilich ist die Trennung
zwischen Bedürfnis und Bedeutung eine relative. Es wäre eine reizvolle
Aufgabe, zu zeigen, dass die vermeintlich bloss materiellen Bedürfnisse nur
verständlich sind, wenn man sie in ihrem Bedeutungscharakter erfasst.

Übrigens hat gerade die französische sensualistische Philosophie des 18. und
frühen 19. Jahrhunderts - etwa in den Gestalten Condillacs und Destutt de

Tracys - den Bedeutungscharakter der Bedürfnisse herausgearbeitet24. Aber
auch Bedeutsamkeit und Sinn treten ihrerseits gelegentlich auf wie materielle
Bedürfnisse. Die elementare Verbindung von Bedeutungs- und Bedürfnischarakter

manifestiert sich in den sensualistischen Begriffen von Lust und Unlust.
Bedeutsamkeit und Bedürftigkeit scheinen in ihnen ununterscheidbar.

Dementsprechend hat der Medienbegriff einen gleichsam dialektischen Charakter.
Zunächst und als solches scheint das Medium nichts weiter als sinnliches

23 Zur Kritik am Entfremdungsbegriff vgl. Plessners Aufsätze <homo absconditus> (1969), Ges.
Sehr. VIII, S. 353ff.; und <Das Problem der Öffentlichkeit und die Idee der Entfremdung)
(1960), Ges. Sehr. X, S. 212ff.

24 Condillacs Konzeption einer science des idées entwickelt Destutt de Tracy zu seiner Ideologie
als umfassender Theorie der Idee-Bildung aus dem menschlichen Grundverhalt der sensibilité;

sie kulminiert in einer «Ökonomie» als Lehre von den Bedürfnissen im umfassenden

Sinne; vgl. E.W. Orth: Von der Ideo-logie zur Ideologie-Kritik, in: B. Waldenfels u.a.
(Hg.): Phänomenologie und Marxismus, Bd. 4, Frankfurt 1979, S. 197-234.

20



Faktum zu sein; aber Medium ist es nur, insofern und solange es für bedeutsam

gehalten wird, Sinn und Richtung trägt. Das blosse Faktum des Mediums
verliert seinen Charakterund seine Bestimmung als Medium schlechthin, wenn
ihm der Bezug auf mögliche Bedeutung völlig genommen wird25. So wird man
unweigerlich zu der Frage getrieben, durch wen oder was das Medium mittels

Bedeutung zum Medium gemacht wird. Die Antwort kann nur sein: es ist das

lebendige Eingestelltsein einer Subjektivität, die das Medium zum Medium
macht. Zwar kann auch diese Subjektivität ihrerseits nie anders als in jeweiliger
Medialisierung betroffen und identifiziert werden, ja sie bildet sich in solcher

Medialisierung allererst aus26, aber ihr Einstellungscharakter ist selbst als

solcher medial nicht kodifizierbar. Subjektivität, Einstellung bewährt sich am
Medium, ohne je in ihm aufzugehen. Sie ist als solche sowenig fixierbar wie das

Zentrum der von Plessner reklamierten Exzentrizität, welche die eigentümliche
Positionalität des Menschen ausmacht.

In diesem Sinne erweist sich die Philosophie als Orientierung über Orientierung.

Zwar ist Orientierung über Orientierung schon ein Wesenszug des

Menschen als solchen. Aber die Philosophie hat die Aufgabe, diesen anthropologischen

Grundverhalt auf den Begriff zu bringen. Hier zeigen sich die

anthropologischen Wurzeln der Philosophie selbst. Es zeigt sich aber auch das

Motiv für den dauernden Streit zwischen Philosophie und anderen Orientierungen

über Orientierung - darüber nämlich, wer zur letzten Bestimmung von
Orientierung befugt ist. Dabei ist allerdings zu beachten, dass auch die

Philosophie unter der Bedingung der Medialität der Orientierung steht, d.h.,
dass ihre Orientierungen über Orientierung auch jeweils bestimmte Konfigurationen

und Konstellationen medialer Art darstellen, die im Prozess der

Orientierung möglich werden. Orientierung ist immer dimensionierte Orientierung,

nicht Orientierung schlechthin27.

Soll man aus all dem schliessen, dass - eben weil die Medialität der
menschlichen Orientierung in ihrer Auszeichnung als Orientierung über

Orientierung ein konstitutives anthropologisches Radikal ist - die neuen
Formen der Medienklage nur Missverständnisse und zudem obsolet sind?

25 Umgekehrt wird das Medium in den Hintergrund gedrängt durch seine Bedeutung, um die es

geht; es ist unthematisch und unaufdringlich und soll den Sinn <tragen> - auch dann noch, wenn
er fraglich wird.

26 Das ist ein Grundgedanke Cassirers, nach welchem sich im Prozess symbolischer Formung
allererst Grössen wie Ich und Welt, Subjekt und Objekt herausgestalten.

27 Diesen Gedanken hat Dilthey inseiner Weltanschauungslehre ausgeführt. Vgl. <DasWesender

Philosophie) (1907), Ges. Sehr. V, S. 339-416, und <Die Typen der Weltanschauung und ihre

Ausbildung in den metaphysischen Systemen) (1911), Ges. Sehr. VIII, S. 75-118.

21



Man kann fragen, worin denn die (neuen) Sorgen bestehen, die man sich

angesichts der Entwicklung des modernen Medienwesens machen muss.
Zunächst ist die Vermutung nicht abwegig, dass es sich hier um eine Wiederholung

des traditionellen Leib-Seele-Problems unter den neueren Bedingungen

einer entwickelteren technischen Welt handelt. Der Beantwortung der

Frage kommt man jedoch näher, wenn man sich das merkwürdige
Optimierungsproblem vergegenwärtigt, das mit menschlicher Orientierung stets
verbunden ist. Das mit der menschlichen Orientierung konstitutiv einhergehende
Bewusstsein der Orientierung führt auf den Fortschrittsweg, nämlich einerseits

Sinn und Bedeutungen zu verfeinern und zu erhöhen, andererseits die
substrathaften Medien selbst funktionstüchtiger und effektiver auszugestalten.

Da der menschlichen Orientierung immer ein operatives und manipulati-
ves Spielfeld eingeräumt ist, scheint sowohl dem Bedürfnis nach Bedeutung
als auch der Bedeutung der Bedürfnisse immer besser genügt werden zu können.

Historisch betrachtet haben sich für diese beiden Optimierungstendenzen
beispielsweise der deutsche Idealismus auf der einen Seite und der Marxismus
auf der anderen Seite angeboten; in dieser Hinsicht sind beide Kinder der
Aufklärung. Der eine versprach universalen Sinn, die absolute Idee, die sich dann
im Medium der Geschichte schon realisieren werde; der andere totale
Bedürfnisbefriedigung, die schliesslich auch das Bewusstsein sanieren sollte. Die
voraufkärerische, metaphysische Ontologie hatte mit ihrer, stets theologischreligiös

kommentierbaren Unterscheidung in Körper und Geist von solchen

Aufgaben a limine entlastet. Der Mensch hatte das Schicksal seiner Medialität
zu tragen, weil sie ihm von Gott anerschaffen war, und die Bedeutung zu
erarbeiten, die ihm dabei möglich war, und im übrigen den letzten Sinn seines

Daseins einer metaphysisch verstandenen (Er-)Lösung anheimzugeben.
Die aufkärerische Optimierungstendenz scheint nun auf den ersten Blick

von den modernen Medien bestätigt zu werden. Denn sie zeichnen sich durch
eine unvergleichliche Disponibilität aus. Freilich bezieht sich diese Disponi-
bilität zunächst vornehmlich auf das Medium als Substrat. Die modernen
Medien zeigen subtilste innere Funktionsdifferenzierungen bei gleichzeitiger
Vereinheitlichung und gesellschaftlicher Wirksamkeit. Jede mögliche Bedeutung

scheint den technischen Bedingungen des medialen Substrats anpassbar
zu sein, das sich durch seine systematische Handhabbarkeit allgemein
empfiehlt. Lange Zeit hat man wohl geglaubt, dass sich mit der fortschreitenden
technischen Funktionsverfeinerung der Medien die den Medien korrelativen
Bedeutungen und Botschaften gleichsam von selbst einstellen und die Medien
entsprechend verbessert und reicher werden. Hier haben sich zwei
Enttäuschungen eingestellt.

22



1. Die erste Enttäuschung betrifft den Umgang mit den Medien selbst. Es

zeigt sich nämlich, dass eine Form der Befreiung von dem - anthropologisch
unvermeidlichen - Zwang der Medialität in ihrer Anverwandlung besteht.
Dieser Anverwandlungsprozess will bei den modernen Medien nicht mehr

gelingen, und soweit er zu gelingen scheint, wird er als blosse äusserliche und

eigentlich unadäquate Anpassung verstanden und beklagt. Hier mag der
Zeitlichkeits- und Gewohnheitscharakter menschlicher Orientierung eine

Rolle spielen. Für die Bildung gehaltvoller Orientierungsgewohnheiten fehlt
es bei der raschen, zugleich flexiblen und formellen Funktionsweise der
Medien an Zeit28. Ein weiteres Moment scheint hinzuzukommen: Menschheit
ist selbst eine geschichtliche Grösse und erarbeitet ihre Identität in geschichtlicher

Tradition. Nun mögen wir zwar in der Geschichte der Bedeutungen und
Ideen noch Gemeinsamkeiten entdecken; das Identifikationspotential, das in
den anschaulichen medialen Erscheinungen selbst liegt, wird dagegen immer
geringer. Aber gerade in der auf Dauer gestellten Vertrautheit mit den

Erscheinungen der Medialität liegt ihr entlastender Charakter. Es ist übrigens
eine Täuschung, zu glauben, diese Entlastung sei Ungebundenheit; man darf
vielmehr annehmen, dass Menschen früherer Epochen in weitaus strengeren
medialen Bindungen standen als heutige Menschen29.

2. Die zweite Enttäuschung betrifft das, was ich den Bedeutungsentzug in
den modernen Medien nennen möchte. Es handelt sich dabei nicht um einen

objektiven Sachverhalt, als ob das moderne Medienwesen zur Bedeutungsarbeit,

zur Bedeutungsbewährung und zur Bedeutungsübermittlung ungeeignet
wäre. Im Gegenteil ist ja gelegentlich eher eine Inflationierung von
Bedeutsamkeiten zu konstatieren, die vor allem in der beliebigen Wiederholbarkeit
und Vorführbarkeit von Bedeutungen und Bedeutsamem zum Ausdruck
kommt. Das Problem besteht vielmehr in der subjektiven Auffassung von den

Medien, die dann allerdings in der Kultur objektives Gewicht erhält. Das

berühmte Aperçu - das Medium ist die Botschaft - zeigt so eine charakteristische

Doppeldeutigkeit. Es bezeichnet einerseits die triviale und kulturanthropologisch

anzuerkennende Tatsache, dass Bedeutungen ohne Medialität nicht

zu haben sind - am farbigen Abglanz haben wir das Leben - und benennt
andererseits einen Skandal, nämlich den, dass das Medium keiner Bedeutung
mehr dient und damit selbst bedeutungslos wird. Deshalb spricht man auch -
trotzig altklug - davon, dass Information nur eine Ware sei wie jede andere

28 Vgl. zum Zeitfaktor in der modernen Kultur Georg Simmeis <Philosophie des Geldes> (1900),
Berlin 81987, S. 552ff.

29 Dazu ebenfalls Simmel, a. a. O., S. 531u. ö. H. Lübbe hat diese Zusammenhänge vielfältig
und anschaulich an gegenwärtigen Entwicklungen beschrieben und analysiert.

23



Ware. Über die Massstäbe der Bewertung solcher Waren erspart man sich zu
diskutieren und verdrängt völlig den ganz simplen Tatbestand, dass nicht jedes
Gut käuflich ist, noch dass jeder Plunder gekauft werden muss. In dem Masse,
in welchem die Bedeutungen den technischen Bedingungen des Mediums
angepasst werden, scheint der subjektive Einstellungscharakter, der die
Wirkung der Medien lebendig hält, nach Null zu streben. Es ist die technische

Disponibilität moderner Medien selbst, die in dem gleichsam dialektischen
Verhältnis zwischen Medium und Bedeutung nur noch die Seite der Abhängigkeit

der Bedeutung vom Medium betont, eben weil das Medium, zumindest

für unsere Kultur, die disponiblere Seite zu sein scheint. Auch die
verstärkte Möglichkeit, mittels der neuen Medien rascher und bequemer über

Bedeutungen zu verfügen, führt dazu, mit Bedeutungen umzugehen, wo sie

weder gefragt noch ein Bedürfnis sind. Auf diese Weise wird Bedeutsamkeit
simuliert; ist aber einmal der Simulationsverdacht aufgekommen, dann ist der
Zusammenbruch von Bedeutungen unvermeidlich.

Schliesslich haben die Begriffe selbst, die zur Bestimmung und Interpretation

der Medien eingesetzt werden, ihrerseits irritierende Bedeutungsver-
schiebungen erfahren. Das lässt sich gerade am Terminus <Information>

selbst, wie er in der Mediensprache gebraucht wird, zeigen. Mit Information
ist nicht mehr sosehr ein geistiger und bedeutsamer Gehalt gemeint, als

vielmehr ein physikalischer Impuls, ein Datum, das in dem prozesshaft
arbeitenden Medium Steuerfunktion hat. Damit wird sprachlich eine Entscheidung

getroffen, die zwar nicht unmotiviert ist - denn zur Orientierung gehört
Medialität mit ihren technischen Konditionen; aber Medialität droht von der

Funktion, Bedeutungen zu erarbeiten oder zu bearbeiten, abgekoppelt zu
werden und damit auch als Medialität ihr Gesicht zu verlieren. Dieser Vorgang
zeigt sich übrigens schon seit längerem an unserem Verhältnis zur Metapher.
Es wird immer schwerer, das konkrete Medium, in welchem der Sinn einer

Metapher sich bewegt, noch sinnvoll plausibel zu machen. Die Metapher wird
damit entleert bis zum Kalauer und entwickelt sich zu einer Art Verhöhnung
von Orientierungsbemühungen, die sich vor allem in der Selbstverhöhnung
der Sprachgemeinschaft zeigt30.

30 Was man im engeren Sinne - über die prinzipielle Metaphorizität der Sprache hinaus -
«Metapher» nennt, ist ein aperçuhaftes Spiel mit schematisierten Sprach- oder
Orientierungsgewohnheiten, die gleichsam aufgebrochen werden sollen. Es handelt sich um ein Spiel mit
der Medialität; einige der Funde werden im gelingenden Fall auf Dauer gestellt und sind eine

Art Garanten lebendiger Medienkontinuität; andere erfüllen ihren Zweck nur für kurze Zeit -
z. B. als Pointe; die hier gemeinte dritte Form ist jene, in der das Spiel den Spieler schon
während des Spiels kompromittiert.

24



In einem Bereich freilich scheint Information nach wie vor die Seite des

Bedeutungsgehaltes zu besetzen. Es ist der Bereich des Politischen. Hier hat

Information als inhaltliche Auskunft darüber, was die vermeintlich Mächtigen
tun, und als Bereitschaft, sich über alles politische Geschehen <verantwort-
lich> zu informieren, einen bedeutsamen Stellenwert bis hin zum moralischen

Imperativ der Information - als Informationsrecht und Informationspflicht.
Doch dieser moralische Imperativ kompromittiert sich oft selbst, indem er alle
Grenzen überschaubarer Verantwortung sprengt und damit zur Karikierung
von Verantwortung führt. Dabei werden Information und Kommunikation zu
einem das Politische und Gesellschaftliche ästhetisierenden Spiel, einem
leeren Spiel mit Sinnlichkeit und Sinn zugleich. Helmuth Plessner hat Ähnliches

unter dem Titel der <Musikalisierung der Sinne> für den Bereich der
Kunst beschrieben31. Das zwischen (Pseudo-)Engagement und Unterhaltung
oszillierende Konsumangebot von Nachrichten-, Magazin- und Dokumenta-

tionssendungen am Fernsehen kann als eine Musikalisierung von Information
und Kommunikation zugleich angesehen werden32. Was sich hier anbahnt, ist
ein Rückfall in die Magie - mitten in der rationalen Technik, die sich doch

allererst aus der Magie entwickeln musste33. Und insofern handelt es sich um
eine Verhöhnung von Rationalitätsansprüchen, die nicht zum geringsten Teil

Selbstverhöhnung ist.
Neben diesen Enttäuschungen kann die Disponibilität moderner Medien

auch Ängste hervorrufen. Wenn Medien Bedeutungen entziehen können, weil
sie sie in universeller Simulation entwerten, dann können sie auch Bedeutungen

- und zwar solche, die weder gefragt noch gewollt sind - suggerieren. So

erscheinen Medien nicht nur als manipulierbare Grössen, sondern auch als

manipulierende Mächte. In dieser ambigiösen Bestimmung sind sie geradezu
das Paradigma für das, was man gesellschaftliche Ordnung nennt. Die

Manipulierbarkeit und Manipulationsfähigkeit der Medien haben ihr Pendant

in der fixen Idee einer sowohl immer schon konditionierten als auch alles

31 Vgl. Plessner: Die Musikalisierung der Sinne. Zur Geschichte eines modernen Phänomens

(1972), Ges. Sehr. VII (1982), S. 479-492; vgl. ders., Anthropologie der Sinne (1970), Ges.
Sehr. III (1980), bes. S. 339-343, 356f.

32 Nimmt man Nietzsches Unterscheidung zwischen Musik zum Tanzen und Musik zum
Schwimmen, so handelt es sich hier wohl eher um Schwimmen (vgl. Plessner, Ges. Sehr. III,
S. 356f.).

33 Cassirer versucht zu zeigen, dass das magische <Handeln> bestimmt ist vom blossen

Wünschen, das sich in Vorgänge phantasierend einstimmt; erst die Entdeckung von
Werkzeugfunktionen führt zur Technik, vermittelt Objekte und entwickelt damit das Wollen und
Denken (PhsFII, S. 253 ff.). Der moderne Umgang mit Technik erinnert gelegentlich an

magisches Verhalten innerhalb eines extrem entwickelten technischen Zusammenhangs.

25



könnenden und insofern auch einer für alles verantwortlichen Gesellschaft.
Der pauschale Eindruck der Disponibilität der modernen Medien hat hier
bereits über den Bedingtheitscharakter der Medien hinweggetäuscht. Und so

werden - in Analogie - von der Gesellschaft verantwortliche Leistungen
verlangt (und zwar sowohl der Bedürfnisbefriedigung als auch der Sinnstiftung

einschliesslich der harmonischen Vereinigung beider), die sie - eben weil
sie selbst Medialität ist - gar nicht erfüllen kann.

Was hier offensichtlich Schwierigkeiten bereitet, ist - zuzugeben, dass das,

was Medien zu Medien macht, jene unkodifizierbare Einstellung eines

Subjektes ist, das freilich selbst immer schon medial, also auch physiologisch und

interaktiv, d. h. gesellschaftlich orientiert sein muss, um solche Einstellung
überhaupt vollziehen zu können - und insofern ist dieses Subjekt an sich selbst

und als solches zunächst <eigentlich> nichts34. Die Verschärfung des

Orientierungsproblems durch die Eigenheiten des modernen Medienwesens weist so

auf das Problem der Bedingtheit der Subjektivität selbst zurück, d. h. auf die

durchaus traditionelle Problematik des Verhältnisses von Geist resp. Seele zu

Körper resp. Leib. Es ist durchaus amüsant, zuzusehen, wie die gegenwärtige
Kultur und Gesellschaft dieses Problem handhabt. Sie scheint es zu tun durch
das Leiden an der Medialität oder durch Illusionen über sie - meist durch
beides: sie naturalisiert die Gesellschaft und subjektiviert die Natur. Der
Fortschritt an Disponibilität über die Medien verführt zu dem doppelten
Aberglauben, als sei die Natur ein möglicher Gegenstand totaler technischer

Beherrschung einerseits oder eine Art persönlicher Diskussionspartner
andererseits. Dabei wird die Gesellschaft oder die gesellschaftliche Kultur in ihrem

Doppelcharakter, kontingente mediale Struktur und gleichzeitig Inbegriff
menschlicher Aktivität zu sein, zu einem schier unbewältigbaren
Interpretationsproblem; der Mensch verliert zunehmend die Fähigkeit zur Lesbarkeit
seiner eigenen Welt, d. h. der Kultur.

Hier ist noch einmal daran zu erinnern, dass die Anerkennung der Medialität

der menschlichen Orientierung - und das heisst der Medialität der menschlichen

Vernunft oder des vernünftigen Menschen - sich im Gegenzug gegen
Descartes' ontologische Zwei-Substanzen-Lehre vollzogen hatte als ein

Plädoyer für eine unverkürzte konkrete menschliche Realität. Die technische

Entwicklung der modernen Medien mag durch diese auf Konkretheit gehende

anthropologische Philosophie ermutigt worden sein. Aber eben die Wirkun-

34 Die changierende Doppeldeutigkeit von <eigentlich> springt in die Augen, wenn man sich

vergegenwärtigt, dass derjenige, der einem anderen den <Jargon der Eigentlichkeit> vorwirft,
selbst <eigentlich> auch nur einen Jargon spricht.

26



gen dieser Medien scheinen nun den Menschen wieder auf die Suche nach

seiner Bedeutung zu führen, zu einer Bedeutsamkeit und zu einem Sinn seines

Daseins, das von kontingenter Medialität frei sein möchte. Noch bevor der

Kampf um die modernen Medien ausgekämpft ist, wendet der aufs <Wesentli-
che> gehende moderne Mensch sich bereits gegen eine ganz andere Medialität,
nämlich gegen die seiner eigenen Natur. Er leidet darunter, dass die Vernunft
in physiologischer und interaktiv-sinnlich gesellschaftlicher Vermittlung
auftritt, z. B. als Mann und Frau und was dergleichen natürlicher oder
gesellschaftlicher Medialisierungen mehr sind. Die gelegentliche Wut des Kampfes

gegen mediale <Diskriminierungen> scheint zu helfen, das, was sicher ist,

vergessen zu machen, nämlich den Tod.

Die Vernunft - denn das ist es ja, was wir vorsichtig taktisch, um nicht
idealistisch zu erscheinen, unter dem Namen Orientierung einführten - leidet
an ihrer eigenen Medialität, von welcher Medialität sie gleichwohl weiss, dass

sie prinzipiell unvermeidlich ist. Perspektiven einer neuen Vernunftkritik tun
sich hier auf. Man könnte sie die <Kritik der beleidigten Vernunft> nennen35.

Aufgabe dieser Vernunftkritik wäre es nicht nur, die Lesbarkeit der Welt,
sondern auch die Lesbarkeit des Geistes ermöglichen zu helfen - wenigstens
für den Zeitraum, in dem ein Mensch lebt und sich an Wirklichkeit erinnert.

35 Vgl. E. W. Orth: Zur Kritik der beleidigten Vernunft, in: Annemarie Gethmann-Siefert (Hg.)
Philosophie und Poesie. OttoPöggelerzumöO. Geburtstag. Bd. I, Stuttgart 1988, S. 81-106.

27




	Zur Medialität der menschlichen Orientierung

