Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 48 (1989)

Artikel: Zur Medialitat der menschlichen Orientierung
Autor: Orth, Ernst Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Phianomenologie des Zeichens/

Phénoménologie du signe

Studia Philosophica 48/89

ERNST WOLFGANG ORTH
Zur Medialitat der menschlichen Orientierung

Nach einer heute allgemein verbreiteten Ansicht sind moderne Gesellschaf-
ten, ja die moderne Gesellschaft schlechthin, durch drei Grossen bestimmt:
durch Information, Kommunikation und Medien. Dabei scheinen sich diese
drei Grossen wechselseitig zu implizieren. Will man das eigentiimliche
Element der gesellschaftlichen Lebens- und Daseinsweise des heutigen Men-
schen bezeichnen, so spricht man gerne von Kommunikationsgesellschaft
oder von Informations- und Mediengesellschaft.

Bei genauerem Hinsehen aber erweisen sich diese Schlagworter als durch-
aus pleonastisch und damit als nichtssagend. Denn was sollen Gesellschaften
anders sein als Formen menschlichen Zusammenlebens, Formen der Interak-
tion, fiir die immer schon Informationsaustausch, Kommunikation und der
Einsatz von Medien charakteristisch war? Nicht erst fiir unsere heutige
Gesellschaft, sondern fiir menschliche Gesellschaft schlechthin ist es gera-
dezu konstitutiv, dass in der Dimension von Medien Kommunikation vollzo-
gen wird und Informationen ausgetauscht werden. Gesellschaft erscheint mit
ihren leiblich lokalisierten und organisierten Mitgliedern ihrerseits geradezu
als das Medium, in welchem Informationen als Kommunikation bewegt
werden. Und ohne solche Kommunikation wire die Gesellschaft nicht; und
das, was man im Hinblick auf gesellschaftliche Kommunikation als Medium
bezeichnet, wiirde nicht mehr existieren.

Wer also das Charakteristische der modernen Gesellschaft zum Ausdruck
bringen will und dabei auf die Medien abhebt, miisste etwas Zusitzliches
nennen, um zu bestimmen, was das wesentlich Neue an den heutigen Medien
ausmacht. Denn Medien iiberhaupt gab es in der Gesellschaft und in den
Gesellschaften immer schon — und zwar deshalb, weil gesellschaftliche
Wirklichkeit ex definitione durch Medialitdt konstituiert ist.

Fragt man nun nach dem eigentiimlich Neuen, das heutige Medien auszeich-

9



net, so liegt der Hinweis auf ihren durch und durch artifiziellen und technischen
Charakter nahe. Da ist zunédchst die Entwicklung der Druckerpresse zu nennen,
dann das Fernmeldewesen, der Rundfunk und schliesslich Film und Fernsehen,
die ihrerseits durch Techniken der Elektronik und Computerisierung eine
immer dichtere Vereinheitlichung und eine schier universale Reichweite
erlangen. Vor allem die scheinbar beliebige Produzierbarkeit und Reproduzier-
barkeit von Informationen, die Iterierbarkeit von Kommunikationsprozessen
werden als wesentliche Eigenschaften des modernen Medienwesens angese-
hen, das wie eine gigantische Simulation von Bedeutungen erscheint. Im
Zusammenhang solcher Feststellungen gelangt man leicht zu der These von
dem Entfremdungscharakter der Medien—und zwar insbesondere der neueren.

So neu nun in der Tat bestimmte Techniken und Funktionsweisen unserer
Medien sein mégen, ihr artifiziell-technischer Charakter iiberhaupt ist ebenso-
wenig neueren Datums wie die Reaktion darauf, nimlich der Entfremdungs-
verdacht.

So scheint ja bereits Platon in seinem Dialog <Phaidros> die Geféahrlichkeit
Jenes Mediums aufzeigen zu wollen, das uns heute allen als eine altgewohnte,
liebgewordene und hochst wertvolle Kulturpraxis gilt, nimlich das Medium
der Schrift': Der dAgyptische Gott Theuth, der auch Zahl und Messkunst
erfunden hat, bietet dem Kénig Thamus die Schrift an, weil sie die Agypter
weiser und gedichtnisreicher mache; denn fiir Erinnerung und Weisheit sei sie
erfunden. Aber Thamus hat Bedenken, die sehr aktuell anmuten: eines sei es,
sich auf solche Kiinste zu verstehen, ein anderes, ihren Nutzen oder Schaden
abzuwégen. Die Gefahr sieht Thamus nun darin, dass die Buchstaben, das
handliche Medium, den Seelen Vergessenheit einflosse und gerade die Fahig-
keit der Erinnerung vernachlissige, weil die Lernenden sich nun auf dussere
Zeichen verlassen und die innere, lebendige Aktivitit der Erinnerung zu
verlieren drohen. Die Trennung zwischen totem Buchstaben einerseits und
lebendigem Geist andererseits scheint hier vollzogen und wird sozusagen
paradigmatisch fiir alle Zeiten ansichtig. Johann Gottlieb Fichte pflegt das
Pathos dieser Unterscheidung noch in seiner Brief-Abhandlung von 1794/98
unter dem Titel <Uber Geist und Buchstaben in der Philosophie>; und seine
Philosophie wird alles auf das als Tathandlung sich zugleich selbst verste-
hende und selbst setzende, bedeutsame — eben geistige — Ich stellen?. In einem

1 Phaidros 274 c ff.

2 Johann Gottlieb Fichte: Uber Geist und Buchstab in der Philosophie. In einer Reihe von
Briefen, in: Fichte-Gesamtausgabe der Bayer. Akad. d. Wiss., Bd. I/6, S.333-361 (Kom-
mentar S. 315-332). — Die hier betonte «Selbsttitigkeit> ist ein Pendant zu dem gewichtigen

10



Text von 1936 weist dann aber der Transzendental-Phinomenologe Edmund
Husserl dem schriftlichen und damit dokumentierenden sprachlichen Aus-
druck eine positive Funktion zu, die konstitutiv fiir alle Kultur ist®: Erst
durch die Schrift wird den idealen Gegenstidnden, die sich zunéchst in der
personlichen Identifikation des Wiedererinnerns und dann im intersubjekti-
ven Austausch konstituieren, ein verharrendes Dasein auch wiahrend der
Zeiten verbiirgt, in welchen der Triger eines Gedankens schlift oder gar
nicht mehr am Leben ist. Diese Moglichkeit einer sinnlichen Manifestation
von Bedeutungen und Sinn, die zunichst in raumzeitlichen, intersubjektiven
Interaktionen objektiviert werden, aber dadurch allein noch nicht auf Dauer
gestellt zu sein scheinen, ist ein fundamentaler Tatbestand fiir die Moglich-
keit von kultureller Tradition und damit von menschlicher Kultur schlecht-
hin. Freilich ist auch nach Husserl diese schriftliche Dokumentation nur
soviel wert, als an personlicher Reaktivierungskraft aufgebracht wird, um
das Gemeinte wieder in seinem urspriinglichen Sinn zu verlebendigen (Hua
VI, 370-372). «. .. der Lesende kann es wieder evident werden lassen, die
Evidenz reaktivieren» (372). Husserl nennt aber auch ebenso ausdriicklich
das Problem der «Verfiihrung der Sprache» (ebd.), d.h. der Verfiihrung
durch die Sprache — zur Gedankenlosigkeit, ndmlich zur Verbiegung und
Entidusserung des Sinnes.

Platon prizisiert bekanntlich seine Bedenken noch einmal in seinem be-
riihmten 7. Brief — falls dieser echt ist: Das Festschreiben von Gedanken —
insbesondere der Philosophie selbst — im Medium eines buchstiblichen
Traktats fiir irgendein anonymes oder abstraktes Publikum kann den Sinn des
Gemeinten nur verkiirzen und entstellen®. Eher schon gewihrleistet ein
lebendiges Gesprich von tiberschaubaren, im Dialog beteiligten Personen
die lebendige Teilhabe am Sinn. Dieses platonische Argument verfiihrt leicht
dazu, zu vergessen, dass Platons Dialoge selbst aufgeschriebene Dialoge
sind, kunstvoll arrangierte Gespriche als Medien fiir Leser, d. h. Literatur,
in deren Hintergrund das tatsdchliche, lebendige Gesprach wie ein Mythos

Begriff der «Tathandlung»; sie ist offensichtlich eine dem schon bekannten Wort «Tatsache»
apercuhaft nachgebildete Neuschépfung, welche die Unvergleichlichkeit des Ich und seiner
Selbstauffassung unterstreichen soll.

3 Vgl. Edmund Husserl: Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie, in: Husserliana. Gesammelte Werke (= Hua) Bd. VI, 1962, Beilage III,
S.365-386; der Text war 1939 schon einmal von Eugen Fink ediert worden unter dem Titel
<Die Frage nach dem Ursprung der Geometrie als intentionalhistorisches Problems.

4 Platon, VII. Brief 342a—345e€.

11



steht®. Aber auch jenes Gesprich, das sich im konkreten Miteinander einander
zugewandter Menschen vollzieht, ist ein mediales Geschehen. Schon die
kleine Gesellschaft ist selbst ein Medium. Es ist die Interaktion raum-zeitlich
organisierter, leiblicher Subjekte, die in solcher konkreten sinnlichen Konstel-
lation als Menschen Sinn konstituieren. Husserl wird dieses Modell einfach-
ster Kommunikation, elementarster Welthabe Lebenswelt nennen®. Hier wird
es freilich noch keine extrem ausgreifenden Theorien und Strukturen geben
und entsprechend auch keine extremen Falschheiten. Aber Bedeutung und
Sinn gibt es auch in diesen elementaren Verhiltnissen nur um den Preis
ausdruckshafter, materieller Vermittlung, eben durch Medialitit.

Mit der Unterscheidung von Geist und Buchstaben, ja der radikalen
Entgegensetzung von innerer Lebendigkeit und dusserer Gebundenheit hat
Platon aber auch positiv die fiir jede Verstdndigung und Selbstverstindigung
und damit fiir jeden Sinn konstitutive Spannung zwischen Buchstaben und
Geist, zwischen Medium und Botschaft entdeckt. Das Mittel, in der Sprache
Dinge zu sagen, die man in der Sprache eigentlich nicht sagen kann, findet
Platon darin, dass er eben dieses Problem — in der Sprache nicht sagen zu
konnen, was man sagen will — ausdriicklich bespricht und beschreibt. Er
eroffnet damit ein weites Feld der literarischen Kunst, die eine sozusagen
gekonnte Klage tiber ihre eigene Unmoglichkeit ist. Dieses Feld ist das der
Literalitdt der menschlichen Orientierungen, die nicht nur das sprachliche
Kunstwerk allein und im engeren Sinne betrifft’.

Die Spannung zwischen Medium und Sinn, zwischen Buchstaben und Geist
ist also nicht sosehr das, was bedeutsamer Orientierung entgegensteht und die
Wirksamkeit oder Fassbarkeit des Geistes verhindert; sie ist vielmehr allererst
die Ermoglichung dessen, was wir Bedeutung und Geist nennen. Die soeben
getroffene Feststellung ist allerdings selbst ein Fall des Problems, das sie
bezeichnen soll. Denn offensichtlich ist die Formulierung, die Bedeutung
werde durch die Spannung (den Gegensatz) von Bedeutung und Medium
(Ausdruck) ermoglicht, dquivok und metaphorisch. Sie ist dquivok, weil wir
den Ausdruck «Bedeutung» im selben Satz in verschiedenen Bedeutungen

5 Der letzte Boden alles reinen Sinnes scheint das «Gesprach der Seele mit sich selbst» und
«ohne Stimme» zu sein; vgl. Sophistes 263 e.

6 Vgl. Hua VI, 105-193. Dazu E. W. Orth: Kulturphilosophie und Kulturanthropologie als
Transzendentalphdnomenologie, in: Husserl-Studies 4 (1987) S. 103—141; ders., Sozialwis-
senschaften zwischen Metaphysik und Beschreibung. Mdglichkeiten und Grenzen der Phéno-
menologie bei der Bestimmung des Menschen, in: Man and World 22 (1989) S. 133—149.

7 Der Ausdruck der Sprachnot als Vermittlung des nicht sagbaren Wesentlichen findet sich
sowohl bei dem Apostel Paulus (1. Korinther 12 und 13) wie bei Thomas Mann (als Anfang
und Anfangsproblem seines Josefs-Romans).

12



benutzten; sie ist metaphorisch, weil Worte wie «Spannung» und «Gegen-
satz», «Bedeutung» und «Geist» sich fortwahrend gegenseitig ersetzen kon-
nen, ohne dass wir uns fiir eine letztgiiltige Festlegung der Ausdriicke (und
Bedeutungen) entscheiden konnten. Die Unterscheidungen, die wir machen,
scheinen immer nur relativ zueinander zu gelten. Versucht man sie zu
analysieren, um sie auf die letzte fixe Form zu bringen, so treibt man nur
immer neue Gestalten von Unterscheidungen hervor. Die so entstehenden
Orientierungsschemata multiplizieren sich, ohne dass die genannte Spannung
verschwinde. Die Spannung bestitigt sich vielmehr als ein anthropologischer
Grundverhalt, dessen Bezeichnungen wie Vexiergestalten wirken.

Es ist Jacques Derrida, der im Anschluss an die Interpretation des oben
genannten Husserltextes zum <Ursprung der Geometrie> eine ausgreifende
Theorie von der (blossen) Schriftlichkeit des Sinnes — gegen Platon — entwor-
fen hat®. Nach seiner Lehre erscheint der sich selbst prisente Geist, die reine
Bedeutung, wie eine Illusion in einem Geflecht von verrdumlichten und
verzeitlichten Spuren (traces), deren Inbegriff er Schrift nennt, écriture; ihre
Bestimmung geht weit iiber das hinaus, was man in einem engeren und
tblichen Sinne als Schriftlichkeit bezeichnet. Deshalb spricht er auch von
archi-écriture, d. h. von Urschrift, die aller reinen Bedeutung und allem rein
Geistigen vorausgeht. Différance als immer wirksame Unterscheidung und
stets sich vollziehender Aufschub markiert den Vorrang der Medialitdt vor der
wahren Gegenwart des Geistes, eine Gegenwart, die allfdllig von supplément
zu supplément gleichsam hinausgezogert wird. Das Wesen des Geistes oder
der Bedeutung besteht darin, dass es wieder und wieder ersetzt wird. Und
deshalb ist Verstehen Dekonstruktion sowohl des Verstandenen wie auch des
Verstehens selbst, fiir welche Dekonstruktion eine Theorie festschreiben zu
wollen, nach Derrida bereits ein methodisches Vergehen wire. Auch die in
ichlicher Innerlichkeit, lebendig und «rein> vollzogene Bedeutung ist nicht
ohne Sinnlichkeit; sie ist mit dem konkreten Menschen nur um den Preis der
Verrdumlichung (espacement) und der Verzeitlichung (temporalisation) zu
haben. Nach dieser urspriinglichen Verraumlichung und Verzeitlichung des
Sinnes kann man nicht nur nicht sicher sein, den <eigentlichen Sinn> zu
erfassen; es ist vollig hoffnungslos, entscheiden zu wollen, ob es Sinn
eigentlich und «rein> als solchen iiberhaupt gibt. Die Frage der Gegenwart des
Geistes, der Erfassbarkeit von Bedeutungen wird gleichsam zur Glaubens-
frage, sei es des pragmatischen Glaubens eines Bewendenlassens bei be-

8 Edmund Husserl: L’origine de la géometrie. Traduction et introduction par Jacques Derrida,

Paris 1962; weiterhin Jacques Derrida: La voix et le phénoméne, Paris 1967; ders., De la
grammatologie, Paris 1967; ders., L’écriture et la différence, Paris 1967.

13



stimmten Diskurslagen, sei es des Anspruchs auf ausserwissenschaftliche
Einsichten, Inspirationen und Engagements.

Im Grunde ist es das mittelalterliche Nominalismusproblem, das bei dem
(post-)modernen Philosophen Derrida in voller Schirfe und in seiner ganzen
Tragweite wieder aufbricht. Die neuzeitliche Wissenschaft hat aus dem
mittelalterlichen Universalienstreit um den ontologischen Status der Begriffe
vornehmlich nur den vermeintlich harmlosen Teil iibernommen, ndmlich die
methodischen und wissenschaftspraktischen Vorteile, die in der instrumentel-
len Interpretation der Universalien und Begriffe liegen. Diese nominalistische
Interpretation bedeutet eine Entlastung von ontologischen Statusfragen zu-
gunsten einer effektiveren Einsetzung von Begriffen fiir die Zwecke einer
konditionierten Annédherung an die konkrete Wirklichkeit im Sinne empiri-
scher Wissenschaft. Die origindr dazugehorigen theologischen Momente
jener Lehre, ndmlich eines libernatiirlichen und tberrationalen, z. B. mysti-
schen Zugangs des Menschen zu Gott — weil der Weg tiber rationale Begrift-
lichkeit ausgeschlossen war — wurde eher als <bloss» historisch angesehen.
Aber genau dieser Teil des Nominalismusproblems bricht in Derridas Frage
nach der Authentizitit des Sinnes, der Bedeutung oder des Geistes wieder auf;
sie 1st bel ihm nicht mehr eine theologische, sondern eine anthropologische
Frage, ndmlich nach der Authentizitit des unvermeidlich medialen und
scheinbar auf keinen endgiiltigen und reinen Sinn festlegbaren Menschen®.

Will man sich den Sinn des anthropologischen Radikals der Medialitédt der
menschlichen Orientierung verstdndlich machen, so liegt es nahe, den Begriff
der Orientierung selbst zu analysieren. Dabei erhebt sich freilich die Frage, ob
ein solcher Versuch nicht bloss die Durchfiihrung eines Sprachspiels ist. Doch
genau damit bestitigt sich der mediale Charakter des Orientierungsproblems,
das man sicherlich auch anders benennen kann, aber niemals ausserhalb jeder
sprachlichen Manifestierung wird erortern konnen. Im Sinne Derridas konnte
man auch sagen: kein Problem kann uns ausserhalb schon vorgegebener
urspringlicher Verschriftlichung zum Thema werden. Das Problem der Me-
dialitat des Sinnes und derjenigen des Menschen selbst darf demgemass am
Sprachspiel «Orientierung» aufgenommen werden, zumal «Orientierung» ein
hdufig gebrauchtes, operatives Erlduterungswort unserer Sprache ist, das
selbst gern der Bestimmung entzogen bleibt.

Orientierung kann in dreifacher Weise charakterisiert werden: sie ist ein

9 Vgl. Derridas Aufsatz von 1968: fines hominis, in: Marges de la philosophie, Paris 1972, dt.:
Randginge der Philosophie, Frankfurt (Ullstein) 1976, S. 88—123.

14



(Sach-)Verhalt, ein Verhalten oder ein Handeln. Sie hat gleichsam zwei
Grenzwerte: zum einen die génzlich passive Orientiertheit einer faktischen,
raum-zeitlichen Wirklichkeit, zum anderen die geistige aktive Setzung einer
Idee, eines Sinnes oder einer Bedeutung. Das erste, das an die Grenze dessen
geht, was man sprachlich mit dem Wort «Orientierung» noch anstellen darf,
konnen wir auch einen empirischen Sachverhalt nennen, der allerdings ein
solcher Verhalt immer nur fiir ein sinnsetzendes Subjekt ist. Das zweite, die
reine geistige Orientierung, ist zwar idealiter reine Transparenz des Sinnes,
aber — was immer sie sonst noch sein mag — sie ist stets auch ein Handeln oder
Tun. Gerade aber im Handeln — und nicht etwa erst im Sachverhalt und
Verhalten — wird der Medialititscharakter der Orientierung offenbar. Im
Handeln sind immer schon zwei Momente integral verwoben, der raum-
zeitliche, sinnliche Vorgang einerseits und der die Handlung belebende
Handlungssinn andererseits'’. Auf beiden Seiten sind weitere Differenzierun-
gen erforderlich: 1. der raum-zeitlich sinnliche Vorgang ist sowohl an ein
materielles Substrat gekniipft als auch physiologischer Vollzug, der zunichst
als blosses naturhaftes Geschehen interpretiert werden kann und mit einem
Vollzug im Sinne subjektiver Leistung nicht gleichgesetzt werden darf. 2.
Unter Handlungssinn verstehen wir zum einen den geistigen Gehalt, um
dessentwillen Handlung z. B. als Phdnomen eines bestimmten Kulturberei-
ches objektiv betreffbar ist, etwa als 6konomische, dsthetische oder politische
Handlung; zum anderen ist der Handlungssinn der belebende subjektive
Vollzug oder Impetus selbst, sozusagen reine subjektive Lebendigkeit, durch
welche die Handlung — iiber ihren blossen Geschehenscharakter hinaus —
allererst zur Handlung gemacht wird und auch von einem anderen als
moglicher objektiver Handlungssinn verstanden werden kann. Entscheidend
ist, dass diese vier Momente in der konkreten Handlung notwendig miteinan-
der verkniipft sind, wenn von einem Handlungsphdnomen im vollen Sinne
gesprochen werden soll. Das bedeutet, dass Medialitdt der Orientierung ein
komplexes Phanomen ist; nach unserem Modell vermitteln sich vier Momente
miteinander.

Fir die Orientierungshandlung folgt daraus, dass Orientierung immer
dimensioniert ist, d.h. sich in jeweils bestimmten Konfigurationen oder
Typen von Konfigurationen abspielt, in denen die genannten Momente jeweils
charakteristische Verbindungen eingegangen sind. Zum Handeln gehort nun
auch, dass der Handelnde ein Minimum an Wissen von seinem Handeln hat.

10 Vgl. E. W. Orth in: Phiinomenologische Forschungen Bd. 3 (Freiburg 1976) S. 7-13; Bd. 4
(1977) S.7-16; Bd. 5 (1977) S.7-12.

15



Eine potentielle Stellungnahme zum eigenen Handeln ist prinzipiell in jedem
Handeln mitgegeben. Das bedeutet: Orientierung — zumindest auf der Ebene
des Handelns — ist immer schon Orientierung iiber Orientierung. Solche
Orientierung iiber Orientierung ist jedoch keine vollig freie und souverine
Bewertung dessen, was an Orientierungsleistungen immer schon vorliegt;
denn sie erwichst aus jeweils vorausliegenden Orientierungen, von denen sie
bedingt und motiviert ist. Deshalb darf man von Orientierungsschicksal
sprechen. Der Versuch, sich liber Orientierungen zu orientieren, ist die
Interpretation vorliegender Orientierungskonfigurationen und fiihrt zur Her-
ausarbeitung mehr oder weniger bewusster Orientierungsmodelle, die je nach
Orientierungslage und Motivation verschiedene Strukturtiefen haben kénnen,
aus denen sich ihre Tragfahigkeit ergibt. Die Diskussion solcher Modelle
scheint unabschliessbar und bestitigt fortwédhrend die Medialitét der Orientie-
rung'!.

Wenn es in einer Kultur Probleme mit der Medialitét der Orientierung gibt,
wenn {iber Medien und Orientierungslosigkeit geklagt wird, darf man demge-
maéss vermuten, dass die praktische Bewidhrung vorliegender Orientierungsmo-
delle nicht mehr zureichend gelingt, weil sie nicht mehr verstanden werden.

Orientierung erweist sich immer als eine Art von Ordnung oder Strukturie-
rung, die sich an einem Substrat und genetisch vollzieht. Als Ordnung ist sie
Ausrichtung auf einen Strukturzweck, auf Sinn; und als solche Ausrichtung
weist sie stets {iber das blosse Substrat und die Genesis hinaus. Gerade dieses
am Falle des Substrats {iber das Substrat Hinausweisen erscheint uns als die
Pointe der Orientierung, um derentwillen wir sie allererst so nennen.

Bei dem Neukantianer Ernst Cassirer wird das Orientierungsproblem im
Rahmen einer weit ausgreifenden Konzeption der symbolischen Formung
behandelt!?. Dabei hat Cassirer die Rolle des Handlungsbegriffs fiir die
Bestimmung des Bewusstseinsbegriffs, d.h. filir jenes Geistige, das dem
Medium entgegengesetzt zu sein scheint, gerade am Beispiel der Entwicklung

11 Hier ist mdglicherweise auch das Motiv dafiir zu suchen, warum Orientierungsmodelle, die
angeblich veraltet und iitberwunden sind, gleichwohl fiir bestimmte Verstindigungsaufgaben
weiter benutzt werden — z. B. das Modell der durchschnittlichen ontologisch-erkenntnistheo-
retischen Unterscheidung von Subjekt und Objekt oder das lingustische Beziehungsmodell
von Zeichen zu Bedeutung zur Sache. Es handelt sich jeweils um restierende Orientierungs-
schemata, die zwar als solche fiir iberholt gelten, aber immer noch pragmatisch eingesetzt
werden koénnen und oft auch miissen.

12 Vgl. dazu E. W. Orth: Zur Konzeption der Cassirerschen Philosophie der symbolischen
Formen, in: ders. (Hg.), Emst Cassirer. Symbol, Technik, Sprache. Aufsétze aus den Jahren
1927-1933, Hamburg 1985, S. 165-201.

16



der Technik herausgearbeitet. Es ist das aus der mythisch-magischen Sphére
sich entwickelnde technische Handeln — mit seiner Werkzeugherstellung,
seinem Werkzeuggebrauch und seinen interaktiv-intersubjektiven Beziigen —,
das allererst die Mittelbarkeit alles Tuns, die zum Wesen des Denkens gehort,
sichtbar werden ldsst, und damit das Denken und das Bewusstsein selbst
bestimmt'®. In seiner Philosophie der symbolischen Formen fasst Cassirer die
Medialitdt der Orientierung durch den Symbolbegriff. Das Symbolische ist
Immanenz und Transzendenz in einem, «sofern in ihm ein prinzipiell (iberan-
schaulicher Gehalt (Bedeutung) in anschaulicher Form sich dussert»'*. Am
Sinnlichen zeigt sich originér Richtungssinn. Deshalb ist eine Trennung von
Symbol und Gegenstand eigentlich faktisch gar nicht moglich'®. Nur bei
Gelegenheit sinnlicher Medien kann aussersinnlicher Sinn auftreten. Dabel
sind die unterschiedlichsten Medien denkbar. Auch das strukturgenetische
Problem der Orientierung hat Cassirer im Blick, wenn er zwischen drei
«symbolischen Funktionen» — namlich Ausdruck, Darstellung und reiner
Bedeutung — unterscheidet. Es handelt sich hier gleichsam um Stufen der
Medialitit, die aber neben ihren diachronen immer auch synchrone Funktio-
nen behalten. «Ausdruck» bezeichnet die urspriinglich sinnhafte Auffassung
von Sinnlichem, ohne dass sinnliches Substrat und sinnhafte Bedeutung schon
unterschieden werden; mit «Darstellung» ist die schon bewusste Unterschei-
dung von Substrat und Sinn, von Medium und Botschaft, Faktum und Idee
gemeint, wie sie in objektiver Orientierung und im kiinstlerischen Gestalten
praktiziert wird; mit «reiner Bedeutung» ist die Verwendung formalisierender
Verfahren, wie z. B. Algorithmus und Kalkiil gemeint, die sich vom sinnli-
chen Substrat mehr und mehr zu 16sen scheinen, ohne es vollig verlassen zu
konnen'®. Ein Urphdnomen von Medialitéit und symbolischer Formung ist fiir

13 Vgl. Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Zweiter Teil. Das mythische
Denken (1925), Darmstadt 1958 (= PhsFII), S. 253 f.; ders., Form und Technik (1930), in:
Orth (Hg.), Ernst Cassirer. . ., a.a. O., S 61. Zur Struktur des sich stets lebendig vermitteln-
den und insofern stets repriasentativen Bewusstseins vgl. Ernst Cassirer: Philosophie der
symbolischen Formen. Dritter Teil. Phanomenologie der Erkenntnis (1929), Darmstadt 1958
(= PhsFIII), S.236f.

14 PhsFIII, S.450. «Sinn» ist «Richtung», die einem «anschaulichen» Material auf je eigene
Weise Richtung gibt — sagt Helmuth Plessner: Die Deutung des mimischen Ausdrucks. Ein
Beitrag zur Lehre vom Bewusstsein des anderen Ichs (1925), in: Gesammelte Schriften
Bd. VII, Frankfurt 1982, S. 85 ff. Der Terminus Richtung erweist sich dabei eher als ein
erlauternder Verlegenheitsausdruck, weil es objektiv gar keine Richtung gibt, mit der man
Sinn definieren konnte. Auch Cassirer operiert mit dem Richtungsbegriff.

15 Vgl. Emst Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fiinf Studien (1942), Darmstadt
1961, S.31.

16 Vgl. PhsF1Il, S. 449. Vgl. dazu im Ganzen E. W. Orth: Operative Begriffe in Ernst Cassirers

17



Cassirer die menschliche Leiblichkeit selbst, und deshalb nennt er «das
Verhiltnis von Leib und Seele» «das erste Vorbild und Musterbild fiir eine rein
symbolische Relation»'’.

Das Thema Leiblichkeit und der biologische Organismuscharakter sind es
nun auch, die bei Helmuth Plessner fiir die Bestimmung der menschlichen
Orientierung und ihrer Medialitit den Ausgangspunkt bilden. Statt des Be-
griffs des Handelns steht hier zundchst der des Verhaltens im Vordergrund.
Nach Plessner zeichnen sich jene Korperlichkeiten, die wir organisch oder
lebendig nennen und die Plessner als leiblich bezeichnet, dadurch aus, dass sie
nicht indifferent in ihre Umgebung iibergehen wie der physikalische Korper,
sondern eine Art virtueller Grenze haben, eine Abgehobenheit von der
Umwelt, welch letztere als Umwelt durch solche Abgehobenheit allererst
konstituiert wird. Diese Abgehobenheit nennt Plessner die Positionalitét des
Lebendigen'®. Sie bekundet sich in einer eigentiimlichen Zentriertheit des
Lebendig-Organischen und in seinem Sinn- respektive Richtungscharakter.
Leben hat in seiner sinnlichen Phédnomenalitit immer schon so etwas wie einen
Richtungscharakter, eine Qualitit, die sich in der Anschauung zeigt und doch
mehr als anschaulich, ndmlich bedeutsam ist — ganz im Sinne des {iberan-
schaulichen Sinnes der sinnlichen Anschauung bei Cassirer. Folgerichtig
spricht Plessner dem Lebendigen eine Umweltintentionalitdit zu und damit die
Fihigkeit, anderes Leben als sinnvoll Lebendiges aufzufassen und von unor-
ganisch Physischem zu unterscheiden'. Auch fiir den Menschen gilt dieser
Wesenscharakter alles Lebendigen, niamlich Positionalitit zu sein. Auch er ist
zentriert Lebendiges mit Sinntendenz im sinnlichen Substrat. Damit unter-
streicht Plessner nur noch einmal den medialen Charakter des Menschen; er
fasst ihn als Naturwesen auf — gegen die idealistische Tradition. Aber diese
Medialitit erhélt beim Menschen eine entscheidende Akzentuierung, insofern
sich das Orientierungsphidnomen zum Orientierungsproblem verschirft: Der
Mensch ist zwar zentriert, aber in der Weise, dass er zu seiner Zentrierung
selbst eine Beziehung einnimmt — und eben dadurch faktisch sein Zentrum
dauernd verliert, resp. dauernd suchen muss. Dies nennt Plessner die exzentri-
sche Positionalitit des Menschen. Der Mensch ist damit ein Lebewesen, das

Philosophie der symbolischen Formen, in: H. J. Braun/H. Holzhey/E. W. Orth (Hg.): Uber
Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, Frankfurt 1988, S.45-74.

17 PhsFIII, S.117.

18 Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophi-
sche Anthropologie {1928), Ges. Schr. IV (1981), S. 181 {f.

19 Vgl. Plessner zur <Deutung des mimischen Ausdrucks>, Ges. Schr. VII, S. 121 f. Ahnlich
spricht Husserl 1921 von «animalischer Erfahrung» (Hua XIV, S. 78 ff.).

18



nicht nur einfach orientiert ist, respektive sich orientiert; vielmehr bricht in
ihm das Problem der Orientierung allererst auf. Er orientiert sich zwar nach
wie vor medial und muss sich medial orientieren; aber das Problem der
Medialitat und der Orientierung wird ihm zur wesentlichen, bewussten
Beunruhigung, die ihn auf den Weg der Kultur fiihrt. Und diese Kultur ist
nichts anderes als das fortdauernde Spiel der Medialisierung, von Orientie-
rung und Umorientierung, von Orientierung tiber Orientierung. Der Mensch
hat so nicht mehr langer ein Leben; er muss sein Leben fiihren, es entsteht
Handlungsbedarf — als konstitutionelle Bedingung des Menschen®.

Von hier aus sind Plessners sogenannte anthropologische Grundgesetze zu
verstehen, namlich 1. die natiirliche Kiinstlichkeit, 2. die vermittelte Unmit-
telbarkeit und 3. der utopische Standort?'. Wohlgemerkt: der Mensch bleibt
Tier, Naturwesen; er ist positional. Aber diese Positionalitét erhilt durch die
Exzentrizitit, die ihr zukommt, einen neuen Charakter, die in der natiirlichen
Medialitit dieses Lebewesens das Problem der Medialitit und der Orientie-
rung in aller Schirfe aufbrechen ldsst. Freilich muss dies nicht in jeder
Lebenssituation des Menschen geschehen — und zwar gerade weil er durch
gelingende Medialisierungsformen sein Dasein in bestimmten Gestalten
gleichsam mittelfristig stabilisiert; aber keine solcher Stabilisierungen bleibt
dem Menschen auf Dauer selbstverstandlich.

Es ist nun bemerkenswert, dass sich Plessners Thesen einer philosophi-
schen Anthropologie, die man als Erste Philosophie verstehen darf, gegen die
radikale, platonische Unterscheidung zwischen idealer Geistigkeit und sinnli-
cher Faktizitit wenden lassen und auch gegen die (vermeintliche) Medien-
feindlichkeit Platons. Das wird bei Plessner vor allem sichtbar in seiner
ausdriicklichen Kritik an Descartes’ scharfer Trennung zwischen Koérper und
Geist und an der Fundamentalisierung dieser Trennung zu zwei metaphysisch-
ontologischen Substanzen®*. Aber die réalité humaine fiihrt solche Trennun-
gen immer wieder ad absurdum. Auch Cassirer und viele andere anthropologi-
sierende Philosophen wollen dem Idealismus zumindest dadurch zu mehr
Wirklichkeitssinn verhelfen, indem sie gerade das alte Leib-Seele-Problem als
verkehrte Fragestellung kennzeichnen und den Sinnlichkeitscharakter des
Sinnes sowie den Sinncharakter der Sinnlichkeit unterstreichen. Hier liegt
allerdings ein Missverstandnis nahe, namlich der Glaube an eine menschliche
Daseinsweise, eine Orientierungslage, in der Medium und Bedeutung harmo-

20 Zur exzentrischen Positionalitit vgl. Plessner: Die Stufen..., a.a.O., S.360 passim;
weiterhin S. 391.

21 Plessner: Die Stufen. .., a.a.O., S.383ff., 396 ff., 419 ff.

22 Plessner: Die Stufen. .., a.a. 0., S. 107 ff., 115ff.

19



nisch verwoben sind — in iiberschaubaren, unentfremdeten Lebensformen®.
Diese Idylle, fiir die gelegentlich auch Husserls Lebensweltbegriff herhalten
muss, erweist sich jedoch durch und durch als utopisch. Plessners Kritik an
Descartes’ Zwei-Substanzen-Lehre und ihrer Fundamentalisierung unter-
streicht demgegeniiber gerade den Doppelaspekt aller Orientierung, die an die
Spannung der Exzentrizitat wie eh und je gebunden bleibt. Die Emigration in
einfache, integrale und sogenannte natiirliche Lebensformen steht mit der
konstitutiven Aufgabe des Menschen, die Plessner postuliert, nimlich sein
Leben zu fiihren, im Widerspruch. Der Mensch ist in seiner Medialitét auf die
Suche nach Bedeutung angewiesen und muss seine Bedeutung allféllig
medialisieren. Damit erweist sich die «Gegenwart des Geistes» als eine
unvermeidliche Aufgabe, ohne deren Annahme nicht einmal dessen notwen-
dige Verflochtenheit in Medialitit kritisiert werden konnte.

Genau das ist es, was wir Orientierung nennen. Orientierung ist einerseits
Bedeutungsbediirfnis; andererseits hat sie Bediirfnisbedeutung. Die Wissen-
schaft von der Bedeutung der Bediirfnisse heisst Okonomie, die von dem
Bediirfnis nach Bedeutung und ihrer Durchsetzung Rhetorik. Auch unsere
heutigen Diskussionen iiber Orientierung und Medialitét oszillieren zwischen
diesen beiden Grossen, zwischen dem Verlangen nach Sinn und dem An-
spruch auf Befriedigung konkreter Bediirfnisse. Freilich ist die Trennung
zwischen Bediirfnis und Bedeutung eine relative. Es wire eine reizvolle
Aufgabe, zu zeigen, dass die vermeintlich bloss materiellen Bediirfnisse nur
verstandlich sind, wenn man sie in ihrem Bedeutungscharakter erfasst.
Ubrigens hat gerade die franzosische sensualistische Philosophie des 18. und
friihen 19. Jahrhunderts — etwa in den Gestalten Condillacs und Destutt de
Tracys — den Bedeutungscharakter der Bediirfnisse herausgearbeitet**. Aber
auch Bedeutsamkeit und Sinn treten ihrerseits gelegentlich auf wie materielle
Bediirfnisse. Die elementare Verbindung von Bedeutungs- und Bediirfnischa-
rakter manifestiert sich in den sensualistischen Begriffen von Lusz und Unlust.
Bedeutsamkeit und Bediirftigkeit scheinen in ithnen ununterscheidbar. Dem-
entsprechend hat der Medienbegriff einen gleichsam dialektischen Charakter.
Zunichst und als solches scheint das Medium nichts weiter als sinnliches

23 Zur Kritik am Entfremdungsbegriff vgl. Plessners Aufsitze <homo absconditus> (1969), Ges.
Schr. VIII, S. 353 ff.; und <Das Problem der Offentlichkeit und die Idee der Entfremdung»
(1960), Ges. Schr. X, S.212ft.

24 Condillacs Konzeption einer science des idées entwickelt Destutt de Tracy zu seiner Ideologie
als umfassender Theorie der Idee-Bildung aus dem menschlichen Grundverhalt der sensibi-
lité; sie kulminiert in einer «Okonomie» als Lehre von den Bediirfnissen im umfassenden
Sinne; vgl. E. W. Orth: Von der Ideo-logie zur Ideologie-Kritik, in: B. Waldenfels u. a.
(Hg.): Phinomenologie und Marxismus, Bd. 4, Frankfurt 1979, S. 197-234.

20



Faktum zu sein; aber Medium ist es nur, insofern und solange es fiir bedeutsam
gehalten wird, Sinn und Richtung trigt. Das blosse Faktum des Mediums
verliert seinen Charakter und seine Bestimmung als Medium schlechthin, wenn
ihm der Bezug auf mégliche Bedeutung véllig genommen wird®. So wird man
unweigerlich zu der Frage getrieben, durch wen oder was das Medium mittels
Bedeutung zum Medium gemacht wird. Die Antwort kann nur sein: es ist das
lebendige Eingestelltsein einer Subjektivitit, die das Medium zum Medium
macht. Zwar kann auch diese Subjektivitit ihrerseits nie anders als in jeweiliger
Medialisierung betroffen und identifiziert werden, ja sie bildet sich in solcher
Medialisierung allererst aus®®, aber ihr Einstellungscharakter ist selbst als
solcher medial nicht kodifizierbar. Subjektivitit, Einstellung bewéhrt sich am
Medium, ohne je inihm aufzugehen. Sie ist als solche sowenig fixierbar wie das
Zentrum der von Plessner reklamierten Exzentrizitit, welche die eigentlimliche
Positionalitdt des Menschen ausmacht.

In diesem Sinne erweist sich die Philosophie als Orientierung tiber Orientie-
rung. Zwar ist Orientierung iiber Orientierung schon ein Wesenszug des
Menschen als solchen. Aber die Philosophie hat die Aufgabe, diesen anthropo-
logischen Grundverhalt auf den Begriff zu bringen. Hier zeigen sich die
anthropologischen Wurzeln der Philosophie selbst. Es zeigt sich aber auch das
Motiv fiir den dauernden Streit zwischen Philosophie und anderen Orientierun-
gen lber Orientierung — dartiber nimlich, wer zur letzten Bestimmung von
Orientierung befugt ist. Dabei ist allerdings zu beachten, dass auch die
Philosophie unter der Bedingung der Medialitét der Orientierung steht, d. h.,
dass ihre Orientierungen liber Orientierung auch jeweils bestimmte Konfigura-
tionen und Konstellationen medialer Art darstellen, die im Prozess der
Orientierung moglich werden. Orientierung istimmer dimensionierte Orientie-
rung, nicht Orientierung schlechthin®’.

Soll man aus all dem schliessen, dass — eben weil die Medialitit der
menschlichen Orientierung in ihrer Auszeichnung als Orientierung iiber
Orientierung ein konstitutives anthropologisches Radikal ist — die neuen
Formen der Medienklage nur Missverstindnisse und zudem obsolet sind?

25 Umgekehrt wird das Medium in den Hintergrund gedringt durch seine Bedeutung, um die es
geht; es ist unthematisch und unaufdringlich und soll den Sinn <tragen> —auch dann noch, wenn
er fraglich wird.

26 Das ist ein Grundgedanke Cassirers, nach welchem sich im Prozess symbolischer Formung
allererst Grossen wie Ich und Welt, Subjekt und Objekt herausgestalten.

27 Diesen Gedanken hat Dilthey in seiner Weltanschauungslehre ausgefiihrt. Vgl. <Das Wesen der
Philosophie» (1907), Ges. Schr. V, S. 339-416, und <Die Typen der Weltanschauung und ihre
Ausbildung in den metaphysischen Systemen> (1911), Ges. Schr. VIII, S.75-118.

21



Man kann fragen, worin denn die (neuen) Sorgen bestehen, die man sich
angesichts der Entwicklung des modernen Medienwesens machen muss.
Zunichst 1st die Vermutung nicht abwegig, dass es sich hier um eine Wieder-
holung des traditionellen Leib-Seele-Problems unter den neueren Bedingun-
gen einer entwickelteren technischen Welt handelt. Der Beantwortung der
Frage kommt man jedoch nédher, wenn man sich das merkwiirdige Optimie-
rungsproblem vergegenwirtigt, das mit menschlicher Orientierung stets ver-
bunden ist. Das mit der menschlichen Orientierung konstitutiv einhergehende
Bewusstsein der Orientierung fiihrt auf den Fortschrittsweg, nimlich einer-
seits Sinn und Bedeutungen zu verfeinern und zu erhdhen, andererseits die
substrathaften Medien selbst funktionstiichtiger und effektiver auszugestal-
ten. Da der menschlichen Orientierung immer ein operatives und manipulati-
ves Spielfeld eingerdumt ist, scheint sowohl dem Bediirfnis nach Bedeutung
als auch der Bedeutung der Bediirfnisse immer besser geniigt werden zu kon-
nen. Historisch betrachtet haben sich fiir diese beiden Optimierungstendenzen
beispielsweise der deutsche Idealismus auf der einen Seite und der Marxismus
auf der anderen Seite angeboten; in dieser Hinsicht sind beide Kinder der Auf-
klarung. Der eine versprach universalen Sinn, die absolute Idee, die sich dann
im Medium der Geschichte schon realisieren werde; der andere totale Beduirf-
nisbefriedigung, die schliesslich auch das Bewusstsein sanieren sollte. Die
voraufkirerische, metaphysische Ontologie hatte mit ihrer, stets theologisch-
religids kommentierbaren Unterscheidung in Korper und Geist von solchen
Aufgaben a limine entlastet. Der Mensch hatte das Schicksal seiner Medialitit
zu tragen, weil sie thm von Gott anerschaffen war, und die Bedeutung zu
erarbeiten, die ihm dabei moglich war, und im iibrigen den letzten Sinn seines
Daseins einer metaphysisch verstandenen (Er-)Losung anheimzugeben.

Die aufkérerische Optimierungstendenz scheint nun auf den ersten Blick
von den modernen Medien bestitigt zu werden. Denn sie zeichnen sich durch
eine unvergleichliche Disponibilitdt aus. Freilich bezieht sich diese Disponi-
bilitit zundchst vornehmlich auf das Medium als Substrat. Die modernen
Medien zeigen subtilste innere Funktionsdifferenzierungen bei gleichzeitiger
Vereinheitlichung und gesellschaftlicher Wirksamkeit. Jede mogliche Bedeu-
tung scheint den technischen Bedingungen des medialen Substrats anpassbar
zu sein, das sich durch seine systematische Handhabbarkeit allgemein emp-
fiehlt. Lange Zeit hat man wohl geglaubt, dass sich mit der fortschreitenden
technischen Funktionsverfeinerung der Medien die den Medien korrelativen
Bedeutungen und Botschaften gleichsam von selbst einstellen und die Medien
entsprechend verbessert und reicher werden. Hier haben sich zwei Enttiu-
schungen eingestellt.

22



1. Die erste Enttduschung betrifft den Umgang mit den Medien selbst. Es
zeigt sich namlich, dass eine Form der Befreiung von dem — anthropologisch
unvermeidlichen — Zwang der Medialitit in ihrer Anverwandlung besteht.
Dieser Anverwandlungsprozess will bei den modernen Medien nicht mehr
gelingen, und soweit er zu gelingen scheint, wird er als blosse dusserliche und
eigentlich unadiquate Anpassung verstanden und beklagt. Hier mag der
Zeitlichkeits- und Gewohnheitscharakter menschlicher Orientierung eine
Rolle spielen. Fiir die Bildung gehaltvoller Orientierungsgewohnheiten fehlt
es bei der raschen, zugleich flexiblen und formellen Funktionsweise der
Medien an Zeit?®. Ein weiteres Moment scheint hinzuzukommen: Menschheit
ist selbst eine geschichtliche Grosse und erarbeitet ihre Identitét in geschichtli-
cher Tradition. Nun mdgen wir zwar in der Geschichte der Bedeutungen und
Ideen noch Gemeinsamkeiten entdecken; das Identifikationspotential, das in
den anschaulichen medialen Erscheinungen selbst liegt, wird dagegen immer
geringer. Aber gerade in der auf Dauer gestellten Vertrautheit mit den
Erscheinungen der Medialitét liegt ihr entlastender Charakter. Es ist tibrigens
eine Tauschung, zu glauben, diese Entlastung sei Ungebundenheit; man darf
vielmehr annehmen, dass Menschen friiherer Epochen in weitaus strengeren
medialen Bindungen standen als heutige Menschen®.

2. Die zweite Enttduschung betrifft das, was ich den Bedeutungsentzug in
den modernen Medien nennen mochte. Es handelt sich dabei nicht um einen
objektiven Sachverhalt, als ob das moderne Medienwesen zur Bedeutungsar-
beit, zur Bedeutungsbewihrung und zur Bedeutungsiibermittlung ungeeignet
wire. Im Gegenteil ist ja gelegentlich eher eine Inflationierung von Bedeut-
samkeiten zu konstatieren, die vor allem in der beliebigen Wiederholbarkeit
und Vorfiihrbarkeit von Bedeutungen und Bedeutsamem zum Ausdruck
kommt. Das Problem besteht vielmehr in der subjektiven Auffassung von den
Medien, die dann allerdings in der Kultur objektives Gewicht erhilt. Das
berithmte Apercu — das Medium ist die Botschaft — zeigt so eine charakteristi-
sche Doppeldeutigkeit. Es bezeichnet einerseits die triviale und kulturanthro-
pologisch anzuerkennende Tatsache, dass Bedeutungen ohne Medialitét nicht
zu haben sind — am farbigen Abglanz haben wir das Leben — und benennt
andererseits einen Skandal, namlich den, dass das Medium keiner Bedeutung
mehr dient und damit selbst bedeutungslos wird. Deshalb spricht man auch —
trotzig altklug — davon, dass Information nur eine Ware sei wie jede andere

28 Vgl. zum Zeitfaktor in der modernen Kultur Georg Simmels <Philosophie des Geldes> (1900),
Berlin #1987, S. 552 ff.

29 Dazu ebenfalls Simmel, a. a. O., S. 531u. 6. H. Liibbe hat diese Zusammenhinge vielfiltig
und anschaulich an gegenwiirtigen Entwicklungen beschrieben und analysiert.

23



Ware. Uber die Massstiibe der Bewertung solcher Waren erspart man sich zu
diskutieren und verdréingt vollig den ganz simplen Tatbestand, dass nicht jedes
Gut kéuflich ist, noch dass jeder Plunder gekauft werden muss. In dem Masse,
in welchem die Bedeutungen den technischen Bedingungen des Mediums
angepasst werden, scheint der subjektive Einstellungscharakter, der die Wir-
kung der Medien lebendig hilt, nach Null zu streben. Es ist die technische
Disponibilitit moderner Medien selbst, die in dem gleichsam dialektischen
Verhiltnis zwischen Medium und Bedeutung nur noch die Seite der Abhén-
gigkeit der Bedeutung vom Medium betont, eben weil das Medium, zumin-
dest fiir unsere Kultur, die disponiblere Seite zu sein scheint. Auch die
verstarkte Moglichkeit, mittels der neuen Medien rascher und bequemer liber
Bedeutungen zu verfiigen, fiihrt dazu, mit Bedeutungen umzugehen, wo sie
weder gefragt noch ein Bediirfnis sind. Auf diese Weise wird Bedeutsamkeit
simuliert; ist aber einmal der Simulationsverdacht aufgekommen, dann ist der
Zusammenbruch von Bedeutungen unvermeidlich.

Schliesslich haben die Begriffe selbst, die zur Bestimmung und Interpreta-
tion der Medien eingesetzt werden, ihrerseits irritierende Bedeutungsver-
schiebungen erfahren. Das lisst sich gerade am Terminus <Information»
selbst, wie er in der Mediensprache gebraucht wird, zeigen. Mit Information
st nicht mehr sosehr ein geistiger und bedeutsamer Gehalt gemeint, als
vielmehr ein physikalischer Impuls, ein Datum, das in dem prozesshaft
arbeitenden Medium Steuerfunktion hat. Damit wird sprachlich eine Entschei-
dung getroffen, die zwar nicht unmotiviert ist — denn zur Orientierung gehort
Medialitat mit ihren technischen Konditionen; aber Medialitit droht von der
Funktion, Bedeutungen zu erarbeiten oder zu bearbeiten, abgekoppelt zu
werden und damit auch als Medialitét ihr Gesicht zu verlieren. Dieser Vorgang
zeigt sich iibrigens schon seit ldngerem an unserem Verhéltnis zur Metapher.
Es wird immer schwerer, das konkrete Medium, in welchem der Sinn einer
Metapher sich bewegt, noch sinnvoll plausibel zu machen. Die Metapher wird
damit entleert bis zum Kalauer und entwickelt sich zu einer Art Verh6hnung
von Orientierungsbemiihungen, die sich vor allem in der Selbstverhohnung
der Sprachgemeinschaft zeigt™.

30 Was man im engeren Sinne — iiber die prinzipielle Metaphorizitit der Sprache hinaus —
«Metapher» nennt, ist ein apercuhaftes Spiel mit schematisierten Sprach- oder Orientierungs-
gewohnheiten, die gleichsam aufgebrochen werden sollen. Es handelt sich um ein Spiel mit
der Medialitit; einige der Funde werden im gelingenden Fall auf Dauer gestellt und sind eine
Art Garanten lebendiger Medienkontinuitit; andere erfiillen ihren Zweck nur fiir kurze Zeit —
z. B. als Pointe; die hier gemeinte dritte Form ist jene, in der das Spiel den Spieler schon
wihrend des Spiels kompromittiert.

24



In einem Bereich freilich scheint Information nach wie vor die Seite des
Bedeutungsgehaltes zu besetzen. Es ist der Bereich des Politischen. Hier hat
Information als inhaltliche Auskunft dariiber, was die vermeintlich Méchtigen
tun, und als Bereitschaft, sich iiber alles politische Geschehen <verantwort-
lich> zu informieren, einen bedeutsamen Stellenwert bis hin zum moralischen
Imperativ der Information — als Informationsrecht und Informationspflicht.
Doch dieser moralische Imperativ kompromittiert sich oft selbst, indem er alle
Grenzen iiberschaubarer Verantwortung sprengt und damit zur Karikierung
von Verantwortung fithrt. Dabei werden Information und Kommunikation zu
einem das Politische und Gesellschaftliche dsthetisierenden Spiel, einem
leeren Spiel mit Sinnlichkeit und Sinn zugleich. Helmuth Plessner hat Ahnli-
ches unter dem Titel der <Musikalisierung der Sinne> fiir den Bereich der
Kunst beschrieben®!. Das zwischen (Pseudo-)Engagement und Unterhaltung
oszillierende Konsumangebot von Nachrichten-, Magazin- und Dokumenta-
tionssendungen am Fernsehen kann als eine Musikalisierung von Information
und Kommunikation zugleich angesehen werden®2. Was sich hier anbahnt, ist
ein Riickfall in die Magie — mitten in der rationalen Technik, die sich doch
allererst aus der Magie entwickeln musste**. Und insofern handelt es sich um
eine Verhohnung von Rationalititsanspriichen, die nicht zum geringsten Teil
Selbstverhdhnung ist.

Neben diesen Enttduschungen kann die Disponibilitit moderner Medien
auch Angste hervorrufen. Wenn Medien Bedeutungen entziehen kénnen, weil
sie sie in universeller Simulation entwerten, dann konnen sie auch Bedeutun-
gen — und zwar solche, die weder gefragt noch gewollt sind — suggerieren. So
erscheinen Medien nicht nur als manipulierbare Grossen, sondern auch als
manipulierende Michte. In dieser ambigidsen Bestimmung sind sie geradezu
das Paradigma fiir das, was man gesellschaftliche Ordnung nennt. Die
Manipulierbarkeit und Manipulationsfahigkeit der Medien haben ihr Pendant
in der fixen Idee einer sowohl immer schon konditionierten als auch alles

31 Vgl. Plessner: Die Musikalisierung der Sinne. Zur Geschichte eines modernen Phinomens
(1972), Ges. Schr. VII (1982), S. 479-492; vgl. ders., Anthropologie der Sinne (1970), Ges.
Schr. IIT (1980), bes. S.339-343, 356f.

32 Nimmt man Nietzsches Unterscheidung zwischen Musik zum Tanzen und Musik zum
Schwimmen, so handelt es sich hier wohl eher um Schwimmen (vgl. Plessner, Ges. Schr. 11,
S: 3561.).

33 Cassirer versucht zu zeigen, dass das magische <Handeln> bestimmt ist vom blossen
Wiinschen, das sich in Vorgénge phantasierend einstimmt; erst die Entdeckung von Werk-
zeugfunktionen fiihrt zur Technik, vermittelt Objekte und entwickelt damit das Wollen und
Denken (PhsFII, S.253ff.). Der moderne Umgang mit Technik erinnert gelegentlich an
magisches Verhalten innerhalb eines extrem entwickelten technischen Zusammenhangs.

25



konnenden und insofern auch einer fiir alles verantwortlichen Gesellschaft.
Der pauschale Eindruck der Disponibilitit der modernen Medien hat hier
bereits iiber den Bedingtheitscharakter der Medien hinweggetiduscht. Und so
werden — in Analogie — von der Gesellschaft verantwortliche Leistungen
verlangt (und zwar sowohl der Bediirfnisbefriedigung als auch der Sinnstif-
tung einschliesslich der harmonischen Vereinigung beider), die sie — eben weil
sie selbst Medialitdt ist — gar nicht erfiillen kann.

Was hier offensichtlich Schwierigkeiten bereitet, ist— zuzugeben, dass das,
was Medien zu Medien macht, jene unkodifizierbare Einstellung eines Sub-
jektes ist, das freilich selbst immer schon medial, also auch physiologisch und
interaktiv, d. h. gesellschaftlich orientiert sein muss, um solche Einstellung
iiberhaupt vollziehen zu kénnen — und insofern ist dieses Subjekt an sich selbst
und als solches zunichst <eigentlich> nichts**. Die Verschirfung des Orientie-
rungsproblems durch die Eigenheiten des modernen Medienwesens weist so
auf das Problem der Bedingtheit der Subjektivitit selbst zurtick, d. h. auf die
durchaus traditionelle Problematik des Verhiltnisses von Geist resp. Seele zu
Korper resp. Leib. Es ist durchaus amiisant, zuzusehen, wie die gegenwirtige
Kultur und Gesellschaft dieses Problem handhabt. Sie scheint es zu tun durch
das Leiden an der Medialitit oder durch Illusionen iiber sie — meist durch
beides: sie naturalisiert die Gesellschaft und subjektiviert die Natur. Der
Fortschritt an Disponibilitit iiber die Medien verfithrt zu dem doppelten
Aberglauben, als sei die Natur ein moglicher Gegenstand totaler technischer
Beherrschung einerseits oder eine Art personlicher Diskussionspartner ande-
rerseits. Dabei wird die Gesellschaft oder die gesellschaftliche Kultur in ihrem
Doppelcharakter, kontingente mediale Struktur und gleichzeitig Inbegriff
menschlicher Aktivitit zu sein, zu einem schier unbewdltigbaren Interpreta-
tionsproblem; der Mensch verliert zunehmend die Féhigkeit zur Lesbarkeit
seiner eigenen Welt, d. h. der Kultur.

Hier ist noch einmal daran zu erinnern, dass die Anerkennung der Mediali-
tat der menschlichen Orientierung — und das heisst der Medialitidt der mensch-
lichen Vernunft oder des verniinftigen Menschen — sich im Gegenzug gegen
Descartes’ ontologische Zwei-Substanzen-Lehre vollzogen hatte als ein Pla-
doyer fiir eine unverkiirzte konkrete menschliche Realitdt. Die technische
Entwicklung der modernen Medien mag durch diese auf Konkretheit gehende
anthropologische Philosophie ermutigt worden sein. Aber eben die Wirkun-

34 Die changierende Doppeldeutigkeit von <eigentlich> springt in die Augen, wenn man sich
vergegenwirtigt, dass derjenige, der einem anderen den <Jargon der Eigentlichkeit> vorwirft,
selbst <eigentlich> auch nur einen Jargon spricht.

26



gen dieser Medien scheinen nun den Menschen wieder auf die Suche nach
seiner Bedeutung zu fiihren, zu einer Bedeutsamkeit und zu einem Sinn seines
Daseins, das von kontingenter Medialitdt frei sein mochte. Noch bevor der
Kampf um die modernen Medien ausgekdmpft ist, wendet der aufs <Wesentli-
che> gehende moderne Mensch sich bereits gegen eine ganz andere Medialitat,
namlich gegen die seiner eigenen Natur. Er leidet darunter, dass die Vernunft
in physiologischer und interaktiv-sinnlich gesellschaftlicher Vermittlung auf-
tritt, z. B. als Mann und Frau und was dergleichen natiirlicher oder gesell-
schaftlicher Medialisierungen mehr sind. Die gelegentliche Wut des Kampfes
gegen mediale <Diskriminierungen> scheint zu helfen, das, was sicher ist,
vergessen zu machen, namlich den Tod.

Die Vernunft — denn das ist es ja, was wir vorsichtig taktisch, um nicht
idealistisch zu erscheinen, unter dem Namen Orientierung einfiihrten — leidet
an ihrer eigenen Medialitét, von welcher Medialitit sie gleichwohl weiss, dass
sie prinzipiell unvermeidlich ist. Perspektiven einer neuen Vernunftkritik tun
sich hier auf. Man konnte sie die «Kritik der beleidigten Vernunft> nennen®.
Aufgabe dieser Vernunftkritik wire es nicht nur, die Lesbarkeit der Welt,
sondern auch die Lesbarkeit des Geistes ermdglichen zu helfen — wenigstens
fiir den Zeitraum, in dem ein Mensch lebt und sich an Wirklichkeit erinnert.

35 Vgl. E. W. Orth: Zur Kritik der beleidigten Vernunft, in: Annemarie Gethmann-Siefert (Hg.):
Philosophie und Poesie. Otto Poggeler zum 60. Geburtstag, Bd. I, Stuttgart 1988, S. 81-106.

27






	Zur Medialität der menschlichen Orientierung

