Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 47 (1988)

Buchbesprechung: Ein Diskurs tber die Prinzipien kritischer Philosophie : zu Holzheys
"Cohen und Natorp"

Autor: Mduller, Peter

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 47/88

PETER MULLER

Ein Diskurs iiber die Prinzipien kritischer Philosophie
Zu H. Holzheys «Cohen und Natorp>*

In seiner zweibindigen Monographie und Quellensammlung, einem schon, reichhaltig und
tibersichtlich ausgestatteten Werk ber die «Viter» des Marburger Neukantianismus, Hermann
Cohen und Paul Natorp, stellt Helmut Holzhey, der das Hermann-Cohen-Archiv in Ziirich leitet
und die neue Gesamtausgabe der Werke Cohens (Hildesheim-New York 1977ff.) betreut, die
gesamte Entwicklung und Grundstruktur des Denkens der beiden Philosophen unter dem
Leitgedanken der «Logik des Logos» dar, um v. a. an den leitenden Prinzipien — Ursprung bei
Cohen, Einheit bei Natorp — die weitreichenden und grundsétzlichen Unterschiede in den
systematischen Konstruktionen beider deutlich zu machen. Dabei stiitzt sich H. auf die im zweiten
Band erstmals verdffentlichten Materialien, die seine neue Sicht der Marburger Schul-Philoso-
phie begriinden. Es handelt sich dabei neben umfangreichen Sammlungen von Briefen und
Dokumenten v. a. um bisher unveréffentlichte Arbeiten Natorps zur Philosophie Cohens, die
erkennen lassen, dass Natorp aus kollegialer Loyalitidt dem viterlichen Freund und eigentlichen
Begriinder des Marburger Neukantianismus Cohen gegeniiber und im Dienst an der wirksamen
Durchsetzung von dessen philosophischen Ideen einer Philosophie aus dem Geiste der transzen-
dentalen Methode Kants, die unter dem Gesichtspunkt methodischen Denkens zu einer Logik des
Ursprungs radikalisiert wird, die eigenen transzendental-kritischen Konstruktionen, die sich in
kritischer Distanz oder gar im Widerspruch zu Cohens Gedanken befanden, unterdriickt bzw. —
mehr oder weniger freiwillig — zuriickgehalten hat.

1. Zur Geschichte der Marburger Schule

Die Geschichte des Marburger Kritizismus — schon Karl Vorldnder, Freund und Schiiler Natorps,
wie spater Siegfried Marck, schligt die Bezeichnung «Neukritizismus» anstelle des missversténd-
lichen «Neukantianismus» vorl, da es um die konsequente Weiterfiihrung der transzendentalen
Methode Kants, nicht um Kant-Philologie geht — wird von H. als «Auseinandersetzung um die
systematische Logik des Logos» dargestellt, d. h. um die systematische Entfaltung des Logos in
seiner ihm innewohnenden eigenen logischen Struktur. — Da es allen «Neukantianern» um die
Notwendigkeit und Fruchtbarkeit kritischen Philosophierens und dessen wissenschaftstheoreti-

1 K. Vorlinder, Kant und Marx, Ein Beitrag zur Philosophie des Sozialismus, 2. Aufl.,
Tiibingen 1926, S. VI. — S. Marck, Die Dialektik in der Philosophie der Gegenwart, Bd. 2,
Tiibingen 1931, S.III, 99 u.6.

* Helmut Holzhey, Cohen und Natorp. Band 1: Ursprung und Einheit; Band 2: Der Marburger
Neukantianismus in Quellen. Schwabe & Co. Verlag, Basel/Stuttgart 1986.

Korrespondenzadresse: Dr. Peter Miiller, Sundgauallee 58, D-7800 Freiburg i. B.

236



sche Anwendung, nicht um die stromlinienformige Uniformitit eines Gedankensystems ging —
Marck: «Die verschiedenen Kolonnen des Neukantianismus schlugen vereint und marschierten
getrenrlt»2 —, kann angesichts des unterschiedlichen Weges zum Ziel der Etablierung der Idee der
Kritik (aus dem Ursprung bzw. der Einheit des Denkens) nicht so sehr von einer «Schule» denn
von einer — wie H. mit Natorp sagt — »Arbeitsgemeinschaft» oder — so Kohnke® — von einer
«Bewegung» gesprochen werden; so dass Eduard Bernstein — der politische Begriinder des ethisch
orientierten Reformsozialismus — nicht von ungefdhr den Schluss aus dem sozialistischen
Neukantianismus zog, dass der Weg alles, das Ziel nichts sei, was innerhalb der SPD nicht nur die
Gegnerschaft gegen den Revisionismus beforderte, sondern eben auch gegen dessen Initiatoren
im philosophischen Kantianismus (Natorp: «Sozialidealismus» gegen orthodoxen Marxismus).

Von Anfang an bestehen wesentliche Unterschiede in beider Ausgang, in Ansatz und Intention
des spezifisch wissenschaftlichen und philosophischen Interesses. Natorp war weder Schiiler
Cohens — er hatte in Strassburg bei E. Laas promoviert — noch hatte er ein demjenigen Cohens
verwandtes personliches oder wissenschaftliches Naturell. Wie H. zeigt, besass Natorp ein breiter
gefichertes historisch-philologisches Wissen als Cohen; er schrieb gut verstindlich, arbeitete
philologisch genau und oft historisch orientiert und hatte mit allem, was er anpackte, — auch darin
von Cohen unterschieden — grosse Resonanz. So war der Begriff der Marburger Schule von
Anfang an von aussen geprigt, da nur hinsichtlich eines wissenschaftshistorischen und -theoreti-
schen Arbeitskreises von einer «Cohenschen Schule» (A. Wernicke) die Rede sein konnte.
Dennoch entwickelten die Marburger — allen voran Cohen und Natorp, zusammen mit A.
Gorland, E. Cassirer und auch W. Kinkel — selbst friihzeitig eine Art Schulbewusstsein, das auch
von Natorp, als eigenstindigem Denker, gedeckt wurde. In der Erinnerung standen Natorp und
Cassirer sogar viel emphatischer zur «Schule» als in den konkreten Angelegenheiten. Diese mehr
oder weniger gewollte Schulbildung fiihrte fiir Cohen und die kritische Philosophie des Kantianis-
mus zunehmend in die Isolation und vergiftete die Atmosphare in Marburg selbst.

Cohen war in seiner personlichen Haltung der Breitenwirkung der Schule nicht forderlich. Er
konnte sich auch nicht mit seiner Rolle eines Professors in einer Provinzstadt abfinden. Natorp
war dagegen fiir die wissenschaftlich-philosophischen Aussenbeziehungen zustindig und wurde
auch im Gegensatz zu Cohen auf die Berufungslisten anderer Universititen gesetzt. — Generell
arbeitet H. heraus, dass es unentschieden bleiben muss, ob Natorps Bindung an Cohen eher als
Gewinn oder eher als Opfer zu sehen ist. In jedem Fall steckte Natorp in seiner Unterstilitzung
Cohens und des transzendentalen Kritizismus seine eigene philosophische Position zuriick, um
Cohens «Doktrinbildung», von der er sich zunehmend entfernte, nicht zu behindern. H. kommt
im Vergleich der beiden Personlichkeiten zum Ergebnis, dass Natorp im Schatten Cohens stand,
ja dass ihn die vollige Zuriicknahme der eigenen Person im philosophischen Interesse charakteri-
siert. Cohens monomanische Empfindlichkeiten — v.a. im Kampf gegen den spiirbar zunehmen-
den Antisemitismus in Deutschland — zeigen auch auf personlicher Ebene starke Abweichungen
der Lebens- und Wissenschaftshaltung der beiden Freunde.

Rezeption und Wirkung des Marburger Kritizismus werden durch das Vorurteil der dogmati-
schen Geschlossenheit (System-Schriften Cohens) geprigt. Mit der Zeit des Ersten Weltkrieges
setzen sich zudem neue philosophische Tendenzen — v.a. im Interesse an der konkreten
Subjektivitit — durch. Selbst Natorp verdndert sich nach H., ohne es wahrhaben zu wollen, hin zu
einer neuen Unmittelbarkeit, einem «Urkonkreten und Urlebendigen», in dem sich der Logos
selbst in aller Kulturarbeit zur Sprache bringt4. H. spricht gegeniiber Natorps Spitphilosophie —

2 Am Ausgang des jiingeren Neukantianismus, in: APh 3 (1949) S. 144f.

3 K. Chr. Koéhnke, Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche Universitits-
philosophie zwischen Idealismus und Positivismus, Frankfurt a.M. 1986, S. 316f.

4 Ohne Zweifel eine grundlegende Voraussetzung fiir die Kulturphilosophie Ernst Cassirers.

237



wie wir meinen, dhnlich vorurteilshaft wie die Zeitgenossen iiber Cohen geurteilt haben — von
«metaphysisch-mystischer Esoterik», «sei es, dass sie den Geist der Zeit bloss zu bezeugen
schien, dem <originalen> metaphysischen Denken aber nachstand, sei es, dass sie als Konsequenz
eines formalistischen Philosophieverstandnisses durchschaut wurde, dem es im Ansatz verwehrt
war, der Individualitit, will sagen: dem konkreten Menschen, gerecht zu werden» (?! 43 f.)s. -
Cohen dagegen erfuhr mit seinem Alterswerk zur Religion aktuelles Interesse, wobei seine
Grundkonzeption einmal als Festhalten an, einmal als Abweichen von der idealistischen Position
verstanden wurde. Leitendes Motiv war nach H. fiir Cohen «die Suche nach einem nicht-
reduktionistischen Begriff des Religiosen, fiir Natorp die iibermethodische Sicherung des
Grundgedankens der Einheit. . .»(45). Zusammenfassend kann H. sagen, dass v.a. Natorps
Zuriickhaltung, wie sie in den neuen Quellen zutagetritt, die 6ffentliche Meinung beforderte, dass
es eine einige Gemeinsamkeit der «Schule» gebe; die wesentlichen Differenzen — so die These H.s
—und auch einzelne Entwicklungen des Denkens anderer Marburger wiirden dadurch verdeckt. H.
kommt daher zu dem Ergebnis, dass von der Literatur eine doktrinale Gemeinsamkeit zwischen
Cohen und Natorp aufgebaut worden sei, mit der gewissermassen im nachhinein das psychologi-
sche Ubergewicht der Personlichkeit Cohens durch das wirkungsgeschichtliche Ubergewicht
Natorps kompensiert worden ist.

«Die totale Logizitit der Erkenntnis wird von Cohen im Prinzip des Ursprungs, von Natorp in
der «synthetischen Einheit> als der Grundgestalt erkennenden Denkens zur Geltung gebracht»
(62). Indem Natorp versucht, beide Fundamentalprinzipien zu vereinigen, das Urspriingliche als
kontinuierlichen Denkzusammenhang zu deuten, hat er zweifellos zu den problematischen
Interpretationen «der» Marburger Schule selbst mit beigetragen. Die von Natorp beférderte
einheitliche Sicht der Marburger Philosophie als Uberspielung und Unterdriickung von Divergen-
zen aufzudecken, ist ein zentrales Thema der Untersuchungen H.s. Das neue Quellenmaterial
wirft hierzu ein neues Licht auf die Marburger Arbeitsgemeinschaft; ein differenzierteres Bild
trete so zutage, «als es die Angehorigen der Marburger Schule selbst wie auch ihre Interpreten und
Kiritiker bis heute gezeichnet haben», denn es zeigen sich «zum Teil tiefgreifende Differenzen
zwischen den beiden Schulgriindern» (77), v.a. hinsichtlich der Fragen zur Grundlegung und
Durchfiihrung der Erkenntnislogik, auf die sich dann auch H.s folgende Darstellungen beschrin-
ken.

2. Cohen und Natorp: ein Vergleich von Logik und Systematik
auf der Grundlage neuer Quellen

a) Ein wesentlich Moment fiir die Auseinanderentwicklung des Denkens der beiden Freunde muss
nach den neuen Quellen, die H. erstmals veroffentlicht, das Erscheinen von Cohens <Logik der
reinen Erkenntnis> (LrE) gewesen sein, deren Radikalitét in der Inmanenz des Denkens aus dem
Ursprung bei Natorp weitgehend auf Skepsis und Unverstindnis stdsst. Cohen seinerseits fiihlt
sich von Natorp in der Tat nicht verstanden. Die daraus resultierende Uneinigkeit und grunditzli-
che Differenz im Ausgang und Aufbau der Erkenntnislogik bis in die einzelnen Ableitungen hinab
zeigt sich in der bisher unbekannten, von Cohen unterdriickten Rezension Natorps zu diesem
Werk, von der her die weiteren vergleichenden Untersuchungen H.s zur Logik und Systematik bei
Cohen und Natorp (§§3-10) zu verstehen sind. Ohne im einzelnen auf die ausfiihrlichen
Vergleiche der jeweiligen Standpunkte beider Philosophen einzugehen, sei nur erwihnt, dass H.
die publizistisch verdeckte Differenz zwischen Cohen und Natorp zunéchst am Begriff der Logik

5 Vgl. dagegen: S. Marck, Die Dialektik in der Philosophie der Gegenwart, a.a.O., S. 122f.

238



— Cohen: System der Urteile; Natorp: System der logischen Grundfunktionen —und schliesslich an
den Entwiirfen eines Systems der Philosophie im ganzen bis in ihr Alterswerk hinein verfolgt und
darstellt.

Die Grundform des Denkens ist fiir Cohen spitestens seit LrE (1902) das Urteil. Mit dieser
Logik des Urteils ist — nach H. — Cohens Interpretationsprozess gegeniiber Kant abgeschlossen.
Die Urteilshandlungen bestehen in den reinen Erkenntnissen der Kategorien. Das Urteil hat
«Gattungscharakter» fiir die reine Erkenntnis, wobei zwischen beiden «durchgéngige Korrela-
tion» herrscht. Die Vollstiandigkeit der Urteilsarten ist fiir Cohen — so H. — kein Thema; vielmehr
hat die Bestimmung der Urteile einen «natiirlichen Anfang» im Begriff bzw. Urteil des Ursprungs
und ein «natiirliches Ende» im Begriff des Systems. Das Urteil ist das Prinzip der Kategorien. Die
Urteile sind ihr «Bett». Dieses System der Erkenntnisprinzipien und «Betdtigungsweisen des
Urteils» ist grundsitzlich offen. Denken erzeugt sich als Inhalt aus dem Ursprung, als Einheit des
Urteils. Seine Momente sind Synthese und Diairese im aktuellen Aktus des Denkens. Cohen
revidiert nach H. die traditionelle Logik, indem er vom Syllogismus weg zu einer Wissenschaft
von Relationen und Ordnungen weitergeht. Die Einheit des Urteils erhilt sich nach Cohen in den
einzelnen Urteilsarten. Die Urteilsarten richten sich wiederum nach den Erkenntnisarten (dem
Faktum wissenschaftlicher Disziplinen), so dass Cohen nicht wie Natorp unter der Idee einer
synthetischen Einheit zu einer konstruktiven Systematik kommt bzw. kommen will.

Gegeniiber Cohens Ausgang vom Faktum der Wissenschaften aus der Logik des Urteils
begreift Natorp v.a. seit seiner <Allgemeinen Logik in Leitsidtzen> (1904) das Gegebene nur mehr
als Aufgegebenes, als Problem, nicht mehr als bestimmbare Mannigfaltigkeit. Das Faktum wird
(<Logische Grundlagen der exakten Wissenschaften>, 1910) endgiiltig zum «Fieri», so dass fiir
Natorp formale und transzendentale Logik zusammenfallen. Denn Analysis macht — von der
transzendentalen Einheit des Denkens her gedacht — nur in bezug auf urspriingliche Synthesis
Sinn. Denken heisst Beziehen. Aller Sinn beruht auf Beziehung. — Erst aus dem Urakt des
Denkens heraus kann fiir Natorp das Urteil und der (kategoriale) Begriff logisch verstanden
werden. Die logischen Grundfunktionen entfalten sich aus diesem Urakt. Im Gegensatz zu
Cohens «Urteil des Ursprungs» sieht Natorp den Ursprung als Einheit einer grundlegenden
Relation, aus der sich die verschiedenen Richtungen funktionalen Denkens entwickeln und
logisch konstruieren lassen. Wesentlicher Differenzpunkt zu Cohen ist folglich nach H., dass
Natorp an die Stelle des Ursprungs bei Cohen die synthetische Einheit Kants setzt!

H. zeigt weiter, dass Natorp das Gegebene, wenn auch in modifizierter Form als funktional
unbestimmtes Zubestimmendes X, als unendliches Problem, kritisch-idealistisch beibehilt.
Cohen dagegen bettet das Gegebene ein in den Prozess — die transzendentale Genese (P.M.) — der
denkenden Erzeugung des erkennenden Denkens selbst. Wahrend Cohen «mit dem Gedanken
einer reinen Ursprungslogik die Voraussetzung eines Gegebenen radikal verneinen zu diirfen
meint, hat Natorp an ihr in verwandelter Form, ndmlich in der Behauptung des Faktums (Fieri) des
unendlichen Erkenntnisprozesses festgehalten» (174).

Cohens Erkenntnislogik ist eine Lehre vom Ursprung der Erkenntnis im Denken. Denken ist
Denken des Ursprungs, ist der unbedingte Grund von Etwas als urspriinglicher Erkenntnis, die in
der Idee als Hypothesis allem Fragen affirmativ implizit ist. Die Idee legt dem Denken Grund wie
der Seinsgeltung. Denken bringt den Ursprung selbst als Gesetzlichkeit zur Geltung. Grundlage
des Urteils, in dem sich das Denken als urspriingliche Tatigkeit eines Gehaltes erzeugt, ist die
Frage nach Etwas und nicht Nichts. «Diese Offenheit der Frage interpretiert Cohen als urspriingli-
che Produktivitit des Denkens, in der qua <unendliches Urteil> das Urteil im Vollsinne, die
bejahende und die verneinende Beurteilung eingeschlossen, ersteht» (191).

Natorp versucht nun nach H., Cohens Frage nach dem Ursprung i.S. von Kants «synthetischer
Einheit» zu denken, um seine kritische Grundauffassung mit der Cohens vereinbaren zu konnen.
Fiir ihn ist die urspriingliche Produktivitit des Denkens immer schon eine relationale Grundgestalt

239



der Erkenntnis. Das heisst: fiir Natorp bleibt die logische Relation von Einheit und Vielheit das
urspriingliche Grundgesetz des Denkens und philosophischer Reflexion. Die Analyse der Mog-
lichkeitsbedingungen der Erkenntnisrichtungen ist korrelativ zur Synthesis der Grundfunktionen
des Denkens. Die systematische Einheit ist Grund und Ziel des Denkens wie seiner reflexiven
Wendung auf sich selbst. Das Letztbegriindende ist fiir Natorp eine Forderung zur Vereinigung
der funktionalen Richtungen des Denkens von Grund auf. Nach H. vollzieht Natorp damit Cohens
Denken als Urteil, das prinzipienlogisch zum Denken als Ursprung fiihre, nicht nach. Korrelation
i.S. Natorps divergiere entscheidend von Cohens Ursprungsdenken. Denn Ursprung bedeutet fiir
Natorp die Anerkennung der Einheit des Denkens als Grund und Kriterium der Erkenntnisgewiss-
heit, aus der der unendliche Denkprozess entspringt, der sich qualitativ fortschreitend dem X des
Erkenntnisgegenstandes annéhert. Die Urspriinglichkeit des Denkens liegt in der Unendlichkeit
des Erkenntnisprozesses. Das heisst fiir H.: «Im Unterschied zur Urrelation der synthetischen
Einheit [bei Natorp, P.M.], in der sich Denken als das unenthiillte und unentfaltete Ganze
feststellt, reflektiert sich Denken im Ursprung als Prinzip, das in seinem Prinzipiat (Erzeugnis
oder Inhalt) michtig ist, ohne doch mit ihm zusammenzufallen» (217).

Fiir Cohen ist Denken Ursprung, Selbstbestimmung und Selbstbeziehung. Fiir Natorp sind
Cohens Urteilsarten abzuleitende Teile einer systematischen Grundrelation, die dem Systeman-
spruch transzendentaler Logik und dem kritischen «Ich denke» Kants, das alle meine Vorstellun-
gen muss begleiten konnen, nicht geniigen. «Als Diskurs rekonstruiert, zeigt der Vergleich der
erkenntnislogischen Grundlegungen bei Cohen und Natorp» — so fasst H. seine bisherige
Untersuchung zusammen — »in einem ersten Resultat einen Mangel einerseits beziiglich der
Selbstbestimmung des Denkens zum Prinzip bei Natorp, einen Mangel anderseits (sic!) beziiglich
der systematischen, von einer Idee gefiihrten Entfaltung der prinzipiellen Bestimmtheit des
Denkens zu einem Funktions- bzw. Urteilsgefiige bei Cohen. Komplementir dazu besteht der
positive Ertrag der Cohenschen Grundlegung in der Konsequenz, mit der die Reinheit des
Denkens im Ursprungsprinzip fixiert wird, der positive Ertrag der Natorpschen Logik in der
Bestimmung des Logos als <konstitutives Relationsgefiige>, dessen Glieder durch die Grundfunk-
tion selbst innerlich gegeneinander bestimmt sind» (220).

b) Natorp bemiiht sich — im Interesse seiner systematischen Erkenntnislogik (§ 9) —, Cohens
Ursprung als systematisches Moment i.S. der eigenen Logik auszuweisen. Dennoch kann er nach
H. den grundsitzlichen Unterschied nicht verdecken. Fiir Natorp ist ndmlich die transzendentale
Methode — nicht wie fiir Cohen das Methodische des Denkens selbst, das in den «Urteilen der
Denkgesetze» offenbar wird (H.: «Denken ist eo ipso Methode», 227) — ein Verfahren des
Denkens und Urteilens, das sich nur fiir die Reflexion in verschiedene Richtungen auseinander
entwickeln ldsst. Urspriingliches Denken entfaltet sich aus seinem Zentrum in verschiedene
periphere Richtungen seiner Erkenntnisfunktionen. Das heisst es ist in der Einheit der transzen-
dentalen Apperzeption begriindet und nach Regeln der eigenen Urteilsfunktionalitit orientiert.
Die Korrelativitit dieser Richtungen des Bewusstseins sichert die Systematizitit des Ensembles
der logischen Grundfunktionen in der Entfaltung des Gefiiges des Denkens — als Quasi-
Schematismus seiner systematischen Einheit. H. sieht darin bei Natorp einen «inflationiren»
Gebrauch des Begriffs Korrelativitit. Natorp denkt die systematische Korrelativitit als Gefiige
von Relationen aus der urspriinglichen Einheit des reinen Denkens. Fiir H. erscheint dies
metaphorisch und damit (?) alogisch, denn es sei damit die suggestive Absicht verbunden, den
«Schein» reiner Logizitit zu erwecken (vgl. 276 ff.) — Reflexion und Konstruktion bedingen sich
bei Natorp methodisch. Die Methode ist das systematische Apriori des Denkens in seiner
urteilsartigen Ausdifferenzierung funktionaler Erkenntnisrichtungen. Denken hat fiir Natorp —
ganz im Sinne der transzendentalen Kritik Kants (P.M.) — eine reflexive Grundstruktur, die sich
allein als konstitutive Relationalitét, nicht als Ursprung, denken lésst; die sich somit auch zum
perspektivischen System spezialisieren und andererseits als System (re-)konstruieren lasst.

240



Natorp ist — wie wir meinen — ganz Kantianer, wenn er als Voraussetzung seiner transzendentalen
Logik den analytischen Einstieg behauptet.

Cohen aber sucht mit H. und gegen Natorp/Kant das Erzeugen aus dem Ursprung des Denkens
selbst. Demgegeniiber will Natorp zeigen, dass eine transzendental-kritische Konstruktion eben
«nur» notwendige und hinreichende Begriindungsverhiltnisse im Ausgang von einem analyti-
schen Prius «denken» kann. Die Reflexion orientiert sich am Unbedingten, das grundsitzlich zu
allem Bedingten reflexiver Konstruktion transzendentallogisch unterstellt werden muss, soll
systematische Einheit des Denkens gemiss einer begriindeten Regel den Fortschritt im Begreifen
leiten und damit die Urteilsfahigkeit sensibilisieren.

Fiir Cohen fallen Methode und Inhalt in der logischen Erzeugung des Erkenntnisgegenstandes
zusammen, indem sich der Gegenstand als kategoriales (urteilsartiges) Relationsgefiige aufbaut.
Die Realitit der Erkenntnis ist dabei als denkende Bestimmung des Seienden zu verstehen, die aus
dem Infinitesimalen (quale des dx) methodisch erzeugt wird. Die reinen Grundsitze der
Wissenschaften als Abwandlungen des Prinzips des Ursprungs zu beglaubigen, ist Cohens
vorrangiges Ziel. Wissenschaftliche Geltung ist im Idealismus der Hypothesen des Denkens als
Realitatsbedingungen ihrer Erfahrungsgegenstinde begriindet. In ihrer transzendentalen Recht-
fertigung besteht fiir Cohen die hochste Aufgabe und eigenstindige Leistung der Philosophie.

Wihrend fiir den Vf. Cohen transzendentalphilosophisch dem Faktum verpflichtet bleibt,
dafiir aber nur eine lose Systematik erreicht, zeigt sich Natorp als strenger Systematiker, der das
Faktum im Fieri auflost, womit nach H. der «Widerstand des Faktischen» (308) verloren gehe.
«Uber die historische Erinnerung hinaus, der dieses Buch verpflichtet ist, versuche ich so zuletzt
eine Moglichkeit anzudeuten, die Gedanken Cohens und Natorps heute aufzunchmen — im
Zeitalter des Ubergangs vom 19. in das 20. Jahrhundert, einem >Heute’, in dem uns das System
keine Notwendigkeit ist: in Gestalt der diesen Gedanken immanenten Kritik am philosophischen
Systemanspruch» (310; § 10). — Fiir Cohen ist eine erkenntnistheoretische Grundlegung auch der
Ethik und Asthetik — schon in seinen Kant-Schriften — aufgrund der «Culturthatsachen» moglich,
die in den «Richtungen des Kulturbewusstseins» zur Erscheinung kommen, d. h. ein System der
Philosophie aus dem Ursprung des Denkens. Allen Fakten ist die Form reiner Gesetzlichkeit
gemeinsam; sie ist das transzendentale Apriori, auf dem ihr Geltungswert beruht. Objektivierung
in Gesetzen und Begrenzung in Ideen (Hypothesen) sind erkenntniskritische Aufgaben systemati-
scher Philosophie. Die theoretische Grenzbetrachtung fiihrt auf die Idee, die den Zweckgedanken
reprasentiert und Kants Ideenlehre systematisch ausrichtet. Cohen kombiniert Kants Kritik der
reinen Vernunft mit der Kritik der Urteilskraft zu einer teleologischen Betrachtung der Natur,
Moral und Asthetik. Er geht damit zwar nach H. iiber Kants Begriff des Transzendentalen hinaus,
fillt aber keineswegs in den Systemansatz des «alten Idealismus» zuriick®. Gegeniiber einer
solchen «spekulativ-systematischen Durcharbeitung des philosophischen Gedankens» (316f.)
libe Cohen nach H. «bemerkenswerte Zuriickhaltung». — Die Logik ist die Ausgangsebene der
systematischen Entfaltung der Philosophie. Alle Gesetzlichkeit muss erkenntnislogisch generiert
sein. Ethik erhilt damit Erkenntniswert. Sittlichkeit ist ein Problem der Erkenntnis, nicht der
moralischen Uberzeugung. Damit gibt Cohen der systematischen Philosophie ihre ethische
Kompetenz und Selbstindigkeit zuriick’. Praktische Vernunft erweist sich als logische Rationali-
tat, die die Geisteswissenschaften ethisch fundiert. — Die Logik der Geisteswissenschaften
begriindet die «ethische Tiefenstruktur» (E. Winter) des Kulturfaktums. Dieses Programm muss
nach Cohen als philosophische Rechtslehre durchgefiihrt werden. Die ethische Hypothesis besteht
im Sittengesetz als Idee der Gesetzlichkeit von Normen. Mit der Orientierung an Staat und

6 Womit H. einen Kontrapunkt zu W. Marx setzt, vgl. dessen <Transzendentale Logik als
Wissenschaftstheorie>, Frankfurt 1977, S. 39ff.
7 Zum gleichen Ergebnis kommt auch Kohnke, a.a.O., S.335f. mit Anm. 55.

241



Menschheit (Rechtsordnung) werde von Cohen nach H. der Kantische «Formalismus» tiberwun-
den®. Erkenntnislogik begriindet Richtigkeit. Erst der Zusammenhang mit der Ethik verbiirgt und
begriindet Wahrheit (Reinheit, Urspriinglichkeit). Die eine Wahrheit von Logik und Ethik liegt in
der «methodischen Vernunft» (329), denn die systematische Einheit der Vernunft besteht in der
Einheit der Methode, in der sich die Hypothesis des reinen Denkens als vorauszusetzende
Grundlegung entwickelt.

Nach H. geniigte dieses Konzept nicht dem Systemanspruch Natorps. Fiir Natorp ist
philosophische Systematik allein aus der einheitsstiftenden Idee urspriinglicher Denkrelationalitit
deduzierbar. Das heisst, Systematik griindet in der relationalen Einheit des Bewusstseins. In
seiner Systemidee erweise sich Natorp — so H. — als «Szientist»: Alle Kulturschdpfungen
tendieren auf wissenschaftliche Erkenntnis hin; jede Erkenntnisrichtung hat ihre eigene Gesetz-
lichkeit, die methodisch aus der Einheit der transzendentalen Apperzeption begriindet werden
kann. Darin liege die tiefste Differenz zu Cohen. Fiir Natorp bedarf es keiner Bezugswissenschaf-
ten wie fiir Cohen; alle kulturellen Fakta sind transzendental legitimierbar, weil in der Einheit des
Bewusstseins begriindet. Natorp fragt nach dem Vernunftgehalt in aller «schaffenden Tat der
Kultur», nach den unterschiedlichen Gestalten der transzendentalen Gesetzlichkeit. Im Gedanken
des Sollens und der Idee erreicht das Denken den fiir die relationale Reflexion notwendigen
iibergeordneten regulativen «Blickpunkt», von dem her sich die gesetzliche Einheit der Erkennt-
nis als ewige Aufgabe erweist. Die Richtungseinheit der «Erkenntnis auf dem Marsch» ist bereits
theoretisch ein «Sollen», das jeder Erkenntnis immanent ist. Auch die ethische Forderung
beinhaltet folglich nichts als «Gesetzlichkeit iiberhaupt». Verstand (Logik) und Wille (Ethik) sind
nur differente Richtungen desselben Bewusstseins. «Der Mensch versteht nur, indem er will, er
will nur, indem er versteht», wie Natorp in der <Sozialpadagogik> zusammenfasst. Das Sollen der
unbedingten Idee ist letzter Grund theoretischer wie praktischer Erkenntnis. Die Idee des
Unbedingten entspringt zwar der sittlichen Reflexion, besitzt aber systematischen Primat: Sie ist
theoretisch begrenzend und praktisch konstitutiv, d.h. theoretische Erkenntnis ist logisch
untergeordnet. Im Denken ist das Unbedingte der Grund der Gesetzlichkeit, der im praktischen
Wollen Endzweck bedeutet. Theoretisch leitet die Idee die unendliche Aufgabe der Gegenstands-
bestimmung, praktisch erzeugt sie den Endzweck des Willens. Denken ist im Sollen eins.

Fiir Cohen ist dagegen, wie H. ausfiihrt, das systematisch Verbindende aller Disziplinen die
«Methode der Reinheit». Die Einheit der Vernunft — wie sie von Natorp in das Zentrum
transzendentaler Reflexion gestellt wird — ist fiir ihn eine Sache der Psychologie, als «Enzyklopi-
die der Philosophie». — In Psychologie und auch Religion suche Natorp, gemiss H., nach
Identitit, wo Cohen in Anerkennung der Transzendenz des ganz Anderen — um mit Adorno zu
sprechen — die methodische Einheit des Denkens bewahren will. Fiir Cohen ist auch das Ziel der
Religion Ethik. Die Gottesidee sichert aus dem methodischen Denken den Fortgang der Mensch-
heit in einer sittlichen Rechtsgeschichte. Die Vernunft entwirft die Idee Gottes normativ und
teleologisch wie die Idee der Menschheit als Hypothesis zur Uberbriickung des Abgrunds
intelligibler Zufilligkeit (P.M.). — Fiir Cohens wie Natorps spite Arbeiten kommt H. zu dem
Ergebnis, dass sie eine gewisse «Krise systematischen Denkens» (352) zum Ausdruck bringen,
auf die weder Cohen noch Natorp eine philosophische Antwort wussten.

8 Vgl. hierzu die erstaunliche Ubereinstimmung mit Schelling in der Deutung des Kategori-
schen Imperativs und der daraus folgenden Konsequenzen fiir die gehaltliche Erfiillung von
Sittlichkeit in der Tendenz zum Rechtsstaat: F.W.J. Schelling, System des transzendentalen
Idealismus, SW III, S. 573f., 583-7.

242



3. Abschliessende Wiirdigung

Aus der breit angelegten und nahezu das gesamte Werk beider Philosophen beriicksichtigenden
vergleichenden Untersuchung, die nicht nur historisch-systematisch die Auseinandersetzung mit
einer der bedeutendsten und neben der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule letzten,
breitenwirksamen akademischen Bewegungen anregen, sondern auch Anreiz und Einstieg in die
Karrnerarbeit kritischen Denkens im Geist der Aufkldrung und gegen den Fatalismus des anything
goes postmoderner Architekten bieten sollte -aus dieser Fiille an Material und Gedanken seien
schwerpunktméssig einige Momente herausgestellt, die Anlass zu einer kritischen Diskussion
geben.

H. hebt - in §8 9 und 10, in denen die unterschiedlichen Systemansitze Cohens und Natorps
gegeniibergestellt werden — v.a. und durchaus im Sinne eigener Standpunktnahme die grundsitz-
liche These Cohens hervor, dass sich die reinen Grundlagen des Denkens in der Geschichte der
Wissenschaften enthiillen. H. sieht darin Cohens «konsequente Verpflichtung auf die transzen-
dentale Methode» (306) des kritischen Idealismus. Dadurch, dass die Grundsitze des Denkens
dem geschichtlichen Wandel unterworfen seien, folge im weiteren Sinne auch, dass ein System
der Philosophie fiir Cohen nur als nachtrigliche Vereinigung urspriinglicher Erkenntnisse zu
denken sei, die Logik den Wissenschaften ihre Grundlagen im Denken aus dem Ursprung
«bewusst» mache. Gerade damit aber wird, wie wir meinen, und wie es in Natorps Philosophie
immanent gegen Cohen zum Ausdruck kommt, das kritische Moment transzendentaler Reflexion
an die Normativitit des Faktischen abgegeben. Zugleich setzt das Denken aus dem Ursprung in
seiner Rechtfertigung post festum die transzendentale Apperzeption Kants/Natorps und damit ein
«System in nuce» (293) voraus, das Cohen gerade kritisiert.

In der Tat ist nach H.s Interpretation Cohens Begriindung des kritischen Idealismus wesentlich
von der Natorps unterschieden. Denn Cohen will iiber Kant hinaus das Verhiltnis von Realitit
(Erkenntnis) und Wirklichkeit (Sein), d.h. das Problem des Faktums, von dem alle transzen-
dental-kritische Reflexion im Geiste Kants ausgeht, lésen — die Empfindung im Denken auflésen
(KrV B 208/209; LrE B 596f.). Jenseits von «subjekt- oder objekttheoretischer» Reflexion — wie
H. sagt—entwickelt Cohen die «prinzipientheoretische These, dass alle Seinsbestimmungen (. . .)
Erzeugnisse des reinen Denkens sind. Die <Logik der reinen Erkenntnis> betreibt so eine De-
Ontologisierung des philosophischen Wissens- und Wissenschaftsbegriffs. Das Hauptinteresse
liegt auf dem Nachweis der uneingeschrinkten Souverinitit des Denkens» (307). — Gerade hierin
ist aber — bei allen Unterschieden, wie sie schon S.Marck konstatiert’ — die gemeinsame
Stossrichtung des neukantianischen Denkens zu sehen. Das heisst: iiber die Notwendigkeit
hinaus, Natorp und Cohen — ebenso wie z. B. innerhalb der Siidwestdeutschen Schule Rickert und
Lask — als eigenstdndige Denker von unterschiedlichen Wegen der transzendentalen Konstruktion
radikal aufklarerischen Denkens herauszustellen, sollte die Beurteilung beider Losungsmdoglich-
keiten sich von den verschiedenen Vernunftinteressen der dadurch so verschiedenen Denksysteme
leiten lassen: Wahrend Natorp eine kritische Urteilslogik im Sinne Kants zur Schulung und
Sensibilisierung der Urteilsfahigkeit gegeniliber allem, was als faktischer Wissensbestand —
weltanschaulich-vorurteilshaft — auftritt, fortfithrt, damit das Faktum zum Fieri problematisiert
und transzendentale Letztbegriindung im Hinblick auf systematische Sinn-Relationen, gemessen
am Zentrum der Einheit des Bewusstseins, in den Mittelpunkt seiner Begriindungsphilosophie
stellt; leistet Cohen eine transzendentale Konstruktion der Einheit produktiven Denkens aus

9 vgl. 0. Anm. 2. — »Wir Neukantianer sind eben weder (. . .) blosse <Epigonen> noch blosse
«Orthodoxe> der Kantischen Philosophie, sondern bemiihen uns um selbstindige Fortbildung
der kritischen Methode» (K. Vorlidnder, Die neukantische Bewegung im Sozialismus, in:
Kant-Studien 7 (1902) S. 26).

243



seinem Ursprung heraus, orientiert an der transzendentalen Regel der Regelsetzung 1.5S. hypothe-
tischer Problemlésungsmaoglichkeiten der Vernunft iiberhaupt, womit nicht das Faktum, sondern
das Denken selbst zum Fieri entwickelt wird. Leistet Natorp eine transzendentale Logik des
Geltungsanspruches funktionalen Denkens aus Vernunftgriinden, so Cohen eine Logogenese
erkenntniserzeugenden, seinserzeugenden Denkens aus seinem eigenen Ursprung.

An diesem beispielhaften Einspruch ist schon zu sehen, dass H.s zweibidndiges Werk nicht nur
die Gedanken zweier bedeutender Denker des 20. Jahrhunderts als informatives Wissen der
Philosophiegeschichte vermittelt, sondern dass es zur Auseinandersetzung mit der kritischen
Philosophie iiberhaupt, mit den unterschiedlichen konstruktiven Sinnentwiirfen zur Logik, Ethik,
Politik und Asthetik im besonderen herausfordert. Gewissermassen «Zuriick zu Kant!» (O.
Liebmann) iiber den Neukantianismus! Bei aller Diskussionswiirdigkeit im einzelnen — die, wie
zu hoffen ist, auch Diskussion vielfaltig provozieren wird —: Holzheys Werk stellt einen kaum zu
liberschitzenden Beitrag zur aktuellen Auseinandersetzung um Sinn, Moglichkeiten, Chancen
und auch Grenzen begriindungsphilosophischer Bemiithungen dar. H. versucht, beiden philoso-
phischen Ansitzen gerecht zu werden, beide kenntnisreich zur Geltung kommen zu lassen, ohne
dem Leser die Entscheidung fiir den eigenen Weg des Denkens, den von Kant eingeforderten Mut
zum Selbstdenken abzunehmen. H.s Arbeit zeigt und fordert die intensive Arbeit am Gedanken
kritischer Philosophie in der Nachfolge Kants. Lisst sich der Leser auf den transzendental-
kritischen Gedanken beider Philosophen ein, dann wird er angeregt, den kritischen Idealismus
nicht nur nach-, sondern im Licht der aktuellen Facta wissenschaftlicher und kultureller Erfahrun-
gen weiterzudenken. Angesichts einer «Zeit, welche aus den Laboratorien heraus von Erkenntnis-
theorie und von Ethik redet» (Cohen), und angesichts der Katastrophenpotentiale der Gegenwart
im «menschenweltgeschichtlichen» Massstab erscheint es mehr geboten denn je, die Radikalitiit
des urspriinglichen Denkens und Fragens, wie sie bei Cohen und Natorp zum engagierten
Ausdruck kommt, voranzutreiben. Auch wenn die Wege des Denkens beider verschieden sein
mogen, das Ziel des an Kant geschulten kritischen Philosophierens der Marburger Philosophenge-
meinschaft war ein einiges: Die Macht der Fakten und die aus diesen sog. Sachzwingen folgenden
Versuche, die Selbstbestimmungsmdglichkeit des Menschen einzuschrinken, zu problematisie-
ren, um damit die Geschichtsmichtigkeit des Menschen und die urspriingliche Macht des
produktiven, a priori sittlich-praktischen Denkens offenbar zu machen und zu befordern. Das
Denken aus dem Ursprung oder aus der urspriinglichen Einheit des transzendentalen Bewusstseins
fiihrt die Verantwortlichkeit des ganzen Menschen fiir Menschheit und Weltgeschichte vor Augen
und klagt sie neu ein. Mit Cohen: Alles ist nichts ohne das Sein des Sollens, und das heisst: ohne
die Menschheit als sittliche Gemeinschaft. Der Mensch ist — mit Schelling — frei zum Guten und
zum Bosen, und er ist — mit Kant — zur Vernunft fihig. Er kann, wie Cohen sagt, aus dem Denken
und der Logik des Ursprungs ideenorientierten Sinn in die «Schopfung» bringen oder angesichts
des «Abgrunds intelligibler Zufalligkeit» — des sinnlosen Nichts — kapitulieren. In jedem Fall liegt
das Geschick der Welt in seiner Verantwortung. Liasst er sich auf die Chance ein, die ihm das
Denken des Ursprungs bietet, so besteht auch fiir die «Idee» — die Sinnhypothese — der Menschheit
eine Chance: «Die blosse Tatsache der Vernunft bedeutet das Dasein des Menschen. Und mit dem
Menschen ist Gott gesetzt»; «Der Mittler zwischen Mensch und Gott ist des Menschen Vernunft»
(Cohen).

244



	Ein Diskurs über die Prinzipien kritischer Philosophie : zu Holzheys "Cohen und Natorp"

