Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 47 (1988)

Rubrik: Jahresberichte = Rapports

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahresberichte / Rapports

Studia Philosophica 47/88

Philosophische Gesellschaft Basel

12. November 1986: Prof. Dr. V. Gerhardt (Miinster): «Das Prinzip der Verantwortung. Zum
Problem einer 6kologischen Ethik». — 24. November 1986: Prof. Dr. Hermann Liibbe (Ziirich):
«Musealisierung. Uber die verinderte Gegenwart der Vergangenheit im Fortschritt». — 7. Januar
1987: Prof. Dr. Karen Gloy (Luzern): «Das Verhiltnis von Philosophie und Naturwissenschaf-
ten». — 4. Februar 1987: Prof. Dr. Evandro Agazzi (Freiburg i. Ue.): «Freiheit und Verantwortung
der Wissenschaft». — 5. Mai 1987: Dr. Donald Morrison (Berlin): «Seinsstufen bei Aristoteles». —
26. Mai 1987: PD Dr. Christoph Tiircke (Kassel): «Sexus und Geist — Philosophische Dimension
des Geschlechterkampfs». — 17. Juni 1987: Prof. Dr. Eberhard Knobloch (Berlin): «Theoria cum
praxi: Leibniz und die Folgen fiir Naturwissenschaft und Technik». — 23. Juni 1987: Prof. Dr.
Henri Lauener (Bern): «Was ist ein transzendentales Argument?»

Philosophische Gesellschaft Bern

20. November 1986: Prof. Manfred Frank (Genf): «Brauchen wir eine neue Mythologie ?». — 22.
Januar 1987: Prof. Karen Gloy (Luzern): «<Herr und Knecht> in Hegels <Phdnomenologie des
Geistes>». — 19. Februar 1987: Prof. Adrian Holderegger (Fribourg): «Gibt es ein Recht auf
Selbsttétung ?» (gemeinsam mit der Schopenhauer-Ges.) — 12. Mai 1987: Prof. Robert Spaemann
(Miinchen): «Das Natiirliche und das Verniinftige». — 25. Juni 1987: Prof. Ruedi Imbach
(Fribourg): «Der Laie und der Philosoph im Mittelalter».

Société philosophique de Fribourg

9. Dezember 1986: Herr Gerhard Seel (Neuenburg): «Ist nach Aristoteles Gliick messbar?» — 19.
Januar 1987: M. Dominique Rey (Fribourg): «La phénoménologie existentielle de Merleau-
Ponty: I’ambiguité de I’existence humaine c’est aussi I’ambiguité de notre liberté». — 4. Februar
1987: M. Alain de Libera (Paris): «Les sources gréco-arabes de la théorie médiévale de
’analogie». — 11. Februar 1987: M. Edward M. Swiderski (Fribourg): «Se donner un mythe — la
philosophie de Leszek Kolakowski entre foi et raison». — 18. Februar 1987: M. Zénon Kaluza
(Paris): «Jean Gerson et les querelles doctrinales du début du X Ve siécle». — 19. Februar 1987: M.
Jules Vuillemin (Paris): «Le misanthrope de Moli¢re ou la vertu sous la surveillance du rire». — 25.
Februar 1987: Herr Guido Kiing (Fribourg): «Kazimierz Ajdukiewicz’ metaphysischer Realis-
mus». — 7. Mai 1987: Herr Harald Fricke (Fribourg): «Kann man poetisch philosophieren?
Literaturhistorische Thesen zum Verhiltnis von Dichtung und Reflexion am Beispiel philosophi-
scher Aphoristiker». — 21. Mai 1987: Herr Barry Smith (Manchester): «Die Aufgaben der
Ontologie». — 25. Mai 1987: Herr Emil Anghern (Berlin): «Besitz und Eigentum. Uberlegungen
zur politischen Ethik» (in Zusammenarbeit mit dem Lehrstuhl fiir Ethik und Sozialphilosophie der
Universitit Freiburg). — 2. Juni 1987: Herr Herbert Horz (Berlin, DDR): «Zeitverstindnis in einer
dialektischen Entwicklungstheorie». — 4. Juni 1987: M. Denis O’Brien (Paris): «Le non-étre dans
la philosophie grecque: Parménide, Platon, Plotin (in Zusammenarbeit mit dem Lehrstuhl

267



Geschichte der antiken Philosophie). — 12. Juni 1987: Herr Werner Beierwaltes (Miinchen):
«Heideggers Riickgang zu den Griechen» (in Zusammenarbeit mit dem Lehrstuhl fiir Geschichte
der mittelalterlichen Philosophie und dem Lehrstuhl fiir Geschichte der antiken Philosophie).

Groupe genevois

29 octobre 1986: M. Jean-Jacques Ducret (Genéve): «Racines et développements de I’épistémolo-
gie génétique». — 17 décembre 1986: M. Kevin Mulligan (Genéve): «Qu’est-ce qu'un objet
social 7». — 14 janvier 1987: M. Mario Bunge (McGill, Canada): «Causalité et hasard». — 1 1 mars
1987: M. Joseph Bochenski (Fribourg): «Sur la réfutation du scepticisme». — 27 mars 1987: M.
Serge Doubrovsky (New York et Paris): «Le roman frangais d’aujourd’hui: de I’autobiographie a
I’autofiction». — 10 juin 1987: MM. Daniel Schulthess (Neuchatel) et Jean-Pierre Leyvraz
(Geneve): «Reid et Hume».

Philosophische Gesellschaft Innerschweiz

29. Oktober 1986: Dr. Martin Meyer (Ziirich): «Renaissance der Kulturphilosophie». — 3.
Dezember 1986: Frau Prof. Dr. Karen Gloy (Luzern): «Plotins Zeittheorie». — 21. Januar 1987:
Dr. Simon Lauer (Luzern): «Moses Mendelssohn iiber die Vorsehung». — 11. Mirz 1987: Dr.
Alois Amstad (Emmenbriicke): «Risiken unserer pluralistischen Gesellschaft fiir den demokrati-
schen Staat — Uberlegungen um den Sozialphilosophen Goetz Briefs». — 8. April 1987: Prof. Dr.
Willy Schottroff (Frankfurt a. M.): «Franz Rosenzweig und die Bibel». — 20. Mai 1987: Dr. Hans
Meyer (Brunnen): «Zeitgebundenes und Zeitloses im Denken Oswald Spenglers» (in Verbindung
mit der Vereinigung der Akademikerinnen Zentralschweiz). — 13. Juni 1987: Exkursion ins
Kloster Hermetschwil (AG) mit einem Vortrag von Herrn Guido Baumann (Luzern): «Bildung im
Informationszeitalter».

Groupe neuchdtelois

20 novembre 1986 (en collaboration avec le séminaire de philosophie de I'Université de
Neuchatel): M. Sylvain Auroux (Université de Paris VII): «Pour un nouvel empirisme». — 22
janvier 1987: MM. Georges Cottier et Manfred Frank (Genéve): «Dialogue sur <Le principe de
I’idéalisme allemand>». — 19 février 1987: M. Eric Emery (La Chaux-de-Fonds): «La notion de
référentiel dans la philosophie gonsethienne». — 29 avril 1987: M. Jean-Paul Reding (Neuchétel):
«Le probléme des catégories chez le premier Aristote». — 13 mai 1987 (en collaboration avec le
séminaire de philosophie de I’Université de Neuchatel): Mme Simone Goyard-Fabre (Université
de Caen): «Les réticences de Hobbes et de Rousseau devant le droit international». — 20 mai 1987:
M. Roland Benz (Geneve): «Qu’est-ce qu’une explication scientifique?»

Societa filosofica della Svizzera italiana

7 novembre 1986: Evandro Agazzi (Universita di Friburgo): «Le radici filosofiche dei diritti
umani.» — Il testo ¢ stato pubblicato su Cenobio XXXVI (1987), no. 4, 325-338. Lugano,
ottobre-dicembre 1987. — 16 gennaio 1987: Presentazione del volume La filosofia della scienza in
Italia nel Novecento (Franco Angeli, Milano 1986) con la partecipazione di Evandro Agazzi
(Universita di Friburgo), Giulio Giorello (Universita di Milano), Lina Bertola, Andrea Gianinazzi
e Marcello Ostinelli. Gli interventi di Marcello Ostinelli e di Andrea Gianinazzi sono stati

268



pubblicati su Ragioni critiche: M. Ostinelli, La filosofia della scienza in Italia nel Novecento. Note
sulla revisione di uno stereotipo. Ragioni critiche, I1I (III serie), no. 7—8. Bellinzona, settembre-
ottobre 1987; Andrea Gianinazzi, «1945» e oltre. Filosofia della scienza e filosofia del rinnova-
mento in margine a una recente pubblicazione. Ragioni critiche, III (III serie), no. 10. Bellinzona,
dicembre 1987.

Pacelguerra. Questioni di filosofia e di scienza della politica.

7 maggio 1987: Luigi Bonanate (Universita di Torino): «Democrazia e guerra.» — 14 maggio 1987:
Gianfranco Miglio (Universita cattolica di Milano): «Ipotesi sull’avvenire della convivenza
internazionale». — 21 maggio 1987: Massimo Mori (Universita di Palermo): «Pace e guerra tra
illuminismo e romanticismo.». — 25 maggio 1987: Umberto Curi (Universita di Padova): «Guerrae
politica nella filosofia moderna e contemporanea». — 1. giugno 1987: Gianni Sofri (Universita di
Bologna): «Domande su Gandhi».

Groupe vaudois

11 novembre 1986: M. Guido Kiing (Fribourg): «L.’expérience et la connaissance des valeurs chez
Brentano, Husserl et Ingarden». — 11 décembre 1986: M. Thierry de Saussure (Genéve et
Lausanne): «Le récit en psychanalyse». — 27 janvier 1987: M. André Verdan (Vevey): «Cohérence
et limites de la pensée de Karl R. Popper». — 24 février 1987: M. Daniel Christoff (LLausanne): «Du
bon usage de la philosophie dans 1’ Ancienne Académie de Lausanne (1542—1837)» — 8 mai 1987:
M. Henri Joly (Grenoble et Geneve): «Rhétorique et dialectique dans le <Banquet> de Platon».

Philosophische Gesellschaft Ziirich

3. November 1986: Prof. Dr. Volker Gerhardt (Miinster): «Nietzsches Experimentalphysik». - 19.
Januar 1987: PD Dr. Wilhelm G. Jacobs (Miinchen): «Ideal und Sittlichkeit». — 4. Mai 1987: Dr.
Donald Morrison (Berlin): «Seinsstufen bei Aristoteles». — 3. Juni 1987: Prof. Dr. G. Maluschke
(Tibingen): «Philosophische Bemerkungen zum Verhiltnis von Rechtsstaat und Sozialstaat».

Société Romande de Philosophie

La séance annuelle de la Société romande de philosophie s’est tenue au Chéteau de Rolle le 9 mai
1987, sous la présidence de M. Jean-Pierre Leyvraz qui, ce jour méme, succédait a8 M. Charles
Gagnebin dans cette charge.

Elle a été consacrée a une conférence de M. Jean-Louis Leuba, professeur honoraire a la Faculté
de théologie de I'Université de Neuchatel: Karl Barth et la philosophie. Essai de clarification.

A D’intention des lecteurs des Studia philosophica, M. Leuba résume 1’essentiel de son propos
comme suit.

Unexamen de deux textes caractéristiques du théologien balois— sa contribution «Philosophie et
Théologie» aun Hommage rendu a son frére, le philosophe Heinrich Barth et un passage centralde la
Dogmatique (1/2/3 deI’édition frangaise, p. 208 — 286) —amene le conférencier a deux conclusions.

— Barth admet bien que le théologien doit puiser dans les diverses philosophies les moyens
d’exprimer la Parole de Dieu.

— Mais les modalités concrétes de cet emploi ont pour conséquence, selon lui, que 1a Révélation
divine consignée dans 1’Ecriture sainte détermine et domine a tel point toute réflexion humaine
autonome qu’elle signifie en fait la fin de toute philosophie.

269



Cela constaté, 1’auteur signale qu’une telle position implique trois difficultés majeures.

— Puisqu’une assertion philosophique peut apparaitre plus adéquate qu’une autre a exprimer le
donné biblique, ne faut-il pas admettre — contre 1’opinion contraire de Barth— qu’elle érair déja,
avant son emploi en théologie, plus adéquate qu’une autre et qu’ainsi le théologien devrait tenir
compte de certains éléments d’une anthropologie préalable?

— Si, conformément a Barth, c’est telle situation historique particuliére de 1’homme qui
détermine la possibilité d’adéquation, n’aboutit-on pas a la conséquence ruineuse que c¢’est en fin
de compte cette situation humaine qui se trouve souveraine par rapport a la Parole de Dieu?

— De maniére plus fondamentale, n’aboutit-on pas a considérer la connaissance que I’homme
peut avoir de Dieu comme la connaissance qu’en illuminant I’homme, Dieu a de Lui-méme en
I’homme? N’y-a-t-il pas dés lors un monisme de la connaissance impliquant le danger que la
théologie se retourne en anthropologie?

D’ou proviennent ces difficultés, sinon du fait que Barth, en fait, est un prédicateur plutét
qu’un théologien au sens spécifique du terme?: un homme qui ne se borne pas a précher, mais qui
examine comment il est possible que ses auditeurs le comprennent? Examen nécessaire pour éviter
que la clarté de la Parole ne soit pas occultée par des considérations d’intelligibilité qui n’auraient
pas été élucidées.

Somme toute, le conférencier s’effor¢a de montrer qu’il existe un «bon usage» de Barth et que,
si ’on s’en inspire, 1’on peut recevoir la lumiére, génialement diffusée et accessible a la raison
humaine qui découle du témoignage qu'’il a entendu rendre a la Parole transcendante de Dieu.

La discussion qui suivit et qui va paraitre, comme la conférence elle-méme, dans la Revue de
théologie et de philosophie permit 2 M. Leuba de préciser plusieurs points de son exposé, en
particulier le role de la raison en théologie.

270



	Jahresberichte = Rapports

