
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Histoire de la philosophie / Geschichte der Philosophie

Jeanne Croissant: Etudes de philosophie ancienne. Cahiers de philosophie ancienne No 4,
Ousia, Bruxelles 1986.

Après avoir enseigné longtemps la philosophie ancienne à l'Université libre de Bruxelles.
Mme Jeanne Croissant rassemble dans ce recueil quatorze études écrites entre 1937 et 1984. Dans

un ouvrage mémorable consacré aux Sophistes, son maître Eugène Dupréel avait remis en valeur
ces penseurs décriés, et l'un de ces textes revient sur l'interprétation dupréelienne de Protagoras

pour en faire ressortir les lignes de force. Les autres contributions proposent un parcours varié des

Ioniens à Sextus Empiricus. Contraint d'opérer un choix, je renoncerai à parler ici d'une étude sur
la conception du continu au Ve siècle, de trois études sur Aristote (théorie de la définition,
dialectique, classification des sciences et place de la Rhétorique) et de quelques pages écrites pour
le bimillénaire de Lucrèce.

Un article de 1944, «Matière et changement dans la physique ionienne», s'arrête longuement à

la pensée d'Anaximandre. En analysant le processus de séparation conduisant à l'existence
différenciée de contraires à partir de l'apeiron, il nous invite à discerner chez le Milésien les

premiers linéaments d'une conception mécaniste et quantitative de la matière où s'annonce déjà
une véritable physique. Cette interprétation méritait d'être reprise dans ce recueil, car elle repose
sur un examen très serré des sources. Pourtant elle paraît vieillie, et dans les dernières pages du
livre l'A. note elle-même qu'en faisant d'Anaximandre un physicien elle n'avait pas suffisamment

«problématisé» la conception aristotélicienne des origines de la philosophie (p. 381).
Un texte inédit de 1948 propose une interprétation solide et originale des rapports entre la

Vérité et l'Opinion dans le poème de Parménide. Ces pages - destinées à un ouvrage demeuré
inachevé sur le continu et le discontinu dans la philosophie grecque du Ve siècle - attirent
l'attention sur l'apparent paradoxe de l'esprit éléatique qui pose à la fois la continuité de l'Etre et la

discontinuité du monde physique reconnu par l'Opinion. L'A. soutient que nous avons affaire à

une pensée intégrant en une démarche unique l'ontologie et la démarche logique qui la fonde. En

montrant que «l'acte même de penser» implique «l'affirmation d'existence» (p. 86), cette
démarche fait apparaître le «point de rencontre de la pensée et de l'être» (p. 78). Puis elle recourt
aux principes d'identité et de non-contradiction pour déduire «de l'existence prise comme
détermination fondamentale l'ensemble des déterminations de l'être» (p. 86). Ainsi
«Parménide n'est parti de l'existence que pour déboucher aussitôt dans l'essence» (p. 59). A cette

interprétation de VAlètheia se trouve liée une interprétation de la Doxa dont l'essentiel se trouvait
déjà esquissé dans un bref texte de 1937: «En ramenant la diversité infinie des apparences à deux
contraires irréductibles et immuables, les mortels appliquent dans les limites du pluralisme le

principe d'identité .)» (p. 53). Mais ce dualisme, «voulant rendre compte du multiple, reste
dans l'arbitraire d'une pensée purement conventionnaliste» (p. 56).

Trois études tournent autour des problèmes moraux à l'époque hellénistique (sur l'évolution de

l'idée de bonheur, la morale de Carnéade, la moralité dans un texte de Cicéron). Elles montrent
l'émergence d'une définition de la moralité irréductible à «la conception originelle de la vertu
comme excellence naturelle» (p. 7). Il convient de signaler tout particulièrement le texte sur

245



Carnéade: c'est une réhabilitation remarquable - et à mon avis convaincante - d'une pensée qui a

généralement donné lieu à des jugements sévères. Selon l'A. la mise en lumière du conflit entre la

nature et la moralité, du divorce entre le bonheur et la vertu, et «l'appréciation réaliste des mobiles
humains» vont de pair chez Caméade avec «une vue singulièrement nette des caractères propres de

la moralité une délimitation précise de l'honnête, une perception de la conscience morale

dégagée de toute équivoque» (p. 271). Ecartant toute possibilité d'une «définition objective du

Bien moral» pour ne conserver que le «critérium tout formel du probable», Carnéade manifeste

une «réserve» conforme aux exigences de la moralité: «L'indétermination objective du Bien moral

ouvre carrière à la liberté créatrice de l'homme» (p. 273).
L'une des formules d'implication mentionnées par Sextus Empiricus met à rude épreuve la

perspicacité des interprètes: «Ceux qui fondent leur jugement sur 1 'emphasis disent que le

sunnèmenon proposition conditionnelle) est vrai lorsque le conséquent est contenu en

puissance dans l'antécédent» (Hypot. II, 112). Une étude éclaire cette formule en la rapprochant
d'un texte de Galien qui recourt au terme emphasis pour caractériser la présence virtuelle d'une
cause cachée dans un effet observé où elle se reflète comme dans un miroir. Cette relation «se

coule dans la forme d'une proposition hypothétique» (p. 335), mais elle se situe «dans le cadre

peut-être plus médical que philosophique d'une sémeiotique heuristique» (p. 339). L'emploi
d'emphasis pourrait s'expliquer par l'usage rhétorique où ce terme (en latin significatio) désigne
une «figure de pensée» (p. 315) permettant de faire entendre par ce que l'on dit autre chose encore

que ce que l'on dit.
On trouve dans ce recueil plusieurs réflexions sur les problèmes d'interprétation posés par

l'histoire de la philosophie. C'est ainsi que l'étude sur Parménide met en garde contre la tendance
à découvrir dans une pensée antérieure une confusion qui n'apparaît comme telle qu'à un stade

ultérieur, lorsque la manière de poser les problèmes a changé (p. 84). Avertissement d'autant plus
utile que l'analyse de la pensée d'Anaximandre évoquait sans précaution suffisante «la confusion
fatale d'une pensée rationnelle à ses débuts» (p. 44). Le dernier texte envisage quelques problèmes
rencontrés dans l'étude des présocratiques. Partant du fait que dans ce cas les lacunes de notre
information font obstacle à l'interprétation interne et nous contraignent à une «mise en relation
synchronique ou diachronique» (p. 378), l'A. formule certaines exigences de méthode: «problé-
matiser radicalement» la vision aristotélicienne de l'histoire de la philosophie, «se dégager du

préjugé rationaliste» pour tenter d'apprécier ce qui relève du mythe et ce qui relève de la

philosophie dans ces «pensées d'entre-deux» (p. 381-382). L'article se termine par quelques
réflexions sur l'intérêt et les limites d'une approche visant à établir un «Vocabulaire historique des

concepts philosophiques» (p. 384). En prenant l'exemple des termes logos et alètheia, l'A. nous
invite à «voir la pensée philosophique forgeant progressivement son langage à partir des créations
de sens déposées par l'esprit grec dans sa langue» (p. 384). Mais elle prend ses distances à l'égard
de la tendance heideggerienne à faire de la langue grecque «le véhicule d'une intuition même

préontologique du Dasein en général» (p. 392).
A une époque où se multiplient dans tous les domaines de la recherche - et malheureusement

aussi en histoire de la philosophie - les «pavés» dont la masse décourage d'emblée le lecteur le
mieux disposé, on salue avec joie la publication de ces études claires, concises et néanmoins
fondées sur une érudition solide. André-Jean Voelke (Lausanne)

Daniel Christoff, Pierre Javet, André-Jean Voelke, Gabriel Ph. Widmer: La Philosophie dans la
Haute Ecole de Lausanne 1542-1955. Etudes et documents pour servir à l'histoire de

l'Université de Lausanne. Université de Lausanne, 1987.

C'est à l'occasion du 450ème anniversaire de l'Université de Lausanne que paraît cet ouvrage,
avec d'autres publications consacrées à divers aspects de l'histoire de cette Université.

La première partie de l'ouvrage, écrite par M. Daniel Christoff, retrace l'histoire de

246



l'enseignement de la philosophie à Lausanne du lôème siècle jusqu'en 1925, à la mort du

professeur Maurice Millioud.
Dans la seconde partie du livre, Gabriel Widmer, André Voelke et Pierre Javet, anciens élèves,

respectivement, d'Arnold Reymond, d'Henri Miéville et de Pierre Thévenaz, nous décrivent la

personnalité et l'œuvre de leurs maîtres.
Cet ouvrage est important, non seulement par la richesse de l'information sur tant de maîtres,

de doctrines et de luttes d'idées, d'abord parce qu'il nous fait nous interroger sur la nature de la

philosophie. Il serait trop simple de dire que cette histoire nous conduit d'une philosophie à peine
distincte des «arts libéraux» - dont la logique et l'arithmétique - et qui n'était qu'une préparation à

la Théologie, jusqu'à la philosophie des Lumières, à Kant, à Hegel et à cette philosophie romande
d'hier et d'aujourd'hui qui est une constante interrogation sur la liberté, la raison et la foi. Car il
n'y a pas évolution linéaire de l'humanisme de la Renaissance, par la dialectique de Ramus, le

rationalisme cartésien jusqu'à nous, et il serait trop simple de voir là l'émancipation progressive
de la philosophie du service de la foi chrétienne. Certes, la figure de Jean-Pierre de Crousaz,
nommé titulaire de la chaire de philosophie en 1700, nous montre la philosophie s'écartant des

vaines disputes - «la dispute dispose à un esprit de chicane dont on ne revient presque jamais» (p.
42) - et s'ouvrant, prudemment, à la raison. Mais dans la pensée, au siècle suivant, de Charles

Secrétan, puis des trois maîtres évoqués par leurs élèves, c'est à une dialectique incessante que
l'on assiste entre la liberté de pensée invoquée contre toute forme de dogmatisme étroit et la
reconnaissance d'une origine spirituelle de la pensée humaine dans la foi chrétienne. On ne peut
ici résumer, en décrivant par exemple les polémiques sur la philosophie de Hegel, dont l'Esprit
absolu n'était pas du goût de tous à Lausanne, mais où Secrétan écrivait: «La Révolution française
et la philosophie allemande, voilà le grand fait du monde corporel et du monde spirituel de notre
siècle.» (p. 64).

Il faudrait parler d'Arnold Reymond, du dynamisme généreux de Pierre Thévenaz, pour qui la

philosophie est vécue ou n'est pas. Mais je voudrais simplement parler d'Henri-Louis Miéville,
«animé d'une intransigeante passion de la vérité» (p. 119) et qui se fait partout le défenseur de la

personne humaine, mais d'une personne qui se réalise en visant au delà de soi. Cette visée, «c'est
la vraie liberté, la grande sécurité» (p. 123). Et en regardant sa photographie (l'ouvrage est

illustré) l'on se sent proche de cet homme de foi et de bonté, de force et de douceur.
Comment terminer ce bref aperçu sans dire que la modestie a empêché Daniel Christoff de

consentir à ce qu'on parle de lui dans ce livre? Succédant à Pierre Thévenaz, Daniel Christoff s'est
attaché, à travers et par son immense savoir, à toujours préserver, comme le font deux mains

jointes - la Cathédrale de Rodin - la singularité, ce qui, dans le temps, échappe à la fixation
conceptuelle, et qui est manque, appel, idée toujours inadéquate, de l'être, valeur, absence,
altérité. C'est peut-être encore la richesse de son esprit, le souci extrême de l'autre, de l'écoute,
d'une forme d'exactitude, qui lui a dicté de s'absenter de ce livre. Jean-Pierre Leyvraz (Genève)

Wolfgang H. Schräder: Ethik und Anthropologie in der englischen Aufklärung. Der Wandel
der moral-sense-Theorie von Shaftesbury bis Hume. Studien zum achtzehnten Jahrhundert, Band

6, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1984.
Dass sich moralische Urteile im Unterschied zu ästhetischen durch eine grössere Unkorrigier-

barkeit auszeichnen, ist ein bekanntes Phänomen. Ebenso, dass sie sich nicht als Schlussfolgerungen

von Axiomen, sondern unmittelbar einstellen. Ein Erklärungsmodell für beides bildet die
Annahme eines moral sense, wie er von A. Shaftesbury eingeführt, B. Mandeville bestritten, F.

Hutcheson und J. Butler weiterentwickelt und von D. Hume aufgegeben worden ist. Es ist ein
Verdienst W. H. Schräders sich dieses insbesondere in der deutschen Philosophiehistorie
vernachlässigten Themas im Rahmen einer Monographie angenommen zu haben. Das sorgfältig
gearbeitete Werk gliedert sich in fünf Kapitel, die sich je mit den erwähnten Autoren befassen. In

247



der Einleitung hebt der Verfasser mit Recht hervor, dass es sich bei der moral-sense-Theorie nicht
nur um eine Theorie handelt, die ein principium diiudicationis zur Verfügung stellt, mittels dessen

wir Motive, Charaktereigenschaften und Handlungen eines Menschen beurteilen. Es geht
vielmehr um eine Theorie, die sowohl das Phänomen sittlicher Einsicht bestimmen will als auch

die Voraussetzungen, unter denen diese Einsicht handlungsmotivierende Kraft gewinnt.
Die Untersuchung beginnt mit Shaftesbury, der es sich zur Aufgabe gestellt hat, zu erforschen,

«how far Virtue alone could go» (2), denn auch der Atheist kann ohne Religion moralisch sein. Zu
dieser moralischen Urteilsbildung seien bei Shaftesbury zwei Komponenten nötig, sowohl
emotionale als auch rationale, deren Mischungsverhältnis aber adäquat zu erklären Shaftesbury
nicht gelungen sei (13). Angeregt durch den stoischen Terminus derprolëpseis, werden von ihm
dazu Ausdrücke wie «natural ideas», «preconceptions» und «presensations» eingeführt. Dabei

legt er sich nicht auf eingeborene Ideen fest, sondern nur auf etwas, was unsere moralische

Urteilsbildung vorreflexiv bzw. instinktiv bestimmt. Die Leistung des reflected sense besteht
dann darin, dieses «Wissen» zu objektivieren. Dieser reflected sense wird «moral sense», aber

auch «moral taste» genannt. Sch. lässt uns allerdings nicht im unklaren darüber, dass Shaftesbury
den moral sense nicht genügend durchgeklärt hat. Das freilich mag die andere Seite von dessen

Ablehnung eines philosophischen Systems sein: «The most ingenious way of becoming foolish is

by a system.» (35)
Gegenüber Shaftesbury will Mandeville in seiner «Fable of the Bees» aufzeigen, dass

keineswegs «the good and amiable Qualities of Man». sondern die Laster notwendige Voraussetzung

aller grösseren Gemeinschaftsbildung und von deren Wohltaten sind. Nicht von Natur aus,
sondern nur durch Selbstverleugnung sei der Mensch tugendhaft. Die Meinung dagegen, dass

Menschen ohne Selbstaufopferung tugendhaft sein können, öffne die Tür der Hypokrisie und
führe nicht nur zur Täuschung anderer, sondern auch von uns selbst. Die Theorie des Earl of
Shaftesbury wird dabei nicht nur als inkonsistent mit der täglichen Erfahrung ausgewiesen,
sondern auch als das Produkt einer durch günstige Lebensumstände entstandenen Selbsttäuschung
des Grafen psychologisch decouvriert. Mandeville geht dabei vom Naturgesetz der Selbsterhaltung

aus, dem die Selbstliebe bzw. ein instinktives self-liking entspricht, «by which every
Individual values itself above its real Worth» (47). Aus dieser so verstandenen Selbsterhaltung
wird nun ebenfalls die Genese der Tugend zu erklären versucht. Dass es nützlich sei, die
natürlichen Neigungen zu missbilligen und fremdes Wohl dem eigenen vorzuziehen, wird nur
dann überzeugen, wenn für den «trouble of self-denial» ein Äquivalent angeboten wird. Da aus

Knappheitsgründen keine «realen Belohnungen» bestehen, können nur imaginäre offeriert
werden, nämlich Lob und Tadel, die deshalb eine so grosse Wirkung hätten, weil wir bei aller
Selbstüberschätzung doch wieder von einem Misstrauen gegen uns erfüllt seien, weshalb wir uns
nach der Anerkennung durch andere umschauen. Dieses Bedürfnis nach Anerkennung mache sich
der Gesetzgeber zunutze, indem er durch Lob das Selbstwertgefühl dessen steigere, der seinen

Begierden widerstehe. Mandevilles Paradox «Private Vices, Publick Benefits» wird dann von
Sch. vor allem dadurch verständlich zu machen versucht, dass er die «Private Vices» nicht allein
als moralische Übel, sondern auch als die natürlichen unserer Bedürftigkeit deutet. Die öffentlichen

Wohltaten, die aus der Abhilfe gegenüber diesen Bedürftigkeiten entstünden, seien dann
nach dem Wunsch der Allgemeinheit «Wealth and Power, Glory and Worldly Greatness to live in
Ease, in Affluence and Splendour at Home, and to be fear'd, courted and esteem'd Abroad» (70).
Leider geht Sch., von einer Fussnote (S. 62, Anm. 46) abgesehen, nicht en détail auf die Frage
ein, inwiefern Mandevilles Paradox schon das Laissez-faire-Prinzip der Wirtschaftstheorie von
A. Smith begründet und antizipiert.

F. Hutcheson versteht seine Schrift «An Inquiry into the Original of our Ideas of Beauty and

Virtue» 1725) als den Versuch einer Verteidigung der Thesen Shaftesburys gegen dessen Gegner
Mandeville. Gegenüber den Thesen Mandevilles, das menschliche Verhalten sei ursprünglich und

248



wesentlich durch Selbstliebe bestimmt und moralische Tugenden seien nichts anderes als «the

Political Offspring which Flattery begot upon Pride» (73), behauptet Hutcheson die ursprüngliche
Gegebenheit moralischer Affekte und versucht ein principium diiudicationis in einem moral sense

zu reaktivieren. Dies gelingt ihm allerdings nur, indem er den moral sense als eine okkulte
Qualität einführt, welche die unbekannte Ursache unserer manifesten moralischen Urteilsbildung
sei (77- 81 Dieser moral sense sei universal und uniform. Gebilligt würde jene Handlung als die
beste, welche der Ausdruck eines allgemeinen Wohlwollens sei und das grösste Glück aller
befördere; die utilitaristische Zweckbestimmung moralischen Tuns hat also ihre Wurzeln in der
moral-sense-Theorie. Interessant ist, dass es schon Hutcheson nicht nur bei solchen qualitativen
Erwägungen bewenden lässt, sondern eine Art von mathematischem Kalkül auf die Moralität
anwendet, dessen Parameter die Zahl der durch eine wohlwollende Handlung betroffenen
Adressaten einerseits und andererseits die Bedingungen sind, unter denen der Handelnde selber
steht. Das durch Selbstliebe motivierte Handeln wird dabei keineswegs als unmoralisch verurteilt,
sondern gebilligt. Das führt dann zu der von A. Smith formulierten ökonomischen Theorie der
unsichtbaren Hand und damit auch zu einer «Ausdifferenzierung der Ökonomie aus der praktischen

Philosophie» (101).
Im Unterschied zu diesen Autoren ist das Werk J. Butlers nicht in einem unmittelbaren Sinne

durch Shaftesbury beeinflusst. Gleichwohl vertreten die Predigten Butlers eine Position, die in die
Nähe derjenigen Shaftesburys gelangt. In Auslegung einer Stelle aus dem Römerbrief, wonach
das Werk des Gesetzes auch in die Herzen der Heiden geschrieben ist, «indem auch ihr Gewissen
dies bezeugt und ihre Gedanken sich untereinander anklagen oder auch verteidigen» (Rom 2, 15),
wird das Gewissen als jener unmittelbare Sinn für das Gute oder Böse detegiert. Dieser moral
sense aber wird gleichzeitig mit einer moral reason und diese mit einer divine reason identifiziert:
moral sense, moral reason und divine reason koinzidieren so im Gewissen. Denn das Phänomen

unmittelbarer moralischer Einsicht bedarf aller drei Momente. Bei Butler schliessen sich dabei
reasonable self-love und moralisches Verhalten keineswegs aus. Beide Prinzipien würden
vielmehr vollkommen zusammenfallen (118).

Wie für F. Hutcheson und J. Butler gilt auch für D. Hume: «The end of all moral speculations
is to teach us our duty» (125). Doch unterscheidet Hume klar zwischen dem Morallehrer, der die
normative Seite der Moral im Sinne praktischer Anweisung übernimmt, und dem Ethiker, der sich

um Darstellung und Begründung einer Theorie der Moralität bemüht. Zuerst legt Sch. dar,
inwiefern D. Hume den Begriff eines Selbst als Fiktion aufdeckt und damit eine Hutcheson und

Butler gemeinsame Grundvoraussetzung verlässt. Ausführlich behandelt er dann Humes
Affektenlehre, insbesondere dessen Theorie von Stolz und Demut, Liebe und Hass, um dann auf dessen

Ethik und Rechtslehre zuzusteuern. Wie Hutcheson behauptet Hume, dass moralische Fragen
Angelegenheiten «(of) the Feelings of our internal Tastes and Sentiments» (169) seien. Im
Gegensatz zu Hutcheson wird dabei die moral-sense-Theorie beigezogen, um gegen Autoren wie
Clarke und Wollaston den Beweis zu erbringen, dass unsere moralischen Unterscheidungen nicht
von unserer Vernunft abgeleitet seien. Gibt es aber keine praktische Vernunft, so stellt sich die

Frage, wodurch sich moral sentiments auszeichnen, um von anderen Gefühlen unterschieden
werden zu können. Dazu gibt Hume die vorsichtige Antwort, dass «the impressions arising from
virtue, agreeable, and that proceeding from vice uneasy» (179) genannt werden. Um
jedoch diese angenehmen oder unangenehmen Gefühle aus ihrer Partikularität herauszuheben, sei

es nötig, auf gewisse allgemeine und stabile Gesichtspunkte zurückzugreifen, was in concreto auf
nichts anderes als auf eine gewisse Unparteilichkeit herauslaufe. Diese Abstandnahme gründe in

sympathy, die auch die Wurzel der natürlichen Tugenden wie z. B. der Klugheit, des Mutes sowie
der künstlichen Tugend der Gerechtigkeit sei.

Mit dem konsequenten Versuch Humes, die Ethik auf eine empirische Basis zu stellen, kommt
die Diskussion um die moral-sense-Theorie zu ihrem Ende. Hume erklärt zwar, dass der moral

249



sense ein «principle inherent in the soul» (193) sei, aber dieser Sinn keine dem menschlichen Geist

ursprünglich zukommende Qualität habe, sondern «by an extensive sympathy with mankind»

(193) zu erklären sei. Die Annahme eines moral sense erscheint nur deshalb als plausible
Hypothese, weil infolge von sympathy die Gefühle moralischer Billigung oder Missbilligung
«natürlicherweise» (193) in uns entstehen. Der moral sense erweist sich so nicht als etwas

Ursprüngliches in uns, sondern als ein Derivat unserer moralischen Sozialisation.
Ob und inwiefern sich die zur moral-sense-Theorie Anlass gebenden Phänomene der relativen

Unkorrigierbarkeit und Unmittelbarkeit moralischer Urteile als Produkte dieser Sozialisation
aufweisen lassen, wird von Sch. nicht mehr explizit gemacht. Das sorgfältig und sauber

gearbeitete Buch beschränkt sich auf eine historische Studie, ohne die historischen
Problemlösungsvorschläge auf aktuelle ethische Begründungsversuche auszudehnen oder gar eigens
Rekonstruktionsversuche zu unternehmen. Das mag im Sinne einer zwar gerade im deutschen

Sprachbereich noch nicht verfestigten Arbeitsteilung zwischen Philosophiehistorie und systematischer

Philosophie richtig sein. Es darf aber gehofft werden, dass der Autor das interessante,

wichtige und aktuelle Thema seiner Habilitationsschrift auch systematisch weiter verfolgt.
Rafael Ferber (Sachsein)

Xavier Tilliette: L'Absolu et la philosophie. Essais sur Schelling, PUF, Paris 1987.

Cet ouvrage est un recueil d'articles et de conférences sur Schelling, publiés ou prononcés
entre 1969 et 1986. L'auteur est, on le sait, l'un des meilleurs spécialistes francophones du

philosophe idéaliste, et dans ce livre, il jette toute une série de regards intéressants sur sa pensée.
Souvent l'unité de tels ouvrages est absente, ou reconstruite artificiellement; mais ce n'est pas le

cas ici, malgré la difficulté intrinsèque du sujet, Schelling, on le sait, ayant souvent changé de

philosophie, ou du moins modifié des points de doctrine importants: les articles sont autant de

chapitres groupés en trois parties, autour de trois thèmes - Commencements, Confrontations et

Achèvements -, de telle manière que, quoique chacun garde son autonomie, le lecteur a le

sentiment de progresser presque linéairement.
Bien que l'auteur estime que la dernière philosophie de Schelling soit la plus importante, il

consacre d'abord trois chapitres aux Commencements, où il examine certaines notions centrales,
telles que l'Absolu, la liberté et l'intuition intellectuelle, montre l'influence de Herder dans

l'élaboration du concept de nature - et sur ce point il est très intéressant de noter la manière

radicalement différente dont la philosophie allemande et la pensée française ont utilisé les

découvertes des sciences du vivant: naturalisme mystique d'un côté, naturalisme matérialiste et
athée de l'autre -, et reprend la question fort débattue de l'attribution de 1 'Ältestes Systemprogramm

à Schelling ou à Hegel. L'auteur donne aussi une traduction de ce texte important - en ce

qu'il est le premier manifeste idéaliste.
Dans la deuxième partie du livre, on peut suivre les relations entre Schelling et Hegel, de Iéna à

la mort de celui-ci. L'auteur montre que, alors même qu'ils semblaient en accord, la pensée

respective des deux philosophes contenait déjà les éléments de leur rupture, et il examine de

manière détaillée les critiques schellingiennes reprochant à Hegel de confondre le conceptuel et le

réel, ainsi que d'adapter à la logique une méthode dont la fécondité ne peut se révéler que dans la

philosophie de la nature. Mais Hegel n'est pas seul en cause dans les Confrontations, et l'auteur
souligne la parenté de la pensée de Schelling avec le néo-platonisme de Plotin, que le philosophe
allemand avait découvert avec enthousiasme, même s'il devait s'en distancer par la suite.

Avec les Achèvements, nous nous trouvons dans le cadre de la dernière philosophie de

Schelling, marquée plus qu'auparavant par la métaphysique, «c'est-à-dire la question de

l'Absolu» (156) et le dépassement des apories kantiennes. La philosophie ne saurait donc se

restreindre à l'usage de l'entendement, car «sans quelque chose de <démonique> la philosophie est

morte» (158). Dans ce cadre, l'auteur examine les critiques dirigées par Schelling contre

250



l'argument ontologique, montrant qu'il le rejette dans sa forme classique, mais non sous une
forme modifiée. Il étudie aussi l'articulation entre la philosophie négative, qui «tire son nom des

systèmes malfamés de la nécessité», et la philosophie positive, «héritière du grand empirisme»
(185), déjà impliquées dans l'examen de l'argument ontologique, et qui soulève de nombreuses

difficultés, dont l'auteur, après Schulz et Marquet, essaie de prendre la mesure. La doctrine des

puissances est une clef da la dernière philosophie de Schelling - il paraît que le penseur allemand
«suait à grosses gouttes» en l'enseignant, ce qui explique que «les lecteurs d'aujourd'hui
transpirent à leur tour» (231 ); c'est que cette doctrine est complexe et difficile c'est pourquoi un

chapitre lui est consacré, d'autant qu'elle s'ouvre sur la conception de Dieu, objet du dernier

chapitre de l'ouvrage, dans la mesure où elle est liée à des préoccupations historiques, héritées de

Herder et de Lessing. D'où une théologie de l'histoire, doublée d'une Christologie, qui s'oppose à

celles de Hegel et de F. Schlegel et n'a pas été sans impact sur certains théologiens, personnalistes
notamment. Certes, Schelling n'a pas toujours su éviter «de rationaliser les contenus de foi», bien

qu'il fût «averti du péril hégélien» (253), mais l'auteur n'en pense pas moins que la fécondité de

cette doctrine est loin d'être épuisée.
Ce jugement ne se limite pas à la théologie de l'histoire, preuve en est «le regain des études

schellingiennes» (5), et le R. P. Tilliette ne se fait pas faute de le souligner à chaque occasion,

depuis les thèmes développés dans la première philosophie, qui intéressent actuellement beaucoup
les historiens de l'idéalisme allemand - les Commencements -, jusqu'aux doctrines de la

philosophie tardive, qui, on l'a dit, gardent la préférence de l'auteur; mais ce n'est pas seulement

aux contenus qu'il faut être attentif, car, confesse l'auteur: «Une longue familiarité avec Schelling
m'a montré que ses meilleures réalisations avaient la valeur d'appels, et d'ailleurs s'achèvent
souvent par un appel» (25), et de citer le mot de Gabriel Marcel, que le philosophe allemand reste

«un compagnon exaltant». Bernard Baertschi (Genève)

Ch. Jermann (Hg.), Anspruch und Leistung von Hegels Rechtsphilosophie. Spekulation und

Erfahrung Abt. 2, Bd. 5, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1987.

Die vorliegende Aufsatzsammlung zu Hegels «Grundlinien der Philosophie des Rechts», die

primär ein Gemeinschaftswerk von V. Hösle und Ch. Jermann ist, hat zwei Intentionen: Sie will
zum einen «Hegels Rechtsphilosophie in ihren logischen Strukturen durchsichtig machen» (10)
und zum andern deren «erstaunliche Aktualität» (ebd.) verdeutlichen. Es geht also nicht bloss um
einen Kommentar zu den einzeln diskutierten Kapiteln der Hegeischen Rechtsphilosophie. Wie
Hösle in seinem Beitrag zur «Stellung von Hegels Philosophie des objektiven Geistes in seinem

System» meint, ist eine normative praktische Philosophie gefordert. Diese hängt nach Hösle von
der Möglichkeit einer Letztbegründung von Normen ab. Eine solche Letztbegründung sei mithin,
soll Philosophie als Wissenschaft auftreten können, notwendig. «Das heisst aber: Philosophie ist

möglich; denn die Möglichkeit von Philosophie als Wissenschaft und die Möglichkeit von
Letztbegründung sind ein und dasselbe» (21). Dies ist der Horizont, innerhalb dessen die Autoren
die Rechtsphilosophie Hegels auf ihren Anspruch und ihre Leistung hin überprüfen. Diese

Überprüfung verliert sich häufig im Detail, ohne wirklich das aufzuklären, was sie sich

aufzuklären vorgenommen hat: den systematischen Zusammenhang der Bestimmungen des

Rechtsbegriffs.
Das Problem der Letztbegründung wird, wie Hösle meint, nicht von aussen an Hegel

herangetragen. Die Letztbegründung sei «der logische Kern des deutschen Idealismus, insbesondere

der dialektischen Methode Hegels» (21). Diese Begründung sei nur innerhalb einer Logik der

Intersubjektivität zu leisten. Fichte und Hegel hätten den Rahmen der Subjektivitätsphilosophie
jedoch nicht überschritten. Mit «dem nachhegelschen Gedanken der Transzendentalität der

Intersubjektivität (ist) ein neues Prinzip in die Philosophiegeschichte eingetreten - ein Prinzip, das

für jeden Versuch einer Neubegründung der praktischen Philosophie von ausserordentlichem

251



Interesse sein muss» (41). Da Hegel dieses Prinzip noch nicht gesehen habe, fehle seiner
theoretischen wie praktischen Philosophie ein eigentliches Fundament. Auch in der Philosophie
des Rechts seien Intersubjektivitätsstrukturen nur ansatzweise (im Kapitel «Die Sittlichkeit»)
thematisch. Schon M. Theunissen hat von der in der Rechtsphilosophie Hegels verdrängten
Intersubjektivität gesprochen1. Diese These wird von den «Grundlinien» aber nicht bestätigt.
Vielmehr schreibt Hegel im § 71 : «Das Dasein ist... als Dasein des Willens nurfür den Willen
einer anderen Person. Diese Beziehung von Willen auf Willen ist der eigentümliche und
wahrhafte Boden, in welchem die Freiheit Dasein hat.» Es scheint daher fruchtbarer zu sein, die

Hegeische Rechtsphilosophie als eine Darstellung differenter Intersubjektivitätsverhältnisse zu
lesen. Sie ist nicht durch das Prinzip der Intersubjektivität zu ergänzen, weil in ihr nichts anderes

als Intersubjektivitätsverhältnisse thematisch sind.
Trotz seiner Kritik an Hegels angeblicher Insistenz auf dem Subjektivitätsprinzip ist Hösle der

Meinung, dass «mit Hegels Freiheitsbegriff eine notwendige, wenn auch nicht hinreichende

Bedingung dafür gegeben ist, die intersubjektiven Institutionen als wahre Befreiung des Subjekts
zu denken» (65).

In dem Aufsatz «Die Moralität» vertritt Ch. Jermann die Ansicht, dass Hegels Versuch,
Sittlichkeit als Wahrheit der Moralität zu begreifen, gescheitert ist. Dies darum, weil «das

subjektive Moment», das die Moralität zur Geltung bringt, «letztlich als nichtig zur
Darstellung kommt» (129). Jermann schlägt zur Rettung des Moralitäts-Kapitels vor, «einen
Abschnitt positiver inhaltlicher Zweckbestimmungen» (143) hinzuzufügen. Die Frage, ob Hegel
das subjektive Moment in der Sittlichkeit wirklich aufzuheben vermag, ist von zentraler

Bedeutung. Es ist jedoch fraglich, ob Hegels Aufhebungsversuch als misslungen bezeichnet
werden kann. Denn die staatlichen Institutionen der «Polizei» und «Korporation» sind als

«moralische» Institutionen anzusehen. Ihr Ziel ist es nämlich, das Recht des subjektiven Willens
zu schützen und zu verwirklichen. Insofern werden bei Hegel die sozialstaatlichen Massnahmen

nicht, wie Jermann glaubt, allein einer reinen Moralität, d. i. der privaten Fürsorge überantwortet.
Die Aufgaben von Polizei und Korporation sind sozialstaatlicher Art.

Zurecht stellt Jermann selbst fest, dass man «in der sozialen Marktwirtschaft diejenige
Wirtschaftsform erkennen (muss), die dem Geist der Hegeischen Rechtsphilosophie am angemessensten

ist« (180). Hösle zeigt in seinen Ausführungen zum Hegeischen Staatsbegriff, dass Hegel
den Staat weder als Einrichtung für das einzelne Interesse noch als ein Machtgebilde auffasst. Und
mit Recht weist Hösle auf den inkonsequenten Aufbau des Kapitels über die innere Verfassung
hin. Hegels Begründung der Monarchie wird Hösle zufolge durch eine im Unterschied zur Angabe
im § 273 veränderte Anordnung der Momente ermöglicht. Hegel beginnt im § 275 mit dem
Moment der Einzelheit (mit der fürstlichen Gewalt), «das nicht mehr über die Allgemeinheit
vermittelt zu werden braucht» (201). Ganz ohne Vermittlung mit der Allgemeinheit wird die
fürstliche Gewalt jedoch von Hegel nicht dargestellt. Sie ist nach Hegel an das Ganze der

Verfassung und der Gesetze - wenn auch nicht rechtlich, so doch zumindest moralisch - gebunden
(vgl. dazu § 303). Zudem setzt der Monarch eine feste Konstitution der Institutionen voraus. «Die
Garantien der fürstlichen Gewalt überhaupt, für Gerechtigkeit, öffentliche Freiheit usf., sind

Sicherungen durch Institutionen» (§ 286).
Hösle kritisiert auch Hegels Ansicht, der Staat müsse ein einzelnes sein. Dieses Staatsverständnis

beruht nach Hösle «auf groben Begriffsfehlern und ist mit dem mit dem inneren
Staatsrecht erreichten Niveau nicht verträglich« (221). Dabei werden aber die Argumente Hegels
nicht genügend in Erwägung gezogen. Nach Hegel folgt die Einzelheit des Staates aus dessen

Begriff. Denn als freie Einheit muss der Staat von anderem unterschieden sein (vgl. § 321 ff.).

1 M. Theunissen, Die verdrängte Intersubjektivität in Hegels Philosophie des Rechts, in:

Hegels Philosophie des Rechts, hg. v. D. Henrich u. R.-P. Horstmann, Stuttgart 1982.

252



K. Seelman thematisiert das Verhältnis von Hegels Strafrechtsphilosophie und der
Strafrechtsphilosophie der Aufklärung. Er ist der Meinung - und darin sieht er das Weiterführende der

Hegeischen Strafrechtskonzeption -, dass nach Hegel der Verbrecher durch die Bestrafung einen

«Anerkennungsverlust» erleidet. «Der Verbrecher wird durch sie in die Gesellschaft integriert»
(235). Hegel versteht die Strafe in der Tat als Entzug von Anerkennung. Dieser Anerkennungsentzug

dient nach Hegel jedoch nicht der Besserung (und auch nicht der Abschreckung) des

Verbrechers; das «Aufheben des Verbrechens ist. Wiedervergeltung» (§ 101). Den Abschluss
des Bandes bildet ein Aufsatz von M. Hartwig zur «Krise der deutschen Staatslehre und

Rückbesinnung auf Hegel in der Weimarer Zeit». Dabei wird vor allem der Staatsbegriff von H.
Heller positiv hervorgehoben. Hartwig schlägt vor, Hellers Staatsverständnis durch das Hegel-
sche zu ergänzen, um eine neue, «idealistische Staatslehre» (275) zu entwickeln. Was damit
gemeint ist, bleibt unklar. Peter Schaber (Zürich)

Moderne Probleme / Problèmes modernes

Michele di Francesco: Pariare di Oggetti. Teorie del senso e del riferimento. Unicopli, Milano
1986.

Dans ce livre de 315 pages, riche d'une bibliographie de 50 pages, Di Francesco aborde le

problème de la référence d'un point de vue qu'il qualifie lui-même de «philo-kripkéen révisio-
niste», c'est-à-dire qu'en acceptant le noyau de la théorie kripkéenne il en aborde les thèses dans

une perspective philosophique plus continentale liée à certaines thématiques d'origine kantienne.
Il consacre cependant bon nombre de pages à l'exposition critique de la théorie descriptiviste de la

référence, à savoir la conception suivant laquelle le paradigme de la référence est la satisfaction

par le désignatum des critères qualitatifs au moyen desquels on l'identifie. Chaque expression
référentielle n'est telle qu'en vertu d'un sens qui l'accompagne et le réfèrent est l'objet désigné par
la description. Cette conception est critiquée par la théorie causale de la référence ou théorie de la

référence directe. Cette nouvelle théorie, qui soutient que le nom entretient un rapport direct avec
son objet, est née aux débuts des années 70 avec Kripke et Putnam et elle est liée au développement
de la logique modale, particulièrement à la sémantique des mondes possibles. Un nom est un
désignateur rigide et de ce fait il désigne le même objet dans tous les mondes possibles, ou, si l'on
préfère, dans toutes les situations contrefactuelles imaginables. On opère ainsi une nette
distinction entre les noms et les descriptions définies, désormais assimilées aux stéréotypes, à

savoir les idées Conventionelles, souvent contenues dans les dictionnaires, qui généralement sont
associées aux noms, et qui comme telles peuvent facilement changer d'un monde possible à un
autre, d'une situation contrefactuelle à l'autre. Ainsi, un nom ne peut pas être le synonyme d'un
certain ensemble de descriptions définies. A cet argument modal en faveur de la nouvelle théorie,
il faut ajouter un argument épistémique suivant lequel, après un baptême initial, le nom est
transmis de bouche à oreille, formant ainsi une chaîne causale (sociale) en vertu de laquelle il est
lié à son porteur.

Après avoir exposé dans les détails ces deux positions, apparemment antithétiques, Di
Francesco, en prenant sérieusement en considération les objections cognitivistes proposées par
Searle, Dummett et Bonomi, et en récupérant certaines idées de Strawson, propose pour ainsi dire
une synthèse. Dans un premier temps, il formule avec clarté la distinction entre référence pure et
référence directe, c'est-à-dire entre une position en gros assimilable à l'atomisme de Russell,

253



suivant lequel on tombe inévitablement dans le solipsisme, puisqu' en proclamant le primat des

sense data, le réfèrent ne peut qu'être privé; et une position qui nie que la référence soit a-

conceptuelle. La théorie de la référence directe, développée par Di Francesco n'exclut pas la

médiation d'un point de vue, d'un concept, tout en proclamant l'indépendance de l'objet par
rapport aux propriétées au moyen desquelles on le définit. Il y a donc un élément de réalisme -
réalisme empirique et non métaphysique - qui garantit, d'une part, l'indépendance de l'objet et,
d'autre part, le fait que ce dernier nous est toujours donné à l'intérieur de certaines modalités

cognitives. L'individuation présuppose en définitive notre appartenance à un monde
spatiotemporel qui nous entoure, de même qu'à une communauté socio-linguistique. L'objet ou réfèrent
est un objet réel, externe, placé dans un contexte spatio-temporel auquel nous aussi nous

participons. De ce fait, le désignatum n'est pas assimilable à une perspective, à une description ou

stéréotype au moyen duquel on l'identifierait: il transcende le point de vue. Il est le point unitaire
d'une infinité d'actes possibles de perception.En proclamant la transcendance de l'objet, c'est-à-
dire le fait qu'il n'est pas assimilable à un certain point de vue ou connaissance, Di Francesco

proclame du même coup que l'objet est public et il rejette ainsi la fameuse thèse de l'incommensurabilité

des théories, avec les aberrations antirationalistes qui souvent en découlent.
Du point de vue épistémologique, Di Francesco soulève ainsi, en discutant certaines thèses de

Dummett, la question de la possibilité de la compréhension et de la signification, à savoir s'il est

désormais possible de concilier la théorie cognitiviste du sens en présence d'une composante
inéliminable d'indexicalité dans la référence. Eros Corazza

Guy Schibler: Le regard contre le réel. Iderive, Lausanne 1987.
L'auteur nous donne dans ce livre un essai philosophique sur le cinéma pornographique, sans

doute un des seuls qui ait été écrit. Il s'agit, comme nous venons de le dire, d'un essai

philosophique, et cela veut dire autre chose qu'un essai moral, comme nous allons le voir par une

exposition rapide de quelques thèmes importants qu'il recèle.
La nature du genre pornographique est appréhendée par l'auteur à partir de deux modèles,

«deux genres théoriques majeurs» (13), qui sont appelés le genre de l'Uh et le genre de l'Autre, le

premier consistant à expliquer les objets à partir d'un principe unique, le second à déclarer toute

explication impossible «et à faire de toute chose la trace, l'indice d'un mystérieux ailleurs». Or la

pornographie est en rupture avec chacun de ces deux modèles: le récit pornographique s'accommode

fort bien de l'incohérence et prétend révéler tous les secrets du corps. Elle se met donc,
d'une certaine manière, en rupture avec le sens. Pourquoi? Parce qu'elle prétend retrouver le réel.

Cela, paradoxalement, elle le fait par l'image, qui est un manque d'être; d'autant que l'image
pornographique n'est pas, comme les autres images, au service du réel: elle veut s'y substituer,

permettant ainsi le retrait narcissique du spectateur. Par là, elle manque le réel et y substitue un réel

pornographique, immédiat, cru et impersonnel (20): le réel devient «corps sexuel, anonyme,
conçu comme machine à jouir, et excluant tout ce qui n'est pas lui» (21).

Approfondissant ensuite cette première présentation, 1 ' auteur situe la pornographie par rapport
au spectacle en faisant appel à la notion heideggerienne d'é-loignement et aux analyses de

Merleau-Ponty dans Le visible et l'invisible; cela l'amène à distinguer plusieurs types de <visible>

et à caractériser le gros plan cinématographique, dont les films sacrifiant à ce genre font un grand

usage, paradoxalement comme un éloignement: «on voit en face de et plus dans» (33). Le regard
est, bien sûr, essentiel dans le cinéma; seulement, le regard pornographique est différent, c'est un
regard voyeur, faisant écho à l'exhibitionisme de la projection - exhibitionisme qui, contrairement

à ce qu'on dit souvent, n'est pas caractéristique des films de fiction. Ce regard est lié à la
relation très particulière qu'entretient le genre étudié avec le réel: «L'opération propre à la

pornographie consiste à travestir le réel en le restituant sous la forme d'un réel-vu, d'un réel-
montré» (38), d'où F inexpressivité de l'œil des acteurs dans ces films: il ne doit pas gêner la

254



maîtrise du regard du spectateur - l'auteur illustre ce point en recourant aux analyses sartriennes
du regard.

Tout cela montre que, contrairement à ce qu'on dit habituellement, il y a bien une mise en
scène dans les films pornographiques; il y en a donc une esthétique, celle «de la vision optimale»
(40).

Vision et réel-vu, voilà les deux pôles entre lesquels le «porno» se meut. On le remarque aussi
dans son désir de «faire vrai», lorsque, par exemple, il ne retient de la sexualité que la jouissance
visible, la tronquant par là, manquant donc encore une fois le «vrai» réel. L'auteur étoffe encore
son propos en comparant la pornographie à la prostitution, les deux ayant pour point commun
qu'on y achète «le sexe avec annulation de l'autre» (53), en convoquant certains thèmes

psychanalytiques pour rendre compte de l'attitude du spectateur-consommateur de porno, ou en

étudiant les rapports qui existent entre l'érotisme, l'amour et la pornographie. Pour mettre ces
derniers en lumière, l'auteur les appréhende à partir de la notion de désir, conçu comme
«l'épreuve d'un manque»; amour et pornographie se révoltant contre ce manque, l'un parce qu'il
est «un désir de désirer autrement que sur le mode du manque» et l'autre «un désir de ne pas
désirer»; l'érotisme, lui, le cultivant.

Pour préciser encore le sens et la fonction de la pornographie, l'auteur la situe par rapport au
dualisme de l'âme et du corps: l'âme, c'est, surtout dans la tradition mystique, le lieu du secret; de

ce point de vue, le porno en est la négation, puisque, on l'a vu, il tend à tout exhiber, si bien qu'on
peut dire de lui qu'il «institue le règne du pur corps, prolonge en l'inversant le dualisme de l'âme et
du corps» (68), ce qui n'est pas étonnant, puisque la vision pornographique est du type de la vision
cartésienne: vision de surface. Des textes de Jean de la Croix, de Kierkegaard et de Jankélévitch
soulignent cette opposition. Le secret et le dévoilement; cela engage l'auteur à analyser cette
dualité en termes d'être et d'apparence et à caractériser par là la pudeur et ses multiples oppositions
à la pornographie.

La dernière partie de cet ouvrage est consacrée à l'étude de l'effet que les films pornographiques

exercent sur le spectateur; cet effet est triple: de choc (première image), de rafale (par la

répétition des images-choc) et de bain (par la répétition des images analogues). L'effet de choc se

diversifie selon les cinq figures de la nouveauté, de l'obscénité, de l'instinct, de l'animalité et de la

gerbe; celui de rafale selon la répétition, l'hyperbole et l'orgie; et celui de bain selon la souillure, la

mort du sublime, la lourdeur et la laideur- la bonne pornographie, nous dit l'auteur, est «celle qui
se nourrit à la source du laid» (117)-, si bien que le genre étudié n'apparaît pas tant du côté du mal
et de la transgression que du côté «de ce que Bataille appelle l'affaissement ou la déchéance»

(112).
En conclusion, l'auteur reprend les points forts de son analyse, qui tendent à montrer le travail

de négation effectué par la pornographie: «négation du réel, de l'altérité, de la subjectivité, mais
aussi de l'imaginaire, de la fiction, du fantasme, du désir» (118-119), négation dont ce compte-
rendu a souligné quelques-uns des aspects, sans prétendre, bien entendu, en rendre la richesse et la
subtilité. Dès lors, si l'on voulait comparer la pornographie à une figure mythologique, c'est à

Priape qu'il faudrait penser et non à Baubô. Cela indique que, malgré une attitude non
moralisante, l'auteur n'a jamais perdu de vue la morale, c'est-à-dire, dans ce contexte, «la simple
maxime qui affirme la supériorité du réel sur ce qui l'imite imaginairement» (123), d'autant que,
même sur le plan de l'imagination, la pornographie occupe «celle de la lanterne rouge» (121).
Mais il s'agit moins de la combattre que de la mettre à sa place, car «après tout, elle permet peut-
être à l'homme de se figurer avec calme ce qu'il peut y avoir de médiocre en lui. Encore une fois,
les antiques ont eu le génie d'avoir su intégrer Priape à leur panthéon et d'en avoir fait le

dernier des dieux.» (124)
Comme on le voit, il s'agit d'une étude à la fois fouillée et intellectuellement sophistiquée du

cinéma pornographique. L'auteur se demande d'ailleurs si sa «démarche ne relève [. .] pas de la

255



sursophistication théorique» (98), si «plutôt que [d'être] le lieu d'un échange relativement
complexe entre réel et imaginaire, [la pornographie] serait simplement la stimulation brute d'un
instinct» (99). Mais il n'a pas de peine à montrer que ce n'est pas le cas, puisqu'il n'existe pas chez

l'homme d'instinct isolé, de «zone de pure nature» - pas plus que de zone de pure animalité -, si

bien que «la pornographie joue sur le fantasme d'un en deçà du fantasme, sur le fantasme d'un
retour à l'instinct». Comme il n'y a pas de pure nature en l'homme, il est nécessaire d'interpréter
toutes ses activités, donc d'utiliser des grilles conceptuelles pour saisir ce phénomène humain

qu'est la pornographie; on a vu que l'auteur convoque à cet effet essentiellement la psychanalyse
(Lacan) et les philosophes français contemporains - Lévinas, Jankélévitch, Derrida, Barthes -,
dont il conjugue les concepts avec la littérature cinématographique sur le genre qu'il examine.
Cela donne un éclairage particulier, on l'aura remarqué, mais intéressant en ce qu'il permet
d'attirer l'attention sur de nombreux aspects de la pornographie qui. même pour un esprit attentif,
passent aisément inaperçus. Bernard Baertschi (Genève)

Religionsphilosophie / Philosophie de la religion

Heinz Kleger, Alois Müller (Hg.): Religion des Bürgers. Zivilreligion in Amerika und Europa.
Chr. Kaiser Verlag, München 1986.

In den letzten Jahren ist aus verschiedenen Gründen die Religion wieder Gegenstand der
Diskussion geworden. In die Reihe der Veröffentlichungen zu diesem Thema gehört auch die von
H. Kleger und A. Müller herausgegebene Aufsatzsammlung. Diese dokumentiert die neu
entstandene Aufmerksamkeit, die der Religion in ihrer gesellschaftlichen Bedeutung nicht nur
von Theologen, sondern vor allem von Soziologen und politischen Philosophen entgegengebracht
wird. Deren Interesse gilt denn auch nicht in erster Linie der Religion, sondern der modernen

Gesellschaft, genauer der liberal verfassten modernen Gesellschaft. «Wir sprechen dann von
<Religion des Bürgers>, wenn die kulturellen Erhaltungsbedingungen liberaler Staaten und der
individuellen Freiheit an Religion gebunden werden, wie immer diese im einzelnen verstanden
wird» (Kleger/Müller, S. 239). Mit der Religion des Bürgers wird jedoch nicht nur auf ein
modernes Phänomen Bezug genommen, sondern unter diesen Titel fallen, wie dies die historische

Einleitung von Kleger/Müller vor Augen führt, alle in der abendländischen Geschichte unternommenen

Versuche der Regelung des Spannungsverhältnisses zwischen Religion und Politik seit den

ersten Auseinandersetzungen des Christentums mit der römischen Staatsreligion. «Der Komplex
einer Religion des Bürgers lässt sich als Kontinuum ordnen, an dessen einem Ende die

Religion und an dessen anderem Ende der Bürger angesiedelt ist. In der Mitte dieses Kontinuums
bewegt sich die Religion des Bürgers» (S. 243). Dagegen ist der Begriff der Zivilreligion, wie er
von den Autoren dieses Buches verwendet wird, ein spezifisch moderner Begriff. Er wurde vom
amerikanischen Soziologen Robert N. Bellah in die Diskussion eingeführt. Das dokumentieren
die ersten beiden Aufsätze, die damit erstmals auch in deutscher Sprache vorliegen. Das breite
Echo, das diese in Europa gefunden haben, belegen die nachfolgenden Beiträge von L.
Layendecker (Niederlande), G. Guizzardi (Italien), E. Bailey (Grossbritannien), A. Saurma

(Schweiz) und J.-P. Willaime (Frankreich). Während es sich bei diesen Autoren um Soziologen
handelt, die in erster Linie den sich öffentlich manifestierenden Zeichen einer Zivilreligion
nachspüren, die sie im Kontext ihrer jeweiligen Nationalkultur interpretieren, widerspiegelt die in
Deutschland geführte Diskussion ein eher philosophisches Interesse an der Religion des Bürgers.

256



Diese ist mit den Beiträgen von N. Luhmann, H. Lübbe und dem Schlussbeitrag von H. Kleger/A.
Müller, welcher die Religionsdebatte in Deutschland aus verschiedenen Gesichtspunkten analysiert,

auch am stärksten vertreten. Dem abschliessenden klärenden Blick von Kleger/Müller wird
sich der Leser der Sammlung gerne anvertrauen, vor allem wenn er die heterogenen Untersuchungen

begrifflich zu durchdringen sucht. Diese Heterogeneität ergibt sich daraus, dass es einerseits

um die Sicherung eines Phänomenbestandes, dann aber auch um die begriffsgeschichtliche und

gesellschaftstheoretische Deutung dieses in seinen Konturen unscharfen Bestandes geht.
Bei dem nicht unumstrittenen Phänomen der Zivilreligion handelt es sich um eine Art von

öffentlicher Religion oder Religiosität, die sich ausserhalb der Kirchen und anderer religiöser
Vereinigungen manifestiert. Diese bildet - so die These - einen wesentlichen Bestandteil der

politischen Kultur, und dies obwohl in modernen Gesellschaften die Trennung zwischen Kirche
und Staat institutionalisiert und die Religion eine Sache der persönlichen Überzeugung geworden
ist. «Diese öffentliche religiöse Dimension drückt sich in einer Reihe von Überzeugungen,
Symbolen und Handlungen aus, welche ich die amerikanische Zivilreligion nenne» (Bellah, S.

22). Divergenzen in der Konstatierung dieser religiösen Bekundungen finden sich einmal auf der

Ebene von deren Trägem. Während Bellah sich vor allem auf öffentliche Handlungen -
Antrittsreden von Präsidenten und nationale Feste - bezieht, unterscheidet Bailey zwischen dieser

offiziellen («civic») und einer volkstümlichen Religion («civil religion»), die auf den Alltag
verweist, wo dieser «als gemeinsame Teilhabe an etwas Geheiligtem» (Bailey, S. 106) erfahren
wird. Dann ist umstritten, welche <Glaubenselemente> in den Begriff der Zivilreligion aufgenommen

werden sollten. Sind dazu beispielsweise neben den Verweisen auf Gott als transzendente

Bezugsgrösse auch die Erinnerungen an die historische Rolle der Nation zu zählen? Letztere sind
in Amerika und Frankreich besonders stark ausgeprägt: In Amerika sind es vor allem die

Unabhängigkeitserklärung und der Bürgerkrieg, in Frankreich der Gesellschaftskult der
Revolutionszeit und die Gegenbewegung der Restauration, die in der Symbolik der Zivilreligion ihren
Ausdruck finden. Dieser aus der Verbindung mit dem Schicksal der Nation entstandenen Form der

Zivilreligion stellt Layendecker einen allgemeineren Typ gegenüber: einen «Komplex von auf
eine transzendente Wirklichkeit bezugnehmenden Überzeugungen, die die Grundlage sowohl für
nationale Integration als auch für individuelle Verantwortlichkeit bilden» (S. 68). Denn gerade

spezifisch nationale Rituale seien in der Gegenwart der Niederlande nicht zu finden. Schliesslich
stellt sich die Frage, inwiefern die Zivilreligion überhaupt etwas mit Religion zu tun hat.

Deswegen schlägt Lübbe vor, deren Begriff nicht - wie das in den USA der Fall sei - für «das

Insgesamt der Bestände, auf die sich die Legitimität des Staates gründet» (S. 205), zu verwenden,
sondern ihn auf «diejenigen Symbole, symbolischen Handlungen, rituellen und freien Bekundungen,

Normen und freien Gewohnheiten durch die innerhalb des politischen Systems
öffentlich ein Sinnbezug zu prinzipiell nicht disponiblen Voraussetzungen seiner eigenen Existenz

hergestellt wird» (S. 206), zu beschränken.
Die Frage, ob und wie faktisch im Sinne der Zivilreligion geglaubt wird, macht aber nur die

eine Seite des Problems aus. Denn Konturen gewinnt der Begriff der Zivilreligion erst, wenn es

gelingt, die Erforschung des Phänomens mit historischer und begriffsgeschichtlicher Analyse zu
verbinden. Letztere steht im Zentrum vor allem der deutschen Debatte. Lübbe exponiert seinen

Begriff der Zivilreligion in einer Kontrastierung mit Rousseaus «religion civile», deren Lehrsätze
«die Existenz eines allmächtigen, wohlwollenden und vorsehenden Gottes, ein Leben nach dem

Tod, Vergeltung von Gut und Böse, Heiligkeit des Gesellschaftsvertrages und der Gesetze und
schliesslich die Ablehnung jeglicher Intoleranz» (Layendecker, S. 68) beinhalten. Sowohl die
moderne als auch Rousseaus Zivilreligion charakterisieren sich durch die «Minimalisierung»
(Lübbe, S. 197) ihrer Glaubensgehalte. Lübbe spricht vom «Schwundstufencharakter des

explizierbaren zivilreligiösen Bekenntnisinhalts, der offensichtlich auf jenes Minimum hin
tendiert, das als maximal konsensfähig angenommen wird» (S. 198). Hingegen sei die Pflicht zum

257



Bekenntnis zur Zivilreligion, die noch Rousseau forderte, mit der in modernen Gesellschaften

garantierten Religionsfreiheit nicht vereinbar: «Vollendete religionspolitische Aufklärung setzt
die Überzeugung voraus, dass konstituierte religiöse Bekenntnispflicht als Mittel zur

Beförderung bürgerlicher Moral weder nötig noch tauglich ist» (S. 197). Wenn auch vom Bürger
kein zivilreligiöses Bekenntnis mehr gefordert werden kann, so wird von diesem doch Loyalität
gegenüber der Verfassung verlangt, in welcher die Zivilreligion ihrerseits in den «Formeln

religiösen Staatsrechts» (Lübbe, S. 200) präsent ist. Den sich daraus ergebenden Widerspruch,
dass sich ein Atheist sein Recht in der Verantwortung vor Gott zubilligen lassen muss, hält Lübbe
für de facto irrelevant, da er in einer Kultur, in welcher der Glaube an Gott weiterhin eine

Selbstverständlichkeit sei, nicht problematisch sei. Das mag für die Atheisten ihre Richtigkeit
haben, trifft aber auf andere - sich noch in der Minderheit befindende - Gruppen nicht unbedingt
zu, wie das Beispiel von Politikerinnen, die es verweigern, beim Amtsantritt auf Gott (als

Symbolfigur einer patriarchalen Kultur) zu schwören, illustriert. Hier erhebt sich ein grundsätzliches

Bedenken in der Frage der Bestimmung des Minimalgehaltes der Zivilreligion. Im Unterschied

zum 18. Jahrhundert, wo Rousseau die Sätze der «religion civile» formulierte, kann heute

nicht mehr vom Konsens über die Existenz eines «allmächtigen, wohlwollenden und vorsehenden
Gottes« ausgegangen werden. Denn gerade die Kritik der rationalen Gottesbeweise, auf die
Rousseau sich noch fraglos stützen konnte, macht ein Moment der Aufklärung aus, wenn denn zu
den Ergebnissen der religionspolitischen Aufklärung wesentlich auch die Anerkennung säkularer
Wissenschaft gehören soll (vgl. Kleger/Müller, S. 228). Rousseaus Begriff der «religion civile» -
so könnte man aufgrund der Interpretation Luhmanns einwenden - ist auch insofern voraufgeklärt,

als es sich dabei um eine politisch und menschlich adäquate Religion handeln soll: «Die
Grunddifferenz von Mensch und Bürger die im Rosseau'schen Theorieapparat eine Reihe
sehr verschiedenartiger Probleme zusammenzieht, konnte in der Staatstheorie des <contrat sociab
nicht überzeugend aufgelöst werden. Die Antwort, die die Staatstheorie schuldig blieb, wurde mit
einem Religionsbegriff gegeben - eben dem Begriff der <religion civile>, dem Begriff einer

politisch und menschlich adäquaten Religion» (Luhmann, S. 182). Damit bleibt aber die «religion
civile» auch der Wahrheitsfrage nicht entzogen, was nicht zuletzt dadurch bestätigt wird, dass

diese in Frankreich konkurrenziert und durch andere Vorstellungen einer Zivilreligion abgelöst
wurde. Willaime stellt fest, dass sich in Frankreich kein «Konsens über Zivilreligion» (S. 152)

herausbildete, sondern die Säkularisierung des Staates sich im Kampf zwischen einer laizistisch
und einer katholisch geprägten Zivilreligion vollzog. So stellt sich zu Recht Luhmanns Frage: «Ist

Zivilreligion formulierbar?» (S. 188). Denn: «Die Formulierung der Zivilreligion entfernt sich in
dem Masse, als sie soziale Kontexte in Anspruch nimmt und Bewusstsein präokkupiert, von dem,
was als Selbstverständlichkeit untersteilt werden kann, und setzt es der Rückfrage, ja der Negation
aus» (Luhmann, S. 189). Luhmann stellt zwar wie Lübbe eine konstitutive Funktion von Religion
in der modernen Gesellschaft fest, verfügt aber im Unterschied zu diesem über einen grundsätzlich

anderen Zugriff sowohl auf die kirchlich ausgeprägte Religion wie auch auf die Zivilreligion,
da er von der aufgeklärten Gesellschaft als einer vom «Formtypus funktionaler Differenzierung»
(S. 186) ausgeht. Moderne Gesellschaften charakterisieren sich durch die Ausdifferenzierung der

Teilsysteme von Wirtschaft, Politik, Erziehung, Wissenschaft und Religion. Dabei bleibe aber
die «Gesamtgesellschaft als soziale Umwelt jedes ihrer Teilsysteme ein eigenes System» (S. 187).
Die Zivilreligion bestimmt Luhmann demzufolge aus ihrer korrelativen Funktion, die der

Gesamtgesellschaft zugeordnet ist, zur Religion als Teilsystem der Gesellschaft, in der sich erst
das eigentliche religiöse Bewusstsein ausbildet. Von der Religion her gesehen ist die Zivilreligion
so die Vermittlung der kirchlichen Religion mit ihrer säkularen Umwelt, von der Gesellschaft her

gesehen das, was als «Wertkonsens» (S. 188) unterstellt werden muss, damit soziale Kommunikation

überhaupt möglich ist. Dazu zählt Luhmann die in der Verfassung kodifizierten Wertideen,
aber auch weniger formalisierte politische und persönliche Überzeugungen.

258



Wie sich an den Beispielen von Lübbe und Luhmann zeigt, bestimmt die begriffliche Analyse
wesentlich über die Definition von Zivilreligion mit. Entscheidend scheint aber letztlich der

aktuelle Kontext und die damit verbundene Bestimmung der Relevanz von Zivilreligion. Das wird
an der Gegenüberstellung zweier Arten der Berufung aufZivilreligion deutlich : Lübbe sieht in der

Zivilreligion eine der wichtigsten Erhaltungsbedingungen des modernen liberalen Staates. Denn
für ihn ist diese die Form, in der sich das politische System auf Voraussetzungen bezieht, die es

selbst nicht garantieren kann. Dass das politische System auf transzendenten Legitimationsgrundlagen

beruht, macht es erst zum Garanten der Liberalität. Das belegen die «Erfahrung der

Selbstzerstörung des Staates», die «Erfahrung des religiösen und weltanschaulichen Terrors, der
in modernen Gesellschaften die zwangsläufige Folge des Versuchs ist, die Legitimitätsgrundlagen
des politischen Systems innerhalb seiner selbst zu verorten und zu verwalten» (Lübbe, S. 207).
Während Lübbe auf die Selbstverständlichkeit politisch relevanter religiöser Überzeugungen

abstellt, fordert Bellah deren aktive Förderung. Er verbindet das Interesse an Zivilreligion direkt
mit der Frage nach der Zukunft der amerikanischen Republik. Er führt die «Korruption der

Republik» (S. 57), worunter er sowohl das Streben nach materiellen Gütern als auch politische
Unwissenheit zählt, welche ein «verantwortungsvolles Handeln in einer revolutionären Welt» (S.
35) verunmögliche, unmittelbar auf den Verlust der republikanischen lügenden der Bürger
zurück, deren Symbolik er in der amerikanischen Zivilreligion ausgeprägt sieht. In der Kritik des

«liberalen Konstitutionalismus» (S. 50), der von der «utopischsten aller Ideen in der Geschichte
des politischen Denkens» (S. 48), nämlich dem Utilitarismus, ausgehe, lenkt Bellah den Blick
wieder auf die alten Werte der Nation. Aktualisierung und Erweiterung der Zivilreligion hin zur
internationalen Symbolik einer Weltzivilreligion sieht er als notwendige Bedingungen einer

möglichen Bewährung der amerikanischen Republik. Durch dieses Interesse an der Zivilreligion
wird der Leser wieder auf die grundsätzliche Problematik des Verhältnisses zwischen Religion
und Politik zurückgeführt, nämlich auf die Frage, ob eine Aktualisierung der Zivilreligion aus

dem Blickwinkel der politischen Philosophie ohne die Gefahr einer unerwünschten und

unbeabsichtigten Repolitisierung der Religion möglich sei. Auf diese Gefahren weist nicht nur die

Geschichte der Religion des Bürgers hin, sondern sie sind auch heute bewusst: «Wie alle

Religionen ist die Zivilreligion auf verschiedenste Art und Weise entstellt und geradezu dämoni-
siert worden». Welches ist die «Zivilreligion in ihrer besten Form» (Bellah,S. 31)?

Simone Zurbuchen (Zürich)

259




	Buchbesprechungen = Comptes rendus

