Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 47 (1988)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Histoire de la philosophie / Geschichte der Philosophie

Jeanne Croissant: Etudes de philosophie ancienne. Cahiers de philosophie ancienne No 4,
Ousia, Bruxelles 1986.

Apres avoir enseigné longtemps la philosophie ancienne a I'Université libre de Bruxelles,
Mme Jeanne Croissant rassemble dans ce recueil quatorze études écrites entre 1937 et 1984. Dans
un ouvrage mémorable consacré aux Sophistes, son maitre Eugene Dupréel avait remis en valeur
ces penseurs décriés, et I’un de ces textes revient sur ’interprétation dupréelienne de Protagoras
pour en faire ressortir les lignes de force. Les autres contributions proposent un parcours varié des
Ioniens a Sextus Empiricus. Contraint d’opérer un choix, je renoncerai a parler ici d 'une étude sur
la conception du continu au Ve siécle, de trois études sur Aristote (théorie de la définition,
dialectique, classification des sciences et place de la Rhétorique) et de quelques pages écrites pour
le bimillénaire de Lucréce.

Un article de 1944, «Matiére et changement dans la physique ionienne», s’arréte longuement a
la pensée d’Anaximandre. En analysant le processus de séparation conduisant a ’existence
différenciée de contraires a partir de ’apeiron, il nous invite a discerner chez le Milésien les
premiers linéaments d’une conception mécaniste et quantitative de la matiére ot s’annonce déja
une véritable physique. Cette interprétation méritait d’étre reprise dans ce recueil, car elle repose
sur un examen tres serré des sources. Pourtant elle parait vieillie, et dans les dernieres pages du
livre I’A. note elle-méme qu’en faisant d’ Anaximandre un physicien elle n’avait pas suffisamment
«problématisé» la conception aristotélicienne des origines de la philosophie (p. 381).

Un texte inédit de 1948 propose une interprétation solide et originale des rapports entre la
Vérité et I’Opinion dans le poéme de Parménide. Ces pages — destinées a un ouvrage demeuré
inachevé sur le continu et le discontinu dans la philosophie grecque du Ve siécle — attirent
I’attention sur I’apparent paradoxe de I’esprit éléatique qui pose a la fois 1a continuité de I’Etre et la
discontinuité du monde physique reconnu par I’Opinion. L’A. soutient que nous avons affaire a
une pensée intégrant en une démarche unique 1’ontologie et la démarche logique qui la fonde. En
montrant que «l’acte méme de penser» implique «l’affirmation d’existence» (p. 86), cette
démarche fait apparaitre le «point de rencontre de la pensée et de I’étre» (p. 78). Puis elle recourt
aux principes d’identité et de non-contradiction pour déduire «de l’existence prise comme
détermination fondamentale (...) I’ensemble des déterminations de 1'étre» (p. 86). Ainsi
«Parménide n’est parti de |’existence que pour déboucher aussitdt dans 1’essence» (p. 59). A cette
interprétation de 1’Alétheia se trouve liée une interprétation de la Doxa dont I’essentiel se trouvait
déja esquissé dans un bref texte de 1937: «En ramenant la diversité infinie des apparences a deux
contraires irréductibles et immuables, les mortels appliquent dans les limites du pluralisme le
principe d’identité (. . .)» (p. 53). Mais ce dualisme, «voulant rendre compte du multiple, reste
dans 1'arbitraire d'une pensée purement conventionnaliste» (p. 56).

Trois études tournent autour des problémes moraux a I’époque hellénistique (sur1’évolution de
I’idée de bonheur, la morale de Carnéade, la moralité dans un texte de Cicéron). Elles montrent
I’émergence d’une définition de la moralité irréductible a «la conception originelle de la vertu
comme excellence naturelle» (p. 7). Il convient de signaler tout particuliérement le texte sur

245



Carnéade: c’est une réhabilitation remarquable — et 2 mon avis convaincante — d’une pensée qui a
généralement donné lieu a des jugements sévéres. Selon I’ A. la mise en lumiére du conflit entre la
nature et la moralité, du divorce entre le bonheur et la vertu, et «l’appréciation réaliste des mobiles
humains» vont de pair chez Carnéade avec «une vue singulierement nette des caracteres propres de
la moralité (. . .), une délimitation précise de I’honnéte, une perception de la conscience morale
dégagée de toute équivoque» (p. 271). Ecartant toute possibilité d’une «définition objective du
Bien moral» pour ne conserver que le «criterium tout formel du probable», Carnéade manifeste
une «réserve» conforme aux exigences de la moralité: «L’indétermination objective du Bien moral
ouvre carriere a la liberté créatrice de ’homme» (p. 273).

L’une des formules d’implication mentionnées par Sextus Empiricus met a rude épreuve la
perspicacité des interpretes: «Ceux qui fondent leur jugement sur I'emphasis disent que le
sunnémenon (= proposition conditionnelle) est vrai lorsque le conséquent est contenu en
puissance dans I’antécédent» (Hypot. II, 112). Une étude éclaire cette formule en la rapprochant
d’un texte de Galien qui recourt au terme emphasis pour caractériser la présence virtuelle d’une
cause cachée dans un effet observé ou elle se reflete comme dans un miroir. Cette relation «se
coule dans la forme d’une proposition hypothétique» (p. 335), mais elle se situe «dans le cadre
peut-étre plus médical que philosophique d’une sémeiotique heuristique» (p. 339). L’emploi
d’emphasis pourrait s’expliquer par 1’usage rhétorique ou ce terme (en latin significatio) désigne
une «figure de pensée» (p. 315) permettant de faire entendre par ce que 1’on dit autre chose encore
que ce que l’on dit.

On trouve dans ce recueil plusieurs réflexions sur les problemes d’interprétation posés par
I’histoire de la philosophie. C’est ainsi que 1’étude sur Parménide met en garde contre la tendance
a découvrir dans une pensée antérieure une confusion qui n’apparait comme telle qu’a un stade
ultérieur, lorsque la maniere de poser les problémes a changé (p. 84). Avertissement d’autant plus
utile que I’analyse de la pensée d’ Anaximandre évoquait sans précaution suffisante «la confusion
fatale d’une pensée rationnelle a ses débuts» (p. 44). Le dernier texte envisage quelques probléemes
rencontrés dans I’étude des présocratiques. Partant du fait que dans ce cas les lacunes de notre
information font obstacle a 1’interprétation interne et nous contraignent a une «mise en relation
synchronique ou diachronique» (p. 378), I'’A. formule certaines exigences de méthode: «problé-
matiser radicalement» la vision aristotélicienne de I'histoire de la philosophie, «se dégager du
préjugé rationaliste» pour tenter d’apprécier ce qui reléve du mythe et ce qui releve de la
philosophie dans ces «pensées d’entre-deux» (p. 381-382). L’article se termine par quelques
réflexions sur 1’intérét et les limites d’une approche visant a établir un «Vocabulaire historique des
concepts philosophiques» (p. 384). En prenant I’exemple des termes logos et alétheia, I’ A. nous
invite a «voir la pensée philosophique forgeant progressivement son langage a partir des créations
de sens déposées par I’esprit grec dans sa langue» (p. 384). Mais elle prend ses distances a I’égard
de la tendance heideggerienne a faire de la langue grecque «le véhicule d’une intuition méme
préontologique du Dasein en général» (p. 392).

A une époque ol se multiplient dans tous les domaines de la recherche — et malheureusement
aussi en histoire de la philosophie — les «pavés» dont la masse décourage d’emblée le lecteur le
mieux disposé, on salue avec joie la publication de ces études claires, concises et néanmoins
fondées sur une érudition solide. André-Jean Voelke (Lausanne)

Daniel Christoff, Pierre Javet, André-Jean Voelke, Gabriel Ph. Widmer : La Philosophie dans la
Haute Ecole de Lausanne 1542-1955. Etudes et documents pour servir a |’histoire de
I’Université de Lausanne. Université de Lausanne, 1987.

C’est a I’occasion du 450éme anniversaire de I’Université de Lausanne que parait cet ouvrage,
avec d’autres publications consacrées a divers aspects de I’histoire de cette Université.

La premiere partie de ’ouvrage, écrite par M. Daniel Christoff, retrace I’histoire de

246



I’enseignement de la philosophie 4 Lausanne du 16éme siécle jusqu’en 1925, i la mort du
professeur Maurice Millioud.

Dans la seconde partie du livre, Gabriel Widmer, André Voelke et Pierre Javet, anciens éleves,
respectivement, d’Amold Reymond, d’Henri Miéville et de Pierre Thévenaz, nous décrivent la
personnalité et I’ceuvre de leurs maitres.

Cet ouvrage est important, non seulement par la richesse de 1’information sur tant de maitres,
de doctrines et de luttes d’idées, d’abord parce qu’il nous fait nous interroger sur la nature de la
philosophie. Il serait trop simple de dire que cette histoire nous conduit d’une philosophie a peine
distincte des «arts libéraux» — dont la logique et I’arithmétique — et qui n’était qu’une préparation a
la Théologie, jusqu’a la philosophie des Lumiéres, & Kant, a Hegel et i cette philosophie romande
d’hier et d’aujourd’hui qui est une constante interrogation sur la liberté, la raison et la foi. Car il
n’y a pas évolution linéaire de ’humanisme de la Renaissance, par la dialectique de Ramus, le
rationalisme cartésien jusqu’a nous, et il serait trop simple de voir la I’émancipation progressive
de la philosophie du service de la foi chrétienne. Certes, la figure de Jean-Pierre de Crousaz,
nomm¢ titulaire de la chaire de philosophie en 1700, nous montre la philosophie s’écartant des
vaines disputes — «la dispute dispose a un esprit de chicane dont on ne revient presque jamais» (p.
42) — et s’ouvrant, prudemment, a la raison. Mais dans la pensée, au siécle suivant, de Charles
Secrétan, puis des trois maitres évoqués par leurs éléves, c’est & une dialectique incessante que
I’on assiste entre la liberté de pensée invoquée contre toute forme de dogmatisme étroit et la
reconnaissance d’une origine spirituelle de la pensée humaine dans la foi chrétienne. On ne peut
ici résumer, en décrivant par exemple les polémiques sur la philosophie de Hegel, dont I’Esprit
absolu n’était pas du goit de tous 2 Lausanne, mais o Secrétan écrivait: «La Révolution francaise
et la philosophie allemande, voila le grand fait du monde corporel et du monde spirituel de notre
siécle.» (p. 64).

I1 faudrait parler d’ Arnold Reymond, du dynamisme généreux de Pierre Thévenaz, pour qui la
philosophie est vécue ou n’est pas. Mais je voudrais simplement parler d’Henri-Louis Miéville,
«animé d’une intransigeante passion de la vérité» (p. 119) et qui se fait partout le défenseur de la
personne humaine, mais d’une personne qui se réalise en visant au dela de soi. Cette visée, «c’est
la vraie liberté, la grande sécurité» (p. 123). Et en regardant sa photographie (I’ouvrage est
illustré) 1’on se sent proche de cet homme de foi et de bonté, de force et de douceur.

Comment terminer ce bref apercu sans dire que la modestie a empéché Daniel Christoff de
consentir a ce qu’on parle de lui dans ce livre? Succédant a Pierre Thévenaz, Daniel Christoff s est
attaché, a travers et par son immense savoir, a toujours préserver, comme le font deux mains
jointes — la Cathédrale de Rodin — la singularité, ce qui, dans le temps, échappe a la fixation
conceptuelle, et qui est manque, appel, idée toujours inadéquate, de 1’étre, valeur, absence,
altérité. C’est peut-étre encore la richesse de son esprit, le souci extréme de 1’autre, de 1'écoute,
d’une forme d’exactitude, qui lui a dicté de s’absenterde celivre.  Jean-Pierre Leyvraz (Geneve)

Wolfgang H. Schrader: Ethik und Anthropologie in der englischen Aufklirung. Der Wandel
der moral-sense-Theorie von Shaftesbury bis Hume. Studien zum achtzehnten Jahrhundert, Band
6, Felix Meiner Verlag, Hamburg 1984.

Dass sich moralische Urteile im Unterschied zu dsthetischen durch eine grossere Unkorrigier-
barkeit auszeichnen, ist ein bekanntes Phinomen. Ebenso, dass sie sich nicht als Schlussfolgerun-
gen von Axiomen, sondern unmittelbar einstellen. Ein Erklarungsmodell fiir beides bildet die
Annahme eines moral sense, wie er von A. Shaftesbury eingefiihrt, B. Mandeville bestritten, F.
Hutcheson und J. Butler weiterentwickelt und von D. Hume aufgegeben worden ist. Es ist ein
Verdienst W. H. Schraders sich dieses insbesondere in der deutschen Philosophiehistorie
vernachldssigten Themas im Rahmen einer Monographie angenommen zu haben. Das sorgfiltig
gearbeitete Werk gliedert sich in fiinf Kapitel, die sich je mit den erwdhnten Autoren befassen. In

247



der Einleitung hebt der Verfasser mit Recht hervor, dass es sich bei der moral-sense-Theorie nicht
nur um eine Theorie handelt, die ein principium diiudicationis zur Verfiigung stellt, mittels dessen
wir Motive, Charaktereigenschaften und Handlungen eines Menschen beurteilen. Es geht
vielmehr um eine Theorie, die sowohl das Phianomen sittlicher Einsicht bestimmen will als auch
die Voraussetzungen, unter denen diese Einsicht handlungsmotivierende Kraft gewinnt.

Die Untersuchung beginnt mit Shaftesbury, der es sich zur Aufgabe gestellt hat, zu erforschen,
«how far Virtue alone could go» (2), denn auch der Atheist kann ohne Religion moralisch sein. Zu
dieser moralischen Urteilsbildung seien bei Shaftesbury zwei Komponenten nétig, sowohl
emotionale als auch rationale, deren Mischungsverhiltnis aber adiquat zu erkliren Shaftesbury
nicht gelungen sei (13). Angeregt durch den stoischen Terminus der prolépseis, werden von ihm
dazu Ausdriicke wie «natural ideas», «preconceptions» und «presensations» eingefiithrt. Dabei
legt er sich nicht auf eingeborene Ideen fest, sondern nur auf etwas, was unsere moralische
Urteilsbildung vorreflexiv bzw. instinktiv bestimmt. Die Leistung des reflected sense besteht
dann darin, dieses «Wissen» zu objektivieren. Dieser reflected sense wird «moral sense», aber
auch «moral taste» genannt. Sch. lisst uns allerdings nicht im unklaren dariiber, dass Shaftesbury
den moral sense nicht geniigend durchgeklart hat. Das freilich mag die andere Seite von dessen
Ablehnung eines philosophischen Systems sein: «The most ingenious way of becoming foolish is
by a system.» (35)

Gegeniiber Shaftesbury will Mandeville in seiner «Fable of the Bees» aufzeigen, dass
keineswegs «the good and amiable Qualities of Man», sondern die Laster notwendige Vorausset-
zung aller grosseren Gemeinschaftsbildung und von deren Wohltaten sind. Nicht von Natur aus,
sondern nur durch Selbstverleugnung sei der Mensch tugendhaft. Die Meinung dagegen, dass
Menschen ohne Selbstaufopferung tugendhaft sein kénnen, 6ffne die Tiir der Hypokrisie und
fithre nicht nur zur Tduschung anderer, sondern auch von uns selbst. Die Theorie des Earl of
Shaftesbury wird dabei nicht nur als inkonsistent mit der tdglichen Erfahrung ausgewiesen,
sondern auch als das Produkt einer durch giinstige Lebensumstinde entstandenen Selbsttiuschung
des Grafen psychologisch decouvriert. Mandeville geht dabei vom Naturgesetz der Selbsterhal-
tung aus, dem die Selbstliebe bzw. ein instinktives self-liking entspricht, «by which every
Individual values itself above its real Worth» (47). Aus dieser so verstandenen Selbsterhaltung
wird nun ebenfalls die Genese der Tugend zu erklidren versucht. Dass es niitzlich sei, die
natiirlichen Neigungen zu missbilligen und fremdes Wohl dem eigenen vorzuziehen, wird nur
dann iiberzeugen, wenn fiir den «trouble of self-denial» ein Aquivalent angeboten wird. Da aus
Knappheitsgriinden keine «realen Belohnungen» bestehen, kdénnen nur imaginire offeriert
werden, ndmlich Lob und Tadel, die deshalb eine so grosse Wirkung hitten, weil wir bei aller
Selbstiiberschitzung doch wieder von einem Misstrauen gegen uns erfiillt seien, weshalb wir uns
nach der Anerkennung durch andere umschauen. Dieses Bediirfnis nach Anerkennung mache sich
der Gesetzgeber zunutze, indem er durch Lob das Selbstwertgefiihl dessen steigere, der seinen
Begierden widerstehe. Mandevilles Paradox «Private Vices, Publick Benefits» wird dann von
Sch. vor allem dadurch verstindlich zu machen versucht, dass er die «Private Vices» nicht allein
als moralische Ubel, sondern auch als die natiirlichen unserer Bediirftigkeit deutet. Die dffentli-
chen Wohltaten, die aus der Abhilfe gegeniiber diesen Bediirftigkeiten entstiinden, seien dann
nach dem Wunsch der Allgemeinheit «Wealth and Power, Glory and Worldly Greatness to live in
Ease, in Affluence and Splendour at Home, and to be fear’d, courted and esteem’d Abroad» (70).
Leider geht Sch., von einer Fussnote (S. 62, Anm. 46) abgesehen, nicht en détail auf die Frage
ein, inwiefern Mandevilles Paradox schon das Laissez-faire-Prinzip der Wirtschaftstheorie von
A. Smith begriindet und antizipiert.

F. Hutcheson versteht seine Schrift «An Inquiry into the Original of our Ideas of Beauty and
Virtue» (1725) als den Versuch einer Verteidigung der Thesen Shaftesburys gegen dessen Gegner
Mandeville. Gegeniiber den Thesen Mandevilles, das menschliche Verhalten sei urspriinglich und

248



wesentlich durch Selbstliebe bestimmt und moralische Tugenden seien nichts anderes als «the
Political Offspring which Flattery begot upon Pride» (73), behauptet Hutcheson die urspriingliche
Gegebenheit moralischer Affekte und versucht ein principium diiudicationis in einem moral sense
zu reaktivieren. Dies gelingt ihm allerdings nur, indem er den moral sense als eine okkulte
Qualitit einfiihrt, welche die unbekannte Ursache unserer manifesten moralischen Urteilsbildung
sei (77-81). Dieser moral sense sei universal und uniform. Gebilligt wiirde jene Handlung als die
beste, welche der Ausdruck eines allgemeinen Wohlwollens sei und das grosste Gliick aller
befordere; die utilitaristische Zweckbestimmung moralischen Tuns hat also ihre Wurzeln in der
moral-sense-Theorie. Interessant ist, dass es schon Hutcheson nicht nur bei solchen qualitativen
Erwigungen bewenden ldsst, sondern eine Art von mathematischem Kalkiil auf die Moralitét
anwendet, dessen Parameter die Zahl der durch eine wohlwollende Handlung betroffenen
Adressaten einerseits und andererseits die Bedingungen sind, unter denen der Handelnde selber
steht. Das durch Selbstliebe motivierte Handeln wird dabei keineswegs als unmoralisch verurteilt,
sondern gebilligt. Das fithrt dann zu der von A. Smith formulierten 6konomischen Theorie der
unsichtbaren Hand und damit auch zu einer «Ausdifferenzierung der Okonomie aus der praktis-
chen Philosophie» (101).

Im Unterschied zu diesen Autoren ist das Werk J. Butlers nicht in einem unmittelbaren Sinne
durch Shaftesbury beeinflusst. Gleichwohl vertreten die Predigten Butlers eine Position, die in die
Nihe derjenigen Shaftesburys gelangt. In Auslegung einer Stelle aus dem Romerbrief, wonach
das Werk des Gesetzes auch in die Herzen der Heiden geschrieben ist, «indem auch ihr Gewissen
dies bezeugt und ihre Gedanken sich untereinander anklagen oder auch verteidigen» (R6m 2, 15),
wird das Gewissen als jener unmittelbare Sinn fiir das Gute oder Bose detegiert. Dieser moral
sense aber wird gleichzeitig mit einer moral reason und diese mit einer divine reason identifiziert:
moral sense, moral reason und divine reason koinzidieren so im Gewissen. Denn das Phinomen
unmittelbarer moralischer Einsicht bedarf aller drei Momente. Bei Butler schliessen sich dabei
reasonable self-love und moralisches Verhalten keineswegs aus. Beide Prinzipien wiirden
vielmehr vollkommen zusammenfallen (118).

Wie fiir F. Hutcheson und J. Butler gilt auch fiir D. Hume: «The end of all moral speculations
is to teach us our duty» (125). Doch unterscheidet Hume klar zwischen dem Morallehrer, der die
normative Seite der Moral im Sinne praktischer Anweisung tibernimmt, und dem Ethiker, der sich
um Darstellung und Begriindung einer Theorie der Moralitdt bemiiht. Zuerst legt Sch. dar,
inwiefern D. Hume den Begriff eines Selbst als Fiktion aufdeckt und damit eine Hutcheson und
Butler gemeinsame Grundvoraussetzung verlisst. Ausfiihrlich behandelt er dann Humes Affek-
tenlehre, insbesondere dessen Theorie von Stolz und Demut, Liebe und Hass, um dann auf dessen
Ethik und Rechtslehre zuzusteuern. Wie Hutcheson behauptet Hume, dass moralische Fragen
Angelegenheiten «(of) the Feelings of our internal Tastes and Sentiments» (169) seien. Im
Gegensatz zu Hutcheson wird dabei die moral-sense-Theorie beigezogen, um gegen Autoren wie
Clarke und Wollaston den Beweis zu erbringen, dass unsere moralischen Unterscheidungen nicht
von unserer Vernunft abgeleitet seien. Gibt es aber keine praktische Vernunft, so stellt sich die
Frage, wodurch sich moral sentiments auszeichnen, um von anderen Gefiihlen unterschieden
werden zu kénnen. Dazu gibt Hume die vorsichtige Antwort, dass «the impressions arising from
virtue, . ..agreeable, and that proceeding from vice ... uneasy» (179) genannt werden. Um
jedoch diese angenehmen oder unangenehmen Gefiihle aus ihrer Partikularitdt herauszuheben, sei
es notig, auf gewisse allgemeine und stabile Gesichtspunkte zuriickzugreifen, was in concreto auf
nichts anderes als auf eine gewisse Unparteilichkeit herauslaufe. Diese Abstandnahme griinde in
sympathy, die auch die Wurzel der natlirlichen Tugenden wie z. B. der Klugheit, des Mutes sowie
der kiinstlichen Tugend der Gerechtigkeit sei.

Mit dem konsequenten Versuch Humes, die Ethik auf eine empirische Basis zu stellen, kommt
die Diskussion um die moral-sense-Theorie zu threm Ende. Hume erklart zwar, dass der moral

249



sense ein «principle inherent in the soul» (193) sei, aber dieser Sinn keine dem menschlichen Geist
urspriinglich zukommende Qualitdt habe, sondern «by an extensive sympathy with mankind»
(193) zu erkldren sei. Die Annahme eines moral sense erscheint nur deshalb als plausible
Hypothese, weil infolge von sympathy die Gefiihle moralischer Billigung oder Missbilligung
«natiirlicherweise» (193) in uns entstehen. Der moral sense erweist sich so nicht als etwas
Urspriingliches in uns, sondern als ein Derivat unserer moralischen Sozialisation.

Ob und inwiefern sich die zur moral-sense-Theorie Anlass gebenden Phinomene der relativen
Unkorrigierbarkeit und Unmittelbarkeit moralischer Urteile als Produkte dieser Sozialisation
aufweisen lassen, wird von Sch. nicht mehr explizit gemacht. Das sorgfiltig und sauber
gearbeitete Buch beschrinkt sich auf eine historische Studie, ohne die historischen Problem-
l16sungsvorschldge auf aktuelle ethische Begriindungsversuche auszudehnen oder gar eigens
Rekonstruktionsversuche zu unternehmen. Das mag im Sinne einer zwar gerade im deutschen
Sprachbereich noch nicht verfestigten Arbeitsteilung zwischen Philosophiehistorie und systema-
tischer Philosophie richtig sein. Es darf aber gehofft werden, dass der Autor das interessante,
wichtige und aktuelle Thema seiner Habilitationsschrift auch systematisch weiter verfolgt.

Rafael Ferber (Sachseln)

Xavier Tilliette: 1’ Absolu et la philosophie. Essais sur Schelling, PUF, Paris 1987.

Cet ouvrage est un recueil d’articles et de conférences sur Schelling, publiés ou prononcés
entre 1969 et 1986. L’auteur est, on le sait, I'un des meilleurs spécialistes francophones du
philosophe idéaliste, et dans ce livre, il jette toute une série de regards intéressants sur sa pensée.
Souvent I'unité de tels ouvrages est absente, ou reconstruite artificiellement; mais ce n’est pas le
cas ici, malgré la difficulté intrinseque du sujet, Schelling, on le sait, ayant souvent changé de
philosophie, ou du moins modifié des points de doctrine importants: les articles sont autant de
chapitres groupés en trois parties, autour de trois themes — Commencements, Confrontations et
Achévements —, de telle maniére que, quoique chacun garde son autonomie, le lecteur a le
sentiment de progresser presque linéairement.

Bien que ’auteur estime que la derniére philosophie de Schelling soit la plus importante, il
consacre d’abord trois chapitres aux Commencements, ou il examine certaines notions centrales,
telles que 1’Absolu, la liberté et I'intuition intellectuelle, montre I’influence de Herder dans
1’élaboration du concept de nature — et sur ce point il est trés intéressant de noter la maniére
radicalement différente dont la philosophie allemande et la pensée frangaise ont utilisé les
découvertes des sciences du vivant: naturalisme mystique d’un c6té, naturalisme matérialiste et
athée de I'autre —, et reprend la question fort débattue de 1’attribution de 1'Altestes Systempro-
gramm a Schelling ou a Hegel. L’auteur donne aussi une traduction de ce texte important — en ce
qu’il est le premier manifeste idéaliste.

Dans la deuxieme partie du livre, on peut suivre les relations entre Schelling et Hegel, de Iéna a
la mort de celui-ci. L’auteur montre que, alors méme qu’ils semblaient en accord, la pensée
respective des deux philosophes contenait déja les éléments de leur rupture, et il examine de
maniere détaillée les critiques schellingiennes reprochant a Hegel de confondre le conceptuel et le
réel, ainsi que d’adapter a la logique une méthode dont la fécondité ne peut se révéler que dans la
philosophie de la nature. Mais Hegel n’est pas seul en cause dans les Confrontations, et 1’auteur
souligne la parenté de la pensée de Schelling avec le néo-platonisme de Plotin, que le philosophe
allemand avait découvert avec enthousiasme, méme s’il devait s’en distancer par la suite.

Avec les Achévements, nous nous trouvons dans le cadre de la derniere philosophie de
Schelling, marquée plus qu’auparavant par la métaphysique, «c’est-a-dire la question de
I’Absolu» (156) et le dépassement des apories kantiennes. La philosophie ne saurait donc se
restreindre a I'usage de I’entendement, car «sans quelque chose de «démonique> la philosophie est
morte» (158). Dans ce cadre, 1’auteur examine les critiques dirigées par Schelling contre

250



I’argument ontologique, montrant qu’il le rejette dans sa forme classique, mais non sous une
forme modifiée. Il étudie aussi I’articulation entre la philosophie négative, qui «tire son nom des
systemes malfamés de la nécessité», et la philosophie positive, «héritiere du grand empirisme»
(185), déja impliquées dans I’examen de 1’argument ontologique, et qui souléve de nombreuses
difficultés, dont 1’auteur, aprés Schulz et Marquet, essaie de prendre la mesure. La doctrine des
puissances est une clef da la derniére philosophie de Schelling — il parait que le penseur allemand
«suait a grosses gouttes» en l’enseignant, ce qui explique que «les lecteurs d’aujourd’hui
transpirent a leur tour» (231); c’est que cette doctrine est complexe et difficile —; ¢’est pourquoi un
chapitre lui est consacré, d’autant qu’elle s’ouvre sur la conception de Dieu, objet du dernier
chapitre de I’ouvrage, dans la mesure ol elle est liée a des préoccupations historiques, héritées de
Herder et de Lessing. D’ ol une théologie de ' histoire, doublée d’une Christologie, qui s’oppose a
celles de Hegel et de F. Schlegel et n’a pas été€ sans impact sur certains théologiens, personnalistes
notamment. Certes, Schelling n’a pas toujours su éviter «de rationaliser les contenus de foi», bien
qu’il fiit «averti du péril hégélien» (253), mais I’auteur n’en pense pas moins que la fécondité de
cette doctrine est loin d’étre épuisée.

Ce jugement ne se limite pas a la théologie de I’histoire, preuve en est «le regain des études
schellingiennes» (5), et le R. P. Tilliette ne se fait pas faute de le souligner a chaque occasion,
depuis les themes développés dans la premiére philosophie, qui intéressent actuellement beaucoup
les historiens de 1'idéalisme allemand — les Commencements —, jusqu’aux doctrines de la
philosophie tardive, qui, on 1'a dit, gardent la préférence de I’auteur; mais ce n’est pas seulement
aux contenus qu’il faut étre attentif, car, confesse I’auteur: «Une longue familiarité avec Schelling
m’a montré que ses meilleures réalisations avaient la valeur d’appels, et d’ailleurs s’achévent
souvent par un appel» (25), et de citer le mot de Gabriel Marcel, que le philosophe allemand reste
«un compagnon exaltant». Bernard Baertschi (Genéve)

Ch. Jermann (Hg.), Anspruch und Leistung von Hegels Rechtsphilosophie. Spekulation und
Erfahrung Abt. 2, Bd. 5, Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1987.

Die vorliegende Aufsatzsammlung zu Hegels «Grundlinien der Philosophie des Rechts», die
primir ein Gemeinschaftswerk von V. Hésle und Ch. Jermann ist, hat zwei Intentionen: Sie will
zum einen «Hegels Rechtsphilosophie in ihren logischen Strukturen durchsichtig machen» (10)
und zum andern deren «erstaunliche Aktualitit» (ebd.) verdeutlichen. Es geht also nicht bloss um
einen Kommentar zu den einzeln diskutierten Kapiteln der Hegelschen Rechtsphilosophie. Wie
Haosle in seinem Beitrag zur «Stellung von Hegels Philosophie des objektiven Geistes in seinem
System» meint, ist eine normative praktische Philosophie gefordert. Diese héngt nach Hésle von
der Moglichkeit einer Letztbegriindung von Normen ab. Eine solche Letztbegriindung sei mithin,
soll Philosophie als Wissenschaft auftreten konnen, notwendig. «Das heisst aber: Philosophie ist
moglich; denn die Moglichkeit von Philosophie als Wissenschaft und die Moglichkeit von
Letztbegriindung sind ein und dasselbe» (21). Dies ist der Horizont, innerhalb dessen die Autoren
die Rechtsphilosophie Hegels auf ihren Anspruch und ihre Leistung hin iiberpriifen. Diese
Uberpriifung verliert sich hiufig im Detail, ohne wirklich das aufzukldren, was sie sich
aufzuklidren vorgenommen hat: den systematischen Zusammenhang der Bestimmungen des
Rechtsbegriffs.

Das Problem der Letztbegriindung wird, wie Hosle meint, nicht von aussen an Hegel
herangetragen. Die Letztbegriindung sei «der logische Kern des deutschen Idealismus, insbeson-
dere der dialektischen Methode Hegels» (21). Diese Begriindung sei nur innerhalb einer Logik der
Intersubjektivitit zu leisten. Fichte und Hegel hitten den Rahmen der Subjektivititsphilosophie
jedoch nicht iiberschritten. Mit «dem nachhegelschen Gedanken der Transzendentalitit der
Intersubjektivitit (ist) ein neues Prinzip in die Philosophiegeschichte eingetreten — ein Prinzip, das
fiir jeden Versuch einer Neubegriindung der praktischen Philosophie von ausserordentlichem

251



Interesse sein muss» (41). Da Hegel dieses Prinzip noch nicht gesehen habe, fehle seiner
theoretischen wie praktischen Philosophie ein eigentliches Fundament. Auch in der Philosophie
des Rechts seien Intersubjektivitdtsstrukturen nur ansatzweise (im Kapitel «Die Sittlichkeit»)
thematisch. Schon M. Theunissen hat von der in der Rechtsphilosophie Hegels verdringten
Intersubjektivitit gesprochenl. Diese These wird von den «Grundlinien» aber nicht bestatigt.
Vielmehr schreibt Hegel im § 71: «Das Dasein ist . . . als Dasein des Willens . . . nur fiir den Willen
einer anderen Person. Diese Beziehung von Willen auf Willen ist der eigentiimliche und
wahrhafte Boden, in welchem die Freiheit Dasein hat.» Es scheint daher fruchtbarer zu sein, die
Hegelsche Rechtsphilosophie als eine Darstellung differenter Intersubjektivititsverhiltnisse zu
lesen. Sie ist nicht durch das Prinzip der Intersubjektivitit zu erginzen, weil in ihr nichts anderes
als Intersubjektivititsverhdltnisse thematisch sind.

Trotz seiner Kritik an Hegels angeblicher Insistenz auf dem Subjektivitétsprinzip ist Hosle der
Meinung, dass «mit Hegels Freiheitsbegriff . . . eine notwendige, wenn auch nicht hinreichende
Bedingung dafiir gegeben ist, die intersubjektiven Institutionen als wahre Befreiung des Subjekts
zu denken» (65).

In dem Aufsatz «Die Moralitit» vertritt Ch. Jermann die Ansicht, dass Hegels Versuch,
Sittlichkeit als Wahrheit der Moralitit zu begreifen, gescheitert ist. Dies darum, weil «das
subjektive Moment», das die Moralitit zur Geltung bringt, «letztlich ... als nichtig zur
Darstellung kommt» (129). Jermann schligt zur Rettung des Moralitits-Kapitels vor, «einen
Abschnitt positiver inhaltlicher Zweckbestimmungen» (143) hinzuzufiigen. Die Frage, ob Hegel
das subjektive Moment in der Sittlichkeit wirklich aufzuheben vermag, ist von zentraler
Bedeutung. Es ist jedoch fraglich, ob Hegels Aufhebungsversuch als misslungen bezeichnet
werden kann. Denn die staatlichen Institutionen der «Polizei» und «Korporation» sind als
«moralische» Institutionen anzusehen. Ihr Ziel ist es ndmlich, das Recht des subjektiven Willens
zu schiitzen und zu verwirklichen. Insofern werden bei Hegel die sozialstaatlichen Massnahmen
nicht, wie Jermann glaubt, allein einer reinen Moralitit, d. i. der privaten Fiirsorge liberantwortet.
Die Aufgaben von Polizei und Korporation sind sozialstaatlicher Art.

Zurecht stellt Jermann selbst fest, dass man «in der sozialen Marktwirtschaft . . . diejenige
Wirtschaftsform erkennen (muss), die dem Geist der Hegelschen Rechtsphilosophie am angemes-
sensten ist« (180). Hosle zeigt in seinen Ausfiihrungen zum Hegelschen Staatsbegriff, dass Hegel
den Staat weder als Einrichtung fiir das einzelne Interesse noch als ein Machtgebilde auffasst. Und
mit Recht weist Hosle auf den inkonsequenten Aufbau des Kapitels tiber die innere Verfassung
hin. Hegels Begriindung der Monarchie wird Hosle zufolge durch eine im Unterschied zur Angabe
im § 273 verdnderte Anordnung der Momente erméglicht. Hegel beginnt im § 275 mit dem
Moment der Einzelheit (mit der fiirstlichen Gewalt), «das nicht mehr iiber die Allgemeinheit
vermittelt zu werden braucht» (201). Ganz ohne Vermittlung mit der Allgemeinheit wird die
fiirstliche Gewalt jedoch von Hegel nicht dargestellt. Sie ist nach Hegel an das Ganze der
Verfassung und der Gesetze — wenn auch nicht rechtlich, so doch zumindest moralisch — gebunden
(vgl. dazu § 303). Zudem setzt der Monarch eine feste Konstitution der Institutionen voraus. «Die
Garantien . . . der fiirstlichen Gewalt liberhaupt, fiir Gerechtigkeit, 6ffentliche Freiheit usf., sind
Sicherungen durch Institutionen» (§ 286).

Hosle kritisiert auch Hegels Ansicht, der Staat miisse ein einzelnes sein. Dieses Staatsver-
stindnis beruht nach Hosle «auf groben Begriffsfehlern und ist mit dem mit dem inneren
Staatsrecht erreichten Niveau nicht vertraglich« (221). Dabei werden aber die Argumente Hegels
nicht geniigend in Erwigung gezogen. Nach Hegel folgt die Einzelheit des Staates aus dessen
Begriff. Denn als freie Einheit muss der Staat von anderem unterschieden sein (vgl. § 321ff.).

1 M. Theunissen, Die verdringte Intersubjektivitit in Hegels Philosophie des Rechts, in:
Hegels Philosophie des Rechts, hg. v. D. Henrich u. R.-P. Horstmann, Stuttgart 1982,

232



K. Seelman thematisiert das Verhiltnis von Hegels Strafrechtsphilosophie und der Strafrechts-
philosophie der Aufkldrung. Er ist der Meinung — und darin sieht er das Weiterfithrende der
Hegelschen Strafrechtskonzeption —, dass nach Hegel der Verbrecher durch die Bestrafung einen
«Anerkennungsverlust» erleidet. «Der Verbrecher wird durch sie in die Gesellschaft integriert»
(235). Hegel versteht die Strafe in der Tat als Entzug von Anerkennung. Dieser Anerkennungsent-
zug dient nach Hegel jedoch nicht der Besserung (und auch nicht der Abschreckung) des
Verbrechers; das «Aufheben des Verbrechens ist . . . Wiedervergeltung» (§ 101). Den Abschluss
des Bandes bildet ein Aufsatz von M. Hartwig zur «Krise der deutschen Staatslehre und
Riickbesinnung auf Hegel in der Weimarer Zeit». Dabei wird vor allem der Staatsbegriff von H.
Heller positiv hervorgehoben. Hartwig schldgt vor, Hellers Staatsverstindnis durch das Hegel-
sche zu ergidnzen, um eine neue, «idealistische Staatslehre» (275) zu entwickeln. Was damit
gemeint ist, bleibt unklar. Peter Schaber (Ziirich)

Moderne Probleme / Problémes modernes

Michele di Francesco: Parlare di Oggetti. Teorie del senso e del riferimento. Unicopli, Milano
1986.

Dans ce livre de 315 pages, riche d’une bibliographie de 50 pages, Di Francesco aborde le
probléme de la référence d’un point de vue qu’il qualifie lui-méme de «philo-kripkéen révisio-
niste», c’est-a-dire qu’en acceptant le noyau de la théorie kripkéenne il en aborde les théses dans
une perspective philosophique plus continentale liée a certaines thématiques d’origine kantienne.
I1 consacre cependant bon nombre de pages a 1’exposition critique de la théorie descriptiviste de la
référence, a savoir la conception suivant laquelle le paradigme de la référence est la satisfaction
par le désignatum des criteres qualitatifs au moyen desquels on I’identifie. Chaque expression
référentielle n’est telle qu’en vertu d’un sens qui I’accompagne et le référent est 1’ objet désigné par
la description. Cette conception est critiquée par la théorie causale de la référence ou théorie de la
référence directe. Cette nouvelle théorie, qui soutient que le nom entretient un rapport direct avec
son objet, est née aux débuts des années 70 avec Kripke et Putnam et elle est liée au développement
de la logique modale, particulierement a la sémantique des mondes possibles. Un nom est un
désignateur rigide et de ce fait il désigne le méme objet dans tous les mondes possibles, ou, sil’on
préfere, dans toutes les situations contrefactuelles imaginables. On opére ainsi une nette
distinction entre les noms et les descriptions définies, désormais assimilées aux stéréotypes, a
savoir les idées conventionelles, souvent contenues dans les dictionnaires, qui généralement sont
associées aux noms, et qui comme telles peuvent facilement changer d’un monde possible & un
autre, d’une situation contrefactuelle a I’autre. Ainsi, un nom ne peut pas étre le synonyme d’un
certain ensemble de descriptions définies. A cet argument modal en faveur de la nouvelle théorie,
il faut ajouter un argument épistémique suivant lequel, aprés un baptéme initial, le nom est
transmis de bouche a oreille, formant ainsi une chaine causale (sociale) en vertu de laquelle il est
lié a son porteur.

Aprés avoir exposé dans les détails ces deux positions, apparemment antithétiques, Di
Francesco, en prenant sérieusement en considération les objections cognitivistes proposées par
Searle, Dummett et Bonomi, et en récupérant certaines idées de Strawson, propose pour ainsi dire
une synthése. Dans un premier temps, il formule avec clarté la distinction entre référence pure et
référence directe, c’est-a-dire entre une position en gros assimilable a 1’atomisme de Russell,

253



suivant lequel on tombe inévitablement dans le solipsisme, puisqu’ en proclamant le primat des
sense data, le référent ne peut qu’étre privé; et une position qui nie que la référence soit a-
conceptuelle. La théorie de la référence directe, développée par Di Francesco n’exclut pas la
médiation d’un point de vue, d’un concept, tout en proclamant 1’indépendance de 1’objet par
rapport aux propriétées au moyen desquelles on le définit. I y a donc un élément de réalisme —
réalisme empirique et non métaphysique — qui garantit, d’une part, I’indépendance de I’objet et,
d’autre part, le fait que ce dernier nous est toujours donné a I'intérieur de certaines modalités
cognitives. L’individuation présuppose en définitive notre appartenance a un monde spatio-
temporel qui nous entoure, de méme qu’a une communauté socio-linguistique. L’objet ou référent
est un objet réel, externe, placé dans un contexte spatio-temporel auquel nous aussi nous
participons. De ce fait, le désignatum n’est pas assimilable a une perspective, a une description ou
stéréotype au moyen duquel on I’identifierait: il transcende le point de vue. Il est le point unitaire
d’une infinité d’actes possibles de perception.En proclamant la transcendance de I’objet, c’est-a-
dire le fait qu’il n’est pas assimilable a un certain point de vue ou connaissance, Di Francesco
proclame du méme coup que 1’objet est public et il rejette ainsi la fameuse theése de 1I’incommen-
surabilité des théories, avec les aberrations antirationalistes qui souvent en découlent.

Du point de vue épistémologique, Di Francesco souléve ainsi, en discutant certaines theses de
Dummett, la question de la possibilité de la compréhension et de la signification, a savoir s’il est
desormais possible de concilier la théorie cognitiviste du sens en présence d’une composante
inéliminable d’indexicalité dans la référence. Eros Corazza

Guy Schibler: Le regard contre le réel. Iderive, Lausanne 1987.

L’auteur nous donne dans ce livre un essai philosophique sur le cinéma pornographique, sans
doute un des seuls qui ait été écrit. Il s’agit, comme nous venons de le dire, d’un essai
philosophique, et cela veut dire autre chose qu’un essai moral, comme nous allons le voir par une
exposition rapide de quelques themes importants qu’il recéle.

La nature du genre pornographique est appréhendée par I’auteur a partir de deux modeles,
«deux genres théoriques majeurs» (13), qui sont appelés le genre de I’ Un et le genre de I’ Autre, le
premier consistant a expliquer les objets a partir d’un principe unique, le second a déclarer toute
explication impossible «et a faire de toute chose la trace, I'indice d'un mystérieux ailleurs». Or la
pornographie est en rupture avec chacun de ces deux modeles: le récit pornographique s’accom-
mode fort bien de I’incohérence et prétend révéler tous les secrets du corps. Elle se met donc,
d’une certaine maniere, en rupture avec le sens. Pourquoi? Parce qu’elle prétend retrouver le réel.

Cela, paradoxalement, elle le fait par I'image, qui est un manque d’étre; d’autant que 1’'image
pornographique n’est pas, comme les autres images, au service du réel: elle veut s’y substituer,
permettant ainsi le retrait narcissique du spectateur. Par 1, elle manque le réel et y substitue un réel
pornographique, immédiat, cru et impersonnel (20): le réel devient «corps sexuel, anonyme,
congu comme machine a jouir, et excluant tout ce qui n’est pas lui» (21).

Approfondissant ensuite cette premiere présentation, 1’ auteur situe la pornographie par rapport
au spectacle en faisant appel a la notion heideggerienne d’é-loignement et aux analyses de
Merleau-Ponty dans Le visible et I’ invisible; cela |’améne a distinguer plusieurs types de <visible>
et a caractériser le gros plan cinématographique, dont les films sacrifiant a ce genre font un grand
usage, paradoxalement comme un €loignement: «on voit en face de et plus dans» (33). Le regard
est, bien siir, essentiel dans le cinéma; seulement, le regard pornographique est différent, ¢’est un
regard voyeur, faisant écho a I’exhibitionisme de la projection — exhibitionisme qui, contraire-
ment a ce qu’on dit souvent, n’est pas caractéristique des films de fiction. Ce regard est lié a la
relation trés particuliére qu’entretient le genre étudié avec le réel: «L’opération propre a la
pornographie consiste a travestir le réel en le restituant sous la forme d’un réel-vu, d’un réel-
montré» (38), d’ol I'inexpressivité de I'ceil des acteurs dans ces films: il ne doit pas géner la

254



maitrise du regard du spectateur — I’auteur illustre ce point en recourant aux analyses sartriennes
du regard.

Tout cela montre que, contrairement a ce qu’on dit habituellement, il y a bien une mise en
scéne dans les films pornographiques; il y en a donc une esthétique, celle «de la vision optimale»
{40).

Vision et réel-vu, voila les deux pdles entre lesquels le «porno» se meut. On le remarque aussi
dans son désir de «faire vrai», lorsque, par exemple, il ne retient de la sexualité que la jouissance
visible, la tronquant par la, manquant donc encore une fois le «vrai» réel. L auteur étoffe encore
son propos en comparant la pornographie & la prostitution, les deux ayant pour point commun
qu'on y achéte «le sexe avec annulation de l’autre» (53), en convoquant certains thémes
psychanalytiques pour rendre compte de ’attitude du spectateur-consommateur de porno, ou en
étudiant les rapports qui existent entre 1’érotisme, 1’amour et la pornographie. Pour mettre ces
derniers en lumiére, I’auteur les appréhende a partir de la notion de désir, congu comme
«]’épreuve d’'un manque»; amour et pornographie se révoltant contre ce manque, I’un parce qu’il
est «un désir de désirer autrement que sur le mode du manque» et I’autre «un désir de ne pas
désirer»; 1’érotisme, lui, le cultivant.

Pour préciser encore le sens et la fonction de la pornographie, ’auteur la situe par rapport au
dualisme de I’Ame et du corps: 1’dme, c’est, surtout dans la tradition mystique, le lieu du secret; de
ce point de vue, le porno en est la négation, puisque, on1’a vu, il tend a tout exhiber, si bien qu’on
peut dire de lui qu’il «institue le régne du pur corps, prolonge en I’inversant le dualisme de 1’dme et
du corps» (68), ce qui n’est pas étonnant, puisque la vision pornographique est du type de la vision
cartésienne: vision de surface. Des textes de Jean de la Croix, de Kierkegaard et de Jankélévitch
soulignent cette opposition. Le secret et le dévoilement; cela engage 1’auteur a analyser cette
dualité en termes d’étre et d’apparence et a caractériser par la la pudeur et ses multiples oppositions
a la pornographie.

La derniére partie de cet ouvrage est consacrée a I'étude de I’effet que les films pornographi-
ques exercent sur le spectateur; cet effet est triple: de choc (premiere image), de rafale (par la
répétition des images-choc) et de bain (par la répétition des images analogues). L’effet de choc se
diversifie selon les cing figures de lanouveauté, de I’obscénité, de I’instinct, de I’animalité et de la
gerbe; celui de rafale selon la répétition, 1’hyperbole et I’orgie; et celui de bain selon la souillure, la
mort du sublime, la lourdeur et la laideur — la bonne pornographie, nous dit I’auteur, est «celle qui
se nourrit a la source du laid» (117) —, si bien que le genre étudié n’apparait pas tant du c6té du mal
et de la transgression que du coté «de ce que Bataille appelle I’affaissement ou la déchéance»
(112).

En conclusion, ’auteur reprend les points forts de son analyse, qui tendent a montrer le travail
de négation effectué par la pornographie: «négation du réel, de I’altérité, de la subjectivité, mais
aussi de I'imaginaire, de la fiction, du fantasme, du désir» (118-119), négation dont ce compte-
rendu a souligné quelques-uns des aspects, sans prétendre, bien entendu, en rendre la richesse et la
subtilité. Des lors, si I’on voulait comparer la pornographie a une figure mythologique, c’est a
Priape qu’il faudrait penser et non a Baubd. Cela indique que, malgré une attitude non
moralisante, 1’auteur n’a jamais perdu de vue la morale, c’est-a-dire, dans ce contexte, «la simple
maxime qui affirme la supériorité du réel sur ce qui I’imite imaginairement» (123), d’autant que,
méme sur le plan de ’imagination, la pornographie occupe «celle de la lanterne rouge» (121).
Mais il s’agit moins de la combattre que de la mettre a sa place, car «apres tout, elle permet peut-
étre a ’homme de se figurer avec calme ce qu’il peut y avoir de médiocre en lui. Encore une fois,
les antiques ont eu le génie d’avoir su intégrer Priape a leur panthéon . .. et d’en avoir fait le
dernier des dieux.» (124)

Comme on le voit, il s’agit d’une étude a la fois fouillée et intellectuellement sophistiquée du
cinéma pornographique. L’auteur se demande d’ailleurs si sa «démarche ne reléve [. . .] pas de la

255



sursophistication théorique» (98), si «plutét que [d’étre] le lieu d’un échange relativement
complexe entre réel et imaginaire, [la pornographie] serait simplement la stimulation brute d’un
instinct» (99). Mais il n’a pas de peine a2 montrer que ce n’est pas le cas, puisqu’il n’existe pas chez
I’homme d’instinct isolé, de «zone de pure nature» — pas plus que de zone de pure animalité —, si
bien que «la pornographie joue sur le fantasme d’un en dega du fantasme, sur le fantasme d’un
retour a ’instinct». Comme il n’y a pas de pure nature en I’homme, il est nécessaire d’interpréter
toutes ses activités, donc d’utiliser des grilles conceptuelles pour saisir ce phénoméne humain
qu’est la pornographie; on a vu que I’auteur convoque a cet effet essentiellement la psychanalyse
(Lacan) et les philosophes frangais contemporains — Lévinas, Jankélévitch, Derrida, Barthes —,
dont il conjugue les concepts avec la littérature cinématographique sur le genre qu’il examine.
Cela donne un éclairage particulier, on 1’aura remarqué, mais intéressant en ce qu’il permet
d’attirer I’attention sur de nombreux aspects de la pornographie qui, méme pour un esprit attentif,
passent aisément inapercus. Bernard Baertschi (Genéve)

Religionsphilosophie / Philosophie de la religion

Heinz Kleger, Alois Miiller (Hg.): Religion des Biirgers. Zivilreligion in Amerika und Europa.
Chr. Kaiser Verlag, Miinchen 1986.

In den letzten Jahren ist aus verschiedenen Griinden die Religion wieder Gegenstand der
Diskussion geworden. In die Reihe der Veroffentlichungen zu diesem Thema gehort auch die von
H. Kleger und A. Miiller herausgegebene Aufsatzsammlung. Diese dokumentiert die neu
entstandene Aufmerksamkeit, die der Religion in ihrer gesellschaftlichen Bedeutung nicht nur
von Theologen, sondern vor allem von Soziologen und politischen Philosophen entgegengebracht
wird. Deren Interesse gilt denn auch nicht in erster Linie der Religion, sondern der modernen
Gesellschaft, genauer der liberal verfassten modernen Gesellschaft. «Wir sprechen dann von
<«Religion des Biirgers>, wenn die kulturellen Erhaltungsbedingungen liberaler Staaten und der
individuellen Freiheit an Religion gebunden werden, wie immer diese im einzelnen verstanden
wird» (Kleger/Miiller, S. 239). Mit der Religion des Biirgers wird jedoch nicht nur auf ein
modernes Phinomen Bezug genommen, sondern unter diesen Titel fallen, wie dies die historische
Einleitung von Kleger/Miiller vor Augen fiihrt, alle in der abendlidndischen Geschichte unternom-
menen Versuche der Regelung des Spannungsverhiltnisses zwischen Religion und Politik seit den
ersten Auseinandersetzungen des Christentums mit der romischen Staatsreligion. «Der Komplex
einer Religion des Biirgers ldsst sich (. ..) als Kontinuum ordnen, an dessen einem Ende die
Religion und an dessen anderem Ende der Biirger angesiedelt ist. In der Mitte dieses Kontinuums
bewegt sich die Religion des Biirgers» (S. 243). Dagegen ist der Begriff der Zivilreligion, wie er
von den Autoren dieses Buches verwendet wird, ein spezifisch moderner Begriff. Er wurde vom
amerikanischen Soziologen Robert N. Bellah in die Diskussion eingefiihrt. Das dokumentieren
die ersten beiden Aufsitze, die damit erstmals auch in deutscher Sprache vorliegen. Das breite
Echo, das diese in Europa gefunden haben, belegen die nachfolgenden Beitrige von L.
Layendecker (Niederlande), G. Guizzardi (Italien), E. Bailey (Grossbritannien), A. Saurma
(Schweiz) und J.-P. Willaime (Frankreich). Wihrend es sich bei diesen Autoren um Soziologen
handelt, die in erster Linie den sich offentlich manifestierenden Zeichen einer Zivilreligion
nachspiiren, die sie im Kontext ihrer jeweiligen Nationalkultur interpretieren, widerspiegelt die in
Deutschland gefiihrte Diskussion ein eher philosophisches Interesse an der Religion des Biirgers.

256



Diese ist mit den Beitragen von N. Luhmann, H. Liibbe und dem Schlussbeitrag von H. Kleger/A.
Miiller, welcher die Religionsdebatte in Deutschland aus verschiedenen Gesichtspunkten analy-
siert, auch am stérksten vertreten. Dem abschliessenden kldrenden Blick von Kleger/Miiller wird
sich der Leser der Sammlung geme anvertrauen, vor allem wenn er die heterogenen Untersuchun-
gen begrifflich zu durchdringen sucht. Diese Heterogeneitit ergibt sich daraus, dass es einerseits
um die Sicherung eines Phidnomenbestandes, dann aber auch um die begriffsgeschichtliche und
gesellschaftstheoretische Deutung dieses in seinen Konturen unscharfen Bestandes geht.

Bei dem nicht unumstrittenen Phinomen der Zivilreligion handelt es sich um eine Art von
offentlicher Religion oder Religiositit, die sich ausserhalb der Kirchen und anderer religidser
Vereinigungen manifestiert. Diese bildet — so die These — einen wesentlichen Bestandteil der
politischen Kultur, und dies obwohl in modernen Gesellschaften die Trennung zwischen Kirche
und Staat institutionalisiert und die Religion eine Sache der personlichen Uberzeugung geworden
ist. «Diese offentliche religiose Dimension driickt sich in einer Reihe von Uberzeugungen,
Symbolen und Handlungen aus, welche ich die amerikanische Zivilreligion nenne» (Bellah, S.
22). Divergenzen in der Konstatierung dieser religiosen Bekundungen finden sich einmal auf der
Ebene von deren Trigern. Wihrend Bellah sich vor allem auf offentliche Handlungen —
Antrittsreden von Prasidenten und nationale Feste — bezieht, unterscheidet Bailey zwischen dieser
offiziellen («civic») und einer volkstimlichen Religion («civil religion»), die auf den Alltag
verweist, wo dieser «als gemeinsame Teilhabe an etwas Geheiligtem» (Bailey, S. 106) erfahren
wird. Dann ist umstritten, welche «Glaubenselemente> in den Begriff der Zivilreligion aufgenom-
men werden sollten. Sind dazu beispielsweise neben den Verweisen auf Gott als transzendente
Bezugsgrosse auch die Erinnerungen an die historische Rolle der Nation zu zdhlen? Letztere sind
in Amerika und Frankreich besonders stark ausgepridgt: In Amerika sind es vor allem die
Unabhingigkeitserklarung und der Biirgerkrieg, in Frankreich der Gesellschaftskult der Revolu-
tionszeit und die Gegenbewegung der Restauration, die in der Symbolik der Zivilreligion ihren
Ausdruck finden. Dieser aus der Verbindung mit dem Schicksal der Nation entstandenen Form der
Zivilreligion stellt Layendecker einen allgemeineren Typ gegeniiber: einen «Komplex von auf
eine transzendente Wirklichkeit bezugnehmenden Uberzeugungen, die die Grundlage sowohl fiir
nationale Integration als auch fiir individuelle Verantwortlichkeit bilden» (S. 68). Denn gerade
spezifisch nationale Rituale seien in der Gegenwart der Niederlande nicht zu finden. Schliesslich
stellt sich die Frage, inwiefern die Zivilreligion iiberhaupt etwas mit Religion zu tun hat.
Deswegen schligt Liibbe vor, deren Begriff nicht — wie das in den USA der Fall sei — fiir «das
Insgesamt der Bestinde, auf die sich die Legitimitit des Staates griindet» (S. 205), zu verwenden,
sondern ihn auf «diejenigen Symbole, symbolischen Handlungen, rituellen und freien Bekundun-
gen, Normen und freien Gewohnheiten (. ..), durch die innerhalb des politischen Systems
offentlich ein Sinnbezug zu prinzipiell nicht disponiblen Voraussetzungen seiner eigenen Exis-
tenz hergestellt wird» (S. 206), zu beschrinken.

Die Frage, ob und wie faktisch im Sinne der Zivilreligion geglaubt wird, macht aber nur die
eine Seite des Problems aus. Denn Konturen gewinnt der Begriff der Zivilreligion erst, wenn es
gelingt, die Erforschung des Phinomens mit historischer und begriffsgeschichtlicher Analyse zu
verbinden. Letztere steht im Zentrum vor allem der deutschen Debatte. Liibbe exponiert seinen
Begriff der Zivilreligion in einer Kontrastierung mit Rousseaus «religion civile», deren Lehrsitze
«die Existenz eines allméchtigen, wohlwollenden und vorsehenden Gottes, ein Leben nach dem
Tod, Vergeltung von Gut und Bose, Heiligkeit des Gesellschaftsvertrages und der Gesetze und
schliesslich die Ablehnung jeglicher Intoleranz» (Layendecker, S. 68) beinhalten. Sowohl die
moderne als auch Rousseaus Zivilreligion charakterisieren sich durch die «Minimalisierung»
(Liibbe, S. 197) ihrer Glaubensgehalte. Liibbe spricht vom «Schwundstufencharakter des
explizierbaren zivilreligitsen Bekenntnisinhalts, der offensichtlich auf jenes Minimum hin
tendiert, das als maximal konsensfihig angenommen wird» (S. 198). Hingegen sei die Pflicht zum

257



Bekenntnis zur Zivilreligion, die noch Rousseau forderte, mit der in modernen Gesellschaften
garantierten Religionsfreiheit nicht vereinbar: «Vollendete religionspolitische Aufkldrung setzt
(...) die Uberzeugung voraus, dass konstituierte religiose Bekenntnispflicht als Mittel zur
Beforderung biirgerlicher Moral weder notig noch tauglich ist» (S. 197). Wenn auch vom Biirger
kein zivilreligioses Bekenntnis mehr gefordert werden kann, so wird von diesem doch Loyalitat
gegeniiber der Verfassung verlangt, in welcher die Zivilreligion ihrerseits in den «Formeln
religidsen Staatsrechts» (Liibbe, S. 200) prasent ist. Den sich daraus ergebenden Widerspruch,
dass sich ein Atheist sein Recht in der Verantwortung vor Gott zubilligen lassen muss, halt Liibbe
fir de facto irrelevant, da er in einer Kultur, in welcher der Glaube an Gott weiterhin eine
Selbstverstandlichkeit sei, nicht problematisch sei. Das mag fiir die Atheisten ihre Richtigkeit
haben, trifft aber auf andere — sich noch in der Minderheit befindende — Gruppen nicht unbedingt
zu, wie das Beispiel von Politikerinnen, die es verweigern, beim Amtsantritt auf Gott (als
Symbolfigur einer patriarchalen Kultur) zu schworen, illustriert. Hier erhebt sich ein grundsitzli-
ches Bedenken in der Frage der Bestimmung des Minimalgehaltes der Zivilreligion. Im Unter-
schied zum 18. Jahrhundert, wo Rousseau die Sitze der «religion civile» formulierte, kann heute
nicht mehr vom Konsens iiber die Existenz eines «allméchtigen, wohlwollenden und vorsehenden
Gottes« ausgegangen werden. Denn gerade die Kritik der rationalen Gottesbeweise, auf die
Rousseau sich noch fraglos stiitzen konnte, macht ein Moment der Aufklirung aus, wenn denn zu
den Ergebnissen der religionspolitischen Aufklarung wesentlich auch die Anerkennung sikularer
Wissenschaft gehoren soll (vgl. Kleger/Miiller, S. 228). Rousseaus Begriff der «religion civile» —
so konnte man aufgrund der Interpretation Luhmanns einwenden — ist auch insofern voraufge-
klért, als es sich dabei um eine politisch und menschlich addquate Religion handeln soll: «Die
Grunddifferenz von Mensch und Biirger (. . .), die im Rosseau’schen Theorieapparat eine Reihe
sehr verschiedenartiger Probleme zusammenzieht, konnte in der Staatstheorie des <contrat social>
nicht iiberzeugend aufgeldst werden. Die Antwort, die die Staatstheorie schuldig blieb, wurde mit
einem Religionsbegriff gegeben — eben dem Begriff der «religion civile>, dem Begriff einer
politisch und menschlich addquaten Religion» (Luhmann, S. 182). Damit bleibt aber die «religion
civile» auch der Wahrheitsfrage nicht entzogen, was nicht zuletzt dadurch bestitigt wird, dass
diese in Frankreich konkurrenziert und durch andere Vorstellungen einer Zivilreligion abgelost
wurde. Willaime stellt fest, dass sich in Frankreich kein «Konsens iiber Zivilreligion» (S. 152)
herausbildete, sondern die Sékularisierung des Staates sich im Kampf zwischen einer laizistisch
und einer katholisch geprégten Zivilreligion vollzog. So stellt sich zu Recht Luhmanns Frage: «Ist
Zivilreligion formulierbar?» (S. 188). Denn: «Die Formulierung der Zivilreligion entfernt sich in
dem Masse, als sie soziale Kontexte in Anspruch nimmt und Bewusstsein praokkupiert, von dem,
was als Selbstverstindlichkeit unterstellt werden kann, und setzt es der Riickfrage, ja der Negation
aus» (Luhmann, S. 189). Luhmann stellt zwar wie Liibbe eine konstitutive Funktion von Religion
in der modernen Gesellschaft fest, verfiigt aber im Unterschied zu diesem iiber einen grundsitz-
lich anderen Zugriff sowohl auf die kirchlich ausgeprigte Religion wie auch auf die Zivilreligion,
da er von der aufgeklarten Gesellschaft als einer vom «Formtypus funktionaler Differenzierung»
(S. 186) ausgeht. Moderne Gesellschaften charakterisieren sich durch die Ausdifferenzierung der
Teilsysteme von Wirtschaft, Politik, Erziehung, Wissenschaft und Religion. Dabei bleibe aber
die «Gesamtgesellschaft als soziale Umwelt jedes ihrer Teilsysteme ein eigenes System» (S. 187).
Die Zivilreligion bestimmt Luhmann demzufolge aus ihrer korrelativen Funktion, die der
Gesamtgesellschaft zugeordnet ist, zur Religion als Teilsystem der Gesellschaft, in der sich erst
das eigentliche religiose Bewusstsein ausbildet. Von der Religion her gesehen ist die Zivilreligion
so die Vermittlung der kirchlichen Religion mit ihrer sdkularen Umwelt, von der Gesellschaft her
gesehen das, was als «Wertkonsens» (S. 188) unterstellt werden muss, damit soziale Kommuni-
kation tiberhaupt moglich ist. Dazu zéhlt Luhmann die in der Verfassung kodifizierten Wertideen,
aber auch weniger formalisierte politische und persénliche Uberzeugungen.

258



Wie sich an den Beispielen von Liibbe und Luhmann zeigt, bestimmt die begriffliche Analyse
wesentlich iiber die Definition von Zivilreligion mit. Entscheidend scheint aber letztlich der
aktuelle Kontext und die damit verbundene Bestimmung der Relevanz von Zivilreligion. Das wird
an der Gegeniiberstellung zweier Arten der Berufung auf Zivilreligion deutlich: Liibbe sieht in der
Zivilreligion eine der wichtigsten Erhaltungsbedingungen des modernen liberalen Staates. Denn
fiir ihn ist diese die Form, in der sich das politische System auf Voraussetzungen bezieht, die es
selbst nicht garantieren kann. Dass das politische System auf transzendenten Legitimationsgrund-
lagen beruht, macht es erst zum Garanten der Liberalitit. Das belegen die «Erfahrung der
Selbstzerstorung des Staates», die «Erfahrung des religiosen und weltanschaulichen Terrors, der
in modernen Gesellschaften die zwangsldufige Folge des Versuchs ist, die Legitimititsgrundlagen
des politischen Systems innerhalb seiner selbst zu verorten und zu verwalten» (Liibbe, S. 207).
Wihrend Liibbe auf die Selbstverstindlichkeit politisch relevanter religioser Uberzeugungen
abstellt, fordert Bellah deren aktive Forderung. Er verbindet das Interesse an Zivilreligion direkt
mit der Frage nach der Zukunft der amerikanischen Republik. Er fiihrt die «Korruption der
Republik» (S. 57), worunter er sowohl das Streben nach materiellen Giitern als auch politische
Unwissenheit zihlt, welche ein «verantwortungsvolles Handeln in einer revolutionidren Welt» (S.
35) verunmogliche, unmittelbar auf den Verlust der republikanischen Tugenden der Biirger
zuriick, deren Symbolik er in der amerikanischen Zivilreligion ausgeprégt sieht. In der Kritik des
«liberalen Konstitutionalismus» (S. 50), der von der «utopischsten aller Ideen in der Geschichte
des politischen Denkens» (S. 48), ndmlich dem Utilitarismus, ausgehe, lenkt Bellah den Blick
wieder auf die alten Werte der Nation. Aktualisierung und Erweiterung der Zivilreligion hin zur
internationalen Symbolik einer Weltzivilreligion sieht er als notwendige Bedingungen einer
moglichen Bewiahrung der amerikanischen Republik. Durch dieses Interesse an der Zivilreligion
wird der Leser wieder auf die grundsitzliche Problematik des Verhaltnisses zwischen Religion
und Politik zuriickgefiihrt, ndmlich auf die Frage, ob eine Aktualisierung der Zivilreligion aus
dem Blickwinkel der politischen Philosophie ohne die Gefahr einer unerwiinschten und unbeab-
sichtigten Repolitisierung der Religion moglich sei. Auf diese Gefahren weist nicht nur die
Geschichte der Religion des Biirgers hin, sondern sie sind auch heute bewusst: «Wie alle
Religionen ist die Zivilreligion auf verschiedenste Art und Weise entstellt und geradezu ddmoni-
siert worden». Welches ist die «Zivilreligion in ihrer besten Form» (Bellah,S. 31)?

Simone Zurbuchen (Ziirich)

259






	Buchbesprechungen = Comptes rendus

