Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 47 (1988)

Buchbesprechung: Staat und Gerechtigkeit? : Zu O. Hoffes "Politische Gerechtigkeit”
Autor: Kleger, Heinz

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlungen/Etudes critiques

HEINZ KLEGER

Staat der Gerechtigkeit?
Zu O. Hoffes <Politische Gerechtigkeit>

Fir Hoffe bezeichnet politische Gerechtigkeit den Grundbegriff einer sittlichen Rechts- und
Staatskritik. Auf dieser Leitlinie ist die Kritik von vornherein auf eine politische Ordnung
bezogen, die zwar als Herrschaftsordnung, nicht aber als Unterdriickungssystem aufgefasst wird.
Diese mit dem klassischen Problem politischer Philosophie verséhnte liberale Position geht erneut
der Frage nach den Kriterien gerechter Herrschaft auf den Grund und das mit einer Griindlichkeit,
die auf den folgenden wenigen Seiten nicht angemessen genug gewiirdigt werden kann. Die
Verengung oder Konzentration der Diskussionen in der praktischen Philosophie seit ihrer
gliicklich erfolgten <Rehabilitierung> auf Ethik-Begriindung wird damit iiberwunden. Die prakti-
sche Philosophie wird mit dem Thema <politische Gerechtigkeit> wieder politisch, wenngleich
«fundamentalpolitisch> (Hoffe spricht von «politischer Fundamentalphilosophie», 28ff.), was
heisst: sie wird wieder staatsphilosophisch auf fundamentalpolitische Art und Weise (nachdem
der Disziplinentite]l <Staatsphilosophie> mancherorts zugunsten von <politischer Theorie> schon
aufgegeben worden ist). Wir werden uns fragen, auf welchen Primissen die Herrschaftskritik
beruht, mit welchen Methoden sie durchgefiihrt ist und vor allem, wohin sie fiihrt. Die Pramissen
werden klar und schrittweise eingefiihrt, die rationale Methode ist deutlich, ja sie ist das
Vorzeigestiick dieser Art politischer Philosophie eines erneuerten Vertragsdenkens. Herausge-
kommen ist ein Buch — vielleicht ein «deutscher Rawls>, der lange unterwegs war —, dessen
Gedankengang und dessen philosophiehistorische und anthropologische Abstiitzungen immanent
nur schwer zu kritisieren sein diirften. Am Ende eines Uberblicks, der die vertragstheoretischen
Ansitze von Hobbes, Kant und Rawls vergleicht, hatte Hoffe 1976 geschrieben: «Eine Ausarbei-
tung der vertragstheoretischen Begriindung politischer Gerechtigkeit, die gleichermassen dem
klassischen wie dem zeitgendssischen Problembewusstsein gerecht wird, steht immer noch aus»!.
Mit dem vorliegenden Werk <Politische Gerechtigkeit> (Frankfurt 1987) liegt eine solche
Ausarbeitung vor.

Hoffes Neuvermessung des Gerechtigkeitsdiskurses bezieht sich auf zwei gegenldufige
Provokationen gleichermassen: zum einen und zuerst auf den Rechtspositivismus (gegen den
Hoffe die sittliche Perspektive, so wie er sie versteht, erst begriinden muss, will er doch wieder
Raum schaffen fiir die Ethik in der politischen Philosophie) und zum anderen gegen den
Anarchismus (gegen den zudem Staatsverhiltnisse allererst zu begriinden sind). Im kritischen
Durchgang durch Rechtspositivismus und Anarchismus ergibt sich die mit einer Ethik streng

1 In: Ethik und Politik, Frankfurt 1979, S. 225.

Korrespondenzadresse: Dr. Heinz Kleger, Obstgartenstr. 31, CH-8006 Ziirich

229



Kantischen Typus versohnte Staatsphilosophie: der Staat der Gerechtigkeit oder der gerechte
Staat. Der <Staat der Gerechtigkeit>, auf den diese Staatsphilosophie hinausliuft, ist ein limitierter
und zugleich sozialstaatlich erweiterter Staat. Indem die Limitation vom Prinzip der Freiheit her
erortert wird, schliesst sich dieses staatsphilosophische Denken an das politische Projekt der
Aufklirung an. Hoffe zufolge vollendet sich die politische Aufkliarung in der Vermittlung von
<Positivismus> und <Anarchismus>, die sich auf die Erorterung des Freiheitsprinzips stiitzt. Dieser
Vorschlag einer Vermittlung klingt vielversprechend — nur: lassen sich so unterschiedliche Welten
tiberhaupt vermitteln und wie muss man sie auffassen, um es zu konnen? Schliesslich: Wie steht es
um die Tragkraft einer Kategorie wie der der Vermittlung, die dialektischem Denken entstammt?
Um den Anlass dieser Fragen an einem Beispiel zu konkretisieren: Wenn wir heute den neuen
Ungehorsam gegen Infrastrukturmassnahmen des Staates mit einem positivistischen Rechtskon-
zept in Theorie wie Praxis zu vermitteln suchen, dann kann es sich dabei legitimerweise nicht
mehr um einen anarchistisch begriindeten Ungehorsam handeln. Anarchistisch begriindeter
Ungehorsam, und sei er noch so zivil, hat auch im neuvermessenen Leviathan keinen PlatzZ. Doch
vielleicht sind diese Fragen verfriiht, fahren wir deshalb zunichst weiter im systematischen
Kontext von Hoffes Uberlegungen, bei denen es im ersten Teil, in der Auseinandersetzung mit
dem Rechtspositivismus, um die rechtsdefinierende und rechtsnormierende Gerechtigkeit geht.
Der erste Teil behandelt griindlich die rechtsphilosophische Seite der Staatsphilosophie, wihrend
im zweiten Teil, in der Auseinandersetzung mit dem Anarchismus, sozusagen die staatsphiloso-
phischen Implikationen der Rechtsphilosophie zum Zuge kommen.

1) Hoffe erortert den Rechtspositivismus zuerst als eine Position, aus der ein rechtsethischer
Relativismus folgt. Gegen diese rechtsphilosophische Position ebenso wie gegen den Utilitaris-
mus als konkurrierende Ethik oder die Ethik der modernen Welt wird die Perspektive politischer
Gerechtigkeit entfaltet (61 ff.). Hoffe begreift dabei Gerechtigkeit als den kategorischen Rechts-
und Staatsimperativ und wendet sich im selben Zug gegen die empiristische Kritik am kategori-
schen Imperativ (78 1’.)3 . Der spezifische Ansatz gegeniiber dem rechtspositivistischen wie
utilitaristischen Gerechtigkeitsdenken fusst auf Kants Vertragsidee und dessen moralischem
Rechtsbegriff; gleichzeitig wird versucht, Rawls’ verfahrensmassige Deutung Kants (<Kantian
Constructivismp) insofern zu iiberbieten, als Rawls mit Kant noch einmal korrigiert werden soll.
Das bedeutet: In Hoffes Verstindnis von Gerechtigkeit kommt es konsequenter oder noch
grundsitzlicher gefasst als bei Rawls auf den «Vorteil fiir jeden> an, auf den distributiven Vorteil
im Unterschied zum <kollektiven Vorteil>. Bei dieser gerechtigkeitstheoretischen Vorteilsbegriin-
dung liegt Mackies dritte Stufe der Verallgemeinerung vor, die das Gegenprinzip zum utilitaristi-
schen <maximalen kollektiven Wohlergehen» markiert*. In der Gerechtigkeit als distributivem
Vorteil findet Hoffe die im Ausgang von Kants Ethikbegriindung diskutierten Moralprinzipien
wieder (85).

Auf die Begriindung der Gerechtigkeitsperspektive folgt die Auseinandersetzung mit dem
Naturrecht, denn das Naturrecht zielt ebenso wie das Gerechtigkeitsdenken auf eine tiberpositive
Rechts- und Staatskritik, die von der Rechtsphilosophie des Rechtspositivismus verworfen wird.
Hoffe arbeitet zunéchst einen anspruchsvollen Begriff von Naturrecht heraus und zeigt dann, wie
eine liberpositive Kritik als Naturrechtsdenken iiberholt ist, als Gerechtigkeitstheorie indessen
notwendig und legitim bleiben kann. Das Ergebnis lautet folgendermassen: «Der Gerechtigkeits-

2 Geschweige denn im urspriinglichen <Reich des Leviathan>, vgl. dazu B. Willms, Thomas
Hobbes, Miinchen 1987.

3 Ausfiihrlicher dazu O. Hoffe, Der kategorische Imperativ als Grundbegriff einer normativen
Rechts- und Staatsphilosophie, in: OIKEIOSIS, Festschrift fiir R. Spaemann, hg. von R.
Low, Weinheim 1987, S. 87-100.

4 Ethik, Stuttgart 1981, S. 117ff.

230



diskurs ist entweder die normative Grundlage oder aber das legitime Erbe der Naturrechtstradi-
tion» (109). Darauf folgt unter der Uberschrift «Mythos des Rechtspositivismus ?» das eigentlich
kritische Kapitel zum rechtspositivistischen Programm, in dem nicht mehr der rechtsethische
Relativismus, sondern der rechtstheoretische Positivismus im engeren Sinne zur Debatte steht.
Wie schon im Kapitel iiber das Naturrecht finden wir hier eine Reihe von Differenzierungen, die
teils wieder kritisch abgestossen, teils kritisch iibernommen und auf einem theoretischen Niveau
aufgehoben werden. Diese Passagen gehdren zu den lehrreichsten des Buches. Nun aber tritt nicht
zufillig Hobbes gegeniiber dem im Grundsitzlichen inspirierenden Kant in den Vordergrund: An
Hobbes’ beriihmter Formel «auctoritas, non veritas facit legem»5 arbeitet Hoffe die Dreidimen-
sionalitit des Rechtsbegriffs heraus. Auf dieser Folie kann er den Rechtspositivismus in einen
naiven Positivismus und einen reflektierten Positivismus (Kelsen) scheiden, sowie zusitzlich
noch in eine empiristische Anerkennungstheorie (Hart) und einen modemitéitstheoretischen
Positivismus aufgliedern; letzteren vertritt Luhmann, wenn er fiir die gesellschaftliche Moderne
eine «Institutionalisierung der Beliebigkeit von Rechtsdnderungen» behauptet. Hoffe entmytho-
logisiert den Rechtspositivismus dadurch, dass er die Anspriiche der widerstreitenden Parteien
<Positivismus> und <Moralismus> auf dasjenige Mass zuriickschraubt, das ihnen ernstlich zu-
kommt. Danach verbleibt ein <Rechtspositivismus>, der ebenso um die Begrenzung seiner
Reichweite weiss wie ein in der Auseinandersetzung mit dem rechtstheoretischen Positivismus
selbstkritisch gewordener Rechtsmoralismus. Das ist eine Position, welche die Spannungen und
wechselseitigen Herausforderungen im Verhiltnis von Recht und Moral nicht ignoriert, sondern
wahrnimmt und auszutragen weiss. lhre virulente Verniinftigkeit hat sich erst kiirzlich wieder
beispielsweise in den Diskussionen iiber Widerstand im Rechtsstaat bewihrt. Dieser Positionsbe-
zug im Verhéltnis von Recht und Moral erscheint insbesondere dann als verniinftig, wenn man ihn
im grosseren gesellschaftlichen und politischen Rahmen sieht, denn eine Provokation der
Gerechtigkeit stellen Hobbes’ und Kelsens Thesen erst dann dar, wenn sie rechtsethisch gelesen
werden und in der Konsequenz daraus jeder beliebige Inhalt Gesetz werden kénnte und diirfte.
Das muss jedoch bei einem selbstkritischen Rechtspositivismus keineswegs so sein. Der Durch-
gang durch die verschiedenen positivistischen Rechtsbegriffe zeigt vielmehr auf, dass eine
Grundschicht von Gerechtigkeit zum Recht gehort. Dies nennt Hoffe die rechtsdefinierende
Gerechtigkeit, wovon er die rechtsnormierende Gerechtigkeit unterscheidet. Beide gehoren sie
zur fundamental legitimierenden Sicht der Gerechtigkeit, mit der die Prinzipien mittlerer und
konkreter Gerechtigkeit nicht vermengt werden diirfen, nach deren Massgabe <sittlich-politische
Diskurse> iiber konkrete Probleme gefiihrt werden'.

2) Wihrend <Positivismus> und <Naturrecht> als in sich differenzierte Gestalten gewiirdigt
werden, erfihrt der Anarchismus im zweiten Teil des Buches eine aus der politischen Philosophie
bekannte, mehr idealtypische Behandlung7. Vom realen Positivismus haben wir erfahren, wie er
sich in die Realitét eingeschrieben hat und dort wirkungsvoll bleibt; den Anarchismus lernen wir
dagegen lediglich als eine Position kennen, die fiir eine grundsitzliche Auseinandersetzung, die
iiber ihn als Ensemble realer Stromungen alsbald hinweggeht, quasi zurechtgelegt wird. Dieses
Ungleichgewicht in der origindren Stimmenvielfalt zwischen dem ersten und dem zweiten Teil
scheint mir bezeichnend zu sein.

Die Anarchismuskritik l4uft {iber die politische Anthropologie, von der Hoffe allerdings im
Unterschied zu den bekannten Kritikmustern annimmt, dass sie jenseits von Pessimismus und
Optimismus angesiedelt sei. Der wichtigste Punkt ist die Begriindung der Herrschaft aus dem

5 Im lateinischen Originaltext lautet sie vollstindig: «doctrinae quidem verae esse posse; sed
auctoritas, non veritas facit legem».

6 Siche dazu das gleichnamige Buch, Frankfurt 1981, und hier S. 478ff.

7 Vgl. z.B. R. Spaemann, Zur Kritik der politischen Utopie, Stuttgart 1977.

231



Konflikt: «der Anarchismus behauptet, es gibe keine zwangslegitimierenden Konflikte» (290).
Die Konfliktgefahr aber fiihrt am Ende zur Staatslegitimation und wird gegen die utopische
Perspektive eines <Absterbens des Staates>, die freilich in unsere Zeit hineinzustellen wire, ins
Feld gefiihrt. In der Legitimationsdebatte gribt Hoffe zweifellos noch eine Schicht tiefer als
Locke, Nozick und Buchanan, indem er bei der grundlegenden Handlungsfreiheit ansetzt. Diese
Annahme fiihrt zum systematischen Zentralstiick des Buches: dem Gedankenexperiment mit dem
primdren Naturzustand, in dem auf objektive Gliicksdefinitionen verzichtet wird (300).

In diesem Gedankenexperiment geht es nach den «Legitimationsproblemen im Spitkapitalis-
mus» und gegentiber Staatspositivismus wie Staatskritik nunmehr um eine fundamentalphiloso-
phische Legitimationsdiskussion, die der gedankliche Ursprungsort der liberalen Hegung des
Leviathan-Staates ist. (<Der Mensch im Naturzustand’ — das heisst: wie sidhe es in diesem rein
hypothetischen Zustand der Rechts- und Staatslosigkeit aus?) Von liberaler Hegung im Sinne von
Beschrinkung darf deshalb gesprochen werden, weil der Anspruch ja darin besteht, Ethik in die
verwilderte Systembehauptung der politischen Philosophie hineinzutreiben. Die Versuchsanord-
nung des priméren Naturzustandes nimmt eine Dekonstruktion von Recht und Staat vor, die
Durchfithrung des Versuchs indes beginnt mit einer Rekonstruktion: mit der Auslegeordnung
anthropologischer Befunde zur Handlungsfreiheit und zur Gewaltgefahr (342ff.). Diese bilden die
empirische Abstiitzung des Gedankenexperiments, womit auch in diesem Legitimationsversuch
die Staatsphilosophie eine zentrale Untermauerung durch die Anthropologie erhilt, deren
Stellenwert in dem Masse wichst, als nur noch zuriickhaltend oder gar nicht mehr von Utopie oder
verdndernder Praxis und Geschichte die Rede ist. Das Ergebnis des Gedankenexperiments lautet
dahin, dass die Konfliktnatur des Menschen, die sozial zu verstehen ist, notwendigerweise
Freiheitsbeschrankungen hervorruft und damit sozialen Zwang von aussen: «Die Konfliktgefahr
griindet allein in der freien Willkiir, verbunden mit der Gemeinsamkeit des Lebensraumes» (411);
sie ist auch bei gutmeinenden Menschen mit der «conditio humana> als solcher mitgegeben. Hoffe
tibernimmt dafiir Kants Losung, die sich in einer Ordnung der Konfliktbewiltigung ausdriickt und
nicht in einem konsensuellen Paternalismus, gegen den heute im Namen eines Millschen
Liberalismus mit inzwischen bereicherten Erfahrungen (auch aus Verinderungsprojekten) Ein-
spruch erhoben werden kann; die Staatsentwicklung selber hat dazu gefiihrt, dass sich unter den
heutigen gesellschaftlichen Verhiltnissen die Staatskritik kompliziert, insbesondere fiir die
Veridnderungsparteien, die implizit <Staat> immer auch mit einem <Erziehungskonzept> verbunden
haben. Der von Kant inspirierte Gedanke der <wohlgeordneten Freiheit> bedeutet indes: gleichzei-
tige Einschrinkung und Sicherung der Freiheit nach Massgabe allgemeiner Gesetze. Damit ist
man jedoch — trotz Kants Kritik und seinem Autonomiegedanken — aus der Falle des erzieheri-
schen oder paternalistischen Staates noch nicht heraus, da gerade diese Ordnung, die mit Gewalt
sanktioniert ist, hdufig dem Staat oder einer <politischen Klasse> in moralischer Arbeitsteilung
iiberlassen wird, was wiederum ein gewisses Mass an Indifferenz gegeniiber sozialer Herrschaft
und politischer Gewalt voraussetzt.

Nach dem Gedankenexperiment kann sich die Legitimationsdiskussion nicht mehr auf der
Ebene anarchistischer Gedanken bewegen, sondern wechselt tiber auf die Ebene von Vorzugsur-
teilen innerhalb realexistierender sozialer Zwinge. Daran ldsst sich die zuvor begriindete
Gerechtigkeitsperspektive anschliessen. In der weiteren Legitimationsdiskussion handelt es sich
in diesem Horizont sodann um die Frage, ob es Formen sozialen Zwangs gibt, die distributiv
vorteilhaft sind. Sozialtheoretisch nimmt Hoffe dabei einen interessanten Gedanken Platons aus
der <Politeia> wieder auf, der behauptet hatte, dass im Feld der Kooperation strenge und
durchgingige Selbstregulierung moglich sei, nicht jedoch im Feld der Konflikte (337). Als
Grundprinzip der politischen Gerechtigkeit stellt sich mithin die distributiv vorteilhafte Freiheits-
koexistenz heraus. Mit der durch das Gedankenexperiment widerlegten Utopie der <herrschafts-
freien Gesellschaft> ist jedoch noch keine Rechts- und Staatstheorie gewonnen; dazu bedarf es

202



einer Institutionentheorie als Vermittlungsglied (352—377). Unter dem Gesichtspunkt der libera-
len Hegung erfolgt dabei wiederum eine Abgrenzung nach zwei Seiten, hier nach dem Muster der
gegenseitigen Durchdringung von Ethik und politischer Philosophie: Kritisiert wird sowohl eine
(anthropologisch-biologistische) Institutionentheorie ohne Ethik (A. Gehlen) wie eine (Diskurs-)
Ethik ohne Institutionentheorie (Kritische Theorie).

Mit den mittleren Gerechtigkeitsprinzipien der gegenseitigen Freiheitsverzichte sind distribu-
tiv universale Vorteile gefunden, von denen sich zeigen ldsst, dass sie den Charakter von
Menschenrechten haben (399ff.) und als Grundrechte positiviert sind oder werden kénnen. Im
priméren Naturzustand liegt noch eine ungeregelte Freiheitskoexistenz zwischen den Menschen
vor, die aber aufgrund potentiell todlicher Konflikte zwangsgeregelt werden muss. Im sekundéren
Naturzustand herrscht sodann der wechselseitig gleiche Freiheitsverzicht: die «natiirliche Rechts-
gesellschaft>. Naturzustand heisst aber auch im sekundiren Naturzustand ncch nicht politischer
Zustand, da es in ihm zu Interpretationskonflikten kommt, die entschieden werden miissen (411).
Im Ubergang zur staatsformigen Rechtsgesellschaft fehlt es also zum einen an der <Rechtsbe-
stimmtheit> und zum anderen an der <Rechtsdurchsetzung>. In der Diskussion des free rider-
Dilemmas tritt ein gewichtiges Argument unterstiitzend hinzu, welches besagt, dass die distribu-
tiv universal vorteilhaften Freiheitsverzichte nur dann Wirklichkeit werden, wenn eine gemein-
same Zwangsbefugnis statthat, die effektiv ist (419).

3) Als vorldufige Zwischenbilanz oder vielmehr nur als Handhabe, eine solche zu ziehen,
seien zum Abschluss einige Fragen gestellt. Sie beziehen sich erstens auf die Realitdtswahrneh-
mung dieser Philosophie. Grundsitzlich miisste in diesem Zusammenhang nach der gesellschaftli-
chen Bedingung der Moglichkeit und nach der Realitiatsangemessenheit von vertragstheoretischen
Modellen gefragt werden. Denn setzt Hoffe sich nicht den gleichen Einwiinden aus, die Habermas
schon gegen die klassische Vertragstheorie formuliert hat? «Jeder Versuch, die Grundlagen des
privaten und 6ffentlichen Rechts theoretisch ein fiir allemal aus den obersten Prinzipien abzulei-
ten, musste an der Komplexitit von Gesellschaft und Geschichte scheitern. Die Vertragstheorien
—und keineswegs nur die idealistischen unter ihnen — waren abstrakt angelegt. Sie hatten sich {iber
die sozialen Voraussetzungen ihres possessiven Individualismus keine Rechenschaft abgelegt»8.
Letztinstanzlich liegt dem hier angesprochenen Problem natiirlich das Verhiltnis von Philosophie
und Gesellschaftstheorie zugrunde; die Diskussion miisste also auf philosophietheoretischer
Ebene weitergefiihrt werden. Diese bleibt bei Hoffe allerdings insoweit abgeblendet, als er an
dieser Stelle gewissermassen mit einem <orthodoxen Kant> operiert, der es nicht zulésst, dass
Gesellschaftstheorie in die Hohen der Philosophie hineinragt (ihr spezifischer Gegenstand, in dem
sie sich denkt, ist eben das transzendentale Subjekt). Zur Entschirfung der Realitdtswahrnehmung
dieser Art normativer politischer Philosophie trigt vielleicht auch bei, wie sie Luhmanns
realitdtshaltige Rechtssoziologie, in der weniger vom Verhiltnis von Recht und Moral als
vielmehr vom dominierenden Verhiltnis von Politik und Recht / Recht und Politik (<Verrechtli-
chung>) und in diesem Zusammenhang ausdriicklich von «politischer Gewalt> die Rede ist,
gleichsam von sich abstosst (171 ff.). Uberhaupt fehlt die Optik auf die «urspriingliche politische
Akkumu]ation»9. Althusser sagt iiber Machiavellis einsames Denken, das erst duch Marx und
Gramsci wieder erlost worden sei: «Anstatt uns zu erzdhlen, der Staat sei ein Kind des Rechts und
der Natur, spricht er dariiber, wie ein Staat entstehen muss, um bestehen bleiben zu kénnen — und
um stark genug zu sein, um zum Staat einer Nation zu werden. Er spricht nicht die Sprache des
Rechts, er spricht die Sprache der zur Staatsbildung unabdingbar notwendigen bewaffneten
Macht; er spricht die Sprache der in den Anfingen des Staates notwendigen Gewalt, die Sprache
einer Politik ohne Religion, . . ., die Sprache einer Politik, die zwar moralisch sein, aber auch die

8 J. Habermas, Wie ist Legitimitit durch Legalitit moglich?, in: Kritische Justiz 1987, S. 8.
9 L. Althusser, Die Einsamkeit Machiavellis, Schriften Bd. 2, Berlin 1987, S. 24.

233



Fahigkeit besitzen muss, es nicht zu sein, einer Politik, die zwar den Hass zuriickweisen, aber
doch zugleich Furcht einfléssen muss. . .» Man kann natiirlich unterstellen, dass dieser Gesichts-
punkt im neuvermessenen Leviathan aufgehoben und unter rechtliche Kontrolle gebracht worden
ist; es ist indessen doch auffillig, wie selten im Vergleich zu Moral, Recht und Staat in dieser
politischen Philosophie von Politik (und Macht) die Rede ist. Damit kommen die politische
Instrumentalisierung des Rechts und die zahlreichen Anrufungen der Moral, Varianten des
politischen Moralismus, nicht in den Blick. Recht und Staat vom Konflikt her zu sehen, ist ein
produktiver Gedanke; man kann dabei aber nicht ohne weiteres von unterschiedslos Einzelnen
ausgehen und die ebenso produktive wie problematische Macht der kollektiven Akteure (Klassen,
soziale Bewegungen, Institutionen, Verbidnde) in Geschichte und Gesellschaft iiberspringen
wollen. Gegen diese Vorbehalte kann wiederum eingewandt werden, dass es ja nicht priméir um
Realititsbeschreibung und ein diagnostisches Philosophieren geht, sondern um die normativen
Grundlagen der Kriterien von Kritik. Der normative Diskurs bleibt aber von diesen Ausblendun-
gen gleichwohl nicht unberiihrt; das, was er einschliesst beziehungsweise ausschliesst, bestimmt
sein Relief. Der vertragstheoretische Ansatz eines solchen Diskurses hat nun zweifellos eine
besondere Transparenz auf seiner Seite, was seine liberzeugende Stirke ausmacht.

Ein weiteres Fragenbiindel bezieht sich auf das Verhdltnis von Anthropologie und Ethik. Der
Aufbau des Buches ergibt sich aus der Gegeniiberstellung dieser beiden Komponenten: Wird im
ersten Teil die Sollens-Perspektive ausgearbeitet und gegen den rechtspositivistischen Skeptizis-
mus verteidigt, handelt der zweite Teil von den deskriptiven Anwendungsbedingungen der
politischen Gerechtigkeit. Ist dieses Verhaltnis hinreichend geklért (vgl. 381)? Einerseits stuft
Hoffe die anthropologische Komponente zur empirischen Stiitze des Gedankenexperiments herab
(342), andererseits rangieren minimalanthropologische Priamissen als Legitimationselemente fiir
den wechselseitigen Freiheitsverzicht (389).

Schliesslich sind Hoffes anthropologische Pramissen selektiv ausgewdhlt; dagegen konnte
man den wissenschaftlichen Begriindungsversuch des Anarchismus von Kropotkin ins Feld
fiihren, ebenso Marcuses friihe Uberlegungen zum Verhiltnis von Psychoanalyse und Politik, die
schon in den fiinfziger Jahren in der Substanz vorweggenommen haben, was heute iiber
postmaterialistische Werthaltungen diskutiert wird, oder die Forschungen der politischen Psycho-
logie (P. Briickner) oder der kritischen Psychologie (K. Holzkamp), méglicherweise auch die
Sozialanthropologie von Agnes Heller (vgl. 346 unten), sicherlich aber die <Negative Anthropolo-
gie> eines Ulrich Sonnemann, in der Adorno ein Parallelunternechmen zu seiner <Negativen
Dialektik> (und wohl auch zu den <Minima Moralia>) gesehen hatte, und in der es primir um die
<Einiibung des Ungehorsams> — so der Titel einer seiner Schriften — geht. Dazu gesellen sich
Fragen zum Freiheitsbegriff: Im primiren Naturzustand fiihrt Hoffe einen Freiheitsbegriff ein, der
mit der Handlungsfreiheit im Sinne von Willkiir zusammenfallt und den er ausdriicklich gegen die
moralische Autonomie Kants abgrenzt (300). Ich sehe nicht, dass Hoffe noch einen weiteren,
normativ gehaltvollen Freiheitsbegriff ins Spiel brichte; die normative Perspektive kann also
nicht am Freiheitsbegriff festgemacht werden.

Ein dritter Fragenkreis bezieht sich schliesslich auf den Vernunftbegriff beziehungsweise auf
das in diesem Denkansatz namhaft gemachte Vernunfitpotential. Auf S.416 oben setzt Hoffe
«rational» ausdriicklich mit «vorteilhaft» gleich; das legt den Verdacht nahe, dass Hoffe seinen
Vernunftbegriff nutzenkalkulatorisch festlegt. Das Gebot der Klugheit, das zum wechselseitigen
Freiheitsverzicht bewegen soll, bemisst sich am eigenen Vorteil und keinesfalls an der Moralitit
(402). Dadurch soll jene Korrelation unverzichtbarer Anspriiche und Schuldigkeiten begriindet
werden, die den Rang von Menschenrechten haben. Der derart auf Zweckrationalitéit basierenden
Verfiigung iiber die Handlungsfreiheit anderer wird eine Seite spéter eine moralische Dignitit
zugesprochen, die als Abgrenzungskriterium gegen illegitime Gewaltanwendung fungieren soll.
An dieser Stelle wird meines Erachtens folgendes deutlich: Das Kriterium der Gerechtigkeit

234



(distributiver Vorteil) kann mit der von Hoffe eingefiihrten dritten Legitimationsstufe (<Zweck an
sich>) nicht kompatibel sein, insofern das Gerechtigkeitskriterium auf Zweckrationalitit einge-
stellt ist (Zweck: Vorteil fiir jeden Einzelnen). Laut Hoffe beansprucht die Gerechtigkeitsperspek-
tive aber, iiber blosse Pragmatik und Selbstinteresse hinauszuweisen (54). Um nicht allzusehr in
die Ndhe von Hobbes zu geraten, muss er diesem eine Gerechtigkeitsperspektive unterstellen
(134). Dazu Hobbes: «Diese Weisungen der Vernunft werden von den Menschen gewdhnlich als
Gesetze bezeichnet, aber ungenau. Sie sind namlich Schliisse oder Lehrsitze, die das betreffen,
was zur Erhaltung und Verteidigung der Menschen dient, wihrend ein Gesetz genau genommen
das Wort dessen ist, der rechtméssig Befehlsgewalt iiber andere innehat»

Man kann sich mithin nicht Hobbes’ Welt annihern und gleichzeitig kantisch daherkommen.
Oder man kann es doch: dann geht es in diesem Gerechtigkeitsdiskurs buchstiblich um die
Neuvermessung des Leviathan, und Justitia hat den Leviathan nicht verdringt, sondern lediglich
erlautert.

10 Leviathan, Schluss des 15. Kap.

233



	Staat und Gerechtigkeit? : Zu O. Höffes "Politische Gerechtigkeit"

