
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Buchbesprechung: Staat und Gerechtigkeit? : Zu O. Höffes "Politische Gerechtigkeit"

Autor: Kleger, Heinz

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen/Etudes critiques

HEINZ KLEGER

Staat der Gerechtigkeit?
Zu O. Höffes Politische Gerechtigkeit

Für Höffe bezeichnet politische Gerechtigkeit den Grundbegriff einer sittlichen Rechts- und
Staatskritik. Auf dieser Leitlinie ist die Kritik von vornherein auf eine politische Ordnung
bezogen, die zwar als Herrschaftsordnung, nicht aber als Unterdrückungssystem aufgefasst wird.
Diese mit dem klassischen Problem politischer Philosophie versöhnte liberale Position geht erneut
der Frage nach den Kriterien gerechter Herrschaft auf den Grund und das mit einer Gründlichkeit,
die auf den folgenden wenigen Seiten nicht angemessen genug gewürdigt werden kann. Die
Verengung oder Konzentration der Diskussionen in der praktischen Philosophie seit ihrer
glücklich erfolgten <Rehabilitierung> auf Ethik-Begründung wird damit überwunden. Die praktische

Philosophie wird mit dem Thema politische Gerechtigkeit) wieder politisch, wenngleich
<fundamentalpolitisch> (Höffe spricht von «politischer Fundamentalphilosophie», 28ff.), was
heisst: sie wird wieder staatsphilosophisch auf fundamentalpolitische Art und Weise (nachdem
der Disziplinentitel <Staatsphilosophie> mancherorts zugunsten von politischer Theorie> schon

aufgegeben worden ist). Wir werden uns fragen, auf welchen Prämissen die Herrschaftskritik
beruht, mit welchen Methoden sie durchgeführt ist und vor allem, wohin sie führt. Die Prämissen
werden klar und schrittweise eingeführt, die rationale Methode ist deutlich, ja sie ist das

Vorzeigestück dieser Art politischer Philosophie eines erneuerten Vertragsdenkens. Herausgekommen

ist ein Buch - vielleicht ein deutscher Rawls>, der lange unterwegs war -, dessen

Gedankengang und dessen philosophiehistorische und anthropologische Abstützungen immanent

nur schwer zu kritisieren sein dürften. Am Ende eines Überblicks, der die vertragstheoretischen
Ansätze von Hobbes, Kant und Rawls vergleicht, hatte Höffe 1976 geschrieben: «Eine Ausarbeitung

der vertragstheoretischen Begründung politischer Gerechtigkeit, die gleichermassen dem
klassischen wie dem zeitgenössischen Problembewusstsein gerecht wird, steht immer noch aus»1.

Mit dem vorliegenden Werk Politische Gerechtigkeit» (Frankfurt 1987) liegt eine solche

Ausarbeitung vor.
Höffes Neuvermessung des Gerechtigkeitsdiskurses bezieht sich auf zwei gegenläufige

Provokationen gleichermassen: zum einen und zuerst auf den Rechtspositivismus (gegen den
Höffe die sittliche Perspektive, so wie er sie versteht, erst begründen muss, will er doch wieder
Raum schaffen für die Ethik in der politischen Philosophie) und zum anderen gegen den

Anarchismus (gegen den zudem Swattverhältnisse allererst zu begründen sind). Im kritischen
Durchgang durch Rechtspositivismus und Anarchismus ergibt sich die mit einer Ethik streng

1 In: Ethik und Politik, Frankfurt 1979, S. 225.

Korrespondenzadresse: Dr. Heinz Kleger, Obstgartenstr. 31, CH-8006 Zürich

229



Kantischen Typus versöhnte Staatsphilosophie: der Staat der Gerechtigkeit oder der gerechte
Staat. Der <Staat der Gerechtigkeit», auf den diese Staatsphilosophie hinausläuft, ist ein limitierter
und zugleich sozialstaatlich erweiterter Staat. Indem die Limitation vom Prinzip der Freiheit her
erörtert wird, schliesst sich dieses staatsphilosophische Denken an das politische Projekt der

Aufklärung an. Höffe zufolge vollendet sich die politische Aufklärung in der Vermittlung von
<Positivismus> und < Anarchismus», die sich auf die Erörterung des Freiheitsprinzips stützt. Dieser
Vorschlag einer Vermittlung klingt vielversprechend - nur: lassen sich so unterschiedliche Welten

überhaupt vermitteln und wie muss man sie auffassen, um es zu können? Schliesslich: Wie steht es

um die Tragkraft einer Kategorie wie der der Vermittlung, die dialektischem Denken entstammt?
Um den Anlass dieser Fragen an einem Beispiel zu konkretisieren: Wenn wir heute den neuen
Ungehorsam gegen Infrastrukturmassnahmen des Staates mit einem positivistischen Rechtskonzept

in Theorie wie Praxis zu vermitteln suchen, dann kann es sich dabei legitimerweise nicht
mehr um einen anarchistisch begründeten Ungehorsam handeln. Anarchistisch begründeter
Ungehorsam, und sei er noch so zivil, hat auch im neuvermessenen Leviathan keinen Platz2. Doch
vielleicht sind diese Fragen verfrüht, fahren wir deshalb zunächst weiter im systematischen
Kontext von Höffes Überlegungen, bei denen es im ersten Teil, in der Auseinandersetzung mit
dem Rechtspositivismus, um die rechtsdefinierende und rechtsnormierende Gerechtigkeit geht.
Der erste Teil behandelt gründlich die rechtsphilosophische Seite der Staatsphilosophie, während
im zweiten Teil, in der Auseinandersetzung mit dem Anarchismus, sozusagen die staatsphilosophischen

Implikationen der Rechtsphilosophie zum Zuge kommen.
1) Höffe erörtert den Rechtspositivismus zuerst als eine Position, aus der ein rechtsethischer

Relativismus folgt. Gegen diese rechtsphilosophische Position ebenso wie gegen den Utilitaris-
mus als konkurrierende Ethik oder die Ethik der modernen Welt wird die Perspektive politischer
Gerechtigkeit entfaltet (61 ff.). Höffe begreift dabei Gerechtigkeit als den kategorischen Rechtsund

Staatsimperativ und wendet sich im selben Zug gegen die empiristische Kritik am kategorischen

Imperativ (78f.)3. Der spezifische Ansatz gegenüber dem rechtspositivistischen wie
utilitaristischen Gerechtigkeitsdenken fusst auf Kants Vertragsidee und dessen moralischem
Rechtsbegriff; gleichzeitig wird versucht, Rawls' verfahrensmässige Deutung Kants (<Kantian
Constructivism») insofern zu überbieten, als Rawls mit Kant noch einmal korrigiert werden soll.
Das bedeutet: In Höffes Verständnis von Gerechtigkeit kommt es konsequenter oder noch

grundsätzlicher gefasst als bei Rawls auf den <Vorteil für jeden» an, auf den distributiven Vorteil
im Unterschied zum Kollektiven Vorteil». Bei dieser gerechtigkeitstheoretischen Vorteilsbegründung

liegt Mackies dritte Stufe der Verallgemeinerung vor, die das Gegenprinzip zum utilitaristischen

<maximalen kollektiven Wohlergehen» markiert4. In der Gerechtigkeit als distributivem
Vorteil findet Höffe die im Ausgang von Kants Ethikbegründung diskutierten Moralprinzipien
wieder (85).

Auf die Begründung der Gerechtigkeitsperspektive folgt die Auseinandersetzung mit dem
Naturrecht, denn das Naturrecht zielt ebenso wie das Gerechtigkeitsdenken auf eine überpositive
Rechts- und Staatskritik, die von der Rechtsphilosophie des Rechtspositivismus verworfen wird.
Höffe arbeitet zunächst einen anspruchsvollen Begriff von Naturrecht heraus und zeigt dann, wie
eine überpositive Kritik als Naturrechtsdenken überholt ist, als Gerechtigkeitstheorie indessen

notwendig und legitim bleiben kann. Das Ergebnis lautet folgendermassen: «Der Gerechtigkeits-

2 Geschweige denn im ursprünglichen »Reich des Leviathan», vgl. dazu B. Willms, Thomas
Hobbes, München 1987.

3 Ausführlicher dazu O. Höffe, Der kategorische Imperativ als Grundbegriff einer normativen
Rechts- und Staatsphilosophie, in: OIKEIOSIS, Festschrift für R. Spaemann, hg. von R.

Low, Weinheim 1987, S. 87-100.
4 Ethik, Stuttgart 1981, S. 117ff.

230



diskurs ist entweder die normative Grundlage oder aber das legitime Erbe der Naturrechtstradition»

(109). Darauf folgt unter der Überschrift «Mythos des Rechtspositivismus?» das eigentlich
kritische Kapitel zum rechtspositivistischen Programm, in dem nicht mehr der rechtsethische

Relativismus, sondern der rechtstheoretische Positivismus im engeren Sinne zur Debatte steht.

Wie schon im Kapitel über das Naturrecht finden wir hier eine Reihe von Differenzierungen, die
teils wieder kritisch abgestossen, teils kritisch übernommen und auf einem theoretischen Niveau
aufgehoben werden. Diese Passagen gehören zu den lehrreichsten des Buches. Nun aber tritt nicht

zufällig Hobbes gegenüber dem im Grundsätzlichen inspirierenden Kant in den Vordergrund: An
Hobbes' berühmter Formel «auctoritas, non Veritas facit legem»5 arbeitet Höffe die Dreidimen-
sionalität des Rechtsbegriffs heraus. Auf dieser Folie kann er den Rechtspositivismus in einen

naiven Positivismus und einen reflektierten Positivismus (Kelsen) scheiden, sowie zusätzlich
noch in eine empiristische Anerkennungstheorie (Hart) und einen modernitätstheoretischen
Positivismus aufgliedern; letzteren vertritt Luhmann, wenn er für die gesellschaftliche Moderne
eine «Institutionalisierung der Beliebigkeit von Rechtsänderungen» behauptet. Höffe entmythologisiert

den Rechtspositivismus dadurch, dass er die Ansprüche der widerstreitenden Parteien

<Positivismus> und <Moralismus> auf dasjenige Mass zurückschraubt, das ihnen ernstlich
zukommt. Danach verbleibt ein <Rechtspositivismus>, der ebenso um die Begrenzung seiner
Reichweite weiss wie ein in der Auseinandersetzung mit dem rechtstheoretischen Positivismus
selbstkritisch gewordener Rechtsmoralismus. Das ist eine Position, welche die Spannungen und

wechselseitigen Herausforderungen im Verhältnis von Recht und Moral nicht ignoriert, sondern

wahrnimmt und auszutragen weiss. Ihre virulente Vernünftigkeit hat sich erst kürzlich wieder

beispielsweise in den Diskussionen über Widerstand im Rechtsstaat bewährt. Dieser Positionsbezug

im Verhältnis von Recht und Moral erscheint insbesondere dann als vernünftig, wenn man ihn
im grösseren gesellschaftlichen und politischen Rahmen sieht, denn eine Provokation der

Gerechtigkeit stellen Hobbes' und Kelsens Thesen erst dann dar, wenn sie rechtsethisch gelesen
werden und in der Konsequenz daraus jeder beliebige Inhalt Gesetz werden könnte und dürfte.
Das muss jedoch bei einem selbstkritischen Rechtspositivismus keineswegs so sein. Der Durchgang

durch die verschiedenen positivistischen Rechtsbegriffe zeigt vielmehr auf, dass eine

Grundschicht von Gerechtigkeit zum Recht gehört. Dies nennt Höffe die rechtsdefinierende

Gerechtigkeit, wovon er die rechtsnormierende Gerechtigkeit unterscheidet. Beide gehören sie

zur fundamental legitimierenden Sicht der Gerechtigkeit, mit der die Prinzipien mittlerer und

konkreter Gerechtigkeit nicht vermengt werden dürfen, nach deren Massgabe <sittlich-politische
Diskurse> über konkrete Probleme geführt werden6.

2) Während <Positivismus> und <Naturrecht> als in sich differenzierte Gestalten gewürdigt
werden, erfährt der Anarchismus im zweiten Teil des Buches eine aus der politischen Philosophie
bekannte, mehr idealtypische Behandlung7. Vom realen Positivismus haben wir erfahren, wie er
sich in die Realität eingeschrieben hat und dort wirkungsvoll bleibt; den Anarchismus lernen wir
dagegen lediglich als eine Position kennen, die für eine grundsätzliche Auseinandersetzung, die

über ihn als Ensemble realer Strömungen alsbald hinweggeht, quasi zurechtgelegt wird. Dieses

Ungleichgewicht in der originären Stimmenvielfalt zwischen dem ersten und dem zweiten Teil
scheint mir bezeichnend zu sein.

Die Anarchismuskritik läuft über die politische Anthropologie, von der Höffe allerdings im
Unterschied zu den bekannten Kritikmustern annimmt, dass sie jenseits von Pessimismus und

Optimismus angesiedelt sei. Der wichtigste Punkt ist die Begründung der Herrschaft aus dem

5 Im lateinischen Originaltext lautet sie vollständig: «doctrinae quidem verae esse posse; sed

auctoritas, non Veritas facit legem».
6 Siehe dazu das gleichnamige Buch, Frankfurt 1981, und hier S.478ff.
7 Vgl. z.B. R. Spaemann, Zur Kritik der politischen Utopie, Stuttgart 1977.

231



Konflikt: «der Anarchismus behauptet, es gäbe keine zwangslegitimierenden Konflikte» (290).
Die Konfliktgefahr aber führt am Ende zur Staatslegitimation und wird gegen die utopische
Perspektive eines <Absterbens des Staates>, die freilich in unsere Zeit hineinzustellen wäre, ins

Feld geführt. In der Legitimationsdebatte gräbt Höffe zweifellos noch eine Schicht tiefer als

Locke, Nozick und Buchanan, indem er bei der grundlegenden Handlungsfreiheit ansetzt. Diese

Annahme führt zum systematischen Zentralstück des Buches: dem Gedankenexperiment mit dem

primären Naturzustand, in dem auf objektive Glücksdefinitionen verzichtet wird (300).
In diesem Gedankenexperiment geht es nach den «Legitimationsproblemen im Spätkapitalismus»

und gegenüber Staatspositivismus wie Staatskritik nunmehr um eine fundamentalphilosophische

Legitimationsdiskussion, die der gedankliche Ursprungsort der liberalen Hegung des

Leviathan-Staates ist. (<Der Mensch im Naturzustand' - das heisst: wie sähe es in diesem rein

hypothetischen Zustand der Rechts- und Staatslosigkeit aus?) Von liberaler Hegung im Sinne von
Beschränkung darf deshalb gesprochen werden, weil der Anspruch ja darin besteht, Ethik in die
verwilderte Systembehauptung der politischen Philosophie hineinzutreiben. Die Versuchsanordnung

des primären Naturzustandes nimmt eine Dekonstruktion von Recht und Staat vor, die

Durchführung des Versuchs indes beginnt mit einer Rekonstruktion: mit der Auslegeordnung
anthropologischer Befunde zur Handlungsfreiheit und zur Gewaltgefahr (342ff. Diese bilden die

empirische Abstützung des Gedankenexperiments, womit auch in diesem Legitimationsversuch
die Staatsphilosophie eine zentrale Untermauerung durch die Anthropologie erhält, deren

Stellenwert in dem Masse wächst, als nur noch zurückhaltend oder gar nicht mehr von Utopie oder
verändernder Praxis und Geschichte die Rede ist. Das Ergebnis des Gedankenexperiments lautet

dahin, dass die Konfliktnatur des Menschen, die sozial zu verstehen ist, notwendigerweise
Freiheitsbeschränkungen hervorruft und damit sozialen Zwang von aussen: «Die Konfliktgefahr
gründet allein in der freien Willkür, verbunden mit der Gemeinsamkeit des Lebensraumes» (411);
sie ist auch bei gutmeinenden Menschen mit der <conditio humana> als solcher mitgegeben. Höffe
übernimmt dafür Kants Lösung, die sich in einer Ordnung der Konfliktbewältigung ausdrückt und

nicht in einem konsensuellen Paternalismus, gegen den heute im Namen eines Millschen
Liberalismus mit inzwischen bereicherten Erfahrungen (auch aus Veränderungsprojekten)
Einspruch erhoben werden kann; die Staatsentwicklung selber hat dazu geführt, dass sich unter den

heutigen gesellschaftlichen Verhältnissen die Staatskritik kompliziert, insbesondere für die

Veränderungsparteien, die implizit <Staat> immer auch mit einem <Erziehungskonzept> verbunden
haben. Der von Kant inspirierte Gedanke der < wohlgeordneten Freiheit) bedeutet indes : gleichzeitige

Einschränkung und Sicherung der Freiheit nach Massgabe allgemeiner Gesetze. Damit ist

man jedoch - trotz Kants Kritik und seinem Autonomiegedanken - aus der Falle des erzieherischen

oder patemalistischen Staates noch nicht heraus, da gerade diese Ordnung, die mit Gewalt
sanktioniert ist, häufig dem Staat oder einer politischen Klasse> in moralischer Arbeitsteilung
überlassen wird, was wiederum ein gewisses Mass an Indifferenz gegenüber sozialer Herrschaft
und politischer Gewalt voraussetzt.

Nach dem Gedankenexperiment kann sich die Legitimationsdiskussion nicht mehr auf der
Ebene anarchistischer Gedanken bewegen, sondern wechselt über auf die Ebene von Vorzugsurteilen

innerhalb realexistierender sozialer Zwänge. Daran lässt sich die zuvor begründete
Gerechtigkeitsperspektive anschliessen. In der weiteren Legitimationsdiskussion handelt es sich
in diesem Horizont sodann um die Frage, ob es Formen sozialen Zwangs gibt, die distributiv
vorteilhaft sind. Sozialtheoretisch nimmt Höffe dabei einen interessanten Gedanken Piatons aus

der <Politeia> wieder auf, der behauptet hatte, dass im Feld der Kooperation strenge und

durchgängige Se/fesiregulierung möglich sei, nicht jedoch im Feld der Konflikte (337). Als
Grundprinzip der politischen Gerechtigkeit stellt sich mithin die distributiv vorteilhafte
Freiheitskoexistenz heraus. Mit der durch das Gedankenexperiment widerlegten Utopie der <herrschafts-

freien Gesellschaft) ist jedoch noch keine Rechts- und Staatstheorie gewonnen; dazu bedarf es

232



einer Institutionentheorie als Vermittlungsglied (352-377). Unter dem Gesichtspunkt der liberalen

Hegung erfolgt dabei wiederum eine Abgrenzung nach zwei Seiten, hier nach dem Muster der

gegenseitigen Durchdringung von Ethik und politischer Philosophie: Kritisiert wird sowohl eine

(anthropologisch-biologistische) Institutionentheorie ohne Ethik (A. Gehlen) wie eine (Diskurs-)
Ethik ohne Institutionentheorie (Kritische Theorie).

Mit den mittleren Gerechtigkeitsprinzipien der gegenseitigen Freiheitsverzichte sind distributiv

universale Vorteile gefunden, von denen sich zeigen lässt, dass sie den Charakter von
Menschenrechten haben (399ff.) und als Grundrechte positiviert sind oder werden können. Im
primären Naturzustand liegt noch eine ungeregelte Freiheitskoexistenz zwischen den Menschen

vor, die aber aufgrund potentiell tödlicher Konflikte zwangsgeregelt werden muss. Im sekundären
Naturzustand herrscht sodann der wechselseitig gleiche Freiheitsverzieht: die <natürliche
Rechtsgesellschaft). Naturzustand heisst aber auch im sekundären Naturzustand noch nicht politischer
Zustand, da es in ihm zu Interpretationskonflikten kommt, die entschieden werden müssen (411).
Im Übergang zur staatsförmigen Rechtsgesellschaft fehlt es also zum einen an der <Rechtsèe-

stimmtheib und zum anderen an der <Rechtsdurchsetzung>. In der Diskussion des free rider-
Dilemmas tritt ein gewichtiges Argument unterstützend hinzu, welches besagt, dass die distributiv

universal vorteilhaften Freiheitsverzichte nur dann Wirklichkeit werden, wenn eine gemeinsame

Zwangsbefugnis statthat, die effektiv ist (419).
3) Als vorläufige Zwischenbilanz oder vielmehr nur als Handhabe, eine solche zu ziehen,

seien zum Abschluss einige Fragen gestellt. Sie beziehen sich erstens auf die Realitätswahrnehmung

dieser Philosophie. Grundsätzlich müsste in diesem Zusammenhang nach der gesellschaftlichen

Bedingung der Möglichkeit und nach der Realitätsangemessenheit von vertragstheoretischen
Modellen gefragt werden. Denn setzt Höffe sich nicht den gleichen Einwänden aus, die Habermas
schon gegen die klassische Vertragstheorie formuliert hat? «Jeder Versuch, die Grundlagen des

privaten und öffentlichen Rechts theoretisch ein für allemal aus den obersten Prinzipien abzuleiten,

musste an der Komplexität von Gesellschaft und Geschichte scheitern. Die Vertragstheorien

- und keineswegs nur die idealistischen unter ihnen - waren abstrakt angelegt. Sie hatten sich über
die sozialen Voraussetzungen ihres possessiven Individualismus keine Rechenschaft abgelegt»8.

Letztinstanzlich liegt dem hier angesprochenen Problem natürlich das Verhältnis von Philosophie
und Gesellschaftstheorie zugrunde; die Diskussion müsste also auf philosophietheoretischer
Ebene weitergeführt werden. Diese bleibt bei Höffe allerdings insoweit abgeblendet, als er an
dieser Stelle gewissermassen mit einem <orthodoxen Kant> operiert, der es nicht zulässt, dass

Gesellschaftstheorie in die Höhen der Philosophie hineinragt (ihr spezifischer Gegenstand, in dem
sie sich denkt, ist eben das transzendentale Subjekt). Zur Entschärfung der Realitätswahrnehmung
dieser Art normativer politischer Philosophie trägt vielleicht auch bei, wie sie Luhmanns

realitätshaltige Rechtssoziologie, in der weniger vom Verhältnis von Recht und Moral als

vielmehr vom dominierenden Verhältnis von Politik und Recht / Recht und Politik <Verrechtli-

chung>) und in diesem Zusammenhang ausdrücklich von politischer Gewalt» die Rede ist,
gleichsam von sich abstösst (171 ff.). Überhaupt fehlt die Optik auf die «ursprüngliche politische
Akkumulation»9. Althusser sagt über Machiavellis einsames Denken, das erst duch Marx und
Gramsci wieder erlöst worden sei: «Anstatt uns zu erzählen, der Staat sei ein Kind des Rechts und
der Natur, spricht er darüber, wie ein Staat entstehen muss, um bestehen bleiben zu können - und

um stark genug zu sein, um zum Staat einer Nation zu werden. Er spricht nicht die Sprache des

Rechts, er spricht die Sprache der zur Staatsbildung unabdingbar notwendigen bewaffneten
Macht; er spricht die Sprache der in den Anfängen des Staates notwendigen Gewalt, die Sprache
einer Politik ohne Religion, die Sprache einer Politik, die zwar moralisch sein, aber auch die

8 J. Habermas, Wie ist Legitimität durch Legalität möglich?, in: Kritische Justiz 1987, S. 8.
9 L. Althusser, Die Einsamkeit Machiavellis, Schriften Bd. 2, Berlin 1987, S.24.

233



Fähigkeit besitzen muss, es nicht zu sein, einer Politik, die zwar den Hass zurückweisen, aber
doch zugleich Furcht einflössen muss. .» Man kann natürlich untersteilen, dass dieser Gesichtspunkt

im neuvermessenen Leviathan aufgehoben und unter rechtliche Kontrolle gebracht worden

ist; es ist indessen doch auffällig, wie selten im Vergleich zu Moral, Recht und Staat in dieser

politischen Philosophie von Politik (und Macht) die Rede ist. Damit kommen die politische
Instrumentalisierung des Rechts und die zahlreichen Anrufungen der Moral, Varianten des

politischen Moralismus, nicht in den Blick. Recht und Staat vom Konflikt her zu sehen, ist ein

produktiver Gedanke; man kann dabei aber nicht ohne weiteres von unterschiedslos Einzelnen
ausgehen und die ebenso produktive wie problematische Macht der kollektiven Akteure (Klassen,
soziale Bewegungen, Institutionen, Verbände) in Geschichte und Gesellschaft überspringen
wollen. Gegen diese Vorbehalte kann wiederum eingewandt werden, dass es ja nicht primär um
Realitätsbeschreibung und ein diagnostisches Philosophieren geht, sondern um die normativen

Grundlagen der Kriterien von Kritik. Der normative Diskurs bleibt aber von diesen Ausblendungen

gleichwohl nicht unberührt; das, was er einschliesst beziehungsweise ausschliesst, bestimmt
sein Relief. Der vertragstheoretische Ansatz eines solchen Diskurses hat nun zweifellos eine
besondere Transparenz auf seiner Seite, was seine überzeugende Stärke ausmacht.

Ein weiteres Fragenbündel bezieht sich auf das Verhältnis von Anthropologie und Ethik. Der
Aufbau des Buches ergibt sich aus der Gegenüberstellung dieser beiden Komponenten: Wird im
ersten Teil die Sollens-Perspektive ausgearbeitet und gegen den rechtspositivistischen Skeptizismus

verteidigt, handelt der zweite Teil von den deskriptiven Anwendungsbedingungen der

politischen Gerechtigkeit. Ist dieses Verhältnis hinreichend geklärt (vgl. 381)? Einerseits stuft
Höffe die anthropologische Komponente zur empirischen Stütze des Gedankenexperiments herab

(342), andererseits rangieren minimalanthropologische Prämissen als Legitimationselemente für
den wechselseitigen Freiheitsverzicht (389).

Schliesslich sind Höffes anthropologische Prämissen selektiv ausgewählt; dagegen könnte

man den wissenschaftlichen Begründungsversuch des Anarchismus von Kropotkin ins Feld
führen, ebenso Marcuses frühe Überlegungen zum Verhältnis von Psychoanalyse und Politik, die
schon in den fünfziger Jahren in der Substanz vorweggenommen haben, was heute über

postmaterialistische Werthaltungen diskutiert wird, oder die Forschungen der politischen Psychologie

(P. Brückner) oder der kritischen Psychologie (K. Holzkamp), möglicherweise auch die

Sozialanthropologie von Agnes Heller (vgl. 346 unten), sicherlich aber die «Negative Anthropologie)

eines Ulrich Sonnemann, in der Adorno ein Parallelunternehmen zu seiner «Negativen
Dialektik) (und wohl auch zu den «Minima Moralia>) gesehen hatte, und in der es primär um die

«Einübung des Ungehorsams) - so der Titel einer seiner Schriften - geht. Dazu gesellen sich

Fragen zum Freiheitsbegriff: Im primären Naturzustand führt Höffe einen Freiheitsbegriff ein, der
mit der Handlungsfreiheit im Sinne von Willkür zusammenfällt und den er ausdrücklich gegen die
moralische Autonomie Kants abgrenzt (300). Ich sehe nicht, dass Höffe noch einen weiteren,
normativ gehaltvollen Freiheitsbegriff ins Spiel brächte; die normative Perspektive kann also

nicht am Freiheitsbegriff festgemacht werden.
Ein dritter Fragenkreis bezieht sich schliesslich auf den Vernunftbegriff beziehungsweise auf

das in diesem Denkansatz namhaft gemachte Vernunftpotential. Auf S. 416 oben setzt Höffe
«rational» ausdrücklich mit «vorteilhaft» gleich; das legt den Verdacht nahe, dass Höffe seinen

Vernunftbegriff nutzenkalkulatorisch festlegt. Das Gebot der Klugheit, das zum wechselseitigen
Freiheitsverzieht bewegen soll, bemisst sich am eigenen Vorteil und keinesfalls an der Moralität
(402). Dadurch soll jene Korrelation unverzichtbarer Ansprüche und Schuldigkeiten begründet
werden, die den Rang von Menschenrechten haben. Der derart auf Zweckrationalität basierenden

Verfügung über die Handlungsfreiheit anderer wird eine Seite später eine moralische Dignität
zugesprochen, die als Abgrenzungskriterium gegen illegitime Gewaltanwendung fungieren soll.
An dieser Stelle wird meines Erachtens folgendes deutlich: Das Kriterium der Gerechtigkeit

234



(distributiver Vorteil) kann mit der von Höffe eingeführten dritten Legitimationsstufe (<Zweck an

sich>) nicht kompatibel sein, insofern das Gerechtigkeitskriterium auf Zweckrationalität eingestellt

ist (Zweck: Vorteil/ür jeden Einzelnen). Laut Höffe beansprucht die Gerechtigkeitsperspektive
aber, über blosse Pragmatik und Selbstinteresse hinauszuweisen (54). Um nicht allzusehr in

die Nähe von Hobbes zu geraten, muss er diesem eine Gerechtigkeitsperspektive unterstellen
(134). Dazu Hobbes: «Diese Weisungen der Vernunft werden von den Menschen gewöhnlich als

Gesetze bezeichnet, aber ungenau. Sie sind nämlich Schlüsse oder Lehrsätze, die das betreffen,
was zur Erhaltung und Verteidigung der Menschen dient, während ein Gesetz genau genommen
das Wort dessen ist, der rechtmässig Befehlsgewalt über andere innehat»10.

Man kann sich mithin nicht Hobbes' Welt annähern und gleichzeitig kantisch daherkommen.
Oder man kann es doch: dann geht es in diesem Gerechtigkeitsdiskurs buchstäblich um die

Neuvermessung des Leviathan, und Justifia hat den Leviathan nicht verdrängt, sondern lediglich
erläutert.

10 Leviathan, Schluss des 15. Kap

235


	Staat und Gerechtigkeit? : Zu O. Höffes "Politische Gerechtigkeit"

