
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Das Negative und die ästhetische Indifferenz

Autor: Lypp, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 47/88

BERNHARD LYPP

Das Negative und die ästhetische Indifferenz*

«Der Stand des Menschen, den die Zeit in eine innere Welt vertrieben hat,
kann entweder, wenn er sich in dieser erhalten will, nur ein immerwährender
Tod, oder wenn die Natur ihn zum Leben treibt, nur ein Bestreben sein, das

Negative der bestehenden Welt aufzuheben, um sich in ihr finden und

geniessen, um leben zu können. Sein Leiden ist mit Bewusstsein der Schranken

verbunden, wegen derer er das Leben, so wie es ihm erlaubt wäre,
verschmäht, er will sein Leiden; dahingegen das Leiden des Menschen ohne

Reflexion auf sein Schicksal ohne Willen ist, weil er das Negative ehrt, die
Schranken nur in der Form ihres rechtlichen und machthabenden Daseins als

unbezwinglich, und seine Bestimmtheiten und Widersprüche als absolut
nimmt und ihnen, auch sogar, wenn sie seine Triebe verletzen, sich und andere

aufopfert.»1
Das sind zwei Sätze des jungen Hegel, die er als einen Einleitungsversuch

in seine projektierte <Verfassungsschrift> niedergeschrieben hat. Die
Bedeutungsakzente dieser Sätze legt Hegel in dem Gebrauch der Formeln von der

<Aufhebung des Negativem auf der einen, des <Vollzuges von Leiden und

Negativität> auf der anderen Seite fest. Anhand der Pole, welche diese beiden
Formeln bezeichnen, können der Stand und die Verfasstheit des Menschen in
ihren extremen Daseinslagen beschrieben werden. Der Ursprung eines Be-

wusstseins, das hinter seine Zeit und sich selbst zurückfällt, ist gegeben, wenn

1 G. W. F. Hegel, Werke Band 1: Frühe Schriften, Frankfurt 1971, S.457.

* Der vorliegende Text ist eine Ausarbeitung von Diskussionsbemerkungen, die ich beim
Frankfurter Adorno-Kolloquium im September 1983 zu der Sektion <Negative Dialektik>
beigetragen habe. Die Ausführung dieser Bemerkungen ist eigentlich als nichts anderes als

ein Versuch der Explikation des Satzes zu werten: «Tod und Liebe sind die Mythe von der

negativen Dialektik» - eines Satzes, den ich in einer Abhandlung über die Adornosche

Verbindung von Geschichtsphilosophie und ästhetischer Erfahrung zitiert habe, um anhand
seiner die Richtung von Adornos Konzeption negativer Dialektik lediglich zu bezeichnen.

Vgl. Bernhard Lypp, Selbsterhaltung und ästhetische Erfahrung. Zur Geschichtsphilosophie
und ästhetischen Theorie Adornos, in: Materialien zur ästhetischen Theorie Th. W. Adornos,
hg. von Burkhard Lindner und W. Martin Lüdke, Frankfurt 1980, S. 187-218, bes. S. 198.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Bernhard Lypp, Händelstr. 7, D-8000 München 80

191



diese Extreme verschliffen und aus dem Bewusstsein des Menschen verdrängt
werden. Es kommt also darauf an, das Bewusstsein dieser Daseinsalternative
schmerzhaft offenzuhalten und der Integration in das juste milieu erlaubten
Lebens zu widerstehen.

Art und Weise, wie der junge Hegel den Prozess solchen Offenhaltens
benennt, könnten geradezu Inhalt und Reichweite des Programms verdeutlichen,

dem Adorno mit seiner Konzeption negativer Dialektik Ausdruck
verleihen will. Hegel ist von der Namengebung des menschlichen Daseinsbogens,

der in seinen alternativen und sich widerstreitenden Tendenzen zum
Zerreissen gespannt ist, zur Durchführung seiner dialektischen Philosophie
fortgeschritten. Diese ist als Medium zu verstehen, sich über die Bedeutung
dieses zum Zerreissen gespannten Daseinsbogens zu verständigen, ihn genetisch

aufzuklären und zu begreifen. Adorno tut diesen Schritt nicht. Wenn es

ein kennzeichnendes Merkmal seiner programmatischen Versuche gibt, von
einer <negativen> Dialektik zu sprechen, dann ist es in dem erklärten Willen zu
finden, die in den Sätzen des jungen Hegel benannten Extreme menschlichen
Daseins einfach zur Erstarrung, zum Einhalt und zum Zusammenbruch ihrer

Bewegung zu bringen. Gäbe es eine Weisheit der Philosophie, dann bestünde
sie allein darin, das Entweder/Oder, welches Hegel in seinen beiden zitierten
Sätzen zum Ausdruck bringt, immer wieder und unablässig zu bezeugen, um
in der Zeugenschaft auf sein Ende hinzuwirken. Nach Adorno ist nämlich das

Dasein und der Stand des Menschen in die Alternative der <Aufhebung des

Negativem und des <Vollzugs von Leiden und Negativität> eingespannt. Das

Sein dieser Alternative, das sich nach ihm in einem stehenden Gleichgewicht
erhält, nennt er den «Bann» des Daseins. Adorno will, dass er als ganzer in
sich zusammenbrechen möge.

Im folgenden möchte ich einige Reflexionen über die Gründe anstellen,

warum Adorno der Voraussetzung seine Zustimmung verweigerte, man könne
den Menschen aus dem alternierenden Pendelschlag gegebenen Lebens
befreien, sobald man die festen Pole dieses Pendelschlags, sobald man die
faktische Macht der ihn beherrschenden Daseinsalternative in Bewegung
bringt und flüssig macht, indem man sie nämlich durch den Begriff seines

Daseinsbogens ersetzt. Ich will zeigen, dass Adornos Festhalten am Negativem

dialektischer Begriffsbewegung diesen für eine Konzeption dialektischen

Philosophierens wesentlichen Schritt nicht zulässt. Es gehört sogar zur
Vorstellung <negativer> Dialektik, um die sich Adorno bemüht, diesen Schritt
nicht etwa nicht nur nicht zu tun, sondern ihn geradezu als Sündenfall der

Philosophie zu verteufeln. Als ein methodisches Verfahren der Kritik an den

Lebensverhältnissen, auf die Hegel in seiner Rede vom «Stand des Menschen»

192



Bezug nimmt, lässt sich Adornos Konzeption negativer Dialektik ohnehin
nicht interpretieren2. Schon näher an dieser Konzeption würde sich eine

Begriffsbestimmung des <Negativen> und der <Negativität> bewegen, die
Adorno ja selbst in seinem Buch über die <Negative Dialektik> zu geben
versucht. Ich will aber zeigen, dass auch derartige Begriffsbestimmungen,
vielleicht entgegen Adornos eigener Meinung, seiner Vorstellung von einer

negativen Dialektik äusserlich bleiben3. Diese Vorstellung ist von wenigen
Gedankenfiguren bestimmt, die allesamt auf eine Selbstnegation der Dialektik
als einer Begriffsbestimmung des Lebendigen aus sind.

In dieser Selbstnegation will Adorno die Dehumanisierung des Menschen -
Hegel nannte diese den «immerwährenden Tod» des Menschen - eigentlich
nur zum Ausdruck und zum Vorschein bringen. Vielleicht will er den Bann
dieser Dehumanisierung, welcher das Dasein des Menschen wie ein Mehltau
überzieht, in der Selbstnegation der Dialektik sogar übertrumpfen und ihn
seinerseits bannen. Ich möchte zunächst den Sinn einer derart projektierten
Selbstnegation erläutern, um ihn dann durch einige <ästhetische> Reflexionen
zu bestärken.

/.

Adorno hat das Missverständnis selbst nahegelegt, seine Konzeption negativer

Dialektik liesse sich in ein methodisches Verfahren der Kritik unserer
Lebensverhältnisse oder in eine Begriffsbestimmung des Negativen seiner

negativen Dialektik umformulieren. Obgleich es ihm doch als ausgemacht

gilt, das Negative der negativen Dialektik könne seine Erfüllung nur in der

Selbstnegation dialektischer Denk- und Begriffsbestimmungen des Lebendigen

finden, tut er doch so, als wolle er ernsthaft eine kategoriale Analyse und

2 Gleichwohl fehlt es nicht an solchen Versuchen der «Konstruktion des Rationalen bei

Adorno», wie H. Schnädelbach sagt. Vgl. Herbert Schnädelbach, Dialektik als Vernunftkritik.

Zur Konstruktion des Rationalen bei Adorno, in: Adorno-Konferenz 1983, hg. von
Ludwig v. Friedeburg und Jürgen Habermas, Frankfurt 1983, S. 67-93.

3 M. Theunissen hat einen solchen Versuch der übersetzenden Aneignung von Adornos
Programm negativer Dialektik unternommen, um diese dann mit Gedanken zu verbinden, die
sich um eine Theologie des sich <neigenden> Gottes bemühen. Ich versuche hier, diese beiden

Gedankenrichtungen zu vermeiden, da mir erstens nicht klar ist, wie sie sich zueinander
verhalten und es mir zweitens scheint, dass zumal ihre theologische Perspektive auf das

Programm der negativen Dialektik nicht zutrifft. Vgl. Michael Theunissen, Negativität bei

Adorno, in: Adorno-Konferenz 1983, a.a.O., S.41-65.

193



eine begriffliche Präzisierung des Negativen der negativen Dialektik betreiben.

Die Passagen seines Buches zur <Negativen Dialektik>, in denen das

geschieht, sind vollständig misslungen und zudem zu ermüdender Langeweile
gedehnt. Adorno unterzieht sich, man weiss nicht warum, einer akademischen

Pflichtübung, der er theoretisch nichts Interessantes abgewinnen kann; dazu

noch bleibt sie ihm historisch fremd. In der historischen Diskussion sind der

Begriff und der Name <Dialektik> nun einmal mit der dominierenden Gestalt

Hegels verbunden; zumal mit dem Wort <Dialektik> hat er die Nachwelt dazu

verdammt, ihn zu interpretieren. Anhand von Adornos tatsächlicher Hegellektüre

fällt aber auf, dass er nicht einmal zu den Passagen von Hegels Werk

vorgedrungen ist, denen er wenigstens noch eine Bestärkung seiner
programmatischen Versuche hätte entnehmen können, der Bewegung dialektischer

Begriffsbestimmungen ein Ende zu setzen. Die eingangs zitierten Sätze des

jungen Hegel lassen sich nämlich als eine solche Bestärkung verstehen. Hier
ist ein haltbarer Sinn für das Programm ausgesprochen, dem sich Adorno
verschrieben hat: dem Hervorgehen der Differenz und der Zeugenschaft für
diese, in welcher dasjenige, welches Hegel in seinen Sätzen den Schein eines

«machthabenden Daseins» nennt, durchbrochen und durchschlagen wird.
Adorno nennt ein solches Durchschlagen das Hervorgehen des «Nichtidentischen»

menschlicher Erfahrung. Das Interesse, den Durchbruch zu ihm als

Differenz sichtbar werden zu lassen, nicht also der Versuch, die Ununterschie-
denheit einer scheinhaften Wirklichkeit in begriffliche Unterscheidungen und

Differenzierungsprozesse zu treiben, prägt die Vorstellung von Adornos

negativer Dialektik.
Hegel bezeichnet in seinen eindrucksvollen Sätzen die Möglichkeit des

Hervortretens der Differenz zu dem Stand des Menschen, der seiner Zeit
schlechthin verfallen ist, in doppelter Weise. Diese Verfallenheit muss nach

ihm entweder <aufgehoben> und vernichtet werden; oder sie muss eben

vollzogen werden, wenn der Vollzug von Leiden und Negativität auch in je
verschiedenen Weisen vonstatten gehen kann. Und es ist klar, dass in der

Benennung einer solchen Daseinsalternative zugleich der entzweite Stand des

Menschen in der Moderne getroffen ist. In alten Zeiten, so sagt Hegel einmal,
wandelten die Götter als Zeichen und Garanten eines versöhnten Lebens unter
den Menschen, in der Gegenwart ist diese Einheit des Lebendigen aber

zerrissen. Und nun erst haben wir die Alternative vor uns, nach der diese

Zerrissenheit entweder vernichtet, oder einfach vollzogen werden muss. Der

Vollzug des Mangels der Zerrissenheit besteht aber darin, den Mangel und die

Beraubung versöhnten Lebens selbst zu wollen, oder sich diesen gleich
reflexionslos hinzugeben und zu opfern. Eine solche, zur Trostlosigkeit ver-

194



schärfte Daseinsperspektive nennt Hegel in seinen Sätzen dann den
«immerwährenden Tod» des Menschen; in politischer Hinsicht spricht er von der
Verfasstheit des Menschen in einem «Gleichgewicht der Fäulnis». Adorno
nennt eine derartige Daseinsperspektive, in welcher die Masken des Positiven

zur Herrschaft gekommen sind, den «Bann» des Daseins. Es ist gänzlich
zwecklos an diesem Bann herumräsonnieren zu wollen; auch in historistischen

Einübungen in eine ironische Heiterkeit wird man ihm nicht entkommen. Sein

Zusammenbruch muss sich an ihm selbst vollziehen.
Bevor man wichtigtuerisch meint4, vom Zustand menschlichen Lebens als

<Bann> zu sprechen, liesse sich mit dem Gebrauch empirisch-wissenschaftlicher

Sprache nicht vereinbaren, in dem man auf einen solchen Zustand

überhaupt Bezug nehmen kann, sollte man zunächst einmal folgendes
überlegen: Adorno will anhand einer solchen Bezeichnung die These durchsetzen,

ein Lebensverhältnis sei mitnichten aus seiner Unverständlichkeit
befreit, wenn man es anhand wissenschaftlich haltbarer Aussagen beschreibt.
Oftmals erzeugen solche Beschreibungen nämlich nur den Schein seiner
Verständlichkeit und gerade diesen Schein will Adorno treffen, wenn er vom
«Bann» menschlichen Daseins spricht. Diesem gehören seine wissenschaftlichen

Behandlungsarten wesentlich zu. Man muss schon diese zweite, durch
und durch vom Pessimismus geprägte These zurückweisen, wenn man Adornos

Gebrauch solcher Worte wie «Bann», aber auch «Block», mit Sinn
kritisieren will. Das erfordert aber die Fähigkeit, sich zu seiner Sprache in
eine Distanz zu setzen, ohne dabei die Motive seines Denkens aus den Augen
zu verlieren. Mit sozialpsychologischem Alltagswissen und einer
selbsternannten Wissenschaftlichkeit kommt man diesen Motiven bestimmt nicht
bei.

Adorno will in seiner Sprache der Vermutung Ausdruck geben, die zur
Methode der Dialektik erweiterte Philosophie Hegels habe in dem Differen-
zierungsprozess der Denk- und Begriffsbestimmungen des Lebendigen dem

<Negativen> und der <Negativität> keine angemessene Rolle zugestanden. In
dieser Vermutung ist Adornos Bezugnahme auf die dialektische Philosophie
Hegels auch schon erschöpft. Zur Artikulation und zur Durchführung dieser

Vermutung bedient er sich dann nichthegelscher Gedankenfiguren. Hegel hat

ja die Sätze, in denen er zunächst den Stand des modernen Menschen in seinen

Extremen einfach benennt, in systematische Begriffsbestimmungen dieses

Standes überführt. Als solche sollen diese dann die Aufhebung des Negativen

4 Vgl. etwa Alfons Söllner, Angst und Politik. Zur Aktualität Adornos im Spannungsfeld von
Politikwissenschaft und Sozialpsychologie, ebd., S. 338-349.

195



an ihnen selbst exemplifizieren. Es ist genau dieses Unternehmen, das Adorno
nicht einmal in Ansätzen nachvollziehen will; er hat es in seinem Buch über
die <Negative Dialektik> nicht einmal in den Blick gerückt, weil es ihm zu
fremd und absurd erscheinen muss. Er begibt sich mit nicht mehr als einer

Ahnung in die Auseinandersetzung mit Hegel und diese hat folgenden
Haltepunkt: das Negative und die Negativität werden in Hegels Philosophie
zwar in eine dominierende Rolle eingesetzt. Zuletzt werden sie von ihm aber
als Mittel missbraucht, einen Identitätsabsolutismus durchzusetzen. Vor
einem solchen Absolutismus muss man das Negative und die Negativität
schützen; darum darf man eine dialektische Einstellung zum Leben von
Beginn an grundsätzlich nur als ein Unternehmen verstehen, das auf seine

Selbstnegation gerichtet sein muss. Nur indem sich die dialektischen Denk-
und Begriffsbestimmungen des Lebendigen den Boden unter den eigenen
Füssen wegnehmen, sogar zerstören, wird das ihnen schlechterdings
Inkommensurable, das <Nichtidentische> zu seinem Recht kommen können, in
welchen Gestalten immer es schliesslich erscheinen mag. Demgegenüber sind
dialektische Begriffsbestimmungen nur als Mittel der Beschreibung von
Lebensverhältnissen zu betrachten, die der junge Hegel in seinen Sätzen als

«immerwährenden Tod» des Menschen bezeichnet.
Auch die zur Methode der Dialektik fortentwickelten Sätze und Diagnosen

des jungen Hegel sind ja von dem Bedürfnis getrieben, in feststehende

Extreme auseinandergetretene und entzweite Lebensverhältnisse zu vereinen
und diese Vereinigung dann als <Aufhebung des Negativem zu begreifen.
Aber Hegel nimmt, das vermutet Adorno zu Recht, in der Durchführung
dieser Vereinigung schliesslich zu der These Zuflucht, das Negative selbst und
seine Aufhebung seien identisch. In den eingangs zitierten Sätzen behauptet
Hegel diese Identität nicht - aber man muss nur ein wenig an ihnen herumdrehen,

dann wird man schon erreichen, dass die Aufhebung des Negativen und
sein Vollzug identisch werden. Im Nachhinein kann man dann von einem
solchen Geschehen immer behaupten, dass es eben nur als prozesshaftes zu
sich selber finden und sich realisieren kann. Dagegen meint Adorno: Wenn die
Gleichheit der Entzweiung das gegenwärtige Leben des Menschen schon zu
einem immerwährenden Tod werden lässt, dann bringt man sich in die
Differenz zu dieser Ununterschiedenheit, indem man an ihr leidet, indem man
sie wenigstens als Leiden will, denn etwas anderes zu wollen, bleibt dem
Menschen nicht. Adorno verschärft also eine Seite der Alternative, die in den

zitierten Sätzen des jungen Hegel zum Ausdruck gebracht ist. Hegel selbst
bestimmte ja schliesslich ein Verhältnis, das sich in der Einheit mit der
bestehenden Welt und zugleich in minimaler Differenz zu ihr bewegt, als

196



<Subjektivität>. Da ist Adorno weniger anspruchsvoll. Er spricht gleich vom
<SeIbst> des Menschen, das sich der bestehenden Welt und der Integration in
diese verweigert - indem es sich als leidendes will oder sich dieser eben stumm

hingibt. Seine negative Dialektik ist als eine fortlaufende Meditalion über die
unverständliche Verkettung von Leiden und Selbstaufgabe, von Widerstand
und Opfer zu verstehen. Nur insofern sie dies ist, markiert sie auch einen

Unterschied und die Differenz zu den Lebensverhältnissen, über die sie

meditiert. In der Kennzeichnung als Meditation ist auch der einzig mögliche
methodische Sinn getroffen, der sich mit Adornos negativer Dialektik verbinden

lässt.

In eine derartige Auslegungsperspektive gestellt, muss man die Zentren von
Adornos negativer Dialektik, die er in seinem Buch über diese erreicht, in dem

Essay über <Freiheit> und in den Reflexionen über das Verhältnis von
«Weltgeist und Naturgeschichte» suchen. Hier ist auch die älteste Schicht und
der Kern gegeben, aus denen sich schliesslich die Konzeption negativer
Dialektik ergeben hat. Adorno hat ja die Reflexionen über die naturgeschichtliche

Verkörperung des <Weltgeistes> aus seinem Frankfurter Vortrag über die
«Idee der Naturgeschichte» hergeleitet. Der philosophiegeschichtliche
Hintergrund dieser zentralen und zugleich ältesten Schichten seines Buches über
die «Negative Dialektik> liegt aber nun in gedanklichen Positionen, die
allesamt Hegels Methode der Dialektik ad absurdum führen wollen. So wollte
Kierkegaard in seiner Fassung des Paradoxons menschlicher Existenz die

Dialektik als ein Mittel ihrer begrifflichen Bestimmbarkeit zusammenbrechen
lassen. Schon er spricht von einer «negativen Dialektik», die der Mühen
dialektischer Begriffsbestimmungen des Lebendigen müde, sich einfach hinlegt

und zu einer mythischen Phantasie über die Unverständlichkeit der

Existenz depotenziert. Und so wollte Schopenhauer den menschlichen Willen
als eine Tätigkeit charakterisieren, die sich ihrer begrifflichen Fassbarkeit

systematisch entzieht, indem sie fortwährende Ziellosigkeit ist. Wenn es einen
wesentlichen philosophiehistorischen Hintergrund für die Konzeption negativer

Dialektik gibt, die Adorno versucht hat, dann ist er in diesen beiden
Namen genannt - das jedenfalls ist die hier vertretene These.

Die negative Dialektik beginnt dort, wo die Begriffsbestimmungen des

Lebendigen auf ihren mythisch-dämonischen Grund stossen, wenn sie nicht

nur an das Unsagbare, sondern an das Unausdenkbare angrenzen. Wenn diese

Angrenzung geschieht, muss sich der Mensch als ein existierendes Selbst

wählen und sich als mögliches Selbst in die Zukunft hineinentwerfen. Die
Destruktion dialektischer Rückversicherungsveranstaltungen ist die Bedingung

der Selbstwahl. Diese geschieht als eine Leidenschaft, die Wollen ist,

197



doch das von ihr Gewollte grundsätzlich nicht erreichen kann. So ist sie

Leiden. Ganz analog dazu ist der Wille des Menschen als eine tätige Kraft zu

verstehen, die ihre Erfüllung ausserhalb ihrer und in ihr nicht finden kann. So

ist sie sich verzehrende Ziellosigkeit. Diesem Sachverhalt hat ja schon der

junge Hegel Ausdruck gegeben. Unter den Bedingungen entzweiten Lebens

muss man sich als leidendes Wesen wollen, um überhaupt wollen zu können -
oder man gibt sich den bestehenden Umständen gleich reflexionslos hin: das

sich wählende und in der Selbstwahl stets sich opfernde Selbst. Der
mythischdämonische Grund solchen Perspektivenwechsels ist darin zu suchen, dass

man das eine, die Selbstwahl, nicht ohne das andere, das Selbstopfer haben

kann. In seinem Freiheitsessay auf der einen, in den Passagen über das

Verhältnis von «Weltgeist und Naturgeschichte» auf der anderen Seite meditiert

Adorno über diese mythische Befindlichkeit und über diesen kausalen

Pendelschlag menschlichen Daseins. An ihm wird seine Konzeption der
Dialektik zur negativen. Erst im Anhang seines Buches, den er einfach mit
«Meditationen zur Metaphysik» überschreibt, lässt er einen spüren, dass er
sich kein theoretisches Pflichtprogramm mehr auferlegt.

IL

Wie lautet nun die Botschaft, die Adorno mit seiner Fassung negativer
Dialektik eigentlich vermitteln will? Das sich wählende, sein Leiden wollende
Selbst und das Selbst des Menschen, das sich dem Negativen reflexionslos

hingibt und aufopfert, sind in ihrem eigentlichen Grunde identisch. Es lässt

sich keine Bewegung auffinden, die sie voneinander unterscheidbar machen

und dazu noch in die Differenz zur bestehenden Welt und dem ihnen

angebotenen Leben bringen würde. Beide sind sie Beispiele entzweiten

Lebens, in ihrem Beispielcharakter stossen sie auf ihren mythischen Grund
und grenzen an das Unausdenkbare an. Eine zu wissenschaftlicher Theorie

aufgeblasene Philosophie wird gerade diesen Erfahrungsbruch nur mehr

legitimieren und beschönigen. In den eingangs zitierten Sätzen des jungen
Hegel ist solches aber nicht geschehen. Diese Sätze lassen nämlich die

Möglichkeit offen, die Angrenzung menschlichen Lebens an das Unausdenkbare

anhand von Modellen zu kennzeichnen, derer sich Adorno im Gegenzug

gegen eine dialektische Theoretisierung unserer Lebensverhältnisse bedient.
Dazu noch hat er sich, indem er sich an Gedankenfiguren Schopenhauers,

gewollt oder ungewollt anschliesst, die Fluchtwege in einen theoretischen

198



Wissensoptimismus, zumal aber den Ausweg in eine hegelianisierende
Religionsphilosophie systematisch verlegt. Wollte man etwa säkularisierte theologische

Begriffe in der Art und Weise wiederfinden, in der Adorno über den

Stand des Menschen meditiert, dann Hessen sich diese nur in seine Rede über
das <Nichtidentische> einbinden. Das Nichtidentische ist ja, ganz analog zu

Schopenhauers Begriff nichtempirischer Freiheit, als ein Gnadengeschenk
und als ein Mysterium zu verstehen. In gänzlich anderer Sprache, aber mit
Hinsicht auf dasselbe Mysterium spricht ja auch Heidegger vom <Nichtidenti-
schen>, wenn er meint, dieses sei als Sein zu verstehen, das sich von ihm selbst

her zeigt - oder eben nicht zeigt.
Um die Situation des Menschen im Verhältnis zum Gnadengeschenk des

<Nichtidentischen> zu verdeutlichen, gebraucht Adorno in seinem Freiheitsessay,

wenn er die formalistische Leere kennzeichnet, die dem Begriff der

Freiheit als moralischer Verantwortung des Menschen anhaftet, eine eindringliche

Metapher. Die Situation des Menschen ist Schuld und dadurch bestimmt,
dass «kein Strahl vom Himmel niederfuhr»5. Eine solche niederfahrende

Versöhnung ist aber unerforschlich und keine Sache menschenmöglicher
Erfahrung. Man kann aber ihre Unmöglichkeit bezeugen und man kann darauf
hinwirken, dass der Pendelschlag von Selbstwahl und Selbstopfer, statt
heroisiert zu werden, als ganzer zusammenbricht.

Einem kursorischen Blick in die metaphysischen Meditationen Adornos
könnte es scheinen, als meine er, in der Fähigkeit, sein Leiden zu wollen, liege
die Freiheit des Menschen begraben, in ihr sei das einzig mögliche Anzeichen
seiner Freiheit zu suchen. Adorno lokalisiert eine solche Auffassung an ihrem
kantischen Ursprungsort. Dort hat sie noch die neutrale Form, die besagt, die
Selbstwahl sei gleichbedeutend mit der Fähigkeit des menschlichen Willens,
ein Gesetz wählen zu können - wenn dieses Gesetz von Kant auch nicht als

Leiden und Negativität bestimmt wird. Aber auch dann, wenn man einen

derartigen Negativismus in die Kantische Gesetzeswahl hineinliest, um ihren
Formalismus loszuwerden, bleibt die Selbstwahl für Adorno abstrakt und ein
dem Lebendigen schlechterdings feindliches Prinzip. Die Selbstwahl kann
nämlich grundsätzlich nur willentlich erfolgen. Weil sie aber anders nicht
geschehen und sich vollziehen kann, wird sie sich als Selbsterhaltung auch

immer im Kreise herumdrehen, so dass man sie ebensogut und gleich als

Selbstopfer kennzeichnen kann. Es ist keine Frage, dass Adorno mit dem

5 Auf diese Metapher verweist U. Pothast in seinen Anmerkungen zum Verhältnis von
Freiheitsbewusstsein und negativer Dialektik in Ulrich Pothast. Die Unzulänglichkeit der
Freiheitsbeweise. Zu einigen Lehrstücken aus der neueren Geschichte von Philosophie und
Recht, Frankfurt 1980, S. 311.

199



voluntaristischen Charakter der Selbstwahl sympathisiert. Hätte er für politisches

Handeln votiert, was er nicht tat, dann wäre ihm nur der anarchistische

Weg offen geblieben. Aber auch dieser Weg verfällt, wie die Selbstwahl
eben auch, der Kausalität eines Schicksals, welche Adorno den «Bann»
menschlichen Daseins nennt. Über das Vergrabensein des menschlichen
Willens und seiner Einrichtungen in diese Kausalität meditiert er in den

Passagen seiner <Negativen Dialektik>, die das Verhältnis von «Weltgeist
und Naturgeschichte» zu ihrem Anlass nehmen. In diesen Passagen ist die
deutlichste Nachwirkung zu spüren, die der Pessimismus der <Dialektik der

Aufklärung) in der Vorstellung negativer Dialektik hinterlassen hat.

Und nun kann heraustreten, welcher Gedanke die beiden zentralen Stücke
der <Negativen Dialektik) eigentlich verbindet: Es wird solange keine
Aufhebung des Negativen) geben, als sie unter der Prämisse vorgestellt werden

muss, alles Leben könne sich nur als individuiertes und in der Selbstwahl
verankertes menschenwürdig vollziehen. In der Individuation vervielfältigt
sich nämlich der mythische Zirkel von Selbstwahl und Selbstopfer. Adornos

negative Dialektik lässt sich als fortlaufender kritischer Kommentar des

supponierten Sachverhalts verstehen, menschliches Leben sei als Leiden an

dieser hemmungslosen Vervielfältigung zu begreifen. In ihr haben wir den

Grund seiner Beschädigung zu suchen. In dieser Annahme haben wir sogar
die Mythe der negativen Dialektik selbst vor uns. In dieser Annahme erhält
sie ihre negative Form. In moralphilosophischer Hinsicht tritt diese Mythe in
der These heraus, inmitten einer dehumanisierten Welt sei das Mitleid die

einzige Einstellung, die <moralisch> genannt zu werden verdient. Als These

ist sie nämlich in die Meditationen eingekapselt, die Adorno über die
Möglichkeit der Freiheit anstellt. Sie leitet auch seine Überlegungen an, in denen

er über die Unmöglichkeit nachdenkt, in historischen Situationen frei handeln

und für sein Tun zur Verantwortung gezogen werden zu können. In
historischen Situationen verschlingt nämlich das <machthabende Dasein),
welches als Summe sich individuierender und sich gegenseitig verletzender
Einzelner verstanden werden muss, das Tun eben dieser Einzelnen. So sind

Selbstwahl, Selbstopfer und die Vernichtung der anderen in der Tat identisch)

und dasselbe - sie sind dies aber als ein sich fortzeugender mythischer
Wiederholungszwang. Der Zirkel und der Pendelschlag von Selbstwahl und

Selbstopfer sind also als Folgen der Vorstellung zu verstehen, humanes

Leben sei gleichbedeutend mit seiner individuierenden Vervielfältigung und

Trennung.
Demgemäss muss Freiheit, soweit sie sich als ein die negative Dialektik

umtreibendes Motiv kennzeichnen lässt, als Befreiung von der Willenstätig-

200



keit gedeutet werden. Freiheit kann sich nur in der Befreiung vom Willen und

im Loskommen von diesem verwirklichen. Das ist die Mythe der negativen
Dialektik in ihrer positiven Form, soweit ihr eine positive Form überhaupt
gegeben werden kann. Wenn es eine Grundfigur des Gedankens gibt, die

Adornos Meditationen durchzieht, dann ist es diese. So ist in der moralischen

Einstellung des Mitleidens eigentlich nichts anderes als der Verzicht auf die

Durchsetzung des eigenen gegen einen fremden Willen vollzogen. Erst einem
solchen Verzicht kann sich das Andere, das Nichtidentische nämlich offenbaren,

wie es umgekehrt als Anderes anderem gegenüber nicht verschlossen

bleibt. <Mitleid> ist ja nur ein moralphilosophischer Begriff für die von Adorno
oftmals gebrauchte Kennzeichnung mimetischer Hingabe des einen an den

anderen. Er meint wohl - ob zu Recht oder nicht, das sei dahingestellt -, diese

Weise der Hingabe sei grundsätzlich von distanzloser Gleichmacherei zu
unterscheiden. Distanzlose Gleichmacherei hat man auch als den ausschliesslichen

Sinn zu verstehen, den Adorno mit der Vokabel der <Identität> verbindet.

Diesen Sinn hat er in unzulässiger Weise verallgemeinert und dadurch nur
Missverständnisse erzeugt.

Es ist Adornos These, wenn er sie als solche auch nicht formuliert und

verteidigt, in den Werken der Kunst, denen der Moderne zumal, erfahre die

Negation der Individuation als des Negativen der bestehenden Welt ihre einzig
adäquate Durchführung und Verwirklichung. In dieser These wird seine

Theorie keineswegs <ästhetisch>, wie man vorschnell glauben machen wollte6.
Der Ausdruck <Theorie> ist zur Kennzeichnung von Adornos metaphysischen
Meditationen ohnehin nicht zu gebrauchen. Adorno hat zwar diesen Ausdruck
selbst benützt, aber wenn er es in für ihn signifikanter Weise tat, wie etwa in
dem Titel <Ästhetische Theorie>, dann mit der Überzeugung, hier formuliere
sich ein Verfahren aus, das sich im Einklang mit seinen Gegenständen bewegt.
Es ist irreführend, an diese Weise der Theorie, die man besser gleich
<Meditation> nennt, die Vorstellung heranzutragen, sie könne sich in einem
methodisch geregelten Übergang von einer Region der Erfahrung zu einer
anderen vollziehen. Diese aus der Systemphilosophie des deutschen Idealismus

übernommene Vorstellung hat heute ohnehin nur mehr eine akademische

Überzeugungskraft. Das Ganze der Erfahrung des Menschen zeigt sich, wenn
es sich zeigt, so meint Adorno, über die verschiedenen Regionen seiner

Erfahrung verstreut; es zeigt sich aber, wenn es sich zeigt, überall in gleicher

6 Diese Meinung vertritt R. Bubner in einer Abhandlung zu Adornos Philosophie. Vgl. Rüdiger
Bubner. Kann Theorie ästhetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philosophie Adornos, in:
Materialien zur ästhetischen Theorie Th. W. Adornos, a.a.O., S. 108-137.

201



Intensität, so dass man die Vorstellung eines methodisch geregelten
Übergangs von Bereich zu Bereich der Erfahrung gleich fallen lassen kann.

Adorno vertritt seine These von der einzig adäquaten Negation der
Individuation durch die Kunst mit den gleichen Mitteln, mit denen er die Grundfiguren

seiner negativen Dialektik umkreist, mit den Mitteln philosophischer
Meditation nämlich. Mit Bezug auf die Bedeutung der Werke der Kunst fügt er
ihr noch eine Zusatzthese an. Den Werken der Kunst gelingt, woran die

philosophische Reflexion eigentlich nicht denken darf; es gelingt ihnen
nämlich in ihren eindringlichsten Momenten, eine Negation der Individuation
ins Werk zu setzen, die als wirkliche praktiziert, nur zum Verderben ausschlagen

würde. Wir erfahren aber aus solchen Experimenten, worin die Befreiung
von der Vernunft der Selbsterhaltung eigentlich bestehen könnte, wir erfahren
aber auch von ihrer Gefahr. Ohne die Symbole der Kunst bliebe beides

unerfahrbar, es bliebe, wie Adorno oft sagt, in «Ausdruckslosigkeit»
verschlossen. Das ist ein hart formulierter Gedankengang und er führt in das

Zentrum von Adornos <Philosophie der Kunst>.

III.

In seinen Reflexionen zur Kunst, deren Zusammenfassung Adorno den

treffenden Titel <Ästhetische Theorie> gegeben hat, gebraucht er, wenn er über
die Bedeutung der <Chiffrenschrift> der Kunstwerke nachdenkt, die gleichen
Gedankenfiguren, in denen er zu zeigen versucht, wie die dialektischen Denk-
und Begriffsbestimmungen des Lebendigen auf ihren mythischen Grund
stossen und diesen dann in indirekter Weise sichtbar machen. Von einem
Übergang in ein Feld, das aus den Disziplinen der Philosophie als <Ästhetik>

bekannt ist, kann jedenfalls keine Rede sein. Ein entscheidendes Interesse

Adornos liegt sogar darin, solches Übergangswissen als vorgeblich und
haltlos zu erweisen. Vielleicht sprechen die Werke der Kunst lediglich
ungeschützter und radikaler aus, was die philosophische Reflexion nur indirekt

sagen und oftmals mit Rücksicht auf die Plausibilität ihrer Befunde gar
nicht sehen darf. Adorno hat es gar nicht erst unternommen, das Verhältnis

von Philosophie und Kunst einer Klärung entgegenzuführen. Er liess sich

einfach von der Annahme leiten, je inniger die philosophische Reflexion mit
den Werken der Kunst verbunden sei, desto treffender werde sie diese auch

kennzeichnen - als Ausdrucksformen doppelten Sinnes nämlich. Zuallererst

muss man zusehen, dass der Interpret der Werke der Kunst sich diesen selbst

202



ausliefert. Insofern erst darf er die Werke der Kunst als seine Zeugen anrufen.
Und insofern arbeitet er an dem Transport ihrer durchgängig doppelten
Bedeutungen selbst mit. Der Bogen des von den Werken der Kunst transportierten

Doppelsinns lässt sich in seinen Extremen nun ebenfalls als Aufhebung

des Negativen> und als <Vollzug von Leiden und Negativität> benennen;
zunächst einmal unterscheidet sich der von der Kunst ins Werk gesetzte

Doppelsinn von der negativen Dialektik höchsten darin, dass er in ihr seinen

Ausdruck und eine Steigerung seiner Gespanntheit erfährt. Dies ist der Sinn
des Ästhetischem, über den Adorno nachdenkt. Oftmals hat er diesen Sinn
und seine Formation, sowie die Weisen seines Statthabens in den Werken der
Kunst als «Synthesis» bezeichnet. Das ist jedoch ein Begriff, der zur Mitteilung

der bis zum Zerreissen gespannten Ausdrucksbewegung der Künste, von
welcher doch gerade Adorno handeln will, vollständig ungeeignet ist7. Wenn
mit einem solchen Begriff nämlich über ästhetische Verfahrensweisen
überhaupt etwas Sinnvolles gesagt werden kann, dann doch, dass sie einen
Widerstreit erst gar nicht wirklich aufscheinen lassen, weil sie eine Mannigfaltigkeit

von Bedeutungshinsichten zu einem identischen Sinn verbinden. Das

mag durchaus der Fall sein, aber gerade Adorno will eine solche Verbindung
als Kennzeichen des Kunstcharakters und der <Künstlichkeit> der Kunst nicht

behaupten. Die Künstlichkeit der Kunst, von der Adorno spricht und sprechen

will, ist eine gewaltsame und als solche erst verdichtet sie sich zum Widerstreit.

Hält man diesen Grundzug von Adornos ästhetischen Versuchen gegen
seine eigene, oftmals zu nachlässig geführte Begriffssprache fest, dann muss

man zuvörderst folgendes sagen: <Ästhetisch-sein> bedeutet ein Ausdruckssystem

der Leidenschaften des Menschen zu sein, das Ästhetische) ist als ein
Ensemble der Zeichen, der Sprache und des Ausdrucks leidenschaftlichen

Umgetriebenseins des Menschen zu verstehen. Adorno hat diesen Sinn von
<ästhetisch> in seiner Arbeit über Kierkegaard von diesem übernommen und

überall dort, wo seine Reflexionen über den Doppelsinn der Kunst sich nicht
selbst ausweichen, immer beibehalten. So wie aber nach Kierkegaard jede
personifizierte, d.i. maskierte Leidenschaft ein armseliges Getue ist, wenn sie

7 Gleichwohl gebraucht einer der herausragenden Adorno-Interpreten - A. Wellmer- gerade
den Begriff der <Synthesis> zur Kennzeichnung der Verfahrensweisen der Kunst - nicht
eigentlich, um sein Ungenügen zu kennzeichnen, sondern um im Abstoss von ihm den

Anschluss an das Projekt einer kommunikativen Ästhetik) zu finden, das zu Adornos
Meditationen aber in einem inkompatiblen Verhältnis steht. Vgl. Albrecht Wellmer, Wahrheit,

Schein, Versöhnung. Adornos ästhetische Rettung der Modernität, in: Adomo-Konfe-
renz 1983, a.a.O., S. 138-176.

203



nicht Unmögliches will, wenn sie nicht ihren eigenen Untergang will, so sind
die Sprachen und die Zeichen, der Ausdruck und die Töne der Leidenschaften
des Menschen, die Kunstwerke, armselige Ausdrucksformen, wenn sie nicht
ins Ausdruckslose der Erfahrung, in ihre eigene Auflösung und Dekomposi-
tion gehen. Sie sind Formation und Dekonstruktion von Bedeutung in einem.

So sind die Kunstwerke zuerst zu verstehen als Versionen des Doppelsinns.
Dem trägt Adorno auch dann Rechnung, wenn er leichte Verschiebungen der

paradoxen Grundfigur seiner ästhetischen Reflexionen versucht. Die Kunst
als das Ensemble der verschiedenen Künste hält zunächst einmal die Wunde
des Daseins, welche im Leiden an der Individuation gegeben ist, offen, ja sie

kann diese Wunde sogar noch parabolisch verstärken. Im Gefolge dieses

Offenhaltens von Leiden und Negativität lässt sich den immerzu wiederholten

Beschwörungen Adornos erst Sinn geben, dass Misslingen der Kunstwerke,
ihr Widerstand gegen ihre gelungene Synthesis, sei ihr eigentliches Gelingen,
in der Absage an jeden Sinn sei ihr eigentlicher Sinn zu finden. Er gebraucht
solche Kennzeichnungen, wenn er auf die «Wunde» Heine etwa verweist; in
der Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts hat sich wohl Beckett am weitesten
in das Niemandsland vorgewagt, in dem man sich bewegen muss, um die
Wunde der Individuation gegenwärtig überhaupt offenhalten zu können.
Adorno verschiebt diesen Gedanken leicht, wenn er manchmal zu sagen
scheint, man müsse die Wunde des Daseins nicht nur offenhalten; die Kunst
sei vielmehr ein Messer, das man aus dieser Wunde nicht nur nicht herausziehen

dürfe, man müsse es sogar systematisch in ihr herumdrehen, wenn anders

die Kunst des Messerwetzens nicht zur Fabrikation schönen Scheins werden
soll. Mit anderen Worten: der Sinn der Kunst besteht darin, das Dasein in den

Schmerz der Verzweiflung zu treiben.
Eine andere Version ästhetischen Doppelsinns liegt vor, wenn Adorno das

Sein der Kunstwerke geradezu als Sinnbild des Endes der Individuation
nimmt. Dann sind sie wirklich als Bilder und Töne, sie sind dann zu verstehen

als Sprache des Ausdruckslosen der Erfahrung - der Selbstvergessenheit und

der Selbstauslöschung nämlich. Dann darf man wohl auch sagen, indem sie

sich inmitten der Welt vorfänden, seien sie doch gleichbedeutend mit den

Zeichen, den Tönen und den Schriftzügen des Ansichseins der Welt. Insofern
vermitteln sie eine Botschaft, die nicht aus der unseren kommt. Sie erscheinen

zwar in ihr und wir reden auch von den Werken der Kunst, aber als solche

Erscheinungen haben sie unsere Welt verabschiedet und hinter sich gelassen.
Es ist ganz eindeutig, dass Adorno eine solche Mitteilung aus der Lyrik
Eichendorffs heraushört. Und es ist kein Zufall, dass das Rauschen, das er in
ihrer Ausdrucksbewegung vernimmt, der Klang, von dem sie erzittert, sich im

204



Gesang erfüllt und in der Modulation des vertonten Wortes zu sich kommt.
Adornos Meisterschaft, diesen Klang bis in seine technischen Details hinein
wiedererstehen zu lassen, ist unübertroffen. Jedem, der ihm nachliest, muss es

auffallen, dass seine eigene Sprache, wenn er Werke der Kunst in diese

Richtung ihrer Mitteilung bringt, einen zwanglosen und gelösten Ton
annimmt. In solchen Momenten hat er uns wie kein anderer gelehrt, wie man die
Idee des <Romantischen> zu verstehen habe, denn diese ist es, die dann in
seiner Sprache zu Wort kommt. Zumal an den Beispielen des Lyrikers
Eichendorff und des Musikers Mahler hat er die Wirklichkeit dieser Idee

exemplifiziert. Diese besteht nämlich in der Fähigkeit, um das Gewöhnlichste

unserer Erfahrung einen auratischen Schleier legen zu können, so dass dieses

wie aus einer anderen Welt daherzukommen und uns in diese hineinzuziehen
scheint. Sie besteht geradezu in der Fähigkeit, die Sucht zu erzeugen, das

Dasein des Menschen in ein derartiges Schweben zu versetzen. Wo Adorno
diese Idee nicht wiederfinden konnte, wo er sich in die Auseinandersetzung
mit Kunstwerken begab, die sich dieser Idee sogar widersetzen, da hat er sich

in seinen Interpretationen oftmals auch gewaltig vergriffen. Im Grunde zeigt
sich aber noch in seinen interpretatorischen Missgriffen eine geradezu kindliche

Bockigkeit, eine Wut und die Trauer, dass sich die Flüchtigkeit des

Schwebens nicht festhalten lässt. So muss man auch seine interpretatorischen
Missgriffe noch als ein indirektes Sprechen verstehen.

Zumal am Beispiel des Verwobenseins von Musik und Sprache versteht
Adorno den Ausdrucksprozess der Künste als eine Bewegung ihrer gegenseitigen

Verfransung und als einen Prozess, in dem ihre formalen Grenzen porös
werden und ineinander verschwimmen. In ihrer Verfransung tauschen die
einzelnen Künste ihre formalen Materialien gegenseitig aus. In diesem
Austausch besteht ihre technische <Reziprozität>, welche übrigens auch an den

Materialien der Kunst zeigt, dass sie nicht als formale Synthesis begriffen
werden kann. Des öfteren spricht Adorno in diesem Zusammenhang auch vom
modernistischen Prinzip der Montage. Nach diesem Prinzip ist jedes einzelne
Kunstwerk eben nicht als eine Verbindung und als Einheit des Mannigfaltigen
der Erfahrung, bzw. als ein Exemplar einer solchen Verbindung zu verstehen.
Die <Einheit des Mannigfaltigem lässt sich in einer gezeichneten und von der

Erfahrung des Menschen wirklich tingierten ästhetischen Erscheinung eben

nicht ausmachen. Zur Erscheinung wird sie nämlich erst dann, wenn sie den

Riss menschlicher Erfahrung in sich aufgenommen und an sich hat, wenn sich
ihre Intensität um diesen Riss versammelt. In der vormodernen Kunst tritt
diese Intensität wohl als die <Seele> der Formen der Kunstwerke hervor, aus

der modernen ist sie aber verschwunden. Sie sprechen auf der Höhe der

205



Modernität, wenn sie dies tun, als entseelte und <ausdruckslose>. Weil das so

ist, kann die technische Reziprozität der Künste auch nicht von einem
Betrachter wiederholt und aufgefasst werden, der sich auf alle möglichen
ästhetischen <Erlebnisse> festgelegt hat. Da sagt Adorno nichts anderes als

Heidegger, wenn er von der Härte und der Unzugänglichkeit des Dingcharakters

der Kunstwerke handelt.
Es ist ein immaterieller, ein reiner Bedeutungszug, welcher als Zäsur die

einzelnen Kunstwerke durchherrscht. In der Teilhabe an einer solchen Zäsur
nähern sich die verschiedenen Künste und die einzelnen Kunstwerke einander

an. Soweit man sehen kann, nennt Adorno diese Zäsur einfach den
«Rätselcharakter» der Kunstwerke - ihr konstitutiv obskures Objektsein. Ein anderer

Name, anhand dessen er den Rätselcharakter der Kunstwerke bezeichnet, ist
der Begriff der «écriture» - so jedenfalls geschieht es in wichtigen Reflexionen,

die er den Relationen von Musik und Malerei gewidmet hat. In einer

Begriffssprache, die Adorno durchaus nicht gesprochen hat, lässt sich das

damit Gemeinte vielleicht als ein <sich selbst realisierender Schematismus>

kennzeichnen. Die Auskünfte, die er an diesem Punkt gibt, sind jedenfalls
kryptisch. Er spricht vom Schriftcharakter der Werke, vom <Abgebrochenem,
vom <Hieroglyphischen>, manchmal auch einfach vom <Knisternden>. Recht
hat er insofern, als der Rätselcharakter der Kunstwerke, wenn er denn einer

ist, nur in metaphorischen Übertragungen eingeholt und dem Verständnis

zugänglich gemacht werden kann. Ihr obskures Objektsein erzwingt die Worte
und die uns zur Verfügung stehenden, aber auch die zu findenden Begriffe;
nicht ist es so, dass ein begrifflich geklärtes Wissen seine Vergegenständlichung

und symbolische Repräsentanz in irgendwelchen Objekten der Kunst
findet. Das ist die grundlegende Bedeutung, die sich mit dem Gebrauch des

Ausdrucks eines <sich selbst realisierenden Schematismus> verbinden lässt. In
der Logik unserer Vorstellungen beschreiben wir einen solchen Schematismus
als ein Bild, vielleicht sogar als ein Gleichnis, aus dem das Nebeneinander

unserer Erfahrung in einem Augenblick und plötzlich in voller Intensität
hervorbricht8. Manchmal nennt Adorno dieses Hervorbrechen das <Hinzutre-
tende> zum Negativen der bestehenden Welt.

In solchen vermutenden Redeweisen hat Adorno zuletzt auf die Konzeption

8 Den Chokcharakter solch plötzlichen Hervorbrechens hat zumal K. H. Bohrer im Anschluss

an Adorno und an die surrealistische Erfahrung zum Einsatz seiner Studien zum Momentanismus

und zum Augenblick «ästhetischen Scheins» genommen; er führt diesen Einsatz dann
mehr und mehr in Richtungen des Gedankens, die sich aus der Abhängigkeit von Adorno ganz
lösen. Vgl. Karl Heinz Bohrer, Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins,
Frankfurt 1981.

206



der Allegorie Bezug genommen, die von Benjamin entwickelt worden ist,
ohne dass er diesen Bezug deutlich werden lässt. Schon Benjamin spricht von
der Zäsur der Kunstwerke, die ihre ausdruckslose Macht und ihre immaterielle
Bedeutung hervortreten lässt. Dieses Hervortreten macht die Kunstwerke

gegen die Formen ihrer Reproduzierbarkeit, von denen Benjamin in anderen

Zusammenhängen gehandelt hat, grundsätzlich immun. Anders als Benjamin
sich vorstellte, ist es aber nach Adorno sehr wohl vorstellbar, dass sich auch

die Aura des Hinzutretenden, der Rätselcharakter der Werke als ein symbolisch

zusammengetragenes Nichts erweisen könnte - als pure Schaumschlägerei,

woraus ja ein nicht unerheblicher Teil der Kunst auch besteht. In seiner

durchgängigen Scheu vor dem ironischen Experiment mit den Formen
menschlichen Daseins, welche sich manchmal zu einem wirklichen Mangel
auswächst, möchte Adorno aber einen solchen Fall einfach umgehen. Ironie
wäre ihm nämlich die systematisch betriebene Verstellung des Daseins und
der Welt, wo er doch will, dass die Kunstwerke diese adäquat und individua-
tionslos offenbaren. So müssen sie sich als objekthafte Gebilde in einer Weise
verzehren und vernichten, die vom ironischen Verschwinden unterschieden
werden kann. Der Kern des Rätselcharakters der Kunstwerke beruht darin,
dass sie die einzig mögliche und zugleich erträgliche Negation der Individuation

als des Negativen der bestehenden Welt durchführen, dass sie sich in
dieser Durchführung aber einem Zugriff entziehen und vor ihm verschliessen,
der sich als <betroffener> ihnen gleich machen möchte.

Sofern die Kunstwerke Ausdruckssysteme der Leidenschaften des
Menschen sind, vergleichgültigen sich diese in ihrer adäquaten Vorstellung und in
ihrem Ausdruck. Sie werden im buchstäblichen Sinne un-menschlich. Eher

andeutungsweise und wie zufällig lässt Adorno zur Kennzeichnung dieser

Gleich-Gültigkeit den Begriff der <Indifferenz> fallen. Diese Indifferenz trifft
sich aber nun mit einer der wenigen Bestimmungen, die Adorno dem von ihm
oft und verschwenderisch gebrauchten, aber ausser dieser Bestimmung in
vollkommener Unbestimmtheit und Blässe verbleibenden Begriff der <Utopie>

zu geben vermochte. Er nennt sie ein freies Miteinander des Verschiedenen
und meint damit offensichtlich ein assoziertes Ausdrucksgeflecht, dessen

verschiedene Bänder in einem rätselhaft indifferenten Verhältnis miteinander
verflochten sind. Das ist aber die Utopie menschlicher Erfahrung; sie ist
nämlich auch ein Rätsel.

207




	Das Negative und die ästhetische Indifferenz

