Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Das Negative und die asthetische Indifferenz
Autor: Lypp, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 47/88

BERNHARD LYPP
Das Negative und die dsthetische Indifferenz*

«Der Stand des Menschen, den die Zeit in eine innere Welt vertrieben hat,
kann entweder, wenn er sich in dieser erhalten will, nur ein immerwahrender
Tod, oder wenn die Natur ihn zum Leben treibt, nur ein Bestreben sein, das
Negative der bestehenden Welt aufzuheben, um sich in ihr finden und
geniessen, um leben zu konnen. Sein Leiden ist mit Bewusstsein der Schran-
ken verbunden, wegen derer er das Leben, so wie es ihm erlaubt wire,
verschmiht, er will sein Leiden; dahingegen das Leiden des Menschen ohne
Reflexion auf sein Schicksal ohne Willen ist, weil er das Negative ehrt, die
Schranken nur in der Form ihres rechtlichen und machthabenden Daseins als
unbezwinglich, und seine Bestimmtheiten und Widerspriiche als absolut
nimmt und ihnen, auch sogar, wenn sie seine Triebe verletzen, sich und andere
aufopfert.»!

Das sind zwei Sitze des jungen Hegel, die er als einen Einleitungsversuch
in seine projektierte <Verfassungsschrift> niedergeschrieben hat. Die Bedeu-
tungsakzente dieser Sitze legt Hegel in dem Gebrauch der Formeln von der
<Aufhebung des Negativen> auf der einen, des <Vollzuges von Leiden und
Negativitdt> auf der anderen Seite fest. Anhand der Pole, welche diese beiden
Formeln bezeichnen, konnen der Stand und die Verfasstheit des Menschen in
ihren extremen Daseinslagen beschrieben werden. Der Ursprung eines Be-
wusstseins, das hinter seine Zeit und sich selbst zurtickfillt, ist gegeben, wenn

1 G. W. F. Hegel, Werke Band 1: Friihe Schriften, Frankfurt 1971, S. 457.

* Der vorliegende Text ist eine Ausarbeitung von Diskussionsbemerkungen, die ich beim
Frankfurter Adorno-Kolloquium im September 1983 zu der Sektion <Negative Dialektik»
beigetragen habe. Die Ausfiihrung dieser Bemerkungen ist eigentlich als nichts anderes als
ein Versuch der Explikation des Satzes zu werten: «Tod und Liebe sind die Mythe von der
negativen Dialektik» — eines Satzes, den ich in einer Abhandlung iiber die Adornosche
Verbindung von Geschichtsphilosophie und ésthetischer Erfahrung zitiert habe, um anhand
seiner die Richtung von Adornos Konzeption negativer Dialektik lediglich zu bezeichnen.
Vgl. Bernhard Lypp, Selbsterhaltung und asthetische Erfahrung. Zur Geschichtsphilosophie
und ésthetischen Theorie Adornos, in: Materialien zur dsthetischen Theorie Th. W. Adornos,
hg. von Burkhard Lindner und W. Martin Liidke, Frankfurt 1980, S. 187-218, bes. S. 198.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Bernhard Lypp, Hindelstr. 7, D-8000 Miinchen 80

191



diese Extreme verschliffen und aus dem Bewusstsein des Menschen verdriangt
werden. Es kommt also darauf an, das Bewusstsein dieser Daseinsalternative
schmerzhaft offenzuhalten und der Integration in das juste milieu erlaubten
Lebens zu widerstehen.

Art und Weise, wie der junge Hegel den Prozess solchen Offenhaltens
benennt, konnten geradezu Inhalt und Reichweite des Programms verdeutli-
chen, dem Adorno mit seiner Konzeption negativer Dialektik Ausdruck
verleihen will. Hegel ist von der Namengebung des menschlichen Daseinsbo-
gens, der in seinen alternativen und sich widerstreitenden Tendenzen zum
Zerreissen gespannt ist, zur Durchfiihrung seiner dialektischen Philosophie
fortgeschritten. Diese ist als Medium zu verstehen, sich iiber die Bedeutung
dieses zum Zerreissen gespannten Daseinsbogens zu verstandigen, ihn gene-
tisch aufzukldren und zu begreifen. Adorno tut diesen Schritt nicht. Wenn es
ein kennzeichnendes Merkmal seiner programmatischen Versuche gibt, von
einer <negativen> Dialektik zu sprechen, dann ist es in dem erklédrten Willen zu
finden, die in den Satzen des jungen Hegel benannten Extreme menschlichen
Daseins einfach zur Erstarrung, zum Einhalt und zum Zusammenbruch ihrer
Bewegung zu bringen. Gibe es eine Weisheit der Philosophie, dann bestiinde
sie allein darin, das Entweder/Oder, welches Hegel in seinen beiden zitierten
Satzen zum Ausdruck bringt, immer wieder und unabléssig zu bezeugen, um
in der Zeugenschaft auf sein Ende hinzuwirken. Nach Adorno ist ndmlich das
Dasein und der Stand des Menschen in die Alternative der <Aufhebung des
Negativen> und des <Vollzugs von Leiden und Negativitit> eingespannt. Das
Sein dieser Alternative, das sich nach ihm in einem stehenden Gleichgewicht
erhalt, nennt er den «Bann» des Daseins. Adorno will, dass er als ganzer in
sich zusammenbrechen moge.

Im folgenden mochte ich einige Reflexionen lber die Griinde anstellen,
warum Adorno der Voraussetzung seine Zustimmung verweigerte, man konne
den Menschen aus dem alternierenden Pendelschlag gegebenen Lebens be-
freien, sobald man die festen Pole dieses Pendelschlags, sobald man die
faktische Macht der ihn beherrschenden Daseinsalternative in Bewegung
bringt und fliissig macht, indem man sie namlich durch den Begriff seines
Daseinsbogens ersetzt. Ich will zeigen, dass Adornos Festhalten am <Negati-
ven> dialektischer Begriffsbewegung diesen fiir eine Konzeption dialektischen
Philosophierens wesentlichen Schritt nicht zulédsst. Es gehort sogar zur Vor-
stellung «negativer> Dialektik, um die sich Adorno bemiiht, diesen Schritt
nicht etwa nicht nur nicht zu tun, sondern ihn geradezu als Siindenfall der
Philosophie zu verteufeln. Als ein methodisches Verfahren der Kritik an den
Lebensverhiltnissen, auf die Hegel in seiner Rede vom «Stand des Menschen»

192



Bezug nimmt, lisst sich Adornos Konzeption negativer Dialektik ohnehin
nicht interpretieren’. Schon niher an dieser Konzeption wiirde sich eine
Begriffsbestimmung des <Negativen> und der <«Negativitit> bewegen, die
Adorno ja selbst in seinem Buch iiber die <Negative Dialektik> zu geben
versucht. Ich will aber zeigen, dass auch derartige Begriffsbestimmungen,
vielleicht entgegen Adornos eigener Meinung, seiner Vorstellung von einer
negativen Dialektik dusserlich bleiben®. Diese Vorstellung ist von wenigen
Gedankenfiguren bestimmt, die allesamt auf eine Selbstnegation der Dialektik
als emner Begriffsbestimmung des Lebendigen aus sind.

In dieser Selbstnegation will Adorno die Dehumanisierung des Menschen —
Hegel nannte diese den «immerwahrenden Tod» des Menschen — eigentlich
nur zum Ausdruck und zum Vorschein bringen. Vielleicht will er den Bann
dieser Dehumanisierung, welcher das Dasein des Menschen wie ein Mehltau
iberzieht, in der Selbstnegation der Dialektik sogar iibertrumpfen und ihn
seinerseits bannen. Ich mochte zunédchst den Sinn einer derart projektierten
Selbstnegation erldutern, um ihn dann durch einige <dsthetische> Reflexionen
zu bestarken.

Adorno hat das Missverstindnis selbst nahegelegt, seine Konzeption negati-
ver Dialektik liesse sich in ein methodisches Verfahren der Kritik unserer
Lebensverhiltnisse oder in eine Begriffsbestimmung des Negativen seiner
negativen Dialektik umformulieren. Obgleich es ihm doch als ausgemacht
gilt, das Negative der negativen Dialektik konne seine Erfiillung nur in der
Selbstnegation dialektischer Denk- und Begriffsbestimmungen des Lebendi-
gen finden, tut er doch so, als wolle er ernsthaft eine kategoriale Analyse und

2 Gleichwohl fehlt es nicht an solchen Versuchen der «Konstruktion des Rationalen bei
Adomno», wie H. Schnidelbach sagt. Vgl. Herbert Schnadelbach, Dialektik als Vernunftkri-
tik. Zur Konstruktion des Rationalen bei Adorno, in: Adorno-Konferenz 1983, hg. von
Ludwig v. Friedeburg und Jiirgen Habermas, Frankfurt 1983, S. 67-93.

3 M. Theunissen hat einen solchen Versuch der iibersetzenden Aneignung von Adornos
Programm negativer Dialektik unternommen, um diese dann mit Gedanken zu verbinden, die
sich um eine Theologie des sich «neigenden> Gottes bemiihen. Ich versuche hier, diese beiden
Gedankenrichtungen zu vermeiden, da mir erstens nicht klar ist, wie sie sich zueinander
verhalten und es mir zweitens scheint, dass zumal ihre theologische Perspektive auf das
Programm der negativen Dialektik nicht zutrifft. Vgl. Michael Theunissen, Negativitit bei
Adorno, in: Adorno-Konferenz 1983, a.a.O., S.41-65.

193



eine begriffliche Prazisierung des Negativen der negativen Dialektik betrei-
ben. Die Passagen seines Buches zur <Negativen Dialektik>, in denen das
geschieht, sind vollstindig misslungen und zudem zu ermiidender Langeweile
gedehnt. Adorno unterzieht sich, man weiss nicht warum, einer akademischen
Pflichtiibung, der er theoretisch nichts Interessantes abgewinnen kann; dazu
noch bleibt sie ihm historisch fremd. In der historischen Diskussion sind der
Begriff und der Name <Dialektik> nun einmal mit der dominierenden Gestalt
Hegels verbunden; zumal mit dem Wort <Dialektik> hat er die Nachwelt dazu
verdammt, ihn zu interpretieren. Anhand von Adornos tatsichlicher Hegellek-
tiire fillt aber auf, dass er nicht einmal zu den Passagen von Hegels Werk
vorgedrungen ist, denen er wenigstens noch eine Bestirkung seiner program-
matischen Versuche hitte entnehmen konnen, der Bewegung dialektischer
Begriffsbestimmungen ein Ende zu setzen. Die eingangs zitierten Sitze des
jungen Hegel lassen sich namlich als eine solche Bestirkung verstehen. Hier
ist ein haltbarer Sinn fiir das Programm ausgesprochen, dem sich Adorno
verschrieben hat: dem Hervorgehen der Differenz und der Zeugenschaft fiir
diese, in welcher dasjenige, welches Hegel in seinen Sétzen den Schein eines
«machthabenden Daseins» nennt, durchbrochen und durchschlagen wird.
Adorno nennt ein solches Durchschlagen das Hervorgehen des «Nichtidenti-
schen» menschlicher Erfahrung. Das Interesse, den Durchbruch zu ihm als
Differenz sichtbar werden zu lassen, nicht also der Versuch, die Ununterschie-
denheit einer scheinhaften Wirklichkeit in begriffliche Unterscheidungen und
Differenzierungsprozesse zu treiben, pragt die Vorstellung von Adornos
negativer Dialektik.

Hegel bezeichnet in seinen eindrucksvollen Sitzen die Moglichkeit des
Hervortretens der Differenz zu dem Stand des Menschen, der seiner Zeit
schlechthin verfallen ist, in doppelter Weise. Diese Verfallenheit muss nach
ihm entweder <aufgehoben> und vernichtet werden; oder sie muss eben
vollzogen werden, wenn der Vollzug von Leiden und Negativitit auch in je
verschiedenen Weisen vonstatten gehen kann. Und es ist klar, dass in der
Benennung einer solchen Daseinsalternative zugleich der entzweite Stand des
Menschen in der Moderne getroffen ist. In alten Zeiten, so sagt Hegel einmal,
wandelten die Gotter als Zeichen und Garanten eines verséhnten Lebens unter
den Menschen, in der Gegenwart ist diese Einheit des Lebendigen aber
zerrissen. Und nun erst haben wir die Alternative vor uns, nach der diese
Zerrissenheit entweder vernichtet, oder einfach vollzogen werden muss. Der
Vollzug des Mangels der Zerrissenheit besteht aber darin, den Mangel und die
Beraubung versohnten Lebens selbst zu wollen, oder sich diesen gleich
reflexionslos hinzugeben und zu opfern. Eine solche, zur Trostlosigkeit ver-

194



schirfte Daseinsperspektive nennt Hegel in seinen Sitzen dann den «immer-
wihrenden Tod» des Menschen; in politischer Hinsicht spricht er von der
Verfasstheit des Menschen in einem «Gleichgewicht der Féaulnis». Adorno
nennt eine derartige Daseinsperspektive, in welcher die Masken des Positiven
zur Herrschaft gekommen sind, den «Bann» des Daseins. Es ist ginzlich
zwecklos an diesem Bann herumrésonnieren zu wollen; auch in historistischen
Einlibungen in eine ironische Heiterkeit wird man ihm nicht entkommen. Sein
Zusammenbruch muss sich an ihm selbst vollziehen.

Bevor man wichtigtuerisch meint*, vom Zustand menschlichen Lebens als
<Bann» zu sprechen, liesse sich mit dem Gebrauch empirisch-wissenschaftli-
cher Sprache nicht vereinbaren, in dem man auf einen solchen Zustand
tiberhaupt Bezug nehmen kann, sollte man zunéchst einmal folgendes iiber-
legen: Adorno will anhand einer solchen Bezeichnung die These durchset-
zen, ein Lebensverhiltnis sei mitnichten aus seiner Unverstandlichkeit be-
freit, wenn man es anhand wissenschaftlich haltbarer Aussagen beschreibt.
Oftmals erzeugen solche Beschreibungen nidmlich nur den Schein seiner
Verstiandlichkeit und gerade diesen Schein will Adorno treffen, wenn er vom
«Bann» menschlichen Daseins spricht. Diesem gehoren seine wissenschaftli-
chen Behandlungsarten wesentlich zu. Man muss schon diese zweite, durch
und durch vom Pessimismus gepriagte These zuriickweisen, wenn man Ador-
nos Gebrauch solcher Worte wie «Bann», aber auch «Block», mit Sinn
kritisieren will. Das erfordert aber die Fahigkeit, sich zu seiner Sprache in
eine Distanz zu setzen, ohne dabei die Motive seines Denkens aus den Augen
zu verlieren. Mit sozialpsychologischem Alltagswissen und einer selbst-
ernannten Wissenschaftlichkeit kommt man diesen Motiven bestimmt nicht
bei.

Adorno will in seiner Sprache der Vermutung Ausdruck geben, die zur
Methode der Dialektik erweiterte Philosophie Hegels habe in dem Differen-
zierungsprozess der Denk- und Begriffsbestimmungen des Lebendigen dem
<Negativen> und der <Negativitit> keine angemessene Rolle zugestanden. In
dieser Vermutung ist Adornos Bezugnahme auf die dialektische Philosophie
Hegels auch schon erschopft. Zur Artikulation und zur Durchfithrung dieser
Vermutung bedient er sich dann nichthegelscher Gedankenfiguren. Hegel hat
jadie Sitze, in denen er zunéchst den Stand des modernen Menschen in seinen
Extremen einfach benennt, in systematische Begriffsbestimmungen dieses
Standes tiberfiihrt. Als solche sollen diese dann die Aufhebung des Negativen

4 Vgl. etwa Alfons Sollner, Angst und Politik. Zur Aktualitit Adornos im Spannungsfeld von
Politikwissenschaft und Sozialpsychologie, ebd., S. 338-349.

195



an ithnen selbst exemplifizieren. Es ist genau dieses Unternehmen, das Adorno
nicht einmal in Ansétzen nachvollziehen will; er hat es in seinem Buch iiber
die <Negative Dialektik> nicht einmal in den Blick gertickt, weil es ihm zu
fremd und absurd erscheinen muss. Er begibt sich mit nicht mehr als einer
Ahnung in die Auseinandersetzung mit Hegel und diese hat folgenden
Haltepunkt: das Negative und die Negativitit werden in Hegels Philosophie
zwar in eine dominierende Rolle eingesetzt. Zuletzt werden sie von ihm aber
als Mittel missbraucht, einen Identitdtsabsolutismus durchzusetzen. Vor ei-
nem solchen Absolutismus muss man das Negative und die Negativitit
schiitzen; darum darf man eine dialektische Einstellung zum Leben von
Beginn an grundsitzlich nur als ein Unternehmen verstehen, das auf seine
Selbstnegation gerichtet sein muss. Nur indem sich die dialektischen Denk-
und Begriffsbestimmungen des Lebendigen den Boden unter den eigenen
Fissen wegnehmen, sogar zerstoren, wird das ihnen schlechterdings Inkom-
mensurable, das <Nichtidentische> zu seinem Recht kommen koénnen, in
welchen Gestalten immer es schliesslich erscheinen mag. Demgegeniiber sind
dialektische Begriffsbestimmungen nur als Mittel der Beschreibung von
Lebensverhiltnissen zu betrachten, die der junge Hegel in seinen Sitzen als
«immerwihrenden Tod» des Menschen bezeichnet.

Auch die zur Methode der Dialektik fortentwickelten Sitze und Diagnosen
des jungen Hegel sind ja von dem Bediirfnis getrieben, in feststehende
Extreme auseinandergetretene und entzweite Lebensverhiltnisse zu vereinen
und diese Vereinigung dann als <Aufhebung des Negativen> zu begreifen.
Aber Hegel nimmt, das vermutet Adorno zu Recht, in der Durchfiihrung
dieser Vereinigung schliesslich zu der These Zuflucht, das Negative selbst und
seine Aufhebung seien identisch. In den eingangs zitierten Sitzen behauptet
Hegel diese Identitat nicht — aber man muss nur ein wenig an ihnen herumdre-
hen, dann wird man schon erreichen, dass die Aufhebung des Negativen und
sein Vollzug identisch werden. Im Nachhinein kann man dann von einem
solchen Geschehen immer behaupten, dass es eben nur als prozesshaftes zu
sich selber finden und sich realisieren kann. Dagegen meint Adorno: Wenn die
Gleichheit der Entzweiung das gegenwirtige Leben des Menschen schon zu
einem immerwihrenden Tod werden ldsst, dann bringt man sich in die
Differenz zu dieser Ununterschiedenheit, indem man an ihr leidet, indem man
sie wenigstens als Leiden will, denn etwas anderes zu wollen, bleibt dem
Menschen nicht. Adorno verschirft also eine Seite der Alternative, die in den
zitierten Sétzen des jungen Hegel zum Ausdruck gebracht ist. Hegel selbst
bestimmte ja schliesslich ein Verhiltnis, das sich in der Einheit mit der
bestehenden Welt und zugleich in minimaler Differenz zu ihr bewegt, als

196



«Subjektivitit>. Da ist Adorno weniger anspruchsvoll. Er spricht gleich vom
«Selbst> des Menschen, das sich der bestehenden Welt und der Integration in
diese verweigert — indem es sich als leidendes will oder sich dieser eben stumm
hingibt. Seine negative Dialektik ist als eine fortlaufende Meditation liber die
unverstiandliche Verkettung von Leiden und Selbstaufgabe, von Widerstand
und Opfer zu verstehen. Nur insofern sie dies ist, markiert sie auch einen
Unterschied und die Differenz zu den Lebensverhiltnissen, liber die sie
meditiert. In der Kennzeichnung als Meditation ist auch der einzig mogliche
methodische Sinn getroffen, der sich mit Adornos negativer Dialektik verbin-
den lasst.

In eine derartige Auslegungsperspektive gestellt, muss man die Zentren von
Adornos negativer Dialektik, die er in seinem Buch tiber diese erreicht, in dem
Essay iiber <Freiheit> und in den Reflexionen lber das Verhiltnis von
«Weltgeist und Naturgeschichte» suchen. Hier ist auch die élteste Schicht und
der Kern gegeben, aus denen sich schliesslich die Konzeption negativer
Dialektik ergeben hat. Adorno hat ja die Reflexionen tiber die naturgeschicht-
liche Verkorperung des <Weltgeistes> aus seinem Frankfurter Vortrag iliber die
«Idee der Naturgeschichte» hergeleitet. Der philosophiegeschichtliche Hin-
tergrund dieser zentralen und zugleich iltesten Schichten seines Buches iiber
die «Negative Dialektik> liegt aber nun in gedanklichen Positionen, die
allesamt Hegels Methode der Dialektik ad absurdum fiihren wollen. So wollte
Kierkegaard in seiner Fassung des Paradoxons menschlicher Existenz die
Dialektik als ein Mittel ihrer begrifflichen Bestimmbarkeit zusammenbrechen
lassen. Schon er spricht von einer «negativen Dialektik», die der Miihen
dialektischer Begriffsbestimmungen des Lebendigen miide, sich einfach hin-
legt und zu einer mythischen Phantasie iiber die Unverstindlichkeit der
Existenz depotenziert. Und so wollte Schopenhauer den menschlichen Willen
als eine Tatigkeit charakterisieren, die sich ihrer begrifflichen Fassbarkeit
systematisch entzieht, indem sie fortwihrende Ziellosigkeit ist. Wenn es einen
wesentlichen philosophiehistorischen Hintergrund fiir die Konzeption negati-
ver Dialektik gibt, die Adorno versucht hat, dann ist er in diesen beiden
Namen genannt — das jedenfalls ist die hier vertretene These.

Die negative Dialektik beginnt dort, wo die Begriffsbestimmungen des
Lebendigen auf ihren mythisch-ddmonischen Grund stossen, wenn sie nicht
nur an das Unsagbare, sondern an das Unausdenkbare angrenzen. Wenn diese
Angrenzung geschieht, muss sich der Mensch als ein existierendes Selbst
wihlen und sich als mogliches Selbst in die Zukunft hineinentwerfen. Die
Destruktion dialektischer Riickversicherungsveranstaltungen ist die Bedin-
gung der Selbstwahl. Diese geschieht als eine Leidenschaft, die Wollen ist,

197



doch das von ihr Gewollte grundsitzlich nicht erreichen kann. So ist sie
Leiden. Ganz analog dazu ist der Wille des Menschen als eine titige Kraft zu
verstehen, die ihre Erfiillung ausserhalb ihrer und in ihr nicht finden kann. So
ist sie sich verzehrende Ziellosigkeit. Diesem Sachverhalt hat ja schon der
junge Hegel Ausdruck gegeben. Unter den Bedingungen entzweiten Lebens
muss man sich als leidendes Wesen wollen, um iiberhaupt wollen zu konnen —
oder man gibt sich den bestehenden Umstidnden gleich reflexionslos hin: das
sich wihlende und in der Selbstwahl stets sich opfernde Selbst. Der mythisch-
ddmonische Grund solchen Perspektivenwechsels ist darin zu suchen, dass
man das eine, die Selbstwahl, nicht ohne das andere, das Selbstopfer haben
kann. In seinem Freiheitsessay auf der einen, in den Passagen iiber das
Verhiltnis von «Weltgeist und Naturgeschichte» auf der anderen Seite medi-
tiert Adorno tiber diese mythische Befindlichkeit und tiber diesen kausalen
Pendelschlag menschlichen Daseins. An ihm wird seine Konzeption der
Dialektik zur negativen. Erst im Anhang seines Buches, den er einfach mit
«Meditationen zur Metaphysik» liberschreibt, lasst er einen spiiren, dass er
sich kein theoretisches Pflichtprogramm mehr auferlegt.

II.

Wie lautet nun die Botschaft, die Adorno mit seiner Fassung negativer
Dialektik eigentlich vermitteln will? Das sich wihlende, sein Leiden wollende
Selbst und das Selbst des Menschen, das sich dem Negativen reflexionslos
hingibt und aufopfert, sind in ihrem eigentlichen Grunde identisch. Es lasst
sich keine Bewegung auffinden, die sie voneinander unterscheidbar machen
und dazu noch in die Differenz zur bestehenden Welt und dem ihnen
angebotenen Leben bringen wiirde. Beide sind sie Beispiele entzweiten
Lebens, in ihrem Beispielcharakter stossen sie auf ihren mythischen Grund
und grenzen an das Unausdenkbare an. Eine zu wissenschaftlicher Theorie
aufgeblasene Philosophie wird gerade diesen Erfahrungsbruch nur mehr
legitimieren und beschdnigen. In den eingangs zitierten Sitzen des jungen
Hegel ist solches aber nicht geschehen. Diese Sidtze lassen ndmlich die
Moglichkeit offen, die Angrenzung menschlichen Lebens an das Unausdenk-
bare anhand von Modellen zu kennzeichnen, derer sich Adorno im Gegenzug
gegen eine dialektische Theoretisierung unserer Lebensverhiltnisse bedient.
Dazu noch hat er sich, indem er sich an Gedankenfiguren Schopenhauers,
gewollt oder ungewollt anschliesst, die Fluchtwege in einen theoretischen

198



Wissensoptimismus, zumal aber den Ausweg in eine hegelianisierende Reli-
gionsphilosophie systematisch verlegt. Wollte man etwa sidkularisierte theolo-
gische Begriffe in der Art und Weise wiederfinden, in der Adorno liber den
Stand des Menschen meditiert, dann liessen sich diese nur in seine Rede tiber
das «Nichtidentische> einbinden. Das Nichtidentische ist ja, ganz analog zu
Schopenhauers Begriff nichtempirischer Freiheit, als ein Gnadengeschenk
und als ein Mysterium zu verstehen. In génzlich anderer Sprache, aber mit
Hinsicht auf dasselbe Mysterium spricht ja auch Heidegger vom «Nichtidenti-
schen>, wenn er meint, dieses sei als Sein zu verstehen, das sich von ihm selbst
her zeigt — oder eben nicht zeigt.

Um die Situation des Menschen im Verhiltnis zum Gnadengeschenk des
«Nichtidentischen> zu verdeutlichen, gebraucht Adorno in seinem Freiheitses-
say, wenn er die formalistische Leere kennzeichnet, die dem Begriff der
Freiheit als moralischer Verantwortung des Menschen anhaftet, eine eindring-
liche Metapher. Die Situation des Menschen ist Schuld und dadurch bestimmt,
dass «kein Strahl vom Himmel niederfuhr»’. Eine solche niederfahrende
Versohnung ist aber unerforschlich und keine Sache menschenmoglicher
Erfahrung. Man kann aber ihre Unmdglichkeit bezeugen und man kann darauf
hinwirken, dass der Pendelschlag von Selbstwahl und Selbstopfer, statt
heroisiert zu werden, als ganzer zusammenbricht.

Einem kursorischen Blick in die metaphysischen Meditationen Adornos
konnte es scheinen, als meine er, in der Fahigkeit, sein Leiden zu wollen, liege
die Freiheit des Menschen begraben, in ihr sei das einzig mogliche Anzeichen
seiner Freiheit zu suchen. Adorno lokalisiert eine solche Auffassung an ihrem
kantischen Ursprungsort. Dort hat sie noch die neutrale Form, die besagt, die
Selbstwahl sei gleichbedeutend mit der Fiahigkeit des menschlichen Willens,
ein Gesetz wihlen zu konnen — wenn dieses Gesetz von Kant auch nicht als
Leiden und Negativitit bestimmt wird. Aber auch dann, wenn man einen
derartigen Negativismus in die Kantische Gesetzeswahl hineinliest, um ihren
Formalismus loszuwerden, bleibt die Selbstwahl fiir Adorno abstrakt und ein
dem Lebendigen schlechterdings feindliches Prinzip. Die Selbstwahl kann
namlich grundsitzlich nur willentlich erfolgen. Weil sie aber anders nicht
geschehen und sich vollziehen kann, wird sie sich als Selbsterhaltung auch
immer im Kreise herumdrehen, so dass man sie ebensogut und gleich als
Selbstopfer kennzeichnen kann. Es ist keine Frage, dass Adorno mit dem

5 Auf diese Metapher verweist U. Pothast in seinen Anmerkungen zum Verhiltnis von
Freiheitsbewusstsein und negativer Dialektik in Ulrich Pothast, Die Unzuldnglichkeit der
Freiheitsbeweise. Zu einigen Lehrstiicken aus der neueren Geschichte von Philosophie und
Recht, Frankfurt 1980, S.311.

199



voluntaristischen Charakter der Selbstwahl sympathisiert. Hitte er fiir politi-
sches Handeln votiert, was er nicht tat, dann wire ihm nur der anarchistische
Weg offen geblieben. Aber auch dieser Weg verfallt, wie die Selbstwahl
eben auch, der Kausalitiat eines Schicksals, welche Adorno den «Bann»
menschlichen Daseins nennt. Uber das Vergrabensein des menschlichen
Willens und seiner Einrichtungen in diese Kausalitit meditiert er in den
Passagen seiner <Negativen Dialektik>, die das Verhiltnis von «Weltgeist
und Naturgeschichte» zu ihrem Anlass nehmen. In diesen Passagen ist die
deutlichste Nachwirkung zu spiiren, die der Pessimismus der <Dialektik der
Aufklirung> in der Vorstellung negativer Dialektik hinterlassen hat.

Und nun kann heraustreten, welcher Gedanke die beiden zentralen Stiicke
der <Negativen Dialektik> eigentlich verbindet: Es wird solange keine <Auf-
hebung des Negativen> geben, als sie unter der Primisse vorgestellt werden
muss, alles Leben konne sich nur als individuiertes und in der Selbstwahl
verankertes menschenwiirdig vollziehen. In der Individuation vervielfiltigt
sich ndmlich der mythische Zirkel von Selbstwahl und Selbstopfer. Adornos
negative Dialektik ldsst sich als fortlaufender kritischer Kommentar des
supponierten Sachverhalts verstehen, menschliches Leben sei als Leiden an
dieser hemmungslosen Vervielfaltigung zu begreifen. In ihr haben wir den
Grund seiner Beschddigung zu suchen. In dieser Annahme haben wir sogar
die Mythe der negativen Dialektik selbst vor uns. In dieser Annahme erhalt
sie ihre negative Form. In moralphilosophischer Hinsicht tritt diese Mythe in
der These heraus, inmitten einer dehumanisierten Welt sei das Mitleid die
einzige Einstellung, die <moralisch> genannt zu werden verdient. Als These
ist sie ndmlich in die Meditationen eingekapselt, die Adorno iiber die Mog-
lichkeit der Freiheit anstellt. Sie leitet auch seine Uberlegungen an, in denen
er iber die Unmoglichkeit nachdenkt, in historischen Situationen frei han-
deln und fiir sein Tun zur Verantwortung gezogen werden zu konnen. In
historischen Situationen verschlingt ndmlich das <machthabende Dasein>,
welches als Summe sich individuierender und sich gegenseitig verletzender
Einzelner verstanden werden muss, das Tun eben dieser Einzelnen. So sind
Selbstwahl, Selbstopfer und die Vernichtung der anderen in der Tat <iden-
tisch> und dasselbe — sie sind dies aber als ein sich fortzeugender mythischer
Wiederholungszwang. Der Zirkel und der Pendelschlag von Selbstwahl und
Selbstopfer sind also als Folgen der Vorstellung zu verstehen, humanes
Leben sei gleichbedeutend mit seiner individuierenden Vervielfiltigung und
Trennung.

Demgemaiss muss Freiheit, soweit sie sich als ein die negative Dialektik
umtreibendes Motiv kennzeichnen lasst, als Befreiung von der Willenstitig-

200



keit gedeutet werden. Freiheit kann sich nur in der Befreiung vom Willen und
im Loskommen von diesem verwirklichen. Das ist die Mythe der negativen
Dialektik in ihrer positiven Form, soweit ihr eine positive Form tiberhaupt
gegeben werden kann. Wenn es eine Grundfigur des Gedankens gibt, die
Adornos Meditationen durchzieht, dann ist es diese. So ist in der moralischen
Einstellung des Mitleidens eigentlich nichts anderes als der Verzicht auf die
Durchsetzung des eigenen gegen einen fremden Willen vollzogen. Erst einem
solchen Verzicht kann sich das Andere, das Nichtidentische ndmlich offenba-
ren, wie es umgekehrt als Anderes anderem gegeniiber nicht verschlossen
bleibt. <Mitleid> ist ja nur ein moralphilosophischer Begriff fiir die von Adorno
oftmals gebrauchte Kennzeichnung mimetischer Hingabe des einen an den
anderen. Er meint wohl — ob zu Recht oder nicht, das sei dahingestellt —, diese
Weise der Hingabe sei grundsitzlich von distanzloser Gleichmacherei zu
unterscheiden. Distanzlose Gleichmacherei hat man auch als den ausschliess-
lichen Sinn zu verstehen, den Adorno mit der Vokabel der <Identitét> verbin-
det. Diesen Sinn hat er in unzuladssiger Weise verallgemeinert und dadurch nur
Missverstidndnisse erzeugt.

Es ist Adornos These, wenn er sie als solche auch nicht formuliert und
verteidigt, in den Werken der Kunst, denen der Moderne zumal, erfahre die
Negation der Individuation als des Negativen der bestehenden Welt ihre einzig
addquate Durchfiihrung und Verwirklichung. In dieser These wird seine
Theorie keineswegs <isthetisch» , wie man vorschnell glauben machen wollte®.
Der Ausdruck <Theorie> ist zur Kennzeichnung von Adornos metaphysischen
Meditationen ohnehin nicht zu gebrauchen. Adorno hat zwar diesen Ausdruck
selbst beniitzt, aber wenn er es in fiir ihn signifikanter Weise tat, wie etwa in
dem Titel <Asthetische Theorie>, dann mit der Uberzeugung, hier formuliere
sich ein Verfahren aus, das sich im Einklang mit seinen Gegenstéinden bewegt.
Es ist irrefiihrend, an diese Weise der Theorie, die man besser gleich
<Meditation> nennt, die Vorstellung heranzutragen, sie kénne sich in einem
methodisch geregelten Ubergang von einer Region der Erfahrung zu einer
anderen vollziehen. Diese aus der Systemphilosophie des deutschen Idealis-
mus iibernommene Vorstellung hat heute ohnehin nur mehr eine akademische
Uberzeugungskraft. Das Ganze der Erfahrung des Menschen zeigt sich, wenn
es sich zeigt, so meint Adorno, iiber die verschiedenen Regionen seiner
Erfahrung verstreut; es zeigt sich aber, wenn es sich zeigt, iiberall in gleicher

6 Diese Meinung vertritt R. Bubner in einer Abhandlung zu Adornos Philosophie. Vgl. Riidiger
Bubner, Kann Theorie dsthetisch werden? Zum Hauptmotiv der Philosophie Adornos, in:
Materialien zur isthetischen Theorie Th. W. Adomos, a.a.0., S.108-137.

201



Intensitit, so dass man die Vorstellung eines methodisch geregelten Uber-
gangs von Bereich zu Bereich der Erfahrung gleich fallen lassen kann.

Adorno vertritt seine These von der einzig adidquaten Negation der Indivi-
duation durch die Kunst mit den gleichen Mitteln, mit denen er die Grundfigu-
ren seiner negativen Dialektik umkreist, mit den Mitteln philosophischer
Meditation nidmlich. Mit Bezug auf die Bedeutung der Werke der Kunst fligt er
ihr noch eine Zusatzthese an. Den Werken der Kunst gelingt, woran die
philosophische Reflexion eigentlich nicht denken darf; es gelingt ihnen
namlich in ihren eindringlichsten Momenten, eine Negation der Individuation
ins Werk zu setzen, die als wirkliche praktiziert, nur zum Verderben ausschla-
gen wiirde. Wir erfahren aber aus solchen Experimenten, worin die Befreiung
von der Vernunft der Selbsterhaltung eigentlich bestehen konnte, wir erfahren
aber auch von ihrer Gefahr. Ohne die Symbole der Kunst bliebe beides
unerfahrbar, es bliebe, wie Adorno oft sagt, in «Ausdruckslosigkeit» ver-
schlossen. Das ist ein hart formulierter Gedankengang und er fiihrt in das
Zentrum von Adornos <Philosophie der Kunst>.

1.

In seinen Reflexionen zur Kunst, deren Zusammenfassung Adorno den
treffenden Titel <Asthetische Theorie> gegeben hat, gebraucht er, wenn er iiber
die Bedeutung der «Chiffrenschrift> der Kunstwerke nachdenkt, die gleichen
Gedankenfiguren, in denen er zu zeigen versucht, wie die dialektischen Denk-
und Begriffsbestimmungen des Lebendigen auf ihren mythischen Grund
stossen und diesen dann in indirekter Weise sichtbar machen. Von einem
Ubergang in ein Feld, das aus den Disziplinen der Philosophie als <Asthetik>
bekannt ist, kann jedenfalls keine Rede sein. Ein entscheidendes Interesse
Adornos liegt sogar darin, solches Ubergangswissen als vorgeblich und
haltlos zu erweisen. Vielleicht sprechen die Werke der Kunst lediglich
ungeschiitzter und radikaler aus, was die philosophische Reflexion nur indi-
rekt sagen und oftmals mit Riicksicht auf die Plausibilitét ihrer Befunde gar
nicht sehen darf. Adorno hat es gar nicht erst unternommen, das Verhiltnis
von Philosophie und Kunst einer Kldrung entgegenzufiihren. Er liess sich
einfach von der Annahme leiten, je inniger die philosophische Reflexion mit
den Werken der Kunst verbunden sei, desto treffender werde sie diese auch
kennzeichnen — als Ausdrucksformen doppelten Sinnes namlich. Zuallererst
muss man zusehen, dass der Interpret der Werke der Kunst sich diesen selbst

202



ausliefert. Insofern erst darf er die Werke der Kunst als seine Zeugen anrufen.
Und insofern arbeitet er an dem Transport ihrer durchgingig doppelten
Bedeutungen selbst mit. Der Bogen des von den Werken der Kunst transpor-
tierten Doppelsinns lésst sich in seinen Extremen nun ebenfalls als <Aufhe-
bung des Negativen> und als <Vollzug von Leiden und Negativitiat> benennen;
zuniachst einmal unterscheidet sich der von der Kunst ins Werk gesetzte
Doppelsinn von der negativen Dialektik hochsten darin, dass er in ihr seinen
Ausdruck und eine Steigerung seiner Gespanntheit erfahrt. Dies ist der Sinn
des <Asthetischen>, iiber den Adorno nachdenkt. Oftmals hat er diesen Sinn
und seine Formation, sowie die Weisen seines Statthabens in den Werken der
Kunst als «Synthesis» bezeichnet. Das ist jedoch ein Begriff, der zur Mittei-
lung der bis zum Zerreissen gespannten Ausdrucksbewegung der Kiinste, von
welcher doch gerade Adorno handeln will, vollstindig ungeeignet ist’. Wenn
mit einem solchen Begriff namlich iiber dsthetische Verfahrensweisen iiber-
haupt etwas Sinnvolles gesagt werden kann, dann doch, dass sie einen
Widerstreit erst gar nicht wirklich aufscheinen lassen, weil sie eine Mannigfal-
tigkeit von Bedeutungshinsichten zu einem identischen Sinn verbinden. Das
mag durchaus der Fall sein, aber gerade Adorno will eine solche Verbindung
als Kennzeichen des Kunstcharakters und der <Kiinstlichkeit> der Kunst nicht
behaupten. Die Kiinstlichkeit der Kunst, von der Adorno spricht und sprechen
will, ist eine gewaltsame und als solche erst verdichtet sie sich zum Wider-
streit.

Hilt man diesen Grundzug von Adornos dsthetischen Versuchen gegen
seine eigene, oftmals zu nachléssig gefiihrte Begriffssprache fest, dann muss
man zuvorderst folgendes sagen: <Asthetisch-sein> bedeutet ein Ausdruckssy-
stem der Leidenschaften des Menschen zu sein, das <Asthetisches ist als ein
Ensemble der Zeichen, der Sprache und des Ausdrucks leidenschaftlichen
Umgetriebenseins des Menschen zu verstehen. Adorno hat diesen Sinn von
<asthetisch> in seiner Arbeit iiber Kierkegaard von diesem iibernommen und
liberall dort, wo seine Reflexionen iiber den Doppelsinn der Kunst sich nicht
selbst ausweichen, immer beibehalten. So wie aber nach Kierkegaard jede
personifizierte, d.i. maskierte Leidenschaft ein armseliges Getue ist, wenn sie

7 Gleichwohl gebraucht einer der herausragenden Adorno-Interpreten — A. Wellmer — gerade
den Begriff der <Synthesis> zur Kennzeichnung der Verfahrensweisen der Kunst — nicht
eigentlich, um sein Ungeniigen zu kennzeichnen, sondern um im Abstoss von ihm den
Anschluss an das Projekt einer <«ommunikativen Asthetik> zu finden, das zu Adornos
Meditationen aber in einem inkompatiblen Verhiltnis steht. Vgl. Albrecht Wellmer, Wahr-
heit, Schein, Versohnung. Adornos ésthetische Rettung der Modernitit, in: Adorno-Konfe-
renz 1983, a.a.0., S. 138-176.

203



nicht Unmogliches will, wenn sie nicht ihren eigenen Untergang will, so sind
die Sprachen und die Zeichen, der Ausdruck und die Tone der Leidenschaften
des Menschen, die Kunstwerke, armselige Ausdrucksformen, wenn sie nicht
ins Ausdruckslose der Erfahrung, in ihre eigene Auflosung und Dekomposi-
tion gehen. Sie sind Formation und Dekonstruktion von Bedeutung in einem.

So sind die Kunstwerke zuerst zu verstehen als Versionen des Doppelsinns.
Dem triagt Adorno auch dann Rechnung, wenn er leichte Verschiebungen der
paradoxen Grundfigur seiner dsthetischen Reflexionen versucht. Die Kunst
als das Ensemble der verschiedenen Kiinste hilt zunachst einmal die Wunde
des Daseins, welche im Leiden an der Individuation gegeben ist, offen, ja sie
kann diese Wunde sogar noch parabolisch verstirken. Im Gefolge dieses
Offenhaltens von Leiden und Negativitit ldsst sich den immerzu wiederholten
Beschworungen Adornos erst Sinn geben, dass Misslingen der Kunstwerke,
ihr Widerstand gegen ihre gelungene Synthesis, sei ihr eigentliches Gelingen,
in der Absage an jeden Sinn sei ihr eigentlicher Sinn zu finden. Er gebraucht
solche Kennzeichnungen, wenn er auf die «Wunde» Heine etwa verweist; in
der Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts hat sich wohl Beckett am weitesten
in das Niemandsland vorgewagt, in dem man sich bewegen muss, um die
Wunde der Individuation gegenwirtig lberhaupt offenhalten zu konnen.
Adorno verschiebt diesen Gedanken leicht, wenn er manchmal zu sagen
scheint, man miisse die Wunde des Daseins nicht nur offenhalten; die Kunst
sei vielmehr ein Messer, das man aus dieser Wunde nicht nur nicht herauszie-
hen diirfe, man miisse es sogar systematisch in ihr herumdrehen, wenn anders
die Kunst des Messerwetzens nicht zur Fabrikation schénen Scheins werden
soll. Mit anderen Worten: der Sinn der Kunst besteht darin, das Dasein in den
Schmerz der Verzweiflung zu treiben.

Eine andere Version dsthetischen Doppelsinns liegt vor, wenn Adorno das
Sein der Kunstwerke geradezu als Sinnbild des Endes der Individuation
nimmt. Dann sind sie wirklich als Bilder und Tone, sie sind dann zu verstehen
als Sprache des Ausdruckslosen der Erfahrung — der Selbstvergessenheit und
der Selbstausléschung namlich. Dann darf man wohl auch sagen, indem sie
sich inmitten der Welt vorfinden, seien sie doch gleichbedeutend mit den
Zeichen, den Tonen und den Schriftziigen des Ansichseins der Welt. Insofern
vermitteln sie eine Botschaft, die nicht aus der unseren kommt. Sie erscheinen
zwar in ihr und wir reden auch von den Werken der Kunst, aber als solche
Erscheinungen haben sie unsere Welt verabschiedet und hinter sich gelassen.
Es ist ganz eindeutig, dass Adorno eine solche Mitteilung aus der Lyrik
Eichendorffs heraushort. Und es ist kein Zufall, dass das Rauschen, das er in
ithrer Ausdrucksbewegung vernimmt, der Klang, von dem sie erzittert, sich im

204



Gesang erfiillt und in der Modulation des vertonten Wortes zu sich kommt.
Adornos Meisterschaft, diesen Klang bis in seine technischen Details hinein
wiedererstehen zu lassen, 1st uniibertroffen. Jedem, der ihm nachliest, muss es
auffallen, dass seine eigene Sprache, wenn er Werke der Kunst in diese
Richtung ihrer Mitteilung bringt, einen zwanglosen und geldsten Ton an-
nimmt. In solchen Momenten hat er uns wie kein anderer gelehrt, wie man die
Idee des <Romantischen> zu verstehen habe, denn diese ist es, die dann in
seiner Sprache zu Wort kommt. Zumal an den Beispielen des Lyrikers
Eichendorff und des Musikers Mahler hat er die Wirklichkeit dieser Idee
exemplifiziert. Diese besteht ndmlich in der Fahigkeit, um das Gewohnlichste
unserer Erfahrung einen auratischen Schleier legen zu kénnen, so dass dieses
wie aus einer anderen Welt daherzukommen und uns in diese hineinzuziehen
scheint. Sie besteht geradezu in der Fahigkeit, die Sucht zu erzeugen, das
Dasein des Menschen in ein derartiges Schweben zu versetzen. Wo Adorno
diese Idee nicht wiederfinden konnte, wo er sich in die Auseinandersetzung
mit Kunstwerken begab, die sich dieser Idee sogar widersetzen, da hat er sich
in seinen Interpretationen oftmals auch gewaltig vergriffen. Im Grunde zeigt
sich aber noch in seinen interpretatorischen Missgriffen eine geradezu kindli-
che Bockigkeit, eine Wut und die Trauer, dass sich die Fliichtigkeit des
Schwebens nicht festhalten lasst. So muss man auch seine interpretatorischen
Missgriffe noch als ein indirektes Sprechen verstehen.

Zumal am Beispiel des Verwobenseins von Musik und Sprache versteht
Adorno den Ausdrucksprozess der Kiinste als eine Bewegung ihrer gegenseiti-
gen Verfransung und als einen Prozess, in dem ihre formalen Grenzen pords
werden und ineinander verschwimmen. In ihrer Verfransung tauschen die
einzelnen Kiinste ihre formalen Materialien gegenseitig aus. In diesem Aus-
tausch besteht ihre technische <Reziprozitit>, welche iibrigens auch an den
Materialien der Kunst zeigt, dass sie nicht als formale Synthesis begriffen
werden kann. Des ofteren spricht Adorno in diesem Zusammenhang auch vom
modernistischen Prinzip der Montage. Nach diesem Prinzip ist jedes einzelne
Kunstwerk eben nicht als eine Verbindung und als Einheit des Mannigfaltigen
der Erfahrung, bzw. als ein Exemplar einer solchen Verbindung zu verstehen.
Die <Einheit des Mannigfaltigen» ldsst sich in einer gezeichneten und von der
Erfahrung des Menschen wirklich tingierten ésthetischen Erscheinung eben
nicht ausmachen. Zur Erscheinung wird sie ndmlich erst dann, wenn sie den
Riss menschlicher Erfahrung in sich aufgenommen und an sich hat, wenn sich
ihre Intensitdt um diesen Riss versammelt. In der vormodernen Kunst tritt
diese Intensitit wohl als die <Seele> der Formen der Kunstwerke hervor, aus
der modernen ist sie aber verschwunden. Sie sprechen auf der Hohe der

205



Modernitit, wenn sie dies tun, als entseelte und <ausdruckslose>. Weil das so
ist, kann die technische Reziprozitit der Kiinste auch nicht von einem
Betrachter wiederholt und aufgefasst werden, der sich auf alle moglichen
asthetischen <Erlebnisse> festgelegt hat. Da sagt Adorno nichts anderes als
Heidegger, wenn er von der Hérte und der Unzuginglichkeit des Dingcharak-
ters der Kunstwerke handelt.

Es ist ein immaterieller, ein reiner Bedeutungszug, welcher als Zdsur die
einzelnen Kunstwerke durchherrscht. In der Teilhabe an einer solchen Zésur
ndhern sich die verschiedenen Kiinste und die einzelnen Kunstwerke einander
an. Soweit man sehen kann, nennt Adorno diese Zasur einfach den «Rétsel-
charakter» der Kunstwerke — ihr konstitutiv obskures Objektsein. Ein anderer
Name, anhand dessen er den Rétselcharakter der Kunstwerke bezeichnet, ist
der Begriff der «ecriture» — so jedenfalls geschieht es in wichtigen Reflexio-
nen, die er den Relationen von Musik und Malerei gewidmet hat. In einer
Begriffssprache, die Adorno durchaus nicht gesprochen hat, ldsst sich das
damit Gemeinte vielleicht als ein «sich selbst realisierender Schematismus»
kennzeichnen. Die Auskiinfte, die er an diesem Punkt gibt, sind jedenfalls
kryptisch. Er spricht vom Schriftcharakter der Werke, vom <Abgebrochenen>,
vom <Hieroglyphischen>, manchmal auch einfach vom <Knisternden>. Recht
hat er insofern, als der Ritselcharakter der Kunstwerke, wenn er denn einer
ist, nur in metaphorischen Ubertragungen eingeholt und dem Verstindnis
zuginglich gemacht werden kann. Ihr obskures Objektsein erzwingt die Worte
und die uns zur Verfiigung stehenden, aber auch die zu findenden Begriffe;
nicht ist es so, dass ein begrifflich geklartes Wissen seine Vergegenstindli-
chung und symbolische Reprdsentanz in irgendwelchen Objekten der Kunst
findet. Das ist die grundlegende Bedeutung, die sich mit dem Gebrauch des
Ausdrucks eines «sich selbst realisierenden Schematismus> verbinden lisst. In
der Logik unserer Vorstellungen beschreiben wir einen solchen Schematismus
als ein Bild, vielleicht sogar als ein Gleichnis, aus dem das Nebeneinander
unserer Erfahrung in einem Augenblick und plétzlich in voller Intensitat
hervorbricht®, Manchmal nennt Adorno dieses Hervorbrechen das <Hinzutre-
tende> zum Negativen der bestehenden Welt.

In solchen vermutenden Redeweisen hat Adorno zuletzt auf die Konzeption

8 Den Chokcharakter solch plotzlichen Hervorbrechens hat zumal K. H. Bohrer im Anschluss
an Adorno und an die surrealistische Erfahrung zum Einsatz seiner Studien zum Momentanis-
mus und zum Augenblick «dsthetischen Scheins» genommen; er fiihrt diesen Einsatz dann
mehr und mehr in Richtungen des Gedankens, die sich aus der Abhingigkeit von Adorno ganz
l16sen. Vgl. Karl Heinz Bohrer, Plotzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen Scheins,
Frankfurt 1981.

206



der Allegorie Bezug genommen, die von Benjamin entwickelt worden ist,
ohne dass er diesen Bezug deutlich werden ldsst. Schon Benjamin spricht von
der Zisur der Kunstwerke, die ihre ausdruckslose Macht und ihre immaterielle
Bedeutung hervortreten ldsst. Dieses Hervortreten macht die Kunstwerke
gegen die Formen ihrer Reproduzierbarkeit, von denen Benjamin in anderen
Zusammenhingen gehandelt hat, grundsitzlich immun. Anders als Benjamin
sich vorstellte, ist es aber nach Adorno sehr wohl vorstellbar, dass sich auch
die Aura des Hinzutretenden, der Ritselcharakter der Werke als ein symbo-
lisch zusammengetragenes Nichts erweisen konnte — als pure Schaumschlage-
rel, woraus ja ein nicht unerheblicher Teil der Kunst auch besteht. In seiner
durchgingigen Scheu vor dem ironischen Experiment mit den Formen
menschlichen Daseins, welche sich manchmal zu einem wirklichen Mangel
auswichst, mochte Adorno aber einen solchen Fall einfach umgehen. Ironie
ware thm namlich die systematisch betriebene Verstellung des Daseins und
der Welt, wo er doch will, dass die Kunstwerke diese addquat und individua-
tionslos offenbaren. So miissen sie sich als objekthafte Gebilde in einer Weise
verzehren und vernichten, die vom ironischen Verschwinden unterschieden
werden kann. Der Kern des Raitselcharakters der Kunstwerke beruht darin,
dass sie die einzig mogliche und zugleich ertragliche Negation der Individua-
tion als des Negativen der bestehenden Welt durchfiihren, dass sie sich in
dieser Durchfiihrung aber einem Zugriff entziehen und vor ihm verschliessen,
der sich als <betroffener> ihnen gleich machen méchte.

Sofern die Kunstwerke Ausdruckssysteme der Leidenschaften des Men-
schen sind, vergleichgiiltigen sich diese in ihrer addquaten Vorstellung und in
threm Ausdruck. Sie werden im buchstiblichen Sinne un-menschlich. Eher
andeutungsweise und wie zufillig lasst Adorno zur Kennzeichnung dieser
Gleich-Giiltigkeit den Begriff der <Indifferenz> fallen. Diese Indifferenz trifft
sich aber nun mit einer der wenigen Bestimmungen, die Adorno dem von ihm
oft und verschwenderisch gebrauchten, aber ausser dieser Bestimmung in
vollkommener Unbestimmtheit und Blésse verbleibenden Begriff der <Utopie»
zu geben vermochte. Er nennt sie ein freies Miteinander des Verschiedenen
und meint damit offensichtlich ein assoziertes Ausdrucksgeflecht, dessen
verschiedene Binder in einem rétselhaft indifferenten Verhéltnis miteinander
verflochten sind. Das ist aber die Utopie menschlicher Erfahrung; sie ist
namlich auch ein Ritsel.

207






	Das Negative und die ästhetische Indifferenz

