Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Georg Simmels "Weibliche Kultur" wiedergelesen : aus Anlass des
Nachdenkens tber feministische Wissenschaftskritik

Autor: Klinger, Cornelia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 47/88

CORNELIA KLINGER

Georg Simmels «Weibliche Kultur»
wiedergelesen — aus Anlass des
Nachdenkens tiber feministische Wissenschaftskritik

When we began theorizing our experiences
during the second women’s movement a mere
decade and a half ago, we knew our task would
be a difficult though exciting one. But I doubt
that in our wildest dreams we ever imagined
that we would have to reinvent both science
and theorizing itself in order to make sense of
women’s social experience.*

Ich moéchte versuchen, in Umrissen ein Bild davon zu vermitteln, welche
Fragestellungen und Ziele eine als feministisch zu bezeichnende Wissen-
schaftskritik verfolgt. Dieser Ansatz der Wissenschaftskritik entwickelt sich
auf dem Hintergrund der seit den sechziger Jahren entstandenen Neuen
Frauenbewegung. Zunichst auf die Geistes- und Sozialwissenschaften gerich-
tet, ist er in den letzten Jahren bis in die sog. «harten» Wissenschaften'
vorgedrungen. Er stellt mittlerweile die Fundamente des wissenschaftlichen
Denkens tiberhaupt, die Ideen der Rationalitit, vor allem der Objektivitét und
Werturteilsfreiheit in Frage.

1 Neben einer inzwischen fast uniibersehbaren Anzahl von Aufsitzen wiren aus den letzten
Jahren u. a. folgende Buchpublikationen bzw. Sammelbinde zu nennen:
M. Millman/R. M. Kanter (eds.), Another Voice. Feminist Perspectives on Social Life and
Social Science, New York 1975; D. Spender (ed.), Men'’s Studies Modified. The Impact of
Feminism on the Academic Disciplines, Oxford/New York/Toronto 1981; M. Lowe and R.
Hubbard (eds.), Woman’s Nature. Rationalizations of Inequality, New York 1983; Evelyn
Fox Keller, Reflections on Gender and Science, New Haven 1985 (deutsch: Liebe, Macht und
Erkenntnis. Minnliche oder weibliche Wissenschaft?, Miinchen 1986); K. Hausen und H.
Nowotny (Hgg.), Wie minnlich ist die Wissenschaft?, Frankfurt 1986; Sandra Harding, The
Science Question in Feminism, Ithaca 1986.

* Sandra Harding, The Science Question in Feminism, Ithaca 1986, S. 251.

Korrespondenzadresse: Dr. Comelia Klinger, Neubaugasse 66/3/8, A-1070 Wien

141



Das geringe Alter der feministischen Wissenschaftskritik macht es schwie-
rig, ihr Konzept als ein geschlossenes, iiberschaubares Ganzes zu prisentieren
oder gar ihre fertigen Ergebnisse, etwa in Form eines Forschungsberichts,
zusammenzufassen. In der gegenwirtigen Situation beeindruckt die enorme
Fiille der Fragen mehr als die Gesichertheit der Antworten. Dass die aufge-
spiirten Probleme von grosser Tragweite sind, und zwar nicht nur und
vielleicht nicht einmal in erster Linie fiir die <Frauenfrage>, sondern fiir die
Wissenschaft selbst, das zeichnet sich ab. Aber die Richtung, in der die
Losung der Probleme zu suchen sein wird, ist noch weitgehend umstritten.

Feministische Wissenschaftskritik ist nicht nur zu jung, um abgeschlossene
und unbestreitbare Ergebnisse darstellbar erscheinen zu lassen; sie ist so jung,
dass es immer noch geboten erscheint, liberhaupt erst einmal Sensibilitit
gegeniiber ihrer Fragestellung zu wecken und zu entwickeln. Aus diesem
Grunde scheint es mir besonders nahezuliegen, einmal an einem Beispiel ein
Stiick feministischer Wissenschaftskritik vorzufihren.

Der Text, an dem ich deren Grundziige exemplarisch demonstrieren
mochte, ist ein Aufsatz, den Georg Simmel zuerst im Jahre 1902 in der
«Neuen Deutschen Rundschau» verdffentlicht hat®>. In Reaktion auf die
erstarkende Frauenbewegung seiner Zeit (und auf die von ihr ausgehende
Beunruhigung der Gesellschaft) setzt sich Simmel mit dem Thema «Weibliche
Kultur» auseinander.

Allein schon auf Grund seines Titels und ohne den Text liberhaupt zu
kennen, konnten diejenigen, die mit der Sache feministischer Wissenschafts-
kritik vertraut sind, den Vorbehalt anmelden, dass ich eine schlechte Wahl
getroffen habe. Indem ich einen Text wihle, der Weiblichkeit zum Thema
macht, der sich mit der sog. Frauenfrage und sogar explizit mit der Frauenbe-
wegung seiner Epoche auseinandersetzt, ist eigentlich der erste Punkt femini-
stischer Wissenschaftskritik gleichsam iibersprungen. Denn ihr erster Angriff

2 Es gibt zwei Fassungen des Essays iiber «Weibliche Kultur». Die Fassung, die 1902 in der
«Neuen Deutschen Rundschau» veroffentlicht wurde, ist neuerdings wieder erschienen in
dem Band: Georg Simmel — Schriften zur Philosophie und Soziologie der Geschlechter, hg. u.
eingel. v. H.-J. Dahme und K. Chr. Kohnke, Frankfurt 1985. Die andere Fassung des Textes
findet sich unter demselben Titel in: Georg Simmel, Philosophische Kultur. Gesammelte
Essais, Leipzig 1911; Neuauflage u. d. T.: Georg Simmel — Philosophische Kultur. Uber das
Abenteuer, die Geschlechter und die Krise der Moderne. Gesammelte Essais, mit einem
Nachwort von J. Habermas, Berlin 1983. (Die darin enthaltene Angabe, die Originalausgabe
sei 1923 im G. Kiepenheuer Verlag erschienen, ist falsch.)

Ich erlaube mir, aus beiden Fassungen zu zitieren. Zu ihrer Unterscheidung fiige ich in der
Fussnote die Jahreszahlen (1902 bzw. 1911) hinzu. Die Seitenzahlen beziehen sich auf die
jeweiligen Neuausgaben.

142



richtet sich gegen das Fehlen, das gar nicht einmal Vorkommen, das Ver-
schweigen und Verhehlen des Weiblichen und seiner Belange. Diese schwerste
und dabei doch haufigste und alltdglichste Form der Diskriminierung l4sst sich
an Simmel nicht vorfiihren, er stellt somit die Ausnahme statt der Regel dar.

Ich muss also allem voran eingestehen, dass das von mir vorgeschlagene
Beispiel sozusagen eine Stufe zu hoch angesetzt ist. Dennoch ist es auf nahezu
ironisch anmutende Weise geeignet, doch wenigstens ein Streiflicht auf den
tibersprungenen Punkt zu werfen: indem ndmlich Simmel, eben weil er eine
Ausnahme zur Regel des Verschweigens darstellt, dieser Regel selbst unter-
worfen ist. Simmel hat ndmlich nicht nur diesen einen Artikel tiber «Weibliche
Kultur» verfasst, sondern er hat sich wiederholt und intensiv mit <Frauenfra-
gen> befasst. Diese Teile seines Werkes sind iibersehen und vergessen
worden. Darauf hat — sicher nicht zufilligerweise erst im Jahre 1977 — der
Soziologe Lewis Coser aufmerksam gemacht. Angesichts der aussergewohn-
lichen Bedeutung, die Simmel in den Sozial- und Humanwissenschaften
zukomme, dussert Coser Verwunderung dariiber, «dass seine fruchtbaren
Einsichten hinsichtlich der Stellung der Frau in der Gesellschaft ginzlich
libersehen und erst vor kurzem wiederentdeckt wurden»®. Verwunderlich ist
weder das Vergessen noch die kiirzliche Wiederentdeckung, beides erklart
sich vor dem Hintergrund feministischer Wissenschaftskritik. Eine der gros-
sen Leistungen feministischer Forschung der letzten Jahre und Jahrzehnte
besteht im Aufspiiren der verschiedenen Formen des Vergessens, Verdrin-
gens und Verschweigens des Weiblichen, der Frau — sowohl als Subjekt, aber
auch als Objekt wissenschaftlicher Betitigung®*. Es fligt diesem von feministi-
scher Kritik und Ausgrabungsarbeit eindrucksvoll gezeichnetem Bild ledig-
lich eine Nuance hinzu, festzustellen, dass von der Furie des Verschwindens,

3 Lewis A. Coser, Georg Simmels vernachlissigter Beitrag zur Soziologie der Frau, in: Georg
Simmel und die Moderne. Neue Interpretationen und Materialien, hg. v. H.-J. Dahme und O.
Rammstedt, Frankfurt a. M. 1984. Auch in den USA ist erst vor wenigen Jahren eine
Sammlung von Simmels Texten zur Geschlechterphilosophie ediert worden: Guy Oakes
(ed.), Georg Simmel on Women, Sexuality and Love, New Haven/London 1984.

4 Sandra Harding fasst die vielen Ansitze zum Aufspiiren des Nicht-Vorkommens von
Weiblichkeit innerhalb der Geistes- und Sozialwissenschaften unter drei Titeln zusammen:
«the «<woman worthies» project» (»concerned with restoring and adding to the canons the
voices of significant women in history, novelists, poets, artists, and so forth»), «the <women’s
contributions> project» (»focused on women’s participation in activities that had already
appeared as focuses of analysis in these disciplines ... but were still misperceived and
underdeveloped subject matters»), «victimology» (documenting «the previously ignored or
misogynistically described histories and present practices of rape, wife abuse, prostitution,
incest, workplace discrimination, economic exploitation, and the like» (S. Harding, op. cit.,
S. 30).

143



die die Frauen und das Weiblichkeitsthema verfolgt, auch die Werke und
Personen von Minnern erfasst werden, sobald sie sich diesem Bereich zu sehr
nahern’.

II.

In seinem Essay tiber «weibliche Kultur» unterscheidet Simmel wie auch in
anderen seiner kulturphilosophischen Schriften zwischen subjektiver und
objektiver Kultur. Im uns interessierenden Zusammenhang benutzt er diese
Unterscheidung, um zu differenzieren zwischen der Bedeutung, die die
Frauenbewegung fiir die Frauen selbst besitzt (das ist selbstredend ihre
«subjektive» Bedeutung), und ihrer dariiber hinausgehenden, die Gesellschaft
in ihrer Gesamtheit betreffenden, mithin «objektiven» Aufgabe und Rolle.
Simmel nimmt sich vor, nach den «eigentlich schopferischen, den Bestand der
geistigen Werte vermehrenden Energien»® einer weiblichen Kultur zu fragen.

Sogleich fillt auf, dass die Frage nach den schopferischen Energien der
Frauenbewegung nicht nur tiber die Frage nach den eigenen, von ihr selbst
gesetzten Zielen der Frauenbewegung hinausgeht, sondern damit sogar kei-
nerlei Beriihrungspunkte zu haben scheint. Denn wie sonst wére es moglich,
dass Simmel keinerlei weitere Aussagen iiber das eigene Interesse der Frauen-
bewegung macht?

Simmels Interesse gilt ausschliesslich dem, was er als «objektive Kulturbe-
deutung» der Frauenbewegung bezeichnet. Von einer solchen kénne nur dann
gesprochen werden, wenn sich die folgenden Fragen positiv beantworten
liessen: ». . . erheben sich aus dieser Bewegung ganz neue Gebilde, qualitativ
von den bisherigen unterschieden, nicht nur Multiplikationen der alten? Wird
das Reich der Kulturinhalte dadurch rein sachlich vermehrt? Wird dadurch
nicht nur nachgeschaffen, sondern geschaffen?»

Die Frage nach der subjektiven Bedeutung wird aber nicht nur als belanglos
beiseite gelassen, sondern auch gegeniiber der Frage nach der objektiven
Kulturbedeutung grundsitzlich herabgestuft. Simmel verwendet viel Miihe

5 Ich wire nicht so mutig, diese Behauptung aufzustellen, hitte nicht Alice Rossi dieselbe
Beobachtung mit Blick auf John Stuart Mills Arbeiten zur Frauenfrage gemacht. Auch Mills
wichtige Schriften iiber die Geschlechterproblematik werden von seinen Herausgebern nicht
zu seinen Hauptwerken gezéhlt. Vgl. Alice Rossi, Introductory Essay to <Essays on Sex
Equality> by John Stuart Mill and Harriet Taylor Mill, Chicago 1970, S.5 Anm. 3.

6 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 159.

144



darauf, den prinzipiellen Unterschied zwischen der objektiven und der <bloss>
subjektiven Seite der Fragestellung deutlich werden zu lassen. Er begriindet
sein unverhohlenes Desinteresse an der subjektiven Bedeutung der Frauenbe-
wegung damit, dass es dabei doch nur um das Schicksal, das Wohl und Wehe
einzelner Personen zu tun sei. Und zwar durchaus nicht etwa, weil Simmel der
Meinung wire, dass die Frauenbewegung nur fiir eine Minderheit der Frauen
von Interesse sei oder ihre Errungenschaften nur einer kleinen Zahl von Frauen
zugute kimen. An seiner Deklassierung des eigenen Interesses der Frauenbe-
wegung andert sich auch dadurch nichts, dass «es noch so viele Millionen der
Gegenwart wie der Zukunft sein mogen»’, um die es geht.

Er scheut sich nicht, sogar die «Gesamtheit der Frauen» als quantité
negligeable darzustellen. Denn seine eigene Aussage, der Frauenbewegung
gehe es darum, dass «der Gesamtheit der Frauen . . . eine hohere Stufe der
Existenz eroffnet werde», verbindet er im nichsten Satz mit der Feststellung,
dass es sich dennoch nur «um personliche Giiter handelt . .. Fiir einzelne
Menschen . .. wird hier gerungen, nicht fiir etwas, was an sich iiber alles
Einzelne und Personliche hinausginge»®. Keine Erhéhung der Quantitit
konnte jemals die qualitative Differenz {iberwinden, die nach Simmel zwi-
schen dem subjektiven und dem objektiven Aspekt liegt. Wenn Simmel
behauptet, nach der objektiven Bedeutung weiblicher Kulturleistung frage
derjenige, «...dem nicht nur die Menschen, sondern der Mensch, nicht nur
der Nutzen der Dinge, sondern die Dinge selbst, nicht nur der unruhige Strom
des Tuns und Leidens, sondern der zeitlose Sinn seiner Formen am Herzen»
liege”, dann setzt er das eigene, sog. subjektive Ziel der Frauenbewegung als
partikular, interessenspezifisch-utilitaristisch und zeitgebunden herab.

Nun besteht der zweite und gewiss zentralste Punkt feministischer Wissen-
schaftskritik in dem Verdacht, dass das Interesse an Objektivitit, genauer die
Behauptung und Beanspruchung einer objektiven Position, nicht das ist, was
es zu sein vorgibt, sondern vielmehr von einer minnlichen Perspektive, von
einem «male bias» gefdrbt sei. Diese Vermutung, die Feministinnen im
Verlauf der letzten Jahre akribisch nachzuweisen sich angeschickt haben, wird
von Simmel selbst in aller Unbefangenheit ausgesprochen. Der unschitzbare
Vorteil, den Simmels Text bietet, liegt nicht darin, dass er ein Objektivitits-
verstindnis an den Tag legt, das von feministischer Seite inkriminiert wird —
dafiir liessen sich viele ebenso anschauliche und manche anschaulichere

7 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S. 208.
8 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 159 (Hervorheb. C. K.).
9 S.160.

145



Beispiele finden. Das Besondere an Simmels Text liegt vielmehr darin, dass er
selbst schon das Objektivititsthema in bezug auf die Geschlechterdifferenz
anspricht. Das bedeutet: In Simmels Text wird das schon thematisiert und ein
Stiick weit problematisiert, was von feministischer Wissenschaftskritik sonst
erst mithsam aufgespiirt werden muss. Mit anderen Worten: einiges von dem,
was sich an Simmel zeigen ldsst, ldsst sich sogar mit ihm zeigen.

Derselbe Georg Simmel, von dem wir gerade vernommen haben, mit
wieviel Emphase er die objektive von einer bloss subjektiven Perspektive
unterscheidet und wie hoch er die eine iiber die andere erhebt, thematisiert
ausfiihrlich die Gleichsetzung der objektiven Position mit der ménnlichen
Sicht der Welt. Nicht etwa viele Jahre spiter oder friiher oder in einem ganz
anderen Kontext, sondern im selben Essay liber «Weibliche Kultur» stellt
Simmel fest, dass «die Kultur der Menschheit . .. nichts Geschlechtsloses
ist», sondern «mit Ausnahme weniger Provinzen» ausschliesslich mannliches
Terrain war und ist. Ohne Umschweife erklirt er: Es «gilt im geschichtlichen
Leben unserer Gattung die Gleichung objektiv = minnlich»'°,

Und so lésst sich Simmels Frage nach der objektiven Kulturbedeutung der
Frauenbewegung miihelos in Klartext {ibersetzen — mit seiner eigenen Hilfe
und ohne dass ich mich dem Vorwurf aussetzen miisste, von aussen eine
Interpretation heranzutragen, die dem Autor nicht entspricht und nicht gerecht
wird. Wenn wir Simmels Gleichsetzung von objektiv und minnlich ernst
nehmen — und dazu haben wir allen Grund —, dann lautet seine Frage nicht
anders als: was leistet die Frauenbewegung und eine moglicherweise aus ihr
hervorgehende weibliche Kultur fiir den Mann und die von ihm dominierte
Welt? Simmels Frage ist weder: auf welchem Wege konnen Frauen an der
bestehenden Kultur teilhaben, noch: wie konnen Frauen eine eigene Kultur
entfalten und von welcher Art wire sie, sondern ausschliesslich: was leisten
die Frauen zum Nutzen der Minner und ihrer Kultur?

Ich mochte nur beildufig bemerken, dass Simmels weitere Behandlung des
Themas dieser Frage entspricht. Im weiteren Verlauf des Aufsatzes ist vom
zeitlosen Sinn irgendwelcher Formen oder vom Menschen schlechthin oder
von den Dingen an sich nirgendwo mehr die Rede. Es geht vielmehr um das
handfeste Problem, ob und wie der offenbar unvermeidliche und irreversible
«Einbruch der Frauen in den Titigkeitskreis der Ménner»'! in Bahnen gelenkt
werden konne, die erstens dem jeweiligen Berufsfeld und seiner kiinftigen

10 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, in: Georg Simmel,
Philosophische Kultur. . ., Berlin 1983, S. 52.
11 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 170.

146



Entwicklung forderlich sein konnten und auf denen zweitens die fiir Ménner
bedrohliche Konkurrenzsituation vermieden wiirde. Simmel sieht die Losung
in einer strikt geschlechtsspezifischen Teilung des Arbeitsmarktes. «Auf-
grund einer neuen Teilung oder Nuancierung der Berufe», die den Frauen in
den verschiedenen Berufssparten jeweils das zu leisten iiberldsst, «was die
Minner nicht konnen», werde «dann nicht nur eine ausserordentliche Verfei-
nerung und Bereicherung des ganzen Tatigkeitsgebietes erreicht», sondern es
werde «auch von der Konkurrenz mit den Ménnern sehr abgelenkt werden»'2,

An dieser Stelle konnte ein Missverstindnis auftreten: Wenigstens nach
meinem Verstindnis ist es nicht die Entdeckung, dass hinter der Frage nach

12 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S.163. Was Simmel vorschlagt, lauft auf eine
erweiterte Form der Zwei-Sphiren-Lehre hinaus, die sich seit dem spiten 18. Jahrhundert als
Konzept zur Bestimmung des Geschlechterverhiltnisses durchgesetzt hat. Durch Simmels
Vorschlag wird lediglich der Grenzverlauf der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung neu
festgelegt. Die Grenze zwischen <wesensmdssig ménnlicher> und «wesensméssig weiblicher»
Sphire folgt nicht mehr der Grenze zwischen Offentlichkeit und Privatsphire, zwischen
(<produktiver>) Berufsarbeit und (<unproduktiver») Hausarbeit, sondern sie zieht sich durch
die Berufsarbeit hindurch. Dies bedeutet zwar einerseits eine nicht geringfiigige Erweiterung
des weiblichen Handlungs- und Entfaltungsspielraums; da aber das Grundkonzept der
«separate spheres» beibehalten wird, zeigt sich auf dem erweiterten Massstab die krasse
Asymmetrie, die hierarchische Strukturierung dieses Modells des Geschlechterverhiltnisses,
nur umso deutlicher. — Je detaillierter Simmel anzugeben versucht, wie er sich sein Konzept
vorstellt, desto klarer tritt zutage, dass weibliche Leistung lediglich dazu dienstbar gemacht
werden soll, «gleichsam in den Liicken, die die méinnliche lidsst» (Weibliche Kultur, 1911,
S.220), zu erscheinen. Es ist nicht schwierig sich auszumalen, wie solche «Liicken»
aussehen. Simmel selbst flihrt die «Sammler- und Kirrnerfahigkeit» der Frau an, ihre
«unvergleichliche Geschicklichkeit und Fleiss» in der Wiederholung vorgegebener Muster,
kurz ihre <angeborene> Befdhigung fiir alle Arten von Hilfs- und Reproduktionsarbeit. Aber je
mehr «Urproduktion» und schopferische Begabung erforderlich sei, desto unvermeidlicher
sei das «Versagen» der Frau (Weibliche Kultur, 1911, S. 218). Selbstredend ist so der evtl.
Versuch von Frauen, die Gipfel von Kunst und Wissenschaft zu stiirmen, zu kliglichem
Scheitern verurteilt. Wie bei den meisten anderen Theoretikern, die zur Frage weiblicher
Fihigkeiten Stellung genommen haben, fillt auch bei Simmel auf, dass die Aussagen umso
abweisender und im Ton aufgeregter werden, je niher der Bereich des eigenen Tuns beriihrt
wird. Von keinem anderen Geschift haben die Philosophen den Ausschluss der Frau so
nachdriicklich propagiert wie von ihrem eigenen. — Gelegentlich grenzen Simmels Vor-
schldge ans Komische, so wenn er z. B. innerhalb der Geschichtswissenschaft, die er den
Frauen wegen ihres intuitiven Einfithlungsvermodgens ohnehin recht gern uberldsst, ihnen
besondere Eignung fiir die Erforschung «dumpfer Volksbewegungen» oder fiir die «Entziffe-
rung von Inschriften» andichtet (Weibliche Kultur, 1911, S. 223f.). Mit anderen Worten: der
Versuch, die geldufige Polarisierung der Geschlechtscharaktere auf die Teilung des Arbeits-
marktes anzuwenden und aus den gingigen Definitionen des weiblichen Wesens konkrete
Titigkeitsfelder abzuleiten, riickt einerseits den diskriminierenden Grundzug der geschlechts-
spezifischen Arbeitsteilung und andererseits die Lacherlichkeit des angeblichen weiblichen
Geschlechtscharakters in ein grelles Licht.

147



dem «Wesen» der Frau oder der weiblichen Kultur der Versuch einer Funktio-
nalisierung des Weiblichen fiir subjektiv ménnliche Zwecke steckt, auf der der
Schwerpunkt feministischer Kritik liegt oder liegen sollte'®. Weder Simmels
Desinteresse an den «subjektiven» Zielen der Frauenbewegung noch auch die
Tatsache, dass durch seine Frage nach der Bedeutung und dem Nutzen der
Frauenbewegung fiir die mannliche Kultur eine Perspektive eingefiihrt wird,
durch die die in Rede stehende weibliche Kultur fiir andere als ihre eigenen
Zwecke funktionalisiert und instrumentalisiert wird, halte ich per se fiir
illegitim oder fiir ein Ungliick. Dass Minner sich fiir berechtigt halten, Frauen
im strengen Sinne des Wortes als Liickenbiisserinnen zu benutzen, hat tiefere
Ursachen als nur die, alles aus dem eigenen Blickwinkel zu betrachten und am
eigenen Nutzen zu messen.

Funktionalisierungen dieser Art finden ganz alltiglich und in allen denkba-
ren Bereichen statt, ohne dass davon eine diskriminierende Wirkung auf den,
die oder das Funktionalisierte ausgehen miisste. So kann beispielsweise nach
der Bedeutung linguistischer Forschungsmethoden oder -ergebnisse fiir die
Ethnologie gefragt werden, so dass die Linguistik in gewisser Hinsicht in der
Rolle einer Hilfswissenschaft der Ethnologie auftritt, ohne dass deswegen
jemand auf die Idee kdme, der Linguistik ihr Recht als Forschungszweig sui
generis zu bestreiten. Im Gegenteil, aus der Niitzlichkeit tiber die eigenen
Grenzen hinaus und fiir andere Zusammenhiénge resultiert ein Zuwachs an
Bedeutung und Anerkennung. Folglich wiirde gerade durch die Bedeutung,
die weibliche Wert- und Denkkonzepte in anderen als sogenannten «frauen-
spezifischen> Kontexten erlangen konnten, der verhidngnisvollen Tendenz zur
Marginalisierung alles Weiblichen und seiner Belange entgegengewirkt.

Und doch verhilt es sich in unserem Zusammenhang anders, gibt es gute
Griinde fiir den so schnell geweckten feministischen Argwohn, der hinter der
schlichten Frage nach dem Nutzen des Weiblichen dessen unzuldssige Aneig-
nung und Ausbeutung wittert und nicht selten in der Verweigerung und
Separierung (auch um den Preis der damit verbundenen Selbstmarginalisie-
rung) den einzigen Ausweg sieht. Es ist die Verabsolutierung des mannlichen
Interesses als des objektiven und die damit einhergehende Deklassierung des
eigenen Interesses der Frauen zum «bloss subjektiven», durch die die Funktio-
nalisierung weiblicher Kulturleistung fiir ménnliche Interessen zur unertragli-

13 Dies ist kein Einwand gegen die Beobachtung, die Susan Moller Okin an der Geschichte der
politischen Philosophie verfolgt hat, dass namlich in bezug auf die Frau weniger nach ihrem
Wesen als vielmehr nach ihrer Funktion gefragt wird, so dass die Geschichte der politischen
Philosophie angesichts dieser Thematik von einem ausgesprochen funktionalistischen Zug
geprigt ist; vgl. S. M. Okin, Women in Western Political Thought, London 1979, S. 10.

148



chen Zumutung wird. Dass Simmel sein Interesse an der Frauenbewegung
nicht als subjektives (und subjektiv ja durchaus zulédssiges und verstindliches)
Interesse bekennt, sondern sich einen hoheren Standpunkt anmasst, das und
das allein ist es, was Simmels Fragestellung frauenfeindlich werden lédsst.

Die zentrale Aussage feministischer Rationalitits- bzw. Objektivitétskritik
lautet: Es ist die Anmassung der Objektivititsposition, also die Okkupation
der Stellung eines hoheren Dritten statt (bzw. noch zusitzlich zu) der Position
des Einen zum Andern, die zur theoretischen Begriindung der Asymmetrie im
Geschlechterverhiltnis fiihrt. Denn durch sie entzieht sich das Minnliche der
Wechselseitigkeit mit dem Weiblichen. Beide stehen einander nicht nur als
zwel Parteien gegeniiber, bei der die eine relativ stirker oder schwécher sein
kann als die andere, sondern der Mann beansprucht fiir sich die Position einer
Partei und des Richters zugleich.

Wenn ich dieses Argument ein wenig feierlich ausdriicken wollte, dann
konnte ich sagen: Auf diese Weise entzieht sich das Kollektivsubjekt Mann
gegeniiber dem Kollektivsubjekt Frau der Erfiillung des kategorischen Impe-
rativs in seiner beriihmten zweiten Formulierung, den anderen nicht nur als
Mittel, sondern immer auch als Zweck an sich selbst zu betrachten. Indem sich
der Mann qua Objektivititsanspruch aus der Wechselseitigkeit der Zweck-
Mittel-Relation hinausstiehlt, verabsolutiert er die eigenen Zwecke und setzt
folglich die Frau zum blossen Mittel herab. Letztendlich wird dadurch der
Frau der Status eines Subjekts aberkannt.

Aus dieser Perspektive erhellt sich nunmehr auch Simmels anfiinglich mit
Verwunderung registriertes Desinteresse an den «bloss subjektiven» Zwecken
der Frauenbewegung. Mehr noch: normalerweise (d. h. unter der Vorausset-
zung einer Wechselseitigkeit des Zweck-Mittel-Verhiltnisses) wird die Nut-
zung einer Leistung, ihre Funktionalisierung und Instrumentalisierung durch
Anerkennung und Zuwachs an Bedeutung fiir denjenigen aufgewogen, der die
Leistung erbringt. Durch die Erschleichung der Objektivititsposition aber
wird es moglich, weibliche Leistung zu beanspruchen, ohne dass der Frau
dafiir Anerkennung zuteil wiirde. Nur so ist es erklérbar, dass Simmel es fertig
bringt, einerseits die gesamte menschliche Kultur ausschliesslich als Werk des
Mannes zu bezeichnen'#, an der den Frauen keinerlei Anteil zukomme, und
andererseits zu behaupten, der Mann sei das Werk der Frau®®, ohne damit
einen, wenigstens indirekten Anteil der Frau an der Kultur zuzugestehen. Die
Kulturleistung der Frau kann der Mann sich aneignen ohne Dank, ohne

14 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902 S. 161.
15 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S. 235.

149



Anerkennung, ohne Gegenleistung. Die Frau ist ausbeutbar wie eine Naturres-
source, besser gesagt: sie ist Naturressource.

Genau das kommt zum Ausdruck, wenn Simmel schreibt: «. .. dass ein
Mensch einem andern gibt, was er selbst nicht hat, ist nirgends stérker als im
Verhiltnis der Frauen zu den Miannern realisiert. Das Leben, ja die Geistigkeit
unzihliger Manner wire anders und drmer, wenn sie nicht etwas von Frauen
empfingen. Aber was sie empfangen, ist nicht ein Inhalt, der so schon in den
Frauen bestiinde. . .. Was die Frauen geben, ist . . . ein unmittelbares, ein in
ithnen verbleibendes Sein, das indem es den Mann beriihrt, in thm etwas
auslost, was phinomenologisch mit jenem gar keine Ahnlichkeit hat; erst in
ihm wird es <Kultur>»'®. In der Interpretation von Sandra Harding sieht der
beschriebene Sachverhalt so aus: «... men see women’s work not as real
activity — self chosen and consciously willed — but only as <natural> activity, as
instinctual or emotional labors of love. Women are thus excluded from men’s
conceptions of culture and its conceptual schemes of <the social>, the <histori-
cal>, <the human>»'.

Die einigermassen paradoxe Position, die Simmel einnimmt, indem er die
Gleichsetzung von minnlich und objektiv entlarvt und doch gleichzeitig auf
ihrer Giiltigkeit beharrt!®, ist keine individuelle Merkwiirdigkeit Georg Sim-
mels. In einer historischen Zwischenbemerkung mochte ich wenigstens an-
hand eines weiteren Beispiels darauf hinweisen, dass es sich um ein zeitspezi-
fisches Phinomen handelt. In verschiedenen, um die Wende zum zwanzigsten
Jahrhundert vermehrt entstehenden Geschlechterphilosophien wird die
Gleichsetzung von Minnlichkeit und Objektivitit mit einer Deutlichkeit
ausgesprochen, die zu keinem fritheren oder spiteren Zeitpunkt in der Ge-
schichte des abendliandischen Denkens je erreicht worden wiire.

Statt auf Nietzsche oder Weininger, auf die in diesem Zusammenhang
ebenso gut Bezug zu nehmen wire, mochte ich nur kurz auf Max Scheler
hinweisen, der sich im letzten Abschnitt einer Abhandlung iiber «Die Idee des
Menschen» gegen jene «Bildungsdamen» ereifert, die fiir sich den Standpunkt
des Menschseins in Anspruch zu nehmen wagen. Wie Simmel spricht auch
Scheler davon, dass die Bedeutung des Begriffs Mensch «nie eine vollig
neutrale sein» kann, «da es eben zum Wesen des Menschen selbst gehort,

16 S.237.
17 S.Harding, op. cit. (Anm. 1), S. 156.
18 Vgl. G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 73.

150



immer entweder ménnlich oder weiblich zu sein». Trotz dieser klaren Aus-
sage, die ein Drittes zwischen ménnlich und weiblich ausschliesst, reklamiert
Scheler eine solche dritte, neutrale, objektive Position des reinen Menschseins
fiir den Mann. Denn «die Idee eines Menschen, der Weib und Mann umfassen
soll, ist nur eine mannliche Idee». Und wehe den Frauen, die eine Minneridee
mit der Realitit verwechseln. Ein Weib, das sich anmasst ein Mensch sein zu
wollen, wird von Scheler als «verminderter» Mensch und als «Affe des
Mannes» bezeichnet!.

Die harsche Frauenfeindlichkeit, die fiir die Geschlechterphilosophie um
die Jahrhundertwende so charakteristisch ist, erklart sich daraus, dass dies die
Zeit ist, in der der tiefgreifende Wandel in der gesellschaftlichen Stellung der
Frau in seiner vollen Tragweite in Erscheinung zu treten beginnt. Sowohl
Simmel als auch Scheler reagieren mit ihren Ausserungen explizit auf die
Frauenbewegung. Es ist die Herausforderung durch den teils den Sachzwin-
gen der Modernisierung folgenden, teils bewusst gewollten und geforderten
Wandlungsprozess in der Frauenrolle, die die ménnliche Theorie Stellung zu
nehmen resp. Stellung zu beziehen zwingt.

War der Ausschluss des Weiblichen von der Idee der Humanitit und den mit
dem Menschsein am engsten verbundenen Begriffen wie Rationalitit und
Wissen friiher viel zu selbstverstandlich, um ausdriicklich legitimiert werden
zu miissen, so ist er spéter viel zu problematisch geworden, um legitimiert
werden zu konnen. In beiden Situationen ist das Schweigen das beste Mittel
zur Erhaltung des status quo®. Einzig in einer Umbruchsituation, wie sie um
die Jahrhundertwende stattfindet, bekommt die Hiille des Schweigens vor-
tibergehend einen Riss. Einerseits sind die alten Selbstverstindlichkeiten so
briichig geworden, dass sie ausdriicklicher und nachdriicklicher Explikation
bediirftig erscheinen, andererseits sind die iberkommenen Strukturen noch
stabil genug, um offensiv verteidigt werden zu konnen.

Gerade der Vergleich mit Scheler ist iibrigens geeignet, das individuelle
Verdienst Simmels bei der Behandlung der <Frauenfrage> in das wenigstens

19 Max Scheler, Zur Idee des Menschen, in: Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und
Aufsitze, 4. durchgesehene Aufl., hg. v. Maria Scheler, Bern 1955. Lt. Vorrede des
Verfassers sind die in dem Band versammelten Aufsitze zwischen 1911 und 1914 entstanden.

20 Vgl. S. Harding, op. cit., S. 141: «... modernist epistemologies explicitly ignore gender
while implicitly exploiting distinctly masculine meanings of knowledge-seeking.» Anzumer-
ken wire noch, dass es unterschiedliche Situationen sind, aus denen heraus Geschlechtsspezi-
fik verschwiegen wird. Wihrend das vor der Herausforderung durch die Frauen geschah, weil
der Ausschluss des Weiblichen vollig selbstverstandlich war, so besteht heute die Tendenz,
geschlechtliche Differenzierungen zu verleugnen, weil doch die Einbeziehung des Weibli-
chen angeblich selbstverstindlich ist.

151



relativ helle Licht zu riicken, das ihm gebiihrt, auch wenn er hier als das
Exempel zu dienen hat, an dem feministische Rationalitétskritik statuiert
wird. Ebenso wie Simmel widmet auch Scheler der Frage nach der Bedeutung,
sprich: dem moglichen Nutzen der Frauenbewegung fiir die hoheren Zwecke
des Mannes und der von ihm geschaffenen Gesellschaft eine eigene Abhand-
lung. Erst angesichts der Reduktion, die die Frage nach dem «Sinn der
Frauenbewegung» bei Scheler erféhrt, der die Bedeutung der Frauenbewe-
gung an ihrer Auswirkung auf «eine den grossen nationalen Volkszwecken
angemessene Fruchtbarkeits- und Fortpflanzungs»entwicklung?' messen will,
kann die Sensibilitit gewiirdigt werden, mit der Simmel dasselbe Thema
behandelt.

B

Ich mochte drei Punkte anfiihren, die zeigen, wie klar Simmel die von ihm
selbst aufgestellte und gutgeheissene Gleichung zwischen menschlich und
mannlich in ihren Implikationen reflektiert, so dass vorahnungsweise man-
ches von dem anklingt, was vonseiten feministischer Forschung in den letzten
Jahren erst durch empirische Untersuchung bewiesen worden ist.

1. Simmel ldsst antonen, dass die als ménnlich geltende Affinitit zu
Sachlichkeit und Abstraktion, die Suche nach einer neutralen Perspektive,
weniger aus realen Erfordernissen als aus der «tiefste(n) psychologische(n)
Eigenart des minnlichen Geistes»?? zu erkliren sei. Das Sachliche erscheint
zwar «als die rein neutrale Idee, in gleichméssiger Hohe tiber den ménnlich-
weiblichen Einseitigkeiten»; tatsdchlich aber ist das Sachliche «die Sonder-
form der Leistung, die der spezifisch miinnlichen Wesensart entspricht»>.

Zu eben diesem Resultat gelangen Wissenschaftskritikerinnen, die be-
stimmte Zielvorstellungen wissenschaftlicher Arbeit wie Quantifizierbarkeit,
Sachbezogenheit, Depersonalisierung, Entemotionalisierung, Anonymitit,
Situationsunabhingigkeit von Versuchsanordnungen usw. mit der besonderen
Sozialisationssituation des ménnlichen Kindes in Verbindung bringen. Die
feministischen Weiterentwicklungen der postfreudschen Objektbeziehungs-
theorien durch Nancy Chodorow und Dorothy Dinnerstein sind vor allem von
Jane Flax und Evelyn Fox Keller fiir eine feministische Wissenschaftskritik
nutzbar gemacht worden®. Ausgehend von der Tatsache, dass unter den

21 Max Scheler, Zum Sinn der Frauenbewegung, in: Vom Umsturz der Werte, a.a.O., S. 199.

22 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 162.

23 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S.218.

24 Nancy Chodorow, The Reproduction of Mothering, University of California Press 1978;
Dorothy Dinnerstein, The Mermaid and the Minotaur. Sexual Arrangements and Human

132



gegebenen Bedingungen geschlechtsspezifischer Arbeitsteilung eine Frau die
erste und bedeutsamste Bezugsperson des Kindes ist, wird angenommen, dass
der fur Kinder beiderlei Geschlechts notwendige Abldsungsprozess von der
Mutter fiir das ménnliche Kind besonders problematisch verlduft. Im Unter-
schied zu einem Méadchen muss ein Junge die urspriingliche Identifikation mit
der Mutter nicht nur im individuellen Sinne auflésen, sondern dabei auch die
Geschlechtsidentifizierung wechseln. Daraus resultiert eine Verschirfung des
Ablosungsbediirfnisses und der Beriihrungs- bzw. Verschmelzungsiangste.
Das ménnliche Kind und spiter der Mann ist starker auf den Aufbau seiner Ich-
Grenzen bedacht, auf Isolierung von der Person (sowohl seiner Mutter als
auch seiner eigenen urspriinglich mit ihr verbundenen Psyche) und auf
Identifikation mit etwas Fernem, Abstraktem, Neutralem (wie es der Vater
verkorpert). Es wird angenommen, dass es dieselben Kategorien sind, die fiir
die Konstitution wissenschaftlichen Denkens als bedeutsam angesehen wer-
den.

2. Simmel bekennt aber nicht nur «das maskuline Wesen scheinbar vollig
neutraler Kulturinhalte»*, sondern er gesteht auch ein: «Dass so das Minnli-
che zu dem schlechthin Objektiven und sachlich Massgebenden verabsolutiert
wird . . ., das hat fiir die Beurteilung der Frauen verhingnisvolle Folgen. Hier
entsteht auf der einen Seite die mystisierende Uberschétzung der Frau. . . . Auf
der anderen Seite aber, ndherliegend, erheben sich alle Missverstindnisse und
Unterschitzungen daraus, dass ein Wesen nach Kriterien beurteilt wird, die
fiir ein entgegengesetztes kreiert sind»?®. Namentlich nimmt Simmel die
Frauen in Schutz gegen ihre angebliche «Rechtsfremdheit»?’, gegen die
vermeintliche Schwache der weiblichen Logik (die Abneigung der Frauen
gegen «das Beweisen») und gegen die Zumutung, die ethischen Wert- und

Malaise, New York 1976; Jane Flax, Political Philosophy and the Patriarchal Unconscious: A
Psychoanalytic Perspective on Epistemology and Metaphysics, in: Discovering Reality, ed.
by Sandra Harding and Merill Hintikka, Dordrecht 1983; Evelyn Fox Keller, Liebe, Macht
und Erkenntnis, a.a.0O. (Anm. 1).

25 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S. 210.

26 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 54. Simmel ist
ibrigens selbst in die von ihm hier so klar erkannte Falle gegangen. Seine Suche nach dem
«Absoluten in der Geschlechterdifferenz» fiihrt auch ihn am Ende zur «mystisierenden
Uberschatzung der Frau», denn um nichts anderes handelt es sich, wenn Simmel behauptet,
dass das Weibliche «die Einheit des menschlichen Wesen gleichsam noch vor der Trennung in
Subjekt und Objekt, in substantieller, ruhender Geschlossenheit trigt» (a.a.O., S. 81, vgl.
S.79).

27 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S. 210; ausfiihrlicher zu diesem Punkt in: Das Relative
und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 73.

153



Urteilsmassstibe von Frauen seien minderwertiger als die der Minner®®. All
dies weist Simmel zurtick, indem er darauf beharrt, dass die zugrundegelegten
Werte und Normen minnlich geprigt sind®.

In diesem Sinne hat vor wenigen Jahren Carol Gilligan®® gezeigt, dass die
von Piaget oder Kohlberg vorgeschlagenen Skalen zur Messung moralischer
Urteilsfahigkeit ausschliesslich anhand ménnlicher Probanden entwickelt
worden sind. Werden die so gewonnenen Kategorien dann auch fiir die
Beurteilung der Aussagen oder Verhaltensweisen von Frauen angewendet, so
erscheinen diese regelmissig als defizient. Besonders scheint es ithnen am
Verstindnis fiir formale Rechte und abstrakte Spielregeln zu fehlen. Gilligan
zeigt, dass solche Ergebnisse lediglich auf das Zugrundelegen vermeintlich
neutraler, aber tatsidchlich spezifisch mannlicher Massstibe zuriickzufithren
sind. Werden stattdessen die Aussagen weiblicher Probanden zur Grundlage
einer Bewertungsskala gemacht, entsteht ein ganz anders geartetes morali-
sches Weltbild.

Auch in anderen Bereichen ist von seiten feministischer Wissenschaftskri-
tik die einseitige Befragung bzw. Benutzung ménnlicher Probanden vor den
Blick gebracht worden®'. Die Kritik erfasst im weiteren dann auch die
Festlegung von Versuchsanordnungen, die Wahl der Hypothesen, die Inter-
pretation von Untersuchungsergebnissen in den unterschiedlichsten For-
schungszweigen. Schliesslich geraten die Arten und Weisen, ein Forschungs-

28 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 67—73.

29 Am Rande sei vermerkt, dass Auffassungen Simmels schon zu seiner Zeit gelegentlich
weitergehende Reflexionen iiber die Einseitigkeit der mannlichen Perspektive in der wissen-
schaftlichen Forschung auszulosen vermochten. Als Beispiel sei auf Karen Horney hingewie-
sen, die unter ausdriicklicher Bezugnahme auf Simmel in Erwégung zieht, ob in der
wissenschaftlichen Analyse «a possible source of error arise(s) out of the sex of the observer»
(K. Horney, The Flight from Womanhood. The Masculinity Complex in Women as Viewed
by Men and Women, in: Internat. Journal of Psychoanalysis 7 [1926], S. 338). Konkret ist es
die psychoanalytische Forschung, von der Horney feststellt, «that still quite recently the mind
of boys and men only was taken as the object of investigation» (a.a.O., S.324). Horney
entwickelt Ansitze zu einer Modifikation psychoanalytischer Erkenntnis aus der Beriicksich-
tigung und Einbeziehung der weiblichen Perspektive und aus der Frage nach weiblichen
Belangen. Interessanterweise entsteht dabei dieselbe Tendenz, der als halb erkannten Welt
des Minnlichen eine weibliche Welt als symmetrisch und komplementir gegeniiberzustellen,
wie sie auch in der feministischen Literatur der Gegenwart nicht selten anzutreffen ist (vgl.
Anm. 52). Eben diese Tendenz bei Horney hat Juliet Mitchell scharf kritisiert; in: Psychoana-
lyse und Feminismus. Freud, Reich, Laing und die Frauenbewegung, Frankfurt 1985, S. 158
und S. 461.

30 Carol Gilligan, Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frau, Miinchen 1984.

31 Evelyn Fox Keller, Feminism and Science, in: Feminist Theory. A Critique of Ideology, ed.
by N. O. Keohane, M. Z. Rosaldo and B. C. Gelpi, Brighton 1982, S.115.

154



feld tiberhaupt zu definieren, bestimmte Fragestellungen bzw. Daten oder
Fakten statt anderer als relevant anzusehen, unter Verdacht. Um noch ein
Beispiel fiir einen — recht weitreichenden — Versuch anzufiihren, ménnliche
Perspektiven und Primissen in der Konzeption eines Wissenschaftsbereichs
aufzuspiiren, mochte ich auf Joan Kelly-Gadol’s Uberlegungen zu einer
anderen, an den Erfahrungen und Belangen von Frauen orientierten Periodi-
sierung der abendlidndischen Geschichte hinweisen.

Ihre These lautet: «. .. if we apply Fourier’s famous dictum — that the
emancipation of women is an index of the general emancipation of an age — our
notions of socalled progressive developments, such as classical Athenian
civilization, the Renaissance, the French Revolution, undergo a startling re-
evaluation . . . Regardless of how these periods have been assessed, they have
been assessed from the vantage point of men. Liberal historiography . ..
which considers all three periods as stages in the progressive realization of an
individualistic social and cultural order, expressly maintains — albeit without
considering the evidence — that women shared these advances with men»*?.
Wenn stattdessen tatsachlich die gesellschaftliche Lage der Frauen in den
Mittelpunkt des Interesses gestellt werde, dann «. .. emerges ... a fairly
regular pattern of relative loss of status for women precisely in those periods of
so-called progressive change»®. Daraus folgert sie, es sei notwendig «to
become aware of the fact that there was no «renaissance> for women — at least
not during the Renaissance»*.

Konsequent zu Ende gedacht lauft feministische Wissenschaftskritik auf
die These hinaus, dass der Faktor Geschlecht in die wissenschaftliche Analyse
einbezogen werden muss — und zwar sowohl auf der Ebene der individuellen
Geschlechtszugehorigkeit als auch auf der Ebene der gesellschaftlichen Ar-
beitsteilung zwischen den Geschlechtern und schliesslich auf der Ebene der
Geschlechtersymbolik.

3. Simmel geht sogar noch einen Schritt weiter und spricht ohne Um-
schweife den viel bestrittenen Zusammenhang zwischen Objektivititsan-
spruch und Machtanspruch aus: «Dass das mannliche Geschlecht nicht einfach
dem weiblichen relativ tiberlegen ist, sondern zum Allgemein-Menschlichen
wird, das die Erscheinungen des einzelnen Minnlichen und des einzelnen
Weiblichen gleichmissig normiert — dies wird ... von der Machtstellung

32 Joan Kelly-Gadol, The Social Relation of the Sexes. Methodological Implications of
Women's History, in: Signs. Journal of Women in Culture and Society, Vol. 1/4 (1976),
S.811.

33 S.810.

34 S.811.

155



getragen»>>. Mehr noch, das Streben nach Objektivitiit wird aus dem Streben
nach Sicherung der Macht abgeleitet: «Von jeher hat jede auf subjektiver
Ubergewalt beruhende Herrschaft es sich angelegen sein lassen, sich eine
objektive Begriindung zu geben»’.

Die Feststellung, dass Asymmetrie und Herrschaftlichkeit im Geschlech-
terverhdltnis sich nicht gegen das Objektivititsideal durchsetzen, sondern
gerade mit seiner Hilfe, ja sogar auf seiner Grundlage, ist moglicherweise die
zugleich wichtigste und erschreckendste Einsicht der rationalitdtskritischen
Ansitze der Neuen Frauenbewegung. An diesem Punkt unterscheidet sie sich
daher vielleicht auch am deutlichsten von der alten Frauenbewegung, zu deren
Bliitezeit, im spdten neunzehnten und friihen zwanzigsten Jahrhundert der
emanzipatorische Charakter der modernen Wissenschaften bzw. des Ideals
von Wissenschaftlichkeit noch ungebrochen erscheint. Die mit dem wissen-
schaftlichen Weltbild aufs engste verkniipften Ideen der Vorurteilsfreiheit, der
Voraussetzungslosigkeit, der mindestens potentiellen Gleichheit und Freiheit
aller Menschen im Gebrauch ihres Verstandesvermogens — das schienen den
frithen Feministinnen starke Hilfstruppen zu sein im Kampf der Frauen um
Befreiung von ihren Ketten.

«Science mocked the old patriarchal ideology, ripped through its preten-

sions . .. Science in the eighteenth and nineteenth centuries was the sworn
enemy of ghosts and mystery and mumbo jumbo — the traditional trappings of
patriarchy — and an old friend to revolutionaries. . . . feminists like Charlotte

Perkins Gilman were devotees of science as a liberating force against injustice
and domination»®’, schreiben Barbara Ehrenreich und Deirdre English, in
einem Buch, das vor Augen fiihrt, wie nahtlos ausgerechnet die modernen
Wissenschaften, in erster Linie Medizin und Sexualwissenschaft, Psychologie
und Péadagogik, die Funktion von Religion, Aberglauben, Gebrduchen und
Uberlieferungen als Begriindungsstiitzen fiir die Erniedrigung und Niederhal-
tung der Frauen iibernehmen. Der ganze «mumbo jumbo» patriarchaler
Ideologie in ihrer traditionalen Erscheinungsform wird von der modernen
Wissenschaft nicht vom Tisch gefegt, sondern abgeldst und in ein zeitgemis-
seres Gewand gekleidet. Verhidngnisvollerweise haben der Anspruch der
modernen Wissenschaften auf Objektivitit und Werturteilsfreiheit, die mit
thnen verbundenen Verheissungen von Fortschritt und Befreiung, das Miss-

35 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 53 (Hervorhebung
G. Simmel).

36 ebd.

37 Barbara Ehrenreich and Deirdre English, For Her Own Good. 150 Years of the Experts’
Advice to Women, Garden City 1978, S. 17.

156



trauen und den Widerstand von Frauen gegen diese neuen Formen von
Unterdriickung und deren Legitimation gering gehalten®®. Gerade in diesen
Bereichen einer kritischen Sichtung und Analyse der von modernen (Natur-)
Wissenschaften gemachten Aussagen iiber Frauen und der Handlungs- und
Verhaltensanweisungen fiir Frauen erntet feministische Wissenschaftskritik
thre bittersten Friichte.

Hokok

Ich komme noch einmal, ein letztes Mal, auf Simmel zuriick. Es gibt einen fiir
das Verstiandnis feministischer Rationalitits- und Wissenschaftskritik dusserst
bedeutsamen Punkt, der sich nun zwar nicht mit Hilfe einzelner Aussagen
unseres Textes — sei es gegen, sei es mit ihm — aufweisen ldsst, sondern der
sich im Vergleich von Simmels Essay iiber weibliche Kultur mit seinen
sonstigen Aussagen zur Kulturphilosophie ergibt.

Wie eingangs erwihnt, steht die Unterscheidung zwischen einer objektiven
und einer subjektiven Kultur, die Simmel in unserem Zusammenhang zu einer
geschlechtsbezogenen Differenzierung benutzt, auch in anderen Kontexten im
Mittelpunkt seines Interesses. Dort stehen sich objektive und subjektive
Kultur nicht als mannlich und weiblich gegeniiber, sondern in der Bedeutung
von Allgemeinem und Einzelnem. Das heisst, subjektive Kultur meint die
«unzahlige(n) Gebilde», die der «Geist», die «Seele», das «Ich» aus sich
heraus schafft. Einmal in die Welt gesetzt, gewinnen diese Schopfungen ein
eigenes, vom Schopfer unabhingiges Leben; sie verselbstindigen und ver-
sachlichen, sprich objektivieren sich. Als objektive Kultur, in der «Form der
Festigkeit, des Geronnenseins, der beharrenden Existenz» stellen sich die
Produkte des menschlichen Geistes «der stromenden Lebendigkeit, der inne-
ren Selbstverantwortung, den wechselnden Spannungen der subjektiven
Seele» entgegen®.

Im Gegensatz zu seinem auf die Geschlechterdifferenz in Anwendung
gebrachten Begriff von subjektiver und objektiver Kultur behauptet Simmel
hier nun keineswegs, dass es ihm ausschliesslich um die objektive Seite der
Kultur zu tun sei, obwohl doch kaum zu leugnen sein diirfte, dass es auch in
diesem Zusammenhang bei der Frage nach der subjektiven Kultur nur um das
Schicksal des Individuellen gehen kann. Und obwohl Simmel auch hier die
beiden Pole als zeitlos und zeitgebunden einander gegeniiberstellt, kommt es

38 S.28f.
39 G. Simmel, Der Begriff und die Tragodie der Kultur, in: Philosophische Kultur, a.a.O.,
S.183.

154



ihm nicht in den Sinn, daraus die Bedeutungslosigkeit des «zeitlich endli-
ch(en)» Aspekts abzuleiten.

Im Gegenteil: Simmels grosstes Interesse gilt der Frage nach der Vereini-
gung der beiden Aspekte. Nur «<indem zwei Elemente zusammenkommen . . .
die subjektive Seele und das objektiv geistige Erzeugnis»*’, kann laut Simmel
tiberhaupt Kultur entstehen und bestehen. Dass das Zustandekommen dieser
Synthese durch den Verlauf der Kulturentwicklung in der Geschichte immer
problematischer geworden ist, dass sich das Gleichgewicht immer mehr zur
Seite der gewaltigen Anhaufung von Kulturleistung in ihrer objektiven Gestalt
hin verschoben hat, die der Einzelne kaum noch adaquat sich aneignen, fiir
sich lebendig machen kann, und dass dies doch umgekehrt alles nur aus der
individuellen Titigkeit der Seele hervorgeht, darin liegt nach Simmel sogar
die «Tragodie der Kultur»*'.

Wenn Simmel also bei der Anwendung der von ihm selbst entwickelten
Begrifflichkeit auf das Geschlechterverhiltnis <vergisst>, dass es sonst das
Problem der Synthese von subjektiver und objektiver Kultur ist, das ihn
bewegt, und nun forsch erklért, es kdme ausschliesslich auf die objektive Seite
der Kultur an, dann kann man nicht umhin festzustellen, dass Simmel
angesichts der Geschlechterproblematik sein eigenes Thema, seine zentrale
kulturphilosophische Fragestellung vollig aus dem Blick verliert. An der
schwerwiegenden Inkonsequenz im eigenen Begriffsgebrauch, die Simmel
unterlduft, racht sich die Einseitigkeit des mannlichen Blicks, der gegen das
Weibliche blind bleibt, richt sich die Uberheblichkeit, die in der Anmassung
einer der Wechselseitigkeit entzogenen, libergeordneten Position liegt.

Wer geneigt ist, darin keinen Zufall zu sehen, kann daraus einen Schluss
ziehen, von dem ich zugebe, dass er Simmel nur zum Anlass nimmt und iiber
diesen Anlass so weit hinausgeht, dass die Konklusion keineswegs logisch
<zwingend> ist, sondern lediglich den Wert einer Analogie besitzt: Die aus
eigenem Machtinteresse resultierende Einseitigkeit der ménnlichen Perspek-
tive fiihrt nicht allein zur Diskriminierung von Frauen, zur Ausblendung auch
aller auf einer symbolischen Ebene dem Weiblichen zugeordneten Elemente,
sie fiihrt auch zu einer falschen Wahrnehmung der Phidnomene, die vor den
Blick kommen. Die Welt wird durch den Herrschaftsanspruch des Mannes
nicht nur <halb> wahrgenommen, sondern die Wahrnehmung dieser <halben
Welt> unterliegt selbst noch verschiedensten Verzerrungen — eben welil die
halbe Welt fiir die ganze gehalten wird. In letzter Instanz geht es feministi-

40 S. 186.
41 S.203.

158



scher Rationalitatskritik nicht nur um den Aufweis von Unrecht, sondern auch
um den Aufweis von Unrichtigkeit, es handelt sich nicht allein um eine
Angelegenheit der Moral oder der Politik, sondern auch um die Frage der
Erkenntnis.

I11.

Solange sich feministische Rationalitdtskritik an einer Vorgabe abarbeitet,
wie es hier geschehen ist, braucht sie selbst noch kein vollstindiges Bild, noch
keinen expliziten Begriff von einer anderen Rationalitat. Je mehr sich aber die
Kritik radikalisiert, desto dringlicher stellt sich die Frage danach.

Die Frage, worauf feministische Rationalitatskritik letztlich zielt, wohin sie
fiihrt, fiihren kann oder fiihren soll, ist offen und umstritten. Ich sehe — im
Anschluss an Sandra Harding**—drei Alternativen, die sich vor allem durch
ithr Verhiltnis zum Objektivititsbegriff unterscheiden lassen. Bei der zweiten
und dritten Alternative mochte ich dann (deutlicher als Sandra Harding)
jeweils noch zwischen zwei Varianten differenzieren®.

1. Die erste Alternative nennt Harding «feminist empiricism», den sie wie
folgt definiert: «. .. the feminist empiricist strategy argues that sexism and
androcentrism are social biases, prejudices based on false beliefs (caused by
superstitions, customs, ignorance, and miseducation) and on hostile attitudes.
... According to this strategy, such biases can be eliminated by stricter
adherence to the existing norms of scientific inquiry»*.

Ein grosser Teil der oben an Simmel vorgetragenen Kritik lasst sich sicher
von diesem Standpunkt her abdecken. An einer ganzen Reihe von Punkten
kann gezeigt werden, dass der Autor den eigenen Massstiben von Wissen-
schaftlichkeit, von Rationalitit und Objektivitit nicht gerecht wird. Es bedarf
dazu nicht der Einfilhrung neuer, anderer Kategorien. Wenn so die Klage
feministischer Kritik gegen das gerichtet ist, was die Naturwissenschaftskriti-
kerinnen «bad science» nennen®’, dann kann sich das eigene Ziel folgerichtig

42 S.Harding, op. cit. (Anm. 1), S. 24—29; das hier entworfene Konzept verfolgt Harding dann
durch die gesamte Darstellung hindurch.

43 Diese Differenzierung wird bei Harding nicht explizit vorgenommen.

44 S.Harding, op. cit., S. 161.

45 Soz.B. Donna Haraway, In the Beginning Was the Word: The Genesis of Biological Theory,
in: Signs, Vol. 6/3 (1981); Helen Longino and Ruth Doell, Body, Bias and Behavior: A
Comparative Analysis of Reasoning in Two Areas of Biological Science, in: Signs, Vol. 9/2
(1983), S.207; S. Harding, op. cit., S. 102f.

159



auf «better science» beschranken, auf die rigidere Anwendung der bekannten
Regeln. Am Ende solcher Bemiihungen wire eine griindliche Reinigung und
Renovierung des Gebidudes Wissenschaft zu erwarten.

Ohne verkennen zu wollen, dass auf diesem Wege noch viel zu tun ist und
fraglos getan werden soll, ergeben sich gegen diesen Standpunkt dennoch
einige schwerwiegende Bedenken. Lag nicht der entscheidende Punkt der
Analyse in der Einsicht, dass die Asymmetrie im Geschlechterverhiltnis
weniger Resultat mangelnder Objektivitit war, als vielmehr aus der Idee von
Objektivitit selbst entsprang? Hat sich nicht gezeigt, dass Herrschaftsverhalt-
nisse sich nicht gegen das Objektivititsideal herstellen, sondern gerade mittels
seiner Hilfe? Liegt das Problem nur in falscher, okkupierter und angemasster
Objektivitdt, oder ist davon das Prinzip von Objektivitit als solches betroffen?
Ist Objektivitit allemal herrschaftlich gedacht oder ist sie lediglich miss-
brauchbar? Wenn das, was Harding als das Paradoxon der Wissenschaftsfrage
fiir den Feminismus bezeichnet, ndmlich «more scientifically rigorous and
objective inquiry has produced the evidence supporting specific charges of
androcentrism — but that same inquiry suggests that this kind of rigor and
objectivity is androcentric»*®, dann heisst unser Problem nicht «bad science»,
sondern: «science as usual». Und wenn das unser Problem ist, dann kommt
eine Reinigung und Renovierung des Gebdudes Wissenschaft selbstverstind-
lich gar nicht in Frage. Es kann dann hoéchstens noch um die Entscheidung
zwischen griindlichem Umbau und Abbruch gehen.

2. Die Position, bei der die Entscheidung zugunsten eines Umbaus des
Gebidudes Wissenschaft zugrundeliegt, nennt Harding «feminist standpoint
epistemologies». Ziel ist es, die bisher unterdriickte weibliche Subjektivitat
statt der mannlichen bzw. zusitzlich zu ihr in den verschiedensten Denk- und
Forschungsansitzen zur Geltung zu bringen. Objektivitit wird nicht mehr im
absoluten Jenseits des Subjektiven verortet — diese Annahme wird als «Objek-
tivismus» abgelehnt und von «Objektivitit» abgegrenzt*’. Objektivitit wird
nicht mehr mit Werturteilsfreiheit identifiziert, sie setzt vielmehr bei der
Reflexion auf die eigene Subjektivitat und damit bei den gegebenen sozialen
und individuellen Werturteilen an. «. . . rather than abandon the quinessen-
tially human effort to understand the world in rational terms, we need to refine
that effort. To do this, we need to add to the familiar methods of rational and
empirical inquiry the additional process of critical self-reflection»*. Vielfach

46 S.Harding, op. cit., S. 110.
47 E. Fox Keller, op. cit., S. 118.
48 ibid.

160



gchen feminist standpoint epistemologies davon aus, dass «women’s subjuga-
ted position provides the possibility of more complete and less perverse
understandings»*’, als sie aus der Dominanzposition des Mannes heraus
moglich sind. Das bedeutet, dass fiir die aus feministischer Perspektive
hervorgehenden Analysen und Interpretationen ein hoherer Richtigkeits- und
Objektivititsgrad beansprucht wird, als fiir Uberlegungen und Untersuchun-
gen, denen ein «male bias» zugrundeliegt.

Die Crux der feminist standpoint epistemologies ist ihre Griindung auf eine
feminine Identitdt. Wenn von weiblicher Identitit die Rede ist, dringen sich
unausweichlich die Bilder und Wesensbestimmungen auf, die eine am méannli-
chen Blick und an ménnlichen Interessen orientierte Geschlechterphilosophie
entworfen hat. Wenn «beispielsweise gegen den ideologischen Objektivismus
der Wissenschaftssprache die weiblichen . .. Schlagworte Betroffenheit und
ganzheitliche Erfahrung» gesetzt werden, «dann wird als weibliche Subjekti-
vitit klassifiziert, was geschichtlich betrachtet ein gesellschaftliches Produkt
von Weiblichkeit ist; diese Sichtweise bedeutet dariiberhinaus lediglich eine
Identifikation mit dem ménnlichen Blick auf Weiblichkeit. Die Befreiung aus
Machtverhiltnissen und ménnlicher Fremdbestimmung wiirde dann eine
«urspriingliche> Weiblichkeit freilegen. ... In einer etwas leer anmutenden
Utopie konnte die Frau mit ihren positiven, weiblichen Tugenden ... den
verfahrenen Kultur-Karren wieder aus dem Dreck ziehen. Diese Umwertun-
gen alter méannlicher Zuschreibungen, verkniipft mit dem Glauben an eine
urspriingliche, natiirliche oder auch historisch-gewachsene Konzeption von
Weiblichkeit, die eben jetzt der Wirklichkeit angemessen wire, finden sich
auch in der Frauenbewegung»’. Anders gesagt: die Chancen an tradierte
Weiblichkeitskonzeptionen ankniipfen zu konnen, werden von Feministinnen
unterschiedlich beurteilt. Wihrend die einen betonen, dass alle Definitionen
von Weiblichkeit sich historisch auf méannliche Projektionen zuriickfiihren
lassen, meinen die anderen darin doch auch ein utopisches Potential entdecken
zu konnen, das sie fiir verwendbar erachten.

Meiner Einschitzung nach {iberwiegt aber inzwischen doch ein kritisches
Verhiltnis zu den tradierten Weiblichkeitsbildern. Die meisten feminist
standpoint epistemologies griinden sich daher ausdriicklich nicht auf das
weibliche «<Wesen>, sondern auf den weiblichen Lebenszusammenhang, auf
die weiblichen Sozialerfahrungen, wie sie sich aus der ja immer noch

49 S.Harding, op. cit., S.26.
50 Judith Conrad und Ursula Konnertz im Vorwort des von ihnen herausgegebenen Bandes:
Weiblichkeit in der Moderne. Ansitze feministischer Vernunftkritik, Tiibingen 1986, S. 11.

161



vorhandenen geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung ergeben. «The leading
feminist theorists» (wie Sandra Harding es im Hinblick auf die doch nicht ganz
verschwindende Minderheit von Weiblichkeitspropagandistinnen vorsichtig
formuliert) «do not try to substitute one set of gender loyalties for the other —
«woman-centered> for <man-centered> hypotheses. . . . But the goal of feminist
knowledge-seeking is to achieve theories that accurately represent women’s
activities as fully social, and social relations between the genders as .. an
explanatorily important component in human history»°!.

Das Problem besteht allerdings darin, dass Riickfélle in eine Substantiali-
sierung des weiblichen Wesens trotz der erklirten Absicht, an empirische
Gegebenheiten anzukniipfen, nicht ausgeschlossen und nicht einmal selten
sind*. Vielleicht liegt die Versuchung, dem erkenntnistheoretischen Stand-
punkt eine fest umrissene (und d. h. immer gleich falsche) feminine Identitat
zugrundezulegen auch deshalb so nahe, weil andernfalls die Einheit des
feminist standpoint leicht zu entschwinden droht. Wer an weibliche Lebenszu-
sammenhinge, an spezifisch weibliche Sozialerfahrungen ankniipfen mochte,
kommt schnell dahinter, wie unterschiedlich sie sind®®. «Can there be a
feminist standpont if women’s . . . social experience is divided by class, race,
and culture?»>*. Diese Frage hat seit jeher die Emanzipationsstrategien des
Feminismus beunruhigt, sie betrifft neuerdings auch die erkenntnistheoreti-
schen Ansitze. Hinzu kommt noch, dass nicht mehr nur die klassischen
Faktoren Kultur, Klasse und Rasse die Diversitat weiblicher Lebensformen
verursachen, sondern dass auch noch zusétzlich mit einer Diversifizierung zu
rechnen ist, je mehr die traditionelle geschlechtsspezifische Arbeitsteilung
verschwindet. Das wiirde letztlich bedeuten, dass gerade die Annidherung an

51 S.Harding, op. cit., S. 138.

52 Solche Tendenzen kritisiert S. Harding zu Recht an E. Fox Keller (op. cit., S. 122); dhnliches
lidsst sich bei Carol Gilligan feststellen. Das Problem dabei liegt nicht allein darin, dass
maénnliche Zuschreibungen iibernommen werden, sondern auch darin, dass der Eindruck
eines symmetrischen Verhiltnisses zwischen den Geschlechtern entsteht, wihrend dieses
Verhiiltnis tatséchlich in hohem Masse hierarchisch und asymmetrisch war und ist. Vgl.
Anm. 29.

53 Dabher insistieren diejenigen, die einen feminist standpoint annehmen wollen, mit manchmal
vielleicht liberraschender Hartnickigkeit auf der Einheitlichkeit weiblicher Tatigkeit und
Lebenserfahrung. Vgl. z.B. Nancy Hartsock, The Feminist Standpoint: Developing the
Ground for a Specifically Feminist Historical Materialism, in: S. Harding and M. Hintikka
(eds.), Discovering Reality, Dordrecht 1983, S.290; Mariarosa Dalla Costa und Selma
James, Die Macht der Frauen und der Umsturz der Gesellschaft. Internat. Marxistische
Diskussion 36, Berlin 1973, S. 27 (alle Frauen sind und bleiben — ganz gleich, was sie sonst
noch tun mogen — Hausfrauen).

54 S.Harding, op. cit., S. 26.

162



die Ziele des Feminismus den feminist standpoint epistemologies den Boden
wegziehen wiirde.

3. Aus der Perspektive der dritten Position erscheinen die beiden vorge-
nannten Positionen als «science successor projects»™, die entweder einem
unhaltbaren Begriff von Objektivitidt verpflichtet bleiben (feminist empiri-
cism) oder sich vergeblich damit abmiihen, Objektivitit auf neue Fundamente
zu griilnden (feminist standpoint epistemologies), anstatt die gebotene radikale
Abwendung von dem durch und durch unheilvollen und unrettbaren Konzept
von Objektivitit zu vollziehen. Von der nun erreichten dritten Position aus
erscheint das Gebdude moderner Wissenschaft zwar vielleicht nicht gerade
zum Abbruch bestimmt, aber ein Auszug ist unabwendbar. Es liegt auf der
Hand, dass Frauen als dazu pridestiniert angesehen werden, das Signal zu
diesem Auszug zu geben, da sie das zu verlassende Gebédude kaum je wirklich
bewohnen durften: «Frauen, die sich . . . als die Andere/das Ausgegrenzte der
Vernunft erfahren haben oder erfahren, nehmen im Kontext einer Kritik der
Moderne (der patriarchalen Rationalitit) einen <privilegierten> Ort ein»>®. Der
zur Diskussion stehende Auszug kann wiederum in zwei Richtungen fiihren.

Die erste Moglichkeit besteht darin, aus der traditionellen Distanz der
Frauen zu Wissenschaft, Objektivitit, Rationalitdt umgekehrt auf ihre beson-
dere Nihe zu anderen Arten des Denkens und Sprechens, des Erkennens und
Wissens zu schliessen. Das, was Frauen durch ménnliche Zuschreibung
zugeordnet wurde und was ihnen zu kultivieren iiberlassen worden ist,
entspricht ja in weiten Teilen dem, was in der Entwicklungsgeschichte
abendldndischer Wissenschaft mit zunehmender Rigiditat ausgeschlossen und
ausgegrenzt worden ist. Annahmen dieser Art springen geradezu zwangslau-
fig aus der Bestimmung des Weiblichen als des prinzipiell <Anderen> heraus:
«Wahrend sie (die Frau, C.K.) als das Andere erscheint, erscheint sie
gleichzeitig als die Fiille des Seins im Gegensatz zu jener Existenz, deren
Leere der Mann in sich selber spiirt . . . In der Frau verkorpert sich in positiver
Form der Mangel, den der Existierende in seinem Herzen tréigt, und indem der
Mann sich selber durch sie hindurch zu finden sucht, hofft er sich zu
verwirklichen»’’. Es ist verheissungsvoll anzunehmen, dass Frauen beispiels-
weise liber so etwas wie ein intuitives Wissen verfligten, dass sie auf Grund
der ihnen zugewiesenen «Verbundenheit oder Einheit mit dem Sein» den
leidigen ménnlichen Dichotomien in ihren verschiedenen Gestalten iiberho-

55 S.142.
56 J. Conrad und U. Konnertz, a.a.O. (Anm. 50), S. 10.
57 Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Reinbek 1968, S. 154.

163



ben wiren und «mit irgendetwas, was man den Grund der Dinge nennen
muss»>®, in niherer Beziehung stiinden.

Die Einwiande, die sich hier erheben, sind im Grunde dieselben, die bereits
auf der Ebene der «science successor projects» gegen bestimmte Varianten von
feminist standpoint epistemologies vorgebracht worden sind. Mag das entwor-
fene Bild weiblicher Weisheit in Unterschied und Gegensatz zu ménnlicher
Wissenschaft noch so schmeichelhaft sein, es bleibt doch nur ein Bild, noch
dazu ein Fremdbild, das seine Herkunft aus ménnlicher Imagination nicht
abstreiten kann und den Verdacht seiner Dienstbarkeit gegeniiber méannlichen
Interessen nicht zu zerstreuen vermag. Hartndckige Feministinnen sehen
allerdings noch eine zuséatzliche Gefahr: anders als beim feminist standpoint
wird bei der dritten Position keine weibliche Wissenschaft verlangt; damit wird
wieder ganzlich auf eine Einflussnahme der Frau in diesen Bereich verzichtet.

So ist es wenig verwunderlich, dass es auch auf der Ebene der dritten
Position eine zweite Variante gibt, die die Substantialisierung des weiblichen
Wesens ablehnt und ebenfalls von einer Diversitidt weiblicher Identititen
ausgeht. Es ist diese Variante der dritten Position, die Harding als «feminist
postmodernism» bezeichnet, weil eine Reihe von Feministinnen die Skepsis
gegeniiber universalen Anspriichen und zentralen Perspektiven, gegen Einheit
von Rationalitit und Selbst, gegen Fortschritt und Wissenschaft mit einer
breiteren postmodernen Bewegung teilt.

Der «privilegierte Ort», der dem Weiblichen auch im postmodernen Kon-
text zugesprochen wird>, liegt nicht mehr in der positiven Umwertung der
dem Weiblichen zugeschriebenen Gegenposition zum Minnlichen. Unter
postmodernen Voraussetzungen wird vielmehr von der Einsicht ausgegangen,
aus der heraus der Einwand gegen die verschiedenen Substantialisierungsver-
suche weiblichen Wesens formuliert wurde: es gibt keine weibliche Subjekti-
vitit als der médnnlichen entgegengesetzte, aber doch analog gedachte. Das
Konzept der Dualitit einer mannlichen und einer weiblichen Sphire, als
zueinander komplementér gedacht, ist eine mannliche Imagination, die der
Realitdt nicht entspricht, da aus der durch dieses Konzept ungebrochenen
Hegemonie des Minnlichen unweigerlich eine Asymmetrie zwischen den
Geschlechtern resultiert. Der méannlichen Subjektivitit resp. Identitét steht
keine weibliche Subjektivitit resp. Identitat als die andere zur einen gegen-
tiber; der «Ort> des Weiblichen ist vielmehr die Nicht-Identitit, die Selbstlo-

58 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 70.
59 Gilles Deleuze et Félix Guattari, Capitalisme et schizophrénie: Mille Plateaux, Paris 1980,
z.B. S. 340; hier wird das «devenir femme» als «la clef des autres devenirs» bezeichnet.

164



sigkeit, die Ich-Losigkeit. Und gerade das ist es, was die wechselseitige
Anziehungskraft von Weiblichkeit oder besser: Weiblichkeiten und Postmo-
derne begriindet.

Viel fraglicher ist es, ob diese Affinitit zwischen postmoderner Subjektivi-
tatsiiberwindung und fragmentierter weiblicher Subjektivitit auch auf eine
besondere Nihe zwischen Postmoderne und Feminismus schliessen lasst. Hier
sind eher Zweifel angebracht. Aus einer feministischen Perspektive ergibt sich
Widerstand gegeniiber dem voélligen Verzicht auf Objektivitiat und der daraus
folgenden gleichen Giiltigkeit der verschiedensten Positionen, wenn damit
gesagt sein soll, dass eine sexistische Theorie den gleichen Geltungsanspruch
besitze wie eine feministische. «Feminists are not arguing that anti-sexist
theory, research, and politics have an equal right to be recognized as
legitimate or desirable alongside sexist theory, research, and politics»®.

So wie aus feministischer Perspektive die Tendenz besteht, an einer wie
auch immer zu begriindenden Objektivitit im Sinne einer Unterscheidbarkeit
von Geltungsanspriichen festzuhalten, so besteht auch die Neigung dazu, sich
das Recht und den Anspruch auf die eigene Subjektwerdung nicht sogleich
wieder durch den Verweis auf das hohere Ziel der Subjektiiberwindung streitig
machen zu lassen®'. Vor allem aber ist der Feminismus aufgrund seines
Selbstverstindnisses als Sozialbewegung bzw. Befreiungsbewegung der Post-
moderne entgegengesetzt. Als solche Bewegung hat die feministische Posi-
tion unbezweifelbar Anteil an wenigstens einer der grossen Erzdhlungen,
deren Ende die Postmoderne postuliert: an der grossen Erzdahlung Emanzipa-
tion. Zwar hat die feministische Position — vielleicht mehr als irgendeine
andere —dazu beigetragen, diese grosse Erzdhlung als Liigenmérchen erschei-
nen zu lassen, und doch bleibt der Ursprung der Frauenbewegung aus dem
Kontext der Emanzipationsidee unbestreitbar.

Aok ok

Meine Weigerung, mich fiir oder gegen eine der hier vorgestellten Positionen
zu entscheiden, mochte ich nicht — nur um einer eleganten Schlussformel
willen — als hohere feministische Weisheit oder weibliche Versdhnlichkeit
verkaufen. Ich gestehe aufrichtig, dass ich nicht weiss, ob die gegenwiirtig
zwischen den verschiedenen Positionen bestehenden Spannungen in der
Zukunft fruchtbar oder ladhmend wirken werden. Ob die Pluralitat unterschied-

60 S.Harding, op. cit. (Anm. 1), S. 108.
61 Zur feministischen Kritik an der Postmoderne vgl. Rosi Braidotti, Power, Sexuality and the
<Feminine> in Contemporary French Philosophy. Ms.

165



licher, ja entgegengesetzter Standpunkte kiinftig einer neuen Synthese wei-
chen wird, oder ob das Neue in der Zulassung von Pluralitit zu sehen ist, ist
ebenfalls Sache der Zukunft.

Es diirfte sichtbar geworden sein, dass die im Kontext feministischer
Diskussion auftretenden Fragen und Gegensitze in einer Reihe von Punkten
Ubereinstimmungen aufweisen mit erkenntnistheoretischen Problemstellun-
gen, wie sie derzeit auch in anderen, nicht-feministischen Zusammenhingen
aktuell sind®. Nachdriicklich sei davor gewarnt, die erkenntnistheoretische
Problematik des Feminismus deswegen als blosse Wiederholung einer ver-
meintlich allgemeineren Diskusssion abtun zu wollen®. Mir scheint fast eher
das Gegenteil zuzutreffen; zumindest gilt jedoch, dass die von einem in sich
vielschichtigen feministischen Standpunkt her geleisteten Beitrige zur Wis-
senschafts- und Rationalitdtskritik allgemeines Interesse fiir sich beanspru-
chen diirfen. Wer sich fiir Wissenschaftskritik interessiert, ist gut beraten, sich
fiir die feministische Diskussion zu interessieren.

Weisheitssucher hingegen, die es geliistet, hinabzusteigen zu den Miittern
oder sich vom Ewig-Weiblichen hinanziehen zu lassen, haben von feministi-
scher Rationalitatskritik letztlich wenig zu erwarten. Eines allerdings, was fiir
die Weisheitssuche relevant sein diirfte, liesse sich am Thema Weiblichkeit
doch lernen: Wer das Unbehagen an den etablierten Formen von Rationalitit,
an der als ménnlich identifizierten Wissenschaft iiberwinden mochte durch
den beriihmten «salto mortale in den Abgrund»® des <ganz Anderen> — sei es
des Weiblichen, sei es der Weisheit in einem verloren geglaubten oder
unterdriickten Sinne, die/der muss fiirchten, nur beim Gegenpol des <«ganz
Einen> angelangt zu sein. Wer vor dem herrschenden Rationalitétsprinzip ins
Exil fliichten will, tritt leicht die Reise in ein Ausland an, das sich als Kolonie
erweist. Eine von den Dichotomien und das heisst den Leiden der Moderne
unberiihrte, intuitive, substantielle Weisheit ist ebenso eine méannlich-ratio-
nale Fiktion wie das Weibliche. Beide sind nicht umsonst mit denselben
Bestimmungen ausstaffiert. Beide sind die spiegelverkehrten Abziehbilder
dessen, wogegen sie errichtet werden und dessen Stabilisierung sie eben
dadurch dienen.

62 Vgl. Elisabeth List, Homo Politicus — Femina Privata. Thesen zur Kritik der politischen
Anthropologie, in: J. Conrad und U. Konnertz, Weiblichkeit in der Moderne, a.a.O.
(Anm. 50), S. 80.

63 Solche Argumentationen gegeniiber frauenspezifischen bzw. feministischen Positionen sind
so hinreichend bekannt, dass sie mittlerweile mit einem eigenen Terminus bezeichnet werden:
«downstream»-Phdnomen; vgl. Louise Marcil-Lacoste, The Trivialization of the Notion of
Equality, in: S. Harding and M. Hintikka, Discovering Reality, op. cit. (Anm. 53), S. 127.

64 Frei nach Friedrich Schlegel.

166



	Georg Simmels "Weibliche Kultur" wiedergelesen : aus Anlass des Nachdenkens über feministische Wissenschaftskritik

