
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Georg Simmels "Weibliche Kultur" wiedergelesen : aus Anlass des
Nachdenkens über feministische Wissenschaftskritik

Autor: Klinger, Cornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 47/88

CORNELIA KLINGER

Georg Simmeis «Weibliche Kultur»
wiedergelesen - aus Anlass des

Nachdenkens über feministische Wissenschaftskritik

When we began theorizing our experiences
during the second women's movement a mere
decade and a halfago, we knew our task would
be a difficult though exciting one. But I doubt
that in our wildest dreams we ever imagined
that we would have to reinvent both science
and theorizing itself in order to make sense of
women's social experience.*

I.

Ich möchte versuchen, in Umrissen ein Bild davon zu vermitteln, welche

Fragestellungen und Ziele eine als feministisch zu bezeichnende
Wissenschaftskritik verfolgt. Dieser Ansatz der Wissenschaftskritik entwickelt sich

auf dem Hintergrund der seit den sechziger Jahren entstandenen Neuen

Frauenbewegung. Zunächst auf die Geistes- und SozialWissenschaften gerichtet,

ist er in den letzten Jahren bis in die sog. «harten» Wissenschaften'

vorgedrungen. Er stellt mittlerweile die Fundamente des wissenschaftlichen
Denkens überhaupt, die Ideen der Rationalität, vor allem der Objektivität und

Werturteilsfreiheit in Frage.

1 Neben einer inzwischen fast unübersehbaren Anzahl von Aufsätzen wären aus den letzten
Jahren u. a. folgende Buchpublikationen bzw. Sammelbände zu nennen:
M. Millman/R. M. Kanter (eds.), Another Voice. Feminist Perspectives on Social Life and

Social Science, New York 1975; D. Spender (ed.), Men's Studies Modified. The Impact of
Feminism on the Academic Disciplines, Oxford/New York/Toronto 1981; M. Lowe and R.
Hubbard (eds.), Woman's Nature. Rationalizations of Inequality, New York 1983; Evelyn
Fox Keller, Reflections on Gender and Science, New Haven 1985 (deutsch: Liebe, Macht und
Erkenntnis. Männliche oder weibliche Wissenschaft?, München 1986); K. Hausen und H.

Nowotny (Hgg.), Wie männlich ist die Wissenschaft?, Frankfurt 1986; Sandra Harding, The
Science Question in Feminism, Ithaca 1986.

* Sandra Harding, The Science Question in Feminism, Ithaca 1986, S. 251.

Korrespondenzadresse : Dr. Cornelia Klinger, Neubaugasse 66/3/8, A-1070 Wien

141



Das geringe Alter der feministischen Wissenschaftskritik macht es schwierig,

ihr Konzept als ein geschlossenes, überschaubares Ganzes zu präsentieren
oder gar ihre fertigen Ergebnisse, etwa in Form eines Forschungsberichts,
zusammenzufassen. In der gegenwärtigen Situation beeindruckt die enorme
Fülle der Fragen mehr als die Gesichertheit der Antworten. Dass die

aufgespürten Probleme von grosser Tragweite sind, und zwar nicht nur und

vielleicht nicht einmal in erster Linie für die <Frauenfrage>, sondern für die
Wissenschaft selbst, das zeichnet sich ab. Aber die Richtung, in der die

Lösung der Probleme zu suchen sein wird, ist noch weitgehend umstritten.
Feministische Wissenschaftskritik ist nicht nur zu jung, um abgeschlossene

und unbestreitbare Ergebnisse darstellbar erscheinen zu lassen; sie ist so jung,
dass es immer noch geboten erscheint, überhaupt erst einmal Sensibilität

gegenüber ihrer Fragestellung zu wecken und zu entwickeln. Aus diesem

Grunde scheint es mir besonders nahezuliegen, einmal an einem Beispiel ein
Stück feministischer Wissenschaftskritik vorzuführen.

Der Text, an dem ich deren Grundzüge exemplarisch demonstrieren

möchte, ist ein Aufsatz, den Georg Simmel zuerst im Jahre 1902 in der
«Neuen Deutschen Rundschau» veröffentlicht hat2. In Reaktion auf die

erstarkende Frauenbewegung seiner Zeit (und auf die von ihr ausgehende

Beunruhigung der Gesellschaft) setzt sich Simmel mit dem Thema «Weibliche
Kultur» auseinander.

Allein schon auf Grund seines Titels und ohne den Text überhaupt zu

kennen, könnten diejenigen, die mit der Sache feministischer Wissenschaftskritik

vertraut sind, den Vorbehalt anmelden, dass ich eine schlechte Wahl

getroffen habe. Indem ich einen Text wähle, der Weiblichkeit zum Thema

macht, der sich mit der sog. Frauenfrage und sogar explizit mit der Frauenbewegung

seiner Epoche auseinandersetzt, ist eigentlich der erste Punkt
feministischer Wissenschaftskritik gleichsam übersprungen. Denn ihr erster Angriff

2 Es gibt zwei Fassungen des Essays über «Weibliche Kultur». Die Fassung, die 1902 in der
«Neuen Deutschen Rundschau» veröffentlicht wurde, ist neuerdings wieder erschienen in
dem Band: Georg Simmel-Schriften zur Philosophie und Soziologie der Geschlechter, hg. u.

eingel. v. H.-J. Dahme und K. Chr. Köhnke, Frankfurt 1985. Die andere Fassung des Textes

findet sich unter demselben Titel in: Georg Simmel, Philosophische Kultur. Gesammelte

Essais, Leipzig 1911 ; Neuauflage u. d. T. : Georg Simmel - Philosophische Kultur. Über das

Abenteuer, die Geschlechter und die Krise der Moderne. Gesammelte Essais, mit einem
Nachwort von J. Habermas, Berlin 1983. (Die darin enthaltene Angabe, die Originalausgabe
sei 1923 im G. Kiepenheuer Verlag erschienen, ist falsch.)
Ich erlaube mir, aus beiden Fassungen zu zitieren. Zu ihrer Unterscheidung füge ich in der
Fussnote die Jahreszahlen (1902 bzw. 1911) hinzu. Die Seitenzahlen beziehen sich auf die

jeweiligen Neuausgaben.

142



richtet sich gegen das Fehlen, das gar nicht einmal Vorkommen, das

Verschweigen und Verhehlen des Weiblichen und seiner Belange. Diese schwerste
und dabei doch häufigste und alltäglichste Form der Diskriminierung lässt sich

an Simmel nicht vorführen, er stellt somit die Ausnahme statt der Regel dar.

Ich muss also allem voran eingestehen, dass das von mir vorgeschlagene
Beispiel sozusagen eine Stufe zu hoch angesetzt ist. Dennoch ist es auf nahezu

ironisch anmutende Weise geeignet, doch wenigstens ein Streiflicht auf den

übersprungenen Punkt zu werfen: indem nämlich Simmel, eben weil er eine

Ausnahme zur Regel des Verschweigens darstellt, dieser Regel selbst
unterworfen ist. Simmel hat nämlich nicht nur diesen einen Artikel über «Weibliche
Kultur» verfasst, sondern er hat sich wiederholt und intensiv mit <Frauenfra-

gen> befasst. Diese Teile seines Werkes sind übersehen und vergessen
worden. Darauf hat - sicher nicht zufälligerweise erst im Jahre 1977 - der

Soziologe Lewis Coser aufmerksam gemacht. Angesichts der aussergewöhn-
lichen Bedeutung, die Simmel in den Sozial- und Humanwissenschaften

zukomme, äussert Coser Verwunderung darüber, «dass seine fruchtbaren
Einsichten hinsichtlich der Stellung der Frau in der Gesellschaft gänzlich
übersehen und erst vor kurzem wiederentdeckt wurden»3. Verwunderlich ist
weder das Vergessen noch die kürzliche Wiederentdeckung, beides erklärt
sich vor dem Hintergrund feministischer Wissenschaftskritik. Eine der grossen

Leistungen feministischer Forschung der letzten Jahre und Jahrzehnte
besteht im Aufspüren der verschiedenen Formen des Vergessens, Verdrän-

gens und Verschweigens des Weiblichen, der Frau - sowohl als Subjekt, aber
auch als Objekt wissenschaftlicher Betätigung4. Es fügt diesem von feministischer

Kritik und Ausgrabungsarbeit eindrucksvoll gezeichnetem Bild lediglich

eine Nuance hinzu, festzustellen, dass von der Furie des Verschwindens,

3 Lewis A. Coser, Georg Simmeis vernachlässigter Beitrag zur Soziologie der Frau, in: Georg
Simmel und die Moderne. Neue Interpretationen und Materialien, hg. v. H.-J. Dahme und O.

Rammstedt, Frankfurt a. M. 1984. Auch in den USA ist erst vor wenigen Jahren eine

Sammlung von Simmeis Texten zur Geschlechterphilosophie ediert worden: Guy Oakes

(ed.), Georg Simmel on Women, Sexuality and Love, New Haven/London 1984.
4 Sandra Harding fasst die vielen Ansätze zum Aufspüren des Nicht-Vorkommens von

Weiblichkeit innerhalb der Geistes- und Sozialwissenschaften unter drei Titeln zusammen:
«the <woman worthies) project» (»concerned with restoring and adding to the canons the

voices of significant women in history, novelists, poets, artists, and so forth»), «the <women's
contributions) project» (»focused on women's participation in activities that had already
appeared as focuses of analysis in these disciplines but were still misperceived and

underdeveloped subject matters»), «victimology» (documenting «the previously ignored or
misogynistically described histories and present practices of rape, wife abuse, prostitution,
incest, workplace discrimination, economic exploitation, and the like» (S. Harding, op. cit.,
S. 30).

143



die die Frauen und das Weiblichkeitsthema verfolgt, auch die Werke und
Personen von Männern erfasst werden, sobald sie sich diesem Bereich zu sehr
nähern5.

II.

In seinem Essay über «weibliche Kultur» unterscheidet Simmel wie auch in
anderen seiner kulturphilosophischen Schriften zwischen subjektiver und

objektiver Kultur. Im uns interessierenden Zusammenhang benutzt er diese

Unterscheidung, um zu differenzieren zwischen der Bedeutung, die die

Frauenbewegung für die Frauen selbst besitzt (das ist selbstredend ihre

«subjektive» Bedeutung), und ihrer darüber hinausgehenden, die Gesellschaft
in ihrer Gesamtheit betreffenden, mithin «objektiven» Aufgabe und Rolle.
Simmel nimmt sich vor, nach den «eigentlich schöpferischen, den Bestand der

geistigen Werte vermehrenden Energien»6 einer weiblichen Kultur zu fragen.
Sogleich fällt auf, dass die Frage nach den schöpferischen Energien der

Frauenbewegung nicht nur über die Frage nach den eigenen, von ihr selbst

gesetzten Zielen der Frauenbewegung hinausgeht, sondern damit sogar
keinerlei Berührungspunkte zu haben scheint. Denn wie sonst wäre es möglich,
dass Simmel keinerlei weitere Aussagen über das eigene Interesse der
Frauenbewegung macht?

Simmeis Interesse gilt ausschliesslich dem, was er als «objektive Kulturbedeutung»

der Frauenbewegung bezeichnet. Von einer solchen könne nur dann

gesprochen werden, wenn sich die folgenden Fragen positiv beantworten
liessen: ». erheben sich aus dieser Bewegung ganz neue Gebilde, qualitativ
von den bisherigen unterschieden, nicht nur Multiplikationen der alten? Wird
das Reich der Kulturinhalte dadurch rein sachlich vermehrt? Wird dadurch
nicht nur nachgeschaffen, sondern geschaffen?»

Die Frage nach der subjektiven Bedeutung wird aber nicht nur als belanglos
beiseite gelassen, sondern auch gegenüber der Frage nach der objektiven
Kulturbedeutung grundsätzlich herabgestuft. Simmel verwendet viel Mühe

5 Ich wäre nicht so mutig, diese Behauptung aufzustellen, hätte nicht Alice Rossi dieselbe

Beobachtung mit Blick auf John Stuart Mills Arbeiten zur Frauenfrage gemacht. Auch Mills
wichtige Schriften über die Geschlechterproblematik werden von seinen Herausgebern nicht
zu seinen Hauptwerken gezählt. Vgl. Alice Rossi, Introductory Essay to <Essays on Sex

Equality> by John Stuart Mill and Harriet Taylor Mill, Chicago 1970, S. 5 Anm. 3.

6 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 159.

144



darauf, den prinzipiellen Unterschied zwischen der objektiven und der <bloss>

subjektiven Seite der Fragestellung deutlich werden zu lassen. Er begründet
sein unverhohlenes Desinteresse an der subjektiven Bedeutung der Frauenbewegung

damit, dass es dabei doch nur um das Schicksal, das Wohl und Wehe

einzelner Personen zu tun sei. Und zwar durchaus nicht etwa, weil Simmel der

Meinung wäre, dass die Frauenbewegung nur für eine Minderheit der Frauen

von Interesse sei oder ihre Errungenschaften nur einer kleinen Zahl von Frauen

zugute kämen. An seiner Deklassierung des eigenen Interesses der Frauenbewegung

ändert sich auch dadurch nichts, dass «es noch so viele Millionen der

Gegenwart wie der Zukunft sein mögen»7, um die es geht.
Er scheut sich nicht, sogar die «Gesamtheit der Frauen» als quantité

négligeable darzustellen. Denn seine eigene Aussage, der Frauenbewegung
gehe es darum, dass «der Gesamtheit der Frauen eine höhere Stufe der
Existenz eröffnet werde», verbindet er im nächsten Satz mit der Feststellung,
dass es sich dennoch nur «um persönliche Güter handelt Für einzelne
Menschen wird hier gerungen, nicht für etwas, was an sich über alles
Einzelne und Persönliche hinausginge»8. Keine Erhöhung der Quantität
könnte jemals die qualitative Differenz überwinden, die nach Simmel
zwischen dem subjektiven und dem objektiven Aspekt liegt. Wenn Simmel
behauptet, nach der objektiven Bedeutung weiblicher Kulturleistung frage
derjenige, «.. .dem nicht nur die Menschen, sondern der Mensch, nicht nur
der Nutzen der Dinge, sondern die Dinge selbst, nicht nur der unruhige Strom
des Tuns und Leidens, sondern der zeitlose Sinn seiner Formen am Herzen»
liege9, dann setzt er das eigene, sog. subjektive Ziel der Frauenbewegung als

partikular, interessenspezifisch-utilitaristisch und zeitgebunden herab.

Nun besteht der zweite und gewiss zentralste Punkt feministischer
Wissenschaftskritik in dem Verdacht, dass das Interesse an Objektivität, genauer die

Behauptung und Beanspruchung einer objektiven Position, nicht das ist, was
es zu sein vorgibt, sondern vielmehr von einer männlichen Perspektive, von
einem «male bias» gefärbt sei. Diese Vermutung, die Feministinnen im
Verlauf der letzten Jahre akribisch nachzuweisen sich angeschickt haben, wird
von Simmel selbst in aller Unbefangenheit ausgesprochen. Der unschätzbare

Vorteil, den Simmeis Text bietet, liegt nicht darin, dass er ein Objektivitätsverständnis

an den Tag legt, das von feministischer Seite inkriminiert wird -
dafür liessen sich viele ebenso anschauliche und manche anschaulichere

7 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S.208.
8 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 159 (Hervorheb. C. K.).
9 S.160.

145



Beispiele finden. Das Besondere an Simmeis Text liegt vielmehr darin, dass er
selbst schon das Objektivitätsthema in bezug auf die Geschlechterdifferenz

anspricht. Das bedeutet: In Simmeis Text wird das schon thematisiert und ein
Stück weit problematisiert, was von feministischer Wissenschaftskritik sonst

erst mühsam aufgespürt werden muss. Mit anderen Worten: einiges von dem,
was sich an Simmel zeigen lässt, lässt sich sogar mit ihm zeigen.

Derselbe Georg Simmel, von dem wir gerade vernommen haben, mit
wieviel Emphase er die objektive von einer bloss subjektiven Perspektive
unterscheidet und wie hoch er die eine über die andere erhebt, thematisiert
ausführlich die Gleichsetzung der objektiven Position mit der männlichen
Sicht der Welt. Nicht etwa viele Jahre später oder früher oder in einem ganz
anderen Kontext, sondern im selben Essay über «Weibliche Kultur» stellt
Simmel fest, dass «die Kultur der Menschheit nichts Geschlechtsloses

ist», sondern «mit Ausnahme weniger Provinzen» ausschliesslich männliches
Terrain war und ist. Ohne Umschweife erklärt er: Es «gilt im geschichtlichen
Leben unserer Gattung die Gleichung objektiv männlich»10.

Und so lässt sich Simmeis Frage nach der objektiven Kulturbedeutung der

Frauenbewegung mühelos in Klartext übersetzen - mit seiner eigenen Hilfe
und ohne dass ich mich dem Vorwurf aussetzen müsste, von aussen eine

Interpretation heranzutragen, die dem Autor nicht entspricht und nicht gerecht
wird. Wenn wir Simmeis Gleichsetzung von objektiv und männlich ernst
nehmen - und dazu haben wir allen Grund -, dann lautet seine Frage nicht
anders als: was leistet die Frauenbewegung und eine möglicherweise aus ihr
hervorgehende weibliche Kultur für den Mann und die von ihm dominierte
Welt? Simmeis Frage ist weder: auf welchem Wege können Frauen an der
bestehenden Kultur teilhaben, noch: wie können Frauen eine eigene Kultur
entfalten und von welcher Art wäre sie, sondern ausschliesslich: was leisten
die Frauen zum Nutzen der Männer und ihrer Kultur?

Ich möchte nur beiläufig bemerken, dass Simmeis weitere Behandlung des

Themas dieser Frage entspricht. Im weiteren Verlauf des Aufsatzes ist vom
zeitlosen Sinn irgendwelcher Formen oder vom Menschen schlechthin oder

von den Dingen an sich nirgendwo mehr die Rede. Es geht vielmehr um das

handfeste Problem, ob und wie der offenbar unvermeidliche und irreversible
«Einbruch der Frauen in den Tätigkeitskreis der Männer»11 in Bahnen gelenkt
werden könne, die erstens dem jeweiligen Berufsfeld und seiner künftigen

10 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, in: Georg Simmel,
Philosophische Kultur. Berlin 1983, S. 52.

11 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 170.

146



Entwicklung förderlich sein könnten und auf denen zweitens die für Männer
bedrohliche Konkurrenzsituation vermieden würde. Simmel sieht die Lösung
in einer strikt geschlechtsspezifischen Teilung des Arbeitsmarktes. «Aufgrund

einer neuen Teilung oder Nuancierung der Berufe», die den Frauen in
den verschiedenen Berufssparten jeweils das zu leisten überlässt, «was die
Männer nicht können», werde «dann nicht nur eine ausserordentliche

Verfeinerung und Bereicherung des ganzen Tätigkeitsgebietes erreicht», sondern es

werde «auch von der Konkurrenz mit den Männern sehr abgelenkt werden»12.

An dieser Stelle könnte ein Missverständnis auftreten: Wenigstens nach

meinem Verständnis ist es nicht die Entdeckung, dass hinter der Frage nach

12 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 163. Was Simmel vorschlägt, läuft auf eine

erweiterte Form der Zwei-Sphären-Lehre hinaus, die sich seitdem späten 18. Jahrhundert als

Konzept zur Bestimmung des Geschlechterverhältnisses durchgesetzt hat. Durch Simmeis

Vorschlag wird lediglich der Grenzverlauf der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung neu

festgelegt. Die Grenze zwischen <wesensmässig männlichen und <wesensmässig weiblichen
Sphäre folgt nicht mehr der Grenze zwischen Öffentlichkeit und Privatsphäre, zwischen

(/produktiven) Berufsarbeit und (<unproduktiver>) Hausarbeit, sondern sie zieht sich durch
die Berufsarbeit hindurch. Dies bedeutet zwar einerseits eine nicht geringfügige Erweiterung
des weiblichen Handlungs- und Entfaltungsspielraums; da aber das Grundkonzept der

«separate spheres» beibehalten wird, zeigt sich auf dem erweiterten Massstab die krasse

Asymmetrie, die hierarchische Strukturierung dieses Modells des Geschlechterverhältnisses,

nur umso deutlicher. - Je detaillierter Simmel anzugeben versucht, wie er sich sein Konzept
vorstellt, desto klarer tritt zutage, dass weibliche Leistung lediglich dazu dienstbar gemacht
werden soll, «gleichsam in den Lücken, die die männliche lässt» (Weibliche Kultur, 1911,

S.220), zu erscheinen. Es ist nicht schwierig sich auszumalen, wie solche «Lücken»
aussehen. Simmel selbst führt die «Sammler- und Kärrnerfähigkeit» der Frau an, ihre

«unvergleichliche Geschicklichkeit und Fleiss» in der Wiederholung vorgegebener Muster,
kurz ihre <angeborene> Befähigung für alle Arten von Hilfs- und Reproduktionsarbeit. Aber je
mehr «Urproduktion» und schöpferische Begabung erforderlich sei, desto unvermeidlicher
sei das «Versagen» der Frau (Weibliche Kultur, 1911, S. 218). Selbstredend ist so der evtl.
Versuch von Frauen, die Gipfel von Kunst und Wissenschaft zu stürmen, zu kläglichem
Scheitern verurteilt. Wie bei den meisten anderen Theoretikern, die zur Frage weiblicher
Fähigkeiten Stellung genommen haben, fällt auch bei Simmel auf, dass die Aussagen umso
abweisender und im Ton aufgeregter werden, je näher der Bereich des eigenen Tuns berührt
wird. Von keinem anderen Geschäft haben die Philosophen den Ausschluss der Frau so

nachdrücklich propagiert wie von ihrem eigenen. - Gelegentlich grenzen Simmeis
Vorschläge ans Komische, so wenn er z.B. innerhalb der Geschichtswissenschaft, die er den

Frauen wegen ihres intuitiven Einfühlungsvermögens ohnehin recht gern überlässt, ihnen
besondere Eignung für die Erforschung «dumpfer Volksbewegungen» oder für die «Entzifferung

von Inschriften» andichtet (Weibliche Kultur, 1911, S. 223f.). Mit anderen Worten: der

Versuch, die geläufige Polarisierung der Geschlechtscharaktere auf die Teilung des Arbeitsmarktes

anzuwenden und aus den gängigen Definitionen des weiblichen Wesens konkrete

Tätigkeitsfelder abzuleiten, rückt einerseits den diskriminierenden Grundzug der
geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung und andererseits die Lächerlichkeit des angeblichen weiblichen
Geschlechtscharakters in ein grelles Licht.

147



dem «Wesen» der Frau oder der weiblichen Kultur der Versuch einer Funktio-
nalisierung des Weiblichen für subjektiv männliche Zwecke steckt, auf der der

Schwerpunkt feministischer Kritik liegt oder liegen sollte13. Weder Simmeis
Desinteresse an den «subjektiven» Zielen der Frauenbewegung noch auch die

Tatsache, dass durch seine Frage nach der Bedeutung und dem Nutzen der

Frauenbewegung für die männliche Kultur eine Perspektive eingeführt wird,
durch die die in Rede stehende weibliche Kultur für andere als ihre eigenen
Zwecke funktionalisiert und instrumentalisiert wird, halte ich per se für
illegitim oder für ein Unglück. Dass Männer sich für berechtigt halten, Frauen

im strengen Sinne des Wortes als Lückenbüsserinnen zu benutzen, hat tiefere
Ursachen als nur die, alles aus dem eigenen Blickwinkel zu betrachten und am

eigenen Nutzen zu messen.

Funktionalisierungen dieser Art finden ganz alltäglich und in allen denkbaren

Bereichen statt, ohne dass davon eine diskriminierende Wirkung auf den,
die oder das Funktionalisierte ausgehen müsste. So kann beispielsweise nach

der Bedeutung linguistischer Forschungsmethoden oder -ergebnisse für die

Ethnologie gefragt werden, so dass die Linguistik in gewisser Hinsicht in der

Rolle einer Hilfswissenschaft der Ethnologie auftritt, ohne dass deswegen

jemand auf die Idee käme, der Linguistik ihr Recht als Forschungszweig sui

generis zu bestreiten. Im Gegenteil, aus der Nützlichkeit über die eigenen
Grenzen hinaus und für andere Zusammenhänge resultiert ein Zuwachs an

Bedeutung und Anerkennung. Folglich würde gerade durch die Bedeutung,
die weibliche Wert- und Denkkonzepte in anderen als sogenannten <frauen-

spezifischen> Kontexten erlangen könnten, der verhängnisvollen Tendenz zur
Marginalisierung alles Weiblichen und seiner Belange entgegengewirkt.

Und doch verhält es sich in unserem Zusammenhang anders, gibt es gute
Gründe für den so schnell geweckten feministischen Argwohn, der hinter der
schlichten Frage nach dem Nutzen des Weiblichen dessen unzulässige Aneignung

und Ausbeutung wittert und nicht selten in der Verweigerung und

Separierung (auch um den Preis der damit verbundenen Selbstmarginalisie-
rung) den einzigen Ausweg sieht. Es ist die Verabsolutierung des männlichen
Interesses als des objektiven und die damit einhergehende Deklassierung des

eigenen Interesses der Frauen zum «bloss subjektiven», durch die die Funktio-
nalisierung weiblicher Kulturleistung für männliche Interessen zur unerträgli-

13 Dies ist kein Einwand gegen die Beobachtung, die Susan Moller Okin an der Geschichte der

politischen Philosophie verfolgt hat, dass nämlich in bezug auf die Frau weniger nach ihrem
Wesen als vielmehr nach ihrer Funktion gefragt wird, so dass die Geschichte der politischen
Philosophie angesichts dieser Thematik von einem ausgesprochen funktionalistischen Zug
geprägt ist; vgl. S.M. Okin, Women in Western Political Thought, London 1979, S. 10.

148



chen Zumutung wird. Dass Simmel sein Interesse an der Frauenbewegung
nicht als subjektives (und subjektiv ja durchaus zulässiges und verständliches)
Interesse bekennt, sondern sich einen höheren Standpunkt anmasst, das und
das allein ist es, was Simmeis Fragestellung frauenfeindlich werden lässt.

Die zentrale Aussage feministischer Rationalitäts- bzw. Objektivitätskritik
lautet: Es ist die Anmassung der Objektivitätsposition, also die Okkupation
der Stellung eines höheren Dritten statt (bzw. noch zusätzlich zu) der Position
des Einen zum Andern, die zur theoretischen Begründung der Asymmetrie im
Geschlechterverhältnis führt. Denn durch sie entzieht sich das Männliche der

Wechselseitigkeit mit dem Weiblichen. Beide stehen einander nicht nur als

zwei Parteien gegenüber, bei der die eine relativ stärker oder schwächer sein

kann als die andere, sondern der Mann beansprucht für sich die Position einer
Partei und des Richters zugleich.

Wenn ich dieses Argument ein wenig feierlich ausdrücken wollte, dann

könnte ich sagen: Auf diese Weise entzieht sich das Kollektivsubjekt Mann

gegenüber dem Kollektivsubjekt Frau der Erfüllung des kategorischen Imperativs

in seiner berühmten zweiten Formulierung, den anderen nicht nur als

Mittel, sondern immer auch als Zweck an sich selbst zu betrachten. Indem sich

der Mann qua Objektivitätsanspruch aus der Wechselseitigkeit der Zweck-
Mittel-Relation hinausstiehlt, verabsolutiert er die eigenen Zwecke und setzt

folglich die Frau zum blossen Mittel herab. Letztendlich wird dadurch der
Frau der Status eines Subjekts aberkannt.

Aus dieser Perspektive erhellt sich nunmehr auch Simmeis anfänglich mit
Verwunderung registriertes Desinteresse an den «bloss subjektiven» Zwecken
der Frauenbewegung. Mehr noch: normalerweise (d.h. unter der Voraussetzung

einer Wechselseitigkeit des Zweck-Mittel-Verhältnisses) wird die

Nutzung einer Leistung, ihre Funktionalisierung und Instrumentalisierung durch

Anerkennung und Zuwachs an Bedeutung für denjenigen aufgewogen, der die

Leistung erbringt. Durch die Erschleichung der Objektivitätsposition aber

wird es möglich, weibliche Leistung zu beanspruchen, ohne dass der Frau

dafür Anerkennung zuteil würde. Nur so ist es erklärbar, dass Simmel es fertig
bringt, einerseits die gesamte menschliche Kultur ausschliesslich als Werk des

Mannes zu bezeichnen14, an der den Frauen keinerlei Anteil zukomme, und

andererseits zu behaupten, der Mann sei das Werk der Frau15, ohne damit
einen, wenigstens indirekten Anteil der Frau an der Kultur zuzugestehen. Die

Kulturleistung der Frau kann der Mann sich aneignen ohne Dank, ohne

14 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902 S. 161.

15 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S.235.

149



Anerkennung, ohne Gegenleistung. Die Frau ist ausbeutbar wie eine Naturressource,

besser gesagt: sie ist Naturressource.
Genau das kommt zum Ausdruck, wenn Simmel schreibt: «.. dass ein

Mensch einem andern gibt, was er selbst nicht hat, ist nirgends stärker als im
Verhältnis der Frauen zu den Männern realisiert. Das Leben, ja die Geistigkeit
unzähliger Männer wäre anders und ärmer, wenn sie nicht etwas von Frauen

empfingen. Aber was sie empfangen, ist nicht ein Inhalt, der so schon in den

Frauen bestünde. Was die Frauen geben, ist... ein unmittelbares, ein in
ihnen verbleibendes Sein, das indem es den Mann berührt, in ihm etwas
auslöst, was phänomenologisch mit jenem gar keine Ähnlichkeit hat; erst in
ihm wird es <Kultur>»16. In der Interpretation von Sandra Harding sieht der
beschriebene Sachverhalt so aus: «.. men see women's work not as real

activity - self chosen and consciously willed - but only as <natural> activity, as

instinctual or emotional labors of love. Women are thus excluded from men's

conceptions of culture and its conceptual schemes of <the sociab, the <histori-
cal>, <the human>»17.

Die einigermassen paradoxe Position, die Simmel einnimmt, indem er die

Gleichsetzung von männlich und objektiv entlarvt und doch gleichzeitig auf
ihrer Gültigkeit beharrt18, ist keine individuelle Merkwürdigkeit Georg
Simmeis. In einer historischen Zwischenbemerkung möchte ich wenigstens
anhand eines weiteren Beispiels daraufhinweisen, dass es sich um ein zeitspezifisches

Phänomen handelt. In verschiedenen, um die Wende zum zwanzigsten
Jahrhundert vermehrt entstehenden Geschlechterphilosophien wird die

Gleichsetzung von Männlichkeit und Objektivität mit einer Deutlichkeit
ausgesprochen, die zu keinem früheren oder späteren Zeitpunkt in der
Geschichte des abendländischen Denkens je erreicht worden wäre.

Statt auf Nietzsche oder Weininger, auf die in diesem Zusammenhang
ebenso gut Bezug zu nehmen wäre, möchte ich nur kurz auf Max Scheler

hinweisen, der sich im letzten Abschnitt einer Abhandlung über «Die Idee des

Menschen» gegen jene «Bildungsdamen» ereifert, die für sich den Standpunkt
des Menschseins in Anspruch zu nehmen wagen. Wie Simmel spricht auch

Scheler davon, dass die Bedeutung des Begriffs Mensch «nie eine völlig
neutrale sein» kann, «da es eben zum Wesen des Menschen selbst gehört,

16 S. 237.
17 S.Harding, op. cit. (Anm. 1), S. 156.

18 Vgl. G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S.73.

150



immer entweder männlich oder weiblich zu sein». Trotz dieser klaren

Aussage, die ein Drittes zwischen männlich und weiblich ausschliesst, reklamiert
Scheler eine solche dritte, neutrale, objektive Position des reinen Menschseins

für den Mann. Denn «die Idee eines Menschen, der Weib und Mann umfassen

soll, ist nur eine männliche Idee». Und wehe den Frauen, die eine Männeridee
mit der Realität verwechseln. Ein Weib, das sich anmasst ein Mensch sein zu

wollen, wird von Scheler als «verminderter» Mensch und als «Affe des

Mannes» bezeichnet19.

Die harsche Frauenfeindlichkeit, die für die Geschlechterphilosophie um
die Jahrhundertwende so charakteristisch ist, erklärt sich daraus, dass dies die

Zeit ist, in der der tiefgreifende Wandel in der gesellschaftlichen Stellung der

Frau in seiner vollen Tragweite in Erscheinung zu treten beginnt. Sowohl
Simmel als auch Scheler reagieren mit ihren Äusserungen explizit auf die

Frauenbewegung. Es ist die Herausforderung durch den teils den Sachzwän-

gen der Modernisierung folgenden, teils bewusst gewollten und geforderten
Wandlungsprozess in der Frauenrolle, die die männliche Theorie Stellung zu
nehmen resp. Stellung zu beziehen zwingt.

War der Ausschluss des Weiblichen von der Idee der Humanität und den mit
dem Menschsein am engsten verbundenen Begriffen wie Rationalität und

Wissen früher viel zu selbstverständlich, um ausdrücklich legitimiert werden

zu müssen, so ist er später viel zu problematisch geworden, um legitimiert
werden zu können. In beiden Situationen ist das Schweigen das beste Mittel
zur Erhaltung des status quo20. Einzig in einer Umbruchsituation, wie sie um
die Jahrhundertwende stattfindet, bekommt die Hülle des Schweigens
vorübergehend einen Riss. Einerseits sind die alten Selbstverständlichkeiten so

brüchig geworden, dass sie ausdrücklicher und nachdrücklicher Explikation
bedürftig erscheinen, andererseits sind die überkommenen Strukturen noch

stabil genug, um offensiv verteidigt werden zu können.
Gerade der Vergleich mit Scheler ist übrigens geeignet, das individuelle

Verdienst Simmeis bei der Behandlung der <Frauenfrage> in das wenigstens

19 Max Scheler, Zur Idee des Menschen, in: Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und

Aufsätze, 4. durchgesehene Aufl., hg. v. Maria Scheler, Bern 1955. Lt. Vorrede des

Verfassers sind die in dem Band versammelten Aufsätze zwischen 1911 und 1914 entstanden.
20 Vgl. S.Harding, op. cit., S. 141: «. modernist epistemologies explicitly ignore gender

while implicitly exploiting distinctly masculine meanings of knowledge-seeking.» Anzumerken

wäre noch, dass es unterschiedliche Situationen sind, aus denen heraus Geschlechtsspezifik

verschwiegen wird. Während das vor der Herausforderung durch die Frauen geschah, weil
der Ausschluss des Weiblichen völlig selbstverständlich war, so besteht heute die Tendenz,

geschlechtliche Differenzierungen zu verleugnen, weil doch die Einbeziehung des Weiblichen

angeblich selbstverständlich ist.

151



relativ helle Licht zu rücken, das ihm gebührt, auch wenn er hier als das

Exempel zu dienen hat, an dem feministische Rationalitätskritik statuiert
wird. Ebenso wie Simmel widmet auch Scheler der Frage nach der Bedeutung,
sprich: dem möglichen Nutzen der Frauenbewegung für die höheren Zwecke
des Mannes und der von ihm geschaffenen Gesellschaft eine eigene Abhandlung.

Erst angesichts der Reduktion, die die Frage nach dem «Sinn der

Frauenbewegung» bei Scheler erfährt, der die Bedeutung der Frauenbewegung

an ihrer Auswirkung auf «eine den grossen nationalen Volkszwecken

angemessene Fruchtbarkeits- und Fortpflanzungs»entwicklung21 messen will,
kann die Sensibilität gewürdigt werden, mit der Simmel dasselbe Thema
behandelt.

***

Ich möchte drei Punkte anführen, die zeigen, wie klar Simmel die von ihm
selbst aufgestellte und gutgeheissene Gleichung zwischen menschlich und

männlich in ihren Implikationen reflektiert, so dass vorahnungsweise manches

von dem anklingt, was vonseiten feministischer Forschung in den letzten
Jahren erst durch empirische Untersuchung bewiesen worden ist.

1. Simmel lässt antönen, dass die als männlich geltende Affinität zu
Sachlichkeit und Abstraktion, die Suche nach einer neutralen Perspektive,
weniger aus realen Erfordernissen als aus der «tiefste(n) psychologische! n)

Eigenart des männlichen Geistes»22 zu erklären sei. Das Sachliche erscheint

zwar «als die rein neutrale Idee, in gleichmässiger Höhe über den
männlichweiblichen Einseitigkeiten»; tatsächlich aber ist das Sachliche «die Sonderform

der Leistung, die der spezifisch männlichen Wesensart entspricht»23.

Zu eben diesem Resultat gelangen Wissenschaftskritikerinnen, die
bestimmte Zielvorstellungen wissenschaftlicher Arbeit wie Quantifizierbarkeit,
Sachbezogenheit, Depersonalisierung, Entemotionalisierung, Anonymität,
Situationsunabhängigkeit von Versuchsanordnungen usw. mit der besonderen

Sozialisationssituation des männlichen Kindes in Verbindung bringen. Die
feministischen Weiterentwicklungen der postfreudschen Objektbeziehungstheorien

durch Nancy Chodorow und Dorothy Dinnerstein sind vor allem von
Jane Flax und Evelyn Fox Keller für eine feministische Wissenschaftskritik
nutzbar gemacht worden24. Ausgehend von der Tatsache, dass unter den

21 Max Scheler, Zum Sinn der Frauenbewegung, in: Vom Umsturz der Werte, a. a.O., S. 199.

22 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1902, S. 162.

23 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S.218.
24 Nancy Chodorow, The Reproduction of Mothering, University of California Press 1978;

Dorothy Dinnerstein, The Mermaid and the Minotaur. Sexual Arrangements and Human

152



gegebenen Bedingungen geschlechtsspezifischer Arbeitsteilung eine Frau die

erste und bedeutsamste Bezugsperson des Kindes ist, wird angenommen, dass

der für Kinder beiderlei Geschlechts notwendige Ablösungsprozess von der
Mutter für das männliche Kind besonders problematisch verläuft. Im Unterschied

zu einem Mädchen muss ein Junge die ursprüngliche Identifikation mit
der Mutter nicht nur im individuellen Sinne auflösen, sondern dabei auch die

Geschlechtsidentifizierung wechseln. Daraus resultiert eine Verschärfung des

Ablösungsbedürfnisses und der Berührungs- bzw. Verschmelzungsängste.
Das männliche Kind und später der Mann ist stärker auf den Aufbau seiner Ich-
Grenzen bedacht, auf Isolierung von der Person (sowohl seiner Mutter als

auch seiner eigenen ursprünglich mit ihr verbundenen Psyche) und auf
Identifikation mit etwas Fernem, Abstraktem, Neutralem (wie es der Vater

verkörpert). Es wird angenommen, dass es dieselben Kategorien sind, die für
die Konstitution wissenschaftlichen Denkens als bedeutsam angesehen werden.

2. Simmel bekennt aber nicht nur «das maskuline Wesen scheinbar völlig
neutraler Kulturinhalte»25, sondern er gesteht auch ein: «Dass so das Männliche

zu dem schlechthin Objektiven und sachlich Massgebenden verabsolutiert
wird das hat für die Beurteilung der Frauen verhängnisvolle Folgen. Hier
entsteht auf der einen Seite die mystisierende Überschätzung der Frau. .Auf
der anderen Seite aber, näherliegend, erheben sich alle Missverständnisse und

Unterschätzungen daraus, dass ein Wesen nach Kriterien beurteilt wird, die
für ein entgegengesetztes kreiert sind»26. Namentlich nimmt Simmel die
Frauen in Schutz gegen ihre angebliche «Rechtsfremdheit»27, gegen die
vermeintliche Schwäche der weiblichen Logik (die Abneigung der Frauen

gegen «das Beweisen») und gegen die Zumutung, die ethischen Wert- und

Malaise, New York 1976; Jane Flax, Political Philosophy and the Patriarchal Unconscious: A
Psychoanalytic Perspective on Epistemology and Metaphysics, in: Discovering Reality, ed.

by Sandra Harding and Merill Hintikka, Dordrecht 1983; Evelyn Fox Keller, Liebe, Macht
und Erkenntnis, a.a.O. (Anm. 1).

25 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S.210.
26 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S.54. Simmel ist

übrigens selbst in die von ihm hier so klar erkannte Falle gegangen. Seine Suche nach dem
«Absoluten in der Geschlechterdifferenz» führt auch ihn am Ende zur «mystisierenden
Überschätzung der Frau», denn um nichts anderes handelt es sich, wenn Simmel behauptet,
dass das Weibliche «die Einheit des menschlichen Wesen gleichsam noch vor der Trennung in
Subjekt und Objekt, in substantieller, ruhender Geschlossenheit trägt» (a. a. O., S. 81, vgl.
S. 79).

27 G. Simmel, Weibliche Kultur, 1911, S.210; ausführlicher zu diesem Punkt in: Das Relative
und das Absolute im Geschlechter-Problem, S.73.

153



Urteilsmassstäbe von Frauen seien minderwertiger als die der Männer28. All
dies weist Simmel zurück, indem er darauf beharrt, dass die zugrundegelegten
Werte und Normen männlich geprägt sind29.

In diesem Sinne hat vor wenigen Jahren Carol Gilligan30 gezeigt, dass die

von Piaget oder Kohlberg vorgeschlagenen Skalen zur Messung moralischer

Urteilsfähigkeit ausschliesslich anhand männlicher Probanden entwickelt
worden sind. Werden die so gewonnenen Kategorien dann auch für die

Beurteilung der Aussagen oder Verhaltensweisen von Frauen angewendet, so

erscheinen diese regelmässig als defizient. Besonders scheint es ihnen am
Verständnis für formale Rechte und abstrakte Spielregeln zu fehlen. Gilligan
zeigt, dass solche Ergebnisse lediglich auf das Zugrundelegen vermeintlich
neutraler, aber tatsächlich spezifisch männlicher Massstäbe zurückzuführen
sind. Werden stattdessen die Aussagen weiblicher Probanden zur Grundlage
einer Bewertungsskala gemacht, entsteht ein ganz anders geartetes moralisches

Weltbild.
Auch in anderen Bereichen ist von Seiten feministischer Wissenschaftskritik

die einseitige Befragung bzw. Benutzung männlicher Probanden vor den

Blick gebracht worden31. Die Kritik erfasst im weiteren dann auch die

Festlegung von Versuchsanordnungen, die Wahl der Hypothesen, die
Interpretation von Untersuchungsergebnissen in den unterschiedlichsten

Forschungszweigen. Schliesslich geraten die Arten und Weisen, ein Forschungs-

28 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 67-73.
29 Am Rande sei vermerkt, dass Auffassungen Simmeis schon zu seiner Zeit gelegentlich

weitergehende Reflexionen über die Einseitigkeit der männlichen Perspektive in der
wissenschaftlichen Forschung auszulösen vermochten. Als Beispiel sei auf Karen Horney hingewiesen,

die unter ausdrücklicher Bezugnahme auf Simmel in Erwägung zieht, ob in der
wissenschaftlichen Analyse «a possible source of error arise(s) out of the sex of the observer»

(K. Horney, The Flight from Womanhood. The Masculinity Complex in Women as Viewed
by Men and Women, in: Internat. Journal of Psychoanalysis 7 [1926], S. 338). Konkret ist es

die psychoanalytische Forschung, von der Horney feststellt, «that still quite recently the mind
of boys and men only was taken as the object of investigation» (a.a.O., S. 324). Horney
entwickelt Ansätze zu einer Modifikation psychoanalytischer Erkenntnis aus der Berücksichtigung

und Einbeziehung der weiblichen Perspektive und aus der Frage nach weiblichen
Belangen. Interessanterweise entsteht dabei dieselbe Tendenz, der als halb erkannten Welt
des Männlichen eine weibliche Welt als symmetrisch und komplementär gegenüberzustellen,
wie sie auch in der feministischen Literatur der Gegenwart nicht selten anzutreffen ist (vgl.
Anm. 52). Eben diese Tendenz bei Horney hat Juliet Mitchell scharf kritisiert; in: Psychoanalyse

und Feminismus. Freud, Reich, Laing und die Frauenbewegung, Frankfurt 1985, S. 158

und S. 461.
30 Carol Gilligan, Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frau, München 1984.
31 Evelyn Fox Keller, Feminism and Science, in: Feminist Theory. A Critique of Ideology, ed.

by N. O. Keohane, M. Z. Rosaldo and B. C. Gelpi, Brighton 1982, S. 115.

154



feld überhaupt zu definieren, bestimmte Fragestellungen bzw. Daten oder
Fakten statt anderer als relevant anzusehen, unter Verdacht. Um noch ein

Beispiel für einen - recht weitreichenden - Versuch anzuführen, männliche

Perspektiven und Prämissen in der Konzeption eines Wissenschaftsbereichs

aufzuspüren, möchte ich auf Joan Kelly-Gadol's Überlegungen zu einer

anderen, an den Erfahrungen und Belangen von Frauen orientierten Periodi-
sierung der abendländischen Geschichte hinweisen.

Ihre These lautet: «... if we apply Fourier's famous dictum - that the

emancipation of women is an index of the general emancipation of an age - our
notions of socalled progressive developments, such as classical Athenian

civilization, the Renaissance, the French Revolution, undergo a startling re-
evaluation Regardless of how these periods have been assessed, they have

been assessed from the vantage point of men. Liberal historiography
which considers all three periods as stages in the progressive realization of an

individualistic social and cultural order, expressly maintains - albeit without
considering the evidence - that women shared these advances with men»32.

Wenn stattdessen tatsächlich die gesellschaftliche Lage der Frauen in den

Mittelpunkt des Interesses gestellt werde, dann «... emerges a fairly
regular pattern of relative loss of status for women precisely in those periods of
so-called progressive change»33. Daraus folgert sie, es sei notwendig «to
become aware of the fact that there was no <renaissance> for women - at least

not during the Renaissance»34.

Konsequent zu Ende gedacht läuft feministische Wissenschaftskritik auf
die These hinaus, dass der Faktor Geschlecht in die wissenschaftliche Analyse
einbezogen werden muss - und zwar sowohl auf der Ebene der individuellen
Geschlechtszugehörigkeit als auch auf der Ebene der gesellschaftlichen
Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern und schliesslich auf der Ebene der

Geschlechtersymbolik.
3. Simmel geht sogar noch einen Schritt weiter und spricht ohne

Umschweife den viel bestrittenen Zusammenhang zwischen Objektivitätsanspruch

und Machtanspruch aus: «Dass das männliche Geschlecht nicht einfach
dem weiblichen relativ überlegen ist, sondern zum Allgemein-Menschlichen
wird, das die Erscheinungen des einzelnen Männlichen und des einzelnen
Weiblichen gleichmässig normiert - dies wird von der Machtstellung

32 Joan Kelly-Gadol, The Social Relation of the Sexes. Methodological Implications of
Women's History, in: Signs. Journal of Women in Culture and Society, Vol. 1/4 (1976),
S.811.

33 S. 810.
34 S.811.

155



getragen»35. Mehr noch, das Streben nach Objektivität wird aus dem Streben

nach Sicherung der Macht abgeleitet: «Von jeher hat jede auf subjektiver
Übergewalt beruhende Herrschaft es sich angelegen sein lassen, sich eine

objektive Begründung zu geben»36.

Die Feststellung, dass Asymmetrie und Herrschaftlichkeit im
Geschlechterverhältnis sich nicht gegen das Objektivitätsideal durchsetzen, sondern

gerade mit seiner Hilfe, ja sogar auf seiner Grundlage, ist möglicherweise die

zugleich wichtigste und erschreckendste Einsicht der rationalitätskritischen
Ansätze der Neuen Frauenbewegung. An diesem Punkt unterscheidet sie sich

daher vielleicht auch am deutlichsten von der alten Frauenbewegung, zu deren

Blütezeit, im späten neunzehnten und frühen zwanzigsten Jahrhundert der

emanzipatorische Charakter der modernen Wissenschaften bzw. des Ideals

von Wissenschaftlichkeit noch ungebrochen erscheint. Die mit dem
wissenschaftlichen Weltbild aufs engste verknüpften Ideen der Vorurteilsfreiheit, der

Voraussetzungslosigkeit, der mindestens potentiellen Gleichheit und Freiheit
aller Menschen im Gebrauch ihres Verstandesvermögens - das schienen den

frühen Feministinnen starke Hilfstruppen zu sein im Kampf der Frauen um
Befreiung von ihren Ketten.

«Science mocked the old patriarchal ideology, ripped through its pretensions

Science in the eighteenth and nineteenth centuries was the sworn

enemy of ghosts and mystery and mumbo jumbo - the traditional trappings of
patriarchy - and an old friend to revolutionaries. feminists like Charlotte
Perkins Gilman were devotees of science as a liberating force against injustice
and domination»37, schreiben Barbara Ehrenreich und Deirdre English, in
einem Buch, das vor Augen führt, wie nahtlos ausgerechnet die modernen

Wissenschaften, in erster Linie Medizin und Sexualwissenschaft, Psychologie
und Pädagogik, die Funktion von Religion, Aberglauben, Gebräuchen und

Überlieferungen als Begründungsstützen für die Erniedrigung und Niederhaltung

der Frauen übernehmen. Der ganze «mumbo jumbo» patriarchaler
Ideologie in ihrer traditionalen Erscheinungsform wird von der modernen
Wissenschaft nicht vom Tisch gefegt, sondern abgelöst und in ein zeitgemäs-
seres Gewand gekleidet. Verhängnisvollerweise haben der Anspruch der

modernen Wissenschaften auf Objektivität und Werturteilsfreiheit, die mit
ihnen verbundenen Verheissungen von Fortschritt und Befreiung, das Miss-

35 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 53 (Hervorhebung
G. Simmel).

36 ebd.
37 Barbara Ehrenreich and Deirdre English, For Her Own Good. 150 Years of the Experts'

Advice to Women, Garden City 1978, S. 17.

156



trauen und den Widerstand von Frauen gegen diese neuen Formen von
Unterdrückung und deren Legitimation gering gehalten38. Gerade in diesen

Bereichen einer kritischen Sichtung und Analyse der von modernen (Natur-)
Wissenschaften gemachten Aussagen über Frauen und der Handlungs- und

Verhaltensanweisungen für Frauen erntet feministische Wissenschaftskritik
ihre bittersten Früchte.

***

Ich komme noch einmal, ein letztes Mal, auf Simmel zurück. Es gibt einen für
das Verständnis feministischer Rationalitäts- und Wissenschaftskritik äusserst

bedeutsamen Punkt, der sich nun zwar nicht mit Hilfe einzelner Aussagen
unseres Textes - sei es gegen, sei es mit ihm - aufweisen lässt, sondern der
sich im Vergleich von Simmeis Essay über weibliche Kultur mit seinen

sonstigen Aussagen zur Kulturphilosophie ergibt.
Wie eingangs erwähnt, steht die Unterscheidung zwischen einer objektiven

und einer subjektiven Kultur, die Simmel in unserem Zusammenhang zu einer

geschlechtsbezogenen Differenzierung benutzt, auch in anderen Kontexten im

Mittelpunkt seines Interesses. Dort stehen sich objektive und subjektive
Kultur nicht als männlich und weiblich gegenüber, sondern in der Bedeutung
von Allgemeinem und Einzelnem. Das heisst, subjektive Kultur meint die

«unzählige(n) Gebilde», die der «Geist», die «Seele», das «Ich» aus sich
heraus schafft. Einmal in die Welt gesetzt, gewinnen diese Schöpfungen ein

eigenes, vom Schöpfer unabhängiges Leben; sie verselbständigen und
versachlichen, sprich objektivieren sich. Als objektive Kultur, in der «Form der

Festigkeit, des Geronnenseins, der beharrenden Existenz» stellen sich die
Produkte des menschlichen Geistes «der strömenden Lebendigkeit, der inneren

Selbstverantwortung, den wechselnden Spannungen der subjektiven
Seele» entgegen39.

Im Gegensatz zu seinem auf die Geschlechterdifferenz in Anwendung
gebrachten Begriff von subjektiver und objektiver Kultur behauptet Simmel
hier nun keineswegs, dass es ihm ausschliesslich um die objektive Seite der

Kultur zu tun sei, obwohl doch kaum zu leugnen sein dürfte, dass es auch in
diesem Zusammenhang bei der Frage nach der subjektiven Kultur nur um das

Schicksal des Individuellen gehen kann. Und obwohl Simmel auch hier die
beiden Pole als zeitlos und zeitgebunden einander gegenüberstellt, kommt es

38 S.28f.
39 G. Simmel, Der Begriff und die Tragödie der Kultur, in: Philosophische Kultur, a.a.O.,

S.183.

157



ihm nicht in den Sinn, daraus die Bedeutungslosigkeit des «zeitlich
endlichen)» Aspekts abzuleiten.

Im Gegenteil: Simmeis grösstes Interesse gilt der Frage nach der Vereinigung

der beiden Aspekte. Nur «indem zwei Elemente zusammenkommen
die subjektive Seele und das objektiv geistige Erzeugnis»40, kann laut Simmel

überhaupt Kultur entstehen und bestehen. Dass das Zustandekommen dieser

Synthese durch den Verlauf der Kulturentwicklung in der Geschichte immer

problematischer geworden ist, dass sich das Gleichgewicht immer mehr zur
Seite der gewaltigen Anhäufung von Kulturleistung in ihrer objektiven Gestalt
hin verschoben hat, die der Einzelne kaum noch adäquat sich aneignen, für
sich lebendig machen kann, und dass dies doch umgekehrt alles nur aus der
individuellen Tätigkeit der Seele hervorgeht, darin liegt nach Simmel sogar
die «Tragödie der Kultur»41.

Wenn Simmel also bei der Anwendung der von ihm selbst entwickelten

Begrifflichkeit auf das Geschlechterverhältnis <vergisst>, dass es sonst das

Problem der Synthese von subjektiver und objektiver Kultur ist, das ihn

bewegt, und nun forsch erklärt, es käme ausschliesslich auf die objektive Seite

der Kultur an, dann kann man nicht umhin festzustellen, dass Simmel

angesichts der Geschlechterproblematik sein eigenes Thema, seine zentrale

kulturphilosophische Fragestellung völlig aus dem Blick verliert. An der

schwerwiegenden Inkonsequenz im eigenen Begriffsgebrauch, die Simmel
unterläuft, rächt sich die Einseitigkeit des männlichen Blicks, der gegen das

Weibliche blind bleibt, rächt sich die Überheblichkeit, die in der Anmassung
einer der Wechselseitigkeit entzogenen, übergeordneten Position liegt.

Wer geneigt ist, darin keinen Zufall zu sehen, kann daraus einen Schluss

ziehen, von dem ich zugebe, dass er Simmel nur zum Anlass nimmt und über
diesen Anlass so weit hinausgeht, dass die Konklusion keineswegs logisch
<zwingend> ist, sondern lediglich den Wert einer Analogie besitzt: Die aus

eigenem Machtinteresse resultierende Einseitigkeit der männlichen Perspektive

führt nicht allein zur Diskriminierung von Frauen, zur Ausblendung auch

aller auf einer symbolischen Ebene dem Weiblichen zugeordneten Elemente,
sie führt auch zu einer falschen Wahrnehmung der Phänomene, die vor den

Blick kommen. Die Welt wird durch den Herrschaftsanspruch des Mannes

nicht nur <halb> wahrgenommen, sondern die Wahrnehmung dieser <halben

Welt> unterliegt selbst noch verschiedensten Verzerrungen - eben weil die
halbe Welt für die ganze gehalten wird. In letzter Instanz geht es feministi-

40 S. 186.

41 S.203.

158



scher Rationalitätskritik nicht nur um den Aufweis von Unrecht, sondern auch

um den Aufweis von Unrichtigkeit, es handelt sich nicht allein um eine

Angelegenheit der Moral oder der Politik, sondern auch um die Frage der
Erkenntnis.

III.

Solange sich feministische Rationalitätskritik an einer Vorgabe abarbeitet,
wie es hier geschehen ist, braucht sie selbst noch kein vollständiges Bild, noch
keinen expliziten Begriff von einer anderen Rationalität. Je mehr sich aber die

Kritik radikalisiert, desto dringlicher stellt sich die Frage danach.

Die Frage, worauf feministische Rationalitätskritik letztlich zielt, wohin sie

führt, führen kann oder führen soll, ist offen und umstritten. Ich sehe - im
Anschluss an Sandra Harding42-drei Alternativen, die sich vor allem durch
ihr Verhältnis zum Objektivitätsbegriff unterscheiden lassen. Bei der zweiten
und dritten Alternative möchte ich dann (deutlicher als Sandra Harding)
jeweils noch zwischen zwei Varianten differenzieren43.

1. Die erste Alternative nennt Harding «feminist empiricism», den sie wie

folgt definiert: «... the feminist empiricist strategy argues that sexism and

androcentrism are social biases, prejudices based on false beliefs (caused by
superstitions, customs, ignorance, and miseducation) and on hostile attitudes.

According to this strategy, such biases can be eliminated by stricter
adherence to the existing norms of scientific inquiry»44.

Ein grosser Teil der oben an Simmel vorgetragenen Kritik lässt sich sicher

von diesem Standpunkt her abdecken. An einer ganzen Reihe von Punkten
kann gezeigt werden, dass der Autor den eigenen Massstäben von
Wissenschaftlichkeit, von Rationalität und Objektivität nicht gerecht wird. Es bedarf
dazu nicht der Einführung neuer, anderer Kategorien. Wenn so die Klage
feministischer Kritik gegen das gerichtet ist, was die Naturwissenschaftskriti-
kerinnen «bad science» nennen45, dann kann sich das eigene Ziel folgerichtig

42 S. Harding, op. cit. (Anm. 1), S. 24-29; das hier entworfene Konzept verfolgt Harding dann
durch die gesamte Darstellung hindurch.

43 Diese Differenzierung wird bei Harding nicht explizit vorgenommen.
44 S.Harding, op. cit., S. 161.
45 So z. B. Donna Haraway, In the Beginning Was the Word : The Genesis of B iological Theory,

in: Signs, Vol. 6/3 (1981); Helen Longino and Ruth Doell, Body, Bias and Behavior: A
Comparative Analysis of Reasoning in Two Areas of Biological Science, in: Signs, Vol. 9/2

(1983), S.207; S.Harding, op. cit., S. 102f.

159



auf «better science» beschränken, auf die rigidere Anwendung der bekannten

Regeln. Am Ende solcher Bemühungen wäre eine gründliche Reinigung und

Renovierung des Gebäudes Wissenschaft zu erwarten.
Ohne verkennen zu wollen, dass auf diesem Wege noch viel zu tun ist und

fraglos getan werden soll, ergeben sich gegen diesen Standpunkt dennoch

einige schwerwiegende Bedenken. Lag nicht der entscheidende Punkt der

Analyse in der Einsicht, dass die Asymmetrie im Geschlechterverhältnis

weniger Resultat mangelnder Objektivität war, als vielmehr aus der Idee von
Objektivität selbst entsprang? Hat sich nicht gezeigt, dass Herrschaftsverhält-
nisse sich nicht gegen das Objektivitätsideal herstellen, sondern gerade mittels
seiner Hilfe? Liegt das Problem nur in falscher, okkupierter und angemasster

Objektivität, oder ist davon das Prinzip von Objektivität als solches betroffen?
Ist Objektivität allemal herrschaftlich gedacht oder ist sie lediglich
missbrauchbar? Wenn das, was Harding als das Paradoxon der Wissenschaftsfrage
für den Feminismus bezeichnet, nämlich «more scientifically rigorous and

objective inquiry has produced the evidence supporting specific charges of
androcentrism - but that same inquiry suggests that this kind of rigor and

objectivity is androcentric»46, dann heisst unser Problem nicht «bad science»,
sondern: «science as usual». Und wenn das unser Problem ist, dann kommt
eine Reinigung und Renovierung des Gebäudes Wissenschaft selbstverständlich

gar nicht in Frage. Es kann dann höchstens noch um die Entscheidung
zwischen gründlichem Umbau und Abbruch gehen.

2. Die Position, bei der die Entscheidung zugunsten eines Umbaus des

Gebäudes Wissenschaft zugrundeliegt, nennt Harding «feminist standpoint
epistemologies». Ziel ist es, die bisher unterdrückte weibliche Subjektivität
statt der männlichen bzw. zusätzlich zu ihr in den verschiedensten Denk- und

Forschungsansätzen zur Geltung zu bringen. Objektivität wird nicht mehr im
absoluten Jenseits des Subjektiven verortet - diese Annahme wird als
«Objektivismus» abgelehnt und von «Objektivität» abgegrenzt47. Objektivität wird
nicht mehr mit Werturteilsfreiheit identifiziert, sie setzt vielmehr bei der

Reflexion auf die eigene Subjektivität und damit bei den gegebenen sozialen
und individuellen Werturteilen an. «... rather than abandon the quinessen-

tially human effort to understand the world in rational terms, we need to refine
that effort. To do this, we need to add to the familiar methods of rational and

empirical inquiry the additional process of critical self-reflection»48. Vielfach

46 S.Harding, op. cit., S. 110.

47 E. Fox Keller, op. cit., S. 118.

48 ibid.

160



gehen feminist standpoint epistemologies davon aus, dass «women's subjugated

position provides the possibility of more complete and less perverse
understandings»49, als sie aus der Dominanzposition des Mannes heraus

möglich sind. Das bedeutet, dass für die aus feministischer Perspektive
hervorgehenden Analysen und Interpretationen ein höherer Richtigkeits- und

Objektivitätsgrad beansprucht wird, als für Überlegungen und Untersuchungen,

denen ein «male bias» zugrundeliegt.
Die Crux der feminist standpoint epistemologies ist ihre Gründung auf eine

feminine Identität. Wenn von weiblicher Identität die Rede ist, drängen sich
unausweichlich die Bilder und Wesensbestimmungen auf, die eine am männlichen

Blick und an männlichen Interessen orientierte Geschlechterphilosophie
entworfen hat. Wenn «beispielsweise gegen den ideologischen Objektivismus
der Wissenschaftssprache die weiblichen Schlagworte Betroffenheit und

ganzheitliche Erfahrung» gesetzt werden, «dann wird als weibliche Subjektivität

klassifiziert, was geschichtlich betrachtet ein gesellschaftliches Produkt

von Weiblichkeit ist; diese Sichtweise bedeutet darüberhinaus lediglich eine

Identifikation mit dem männlichen Blick auf Weiblichkeit. Die Befreiung aus

Machtverhältnissen und männlicher Fremdbestimmung würde dann eine

<ursprüngliche> Weiblichkeit freilegen. In einer etwas leer anmutenden

Utopie könnte die Frau mit ihren positiven, weiblichen Tugenden den

verfahrenen Kultur-Karren wieder aus dem Dreck ziehen. Diese Umwertungen

alter männlicher Zuschreibungen, verknüpft mit dem Glauben an eine

ursprüngliche, natürliche oder auch historisch-gewachsene Konzeption von
Weiblichkeit, die eben jetzt der Wirklichkeit angemessen wäre, finden sich

auch in der Frauenbewegung»50. Anders gesagt: die Chancen an tradierte

Weiblichkeitskonzeptionen anknüpfen zu können, werden von Feministinnen
unterschiedlich beurteilt. Während die einen betonen, dass alle Definitionen
von Weiblichkeit sich historisch auf männliche Projektionen zurückführen

lassen, meinen die anderen darin doch auch ein utopisches Potential entdecken

zu können, das sie für verwendbar erachten.

Meiner Einschätzung nach überwiegt aber inzwischen doch ein kritisches
Verhältnis zu den tradierten Weiblichkeitsbildern. Die meisten feminist
standpoint epistemologies gründen sich daher ausdrücklich nicht auf das

weibliche <Wesen>, sondern auf den weiblichen Lebenszusammenhang, auf
die weiblichen Sozialerfahrungen, wie sie sich aus der ja immer noch

49 S.Harding, op. cit., S. 26.
50 Judith Conrad und Ursula Konnertz im Vorwort des von ihnen herausgegebenen Bandes:

Weiblichkeit in der Moderne. Ansätze feministischer Vernunftkritik, Tübingen 1986, S. 11.

161



vorhandenen geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung ergeben. «The leading
feminist theorists» (wie Sandra Harding es im Hinblick auf die doch nicht ganz
verschwindende Minderheit von Weiblichkeitspropagandistinnen vorsichtig
formuliert) «do not try to substitute one set of gender loyalties for the other -
<woman-centered> for <man-centered> hypotheses... But the goal of feminist
knowledge-seeking is to achieve theories that accurately represent women's
activities as fully social, and social relations between the genders as an

explanatorily important component in human history»51.
Das Problem besteht allerdings darin, dass Rückfälle in eine Substantiali-

sierung des weiblichen Wesens trotz der erklärten Absicht, an empirische
Gegebenheiten anzuknüpfen, nicht ausgeschlossen und nicht einmal selten
sind52. Vielleicht liegt die Versuchung, dem erkenntnistheoretischen Standpunkt

eine fest umrissene (und d. h. immer gleich falsche) feminine Identität
zugrundezulegen auch deshalb so nahe, weil andernfalls die Einheit des

feminist standpoint leicht zu entschwinden droht. Wer an weibliche
Lebenszusammenhänge, an spezifisch weibliche Sozialerfahrungen anknüpfen möchte,
kommt schnell dahinter, wie unterschiedlich sie sind53. «Can there be a

feminist standpont if women's... social experience is divided by class, race,
and culture?»54. Diese Frage hat seit jeher die Emanzipationsstrategien des

Feminismus beunruhigt, sie betrifft neuerdings auch die erkenntnistheoretischen

Ansätze. Hinzu kommt noch, dass nicht mehr nur die klassischen
Faktoren Kultur, Klasse und Rasse die Diversität weiblicher Lebensformen
verursachen, sondern dass auch noch zusätzlich mit einer Diversifizierung zu
rechnen ist, je mehr die traditionelle geschlechtsspezifische Arbeitsteilung
verschwindet. Das würde letztlich bedeuten, dass gerade die Annäherung an

51 S.Harding, op. cit., S. 138.
52 Solche Tendenzen kritisiert S. Harding zu Recht an E. Fox Keller (op. cit., S. 122); ähnliches

lässt sich bei Carol Gilligan feststellen. Das Problem dabei liegt nicht allein darin, dass

männliche Zuschreibungen übernommen werden, sondern auch darin, dass der Eindruck
eines symmetrischen Verhältnisses zwischen den Geschlechtern entsteht, während dieses

Verhältnis tatsächlich in hohem Masse hierarchisch und asymmetrisch war und ist. Vgl.
Anm. 29.

53 Daher insistieren diejenigen, die einen feminist standpoint annehmen wollen, mit manchmal
vielleicht überraschender Hartnäckigkeit auf der Einheitlichkeit weiblicher Tätigkeit und

Lebenserfahrung. Vgl. z.B. Nancy Hartsock, The Feminist Standpoint; Developing the
Ground for a Specifically Feminist Historical Materialism, in: S. Harding and M. Hintikka
(eds.), Discovering Reality, Dordrecht 1983, S.290; Mariarosa Dalla Costa und Selma
James, Die Macht der Frauen und der Umsturz der Gesellschaft. Internat. Marxistische
Diskussion 36, Berlin 1973, S. 27 (alle Frauen sind und bleiben - ganz gleich, was sie sonst
noch tun mögen - Hausfrauen).

54 S.Harding, op. cit., S. 26.

162



die Ziele des Feminismus den feminist standpoint epistemologies den Boden

wegziehen würde.
3. Aus der Perspektive der dritten Position erscheinen die beiden

vorgenannten Positionen als «science successor projects»55, die entweder einem
unhaltbaren Begriff von Objektivität verpflichtet bleiben (feminist empiricism)

oder sich vergeblich damit abmühen, Objektivität auf neue Fundamente

zu gründen (feminist standpoint epistemologies), anstatt die gebotene radikale

Abwendung von dem durch und durch unheilvollen und unrettbaren Konzept
von Objektivität zu vollziehen. Von der nun erreichten dritten Position aus
erscheint das Gebäude moderner Wissenschaft zwar vielleicht nicht gerade

zum Abbruch bestimmt, aber ein Auszug ist unabwendbar. Es liegt auf der

Hand, dass Frauen als dazu prädestiniert angesehen werden, das Signal zu
diesem Auszug zu geben, da sie das zu verlassende Gebäude kaum je wirklich
bewohnen durften: «Frauen, die sich als die Andere/das Ausgegrenzte der
Vernunft erfahren haben oder erfahren, nehmen im Kontext einer Kritik der
Moderne (der patriarchalen Rationalität) einen <privilegierten> Ort ein»56. Der
zur Diskussion stehende Auszug kann wiederum in zwei Richtungen führen.

Die erste Möglichkeit besteht darin, aus der traditionellen Distanz der
Frauen zu Wissenschaft, Objektivität, Rationalität umgekehrt auf ihre besondere

Nähe zu anderen Arten des Denkens und Sprechens, des Erkennens und
Wissens zu schliessen. Das, was Frauen durch männliche Zuschreibung
zugeordnet wurde und was ihnen zu kultivieren überlassen worden ist,
entspricht ja in weiten Teilen dem, was in der Entwicklungsgeschichte
abendländischer Wissenschaft mit zunehmender Rigidität ausgeschlossen und

ausgegrenzt worden ist. Annahmen dieser Art springen geradezu zwangsläufig

aus der Bestimmung des Weiblichen als des prinzipiell <Anderem heraus:

«Während sie (die Frau, C.K.) als das Andere erscheint, erscheint sie

gleichzeitig als die Fülle des Seins im Gegensatz zu jener Existenz, deren

Leere der Mann in sich selber spürt... In der Frau verkörpert sich in positiver
Form der Mangel, den der Existierende in seinem Herzen trägt, und indem der
Mann sich selber durch sie hindurch zu finden sucht, hofft er sich zu
verwirklichen»57. Es ist verheissungsvoll anzunehmen, dass Frauen beispielsweise

über so etwas wie ein intuitives Wissen verfügten, dass sie auf Grund
der ihnen zugewiesenen «Verbundenheit oder Einheit mit dem Sein» den

leidigen männlichen Dichotomien in ihren verschiedenen Gestalten überho-

55 S. 142.

56 J. Conrad und U. Konnertz, a.a.O. (Anm. 50), S. 10.

57 Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Reinbek 1968, S. 154.

163



ben wären und «mit irgendetwas, was man den Grund der Dinge nennen
muss»58, in näherer Beziehung stünden.

Die Einwände, die sich hier erheben, sind im Grunde dieselben, die bereits
auf der Ebene der «science successor projects» gegen bestimmte Varianten von
feminist standpoint epistemologies vorgebracht worden sind. Mag das entworfene

Bild weiblicher Weisheit in Unterschied und Gegensatz zu männlicher
Wissenschaft noch so schmeichelhaft sein, es bleibt doch nur ein Bild, noch
dazu ein Fremdbild, das seine Herkunft aus männlicher Imagination nicht
abstreiten kann und den Verdacht seiner Dienstbarkeit gegenüber männlichen
Interessen nicht zu zerstreuen vermag. Hartnäckige Feministinnen sehen

allerdings noch eine zusätzliche Gefahr: anders als beim feminist standpoint
wird bei der dritten Position keine weibliche Wissenschaft verlangt; damit wird
wieder gänzlich auf eine Einflussnahme der Frau in diesen Bereich verzichtet.

So ist es wenig verwunderlich, dass es auch auf der Ebene der dritten
Position eine zweite Variante gibt, die die Substantialisierung des weiblichen
Wesens ablehnt und ebenfalls von einer Diversität weiblicher Identitäten

ausgeht. Es ist diese Variante der dritten Position, die Harding als «feminist
postmodernism» bezeichnet, weil eine Reihe von Feministinnen die Skepsis

gegenüber universalen Ansprüchen und zentralen Perspektiven, gegen Einheit
von Rationalität und Selbst, gegen Fortschritt und Wissenschaft mit einer
breiteren postmodernen Bewegung teilt.

Der «privilegierte Ort», der dem Weiblichen auch im postmodernen Kontext

zugesprochen wird59, liegt nicht mehr in der positiven Umwertung der
dem Weiblichen zugeschriebenen Gegenposition zum Männlichen. Unter
postmodernen Voraussetzungen wird vielmehr von der Einsicht ausgegangen,
aus der heraus der Einwand gegen die verschiedenen Substantialisierungsver-
suche weiblichen Wesens formuliert wurde: es gibt keine weibliche Subjektivität

als der männlichen entgegengesetzte, aber doch analog gedachte. Das

Konzept der Dualität einer männlichen und einer weiblichen Sphäre, als

zueinander komplementär gedacht, ist eine männliche Imagination, die der
Realität nicht entspricht, da aus der durch dieses Konzept ungebrochenen
Hegemonie des Männlichen unweigerlich eine Asymmetrie zwischen den

Geschlechtern resultiert. Der männlichen Subjektivität resp. Identität steht

keine weibliche Subjektivität resp. Identität als die andere zur einen gegenüber;

der <Ort> des Weiblichen ist vielmehr die Nicht-Identität, die Selbstlo-

58 G. Simmel, Das Relative und das Absolute im Geschlechter-Problem, S. 70.
59 Gilles Deleuze et Félix Guattari, Capitalisme et schizophrénie: Mille Plateaux. Paris 1980,

z.B. S. 340; hier wird das «devenir femme» als «la clef des autres devenirs» bezeichnet.

164



sigkeit, die Ich-Losigkeit. Und gerade das ist es, was die wechselseitige
Anziehungskraft von Weiblichkeit oder besser: Weiblichkeiten und Postmoderne

begründet.
Viel fraglicher ist es, ob diese Affinität zwischen postmoderner

Subjektivitätsüberwindung und fragmentierter weiblicher Subjektivität auch auf eine

besondere Nähe zwischen Postmoderne und Feminismus schliessen lässt. Hier
sind eher Zweifel angebracht. Aus einer feministischen Perspektive ergibt sich

Widerstand gegenüber dem völligen Verzicht auf Objektivität und der daraus

folgenden gleichen Gültigkeit der verschiedensten Positionen, wenn damit

gesagt sein soll, dass eine sexistische Theorie den gleichen Geltungsanspruch
besitze wie eine feministische. «Feminists are not arguing that anti-sexist

theory, research, and politics have an equal right to be recognized as

legitimate or desirable alongside sexist theory, research, and politics»60.
So wie aus feministischer Perspektive die Tendenz besteht, an einer wie

auch immer zu begründenden Objektivität im Sinne einer Unterscheidbarkeit

von Geltungsansprüchen festzuhalten, so besteht auch die Neigung dazu, sich
das Recht und den Anspruch auf die eigene Subjektwerdung nicht sogleich
wieder durch den Verweis auf das höhere Ziel der Subjektüberwindung streitig
machen zu lassen61. Vor allem aber ist der Feminismus aufgrund seines

Selbstverständnisses als Sozialbewegung bzw. Befreiungsbewegung der
Postmoderne entgegengesetzt. Als solche Bewegung hat die feministische Position

unbezweifelbar Anteil an wenigstens einer der grossen Erzählungen,
deren Ende die Postmoderne postuliert: an der grossen Erzählung Emanzipation.

Zwar hat die feministische Position - vielleicht mehr als irgendeine
andere - dazu beigetragen, diese grosse Erzählung als Lügenmärchen erscheinen

zu lassen, und doch bleibt der Ursprung der Frauenbewegung aus dem
Kontext der Emanzipationsidee unbestreitbar.

Meine Weigerung, mich für oder gegen eine der hier vorgestellten Positionen

zu entscheiden, möchte ich nicht - nur um einer eleganten Schlussformel
willen - als höhere feministische Weisheit oder weibliche Versöhnlichkeit
verkaufen. Ich gestehe aufrichtig, dass ich nicht weiss, ob die gegenwärtig
zwischen den verschiedenen Positionen bestehenden Spannungen in der
Zukunft fruchtbar oder lähmend wirken werden. Ob die Pluralität unterschied-

60 S.Harding, op. cit. (Anm. 1), S. 108.
61 Zur feministischen Kritik an der Postmoderne vgl. Rosi Braidotti, Power, Sexuality and the

<Feminine> in Contemporary French Philosophy. Ms.

165



licher, ja entgegengesetzter Standpunkte künftig einer neuen Synthese
weichen wird, oder ob das Neue in der Zulassung von Pluralität zu sehen ist, ist
ebenfalls Sache der Zukunft.

Es dürfte sichtbar geworden sein, dass die im Kontext feministischer
Diskussion auftretenden Fragen und Gegensätze in einer Reihe von Punkten
Übereinstimmungen aufweisen mit erkenntnistheoretischen Problemstellungen,

wie sie derzeit auch in anderen, nicht-feministischen Zusammenhängen
aktuell sind62. Nachdrücklich sei davor gewarnt, die erkenntnistheoretische
Problematik des Feminismus deswegen als blosse Wiederholung einer
vermeintlich allgemeineren Diskusssion abtun zu wollen63. Mir scheint fast eher
das Gegenteil zuzutreffen; zumindest gilt jedoch, dass die von einem in sich

vielschichtigen feministischen Standpunkt her geleisteten Beiträge zur
Wissenschafts- und Rationalitätskritik allgemeines Interesse für sich beanspruchen

dürfen. Wer sich für Wissenschaftskritik interessiert, ist gut beraten, sich

für die feministische Diskussion zu interessieren.
Weisheitssucher hingegen, die es gelüstet, hinabzusteigen zu den Müttern

oder sich vom Ewig-Weiblichen hinanziehen zu lassen, haben von feministischer

Rationalitätskritik letztlich wenig zu erwarten. Eines allerdings, was für
die Weisheitssuche relevant sein dürfte, liesse sich am Thema Weiblichkeit
doch lernen: Wer das Unbehagen an den etablierten Formen von Rationalität,
an der als männlich identifizierten Wissenschaft überwinden möchte durch
den berühmten «salto mortale in den Abgrund»64 des <ganz Anderem - sei es

des Weiblichen, sei es der Weisheit in einem verloren geglaubten oder
unterdrückten Sinne, die/der muss fürchten, nur beim Gegenpol des <ganz
Einem angelangt zu sein. Wer vor dem herrschenden Rationalitätsprinzip ins

Exil flüchten will, tritt leicht die Reise in ein Ausland an, das sich als Kolonie
erweist. Eine von den Dichotomien und das heisst den Leiden der Moderne
unberührte, intuitive, substantielle Weisheit ist ebenso eine männlich-rationale

Fiktion wie das Weibliche. Beide sind nicht umsonst mit denselben

Bestimmungen ausstaffiert. Beide sind die spiegelverkehrten Abziehbilder
dessen, wogegen sie errichtet werden und dessen Stabilisierung sie eben

dadurch dienen.

62 Vgl. Elisabeth List, Homo Politicus - Femina Privata. Thesen zur Kritik der politischen
Anthropologie, in: J. Conrad und U. Konnertz, Weiblichkeit in der Moderne, a.a.O.
(Anm. 50), S. 80.

63 Solche Argumentationen gegenüber frauenspezifischen bzw. feministischen Positionen sind

so hinreichend bekannt, dass sie mittlerweile mit einem eigenen Terminus bezeichnet werden :

«downstream»-Phänomen; vgl. Louise Marcil-Lacoste, The Trivialization of the Notion of
Equality, in: S. Harding and M. Hintikka, Discovering Reality, op. cit. (Anm. 53), S. 127.

64 Frei nach Friedrich Schlegel.

166


	Georg Simmels "Weibliche Kultur" wiedergelesen : aus Anlass des Nachdenkens über feministische Wissenschaftskritik

