Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Jenseits der Wissenschaft, diesseits der Weisheit : tiber das Argerliche
der Philosophie

Autor: Kohler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 47/88

GEORG KOHLER
Jenseits der Wissenschaft, diesseits der Weisheit

Uber das Argerliche der Philosophie

«Etwas bei Dir (und auch bei anderen Philosophen) erstaunt mich allerdings:
Du schreibst, dass der philosophische Diskurs am Ende nichts anderes sei, als
eine unerbittliche Art, zu verlieren und verloren zu gehen. Das ist wohl nur
allzu wahr. Aber es scheint, dass Du dies in einem positiven Lichte sehen
kannst, da Du weiter schreibst, dass der Satz vom Verlorengehen und
Verlieren der Reflexion eben jene Erfahrung benenne, die Dein Buch provo-
ziert habe — und die es, wie Du hoffest, selbst auch wieder produziere. Wie
kann man so etwas nur hoffen?»

Das ist ein Zitat aus einem Brief Walter Otts!, der fiir ein Buch dankte, das
ich ithm zugeschickt hatte. Die Feststellungen, auf die er sich bezieht, finden
sich im Vorwort dieses Buches?, meiner Habilitationsschrift, die sich librigens
nur sehr sparsam solcher Literarismen bedient und — auf rationale Uberpriif-
barkeit erpicht — den Argumentationsstandards analytischen Philosophierens
zu geniigen versucht. Meine Antwort auf Walter Otts Frage nach der besonde-
ren Vergeblichkeit philosophischer Reflexion sucht nach den verbindenden
Féaden und denkbaren Fluchtlinien im Verhiltnis von Wissenschaft, Philoso-
phie und Weisheit.

Wofiir soll ich mich rechtfertigen? — Nicht fiir das Eingestindnis der
Vorlaufigkeit meines Textes, aber wohl fiir die befremdliche Freude an
diesem Mangel.

Du sagst: «Das ist das Argerliche an der Philosophie: Wihrend die
Einzelwissenschaften — bei allen Unsicherheiten, die aktuelle, noch ungeldste
Probleme auch dort auszulésen pflegen — doch einen mehr oder minder
grossen Stock gesicherten Wissens vorweisen konnen, wilzt man in der
Philosophie seit eh und je dieselben Probleme, ohne dass man Resultate

1 Walter Ott ist Professor fiir Privatrecht und Rechtsphilosophie an der Universitét Ziirich.

2 G. Kohler, Handeln und Rechtfertigen. Untersuchungen zur Struktur der praktischen Ratio-
nalitdt, Frankfurt 1988. Die Aussage, die Ott moniert, ist das verdeckte Zitat eines Satzes von
Maurice Blanchot, dessen Fundstelle ich allerdings nicht mehr eruieren kann.

Korrespondenzadresse: PD Dr. Georg Kohler, Bellerivestr. 221, CH-8008 Ziirich

117



gefunden hitte, die auf die Anerkennung aller oder doch nur der meisten
Fachleute gestossen wiren — oder ist Philosophie letztlich nur ein Spiel 7»

«. .. nur ein Spiel» — nach dieser Bemerkung lidge es nahe, das Spielen,
seine eigentiimliche Verbindlichkeit, Ernsthaftigkeit und Unentbehrlichkeit
fiir alles Lebendige zu verteidigen gegen die versteinerte Diktatur eines
objektivistischen Realitatsprinzips. Das konnte das Spiel der Philosophie in
Schutz nehmen und deren Niederlagen entschuldigen vor den rationalen
Instanzen szientifischer Wirklichkeitspriifung, diesen unantastbaren Richtern
mit Namen wie Wissensakkumulation, Experiment, Falsifizierbarkeit, Kon-
sens der scientific community, logische Konsistenz, zwingende Evidenz etc.,
vor denen die besonderen Geistestiatigkeiten mit dem Nimbus der Wissen-
schaftlichkeit so glinzend zu bestehen vermodgen.

Aber ich mochte jetzt nicht an die Notwendigkeit des Spiels erinnern,
sondern an den Preis und die Voraussetzungen von wissenschaftlicher Ver-
bindlichkeit. Ich gebe zu, das ist kein originelles Argument. Es ist ein Topos
der Wissenschaftskritik, dass alle Wissenschaftlichkeit auf dem Nichtge-
stelltsein der Fragen beruht, die nach den Griinden jener Grundannahmen
fragen, auf deren Basis liberhaupt so etwas wie Fortschritt geschehen kann.
Nicht gestellt sind diese Fragen mit dem vollen Recht des pragmatischen
Verstandes. Offenkundig erschliessen die moglichen Antworten auf sie nam-
lich nicht neue Fundamente, sondern das Gegenteil: Bodenlosigkeit. Man
erfahrt mit und dank ihnen zwar, dass — nach Heideggers provokantem Satz —
»die Wissenschaft nicht denkt», also die Herkunft jener Bedingungen nicht
reflektiert, unter denen sie etwas als wahr oder als falsch erkennt, als tunlich
oder untunlich unterscheidet und als methodisch beherrschbar sich zurichtet.
Aber aus dieser Bedingtheitserfahrung folgt keine Aufstockung «gesicherten
Wissens», sondern die Vertiefung der Einsicht in das geschichtliche Spiel
unverfligbarer Vorgegebenheiten, der Nachblick in den unvorhersehbaren
Wandel der «Paradigmen».

Die Ritzen zwischen den Grundprinzipien 6ffnen sich also immer wieder
weit genug, um die Illusion des Beginnens bei den Urspriingen und des
Stehens auf absoluten Seinsbdden als ein abgriindiges Stiirzen durch die
wechselnden Kulissen eines ritselhaften Welttheaters erscheinen zu lassen.
Aufgrund dieser unheilbaren Hinfélligkeit (die meiner Generation zum ersten-
mal durch Heideggers Beobachtungen auf den Holzwegen der Metaphysik
wahrnehmbar wurde und die sich uns bald nach der pflichtschuldigen Emanzi-
pation vom Jargon der Eigentlichkeit in der Kuhnschen Untersuchung der
Strukturen wissenschaftlichen Fortschreitens auf tiberraschende Art bestétigt
hat), aufgrund und in Anerkennung dieser «unhintergehbaren» Hinfalligkeit

118



aller Anfinge und letzter Antworten hat Robert Spaemann’® fiir die Titigkeit
der Philosophie eine iiberzeugende Formulierung vorgeschlagen, die ich
gerne zitiere: Philosophie ist der «kontinuierliche Diskurs iiber letzte Fragen»,
und «letzte Fragen» sind, per definitionem solche, die am Ende der normalen,
soll heissen, wissenschaftlichen Diskurse zwar offen, aber zugunsten der
konsensuellen Stabilitit dieser Diskurse immer ungestellt bleiben — »die
Wissenschaft denkt nicht». . .

Letzte Fragen haben viele Antworten. Alle genuine Philosophie besteht im
Versuch, diese zu finden. Aber jede Antwort entpuppt sich immer wieder und
sozusagen gegen ihren eigenen Willen als ein anderes Verfahren, die alten
Fragen in neuen Modi zur Diskussion zu stellen. Das perpetuum mobile, das
sich in diesen Metamorphosen zeigt, ist der Anspruch und vor allem der
erstaunliche und bemerkenswerte «Uberschuss» der letzten Fragen iiber alle
gegebenen Antworten hinaus, — eben dies, was macht, dass der «philosophi-
sche Diskurs am Ende nichts anderes sein kann, als eine unerbittliche Art zu
verlieren und verlorenzugehen».

Spaemanns Bestimmung der Philosophie hat konstatierenden und spekula-
tiven Wert. Zunichst erinnert sie die Unaufhorlichkeit des Philosophenstreits.

Der Streit der Philosophen ist élter als der Name, der dies Tun identifiziert.
Noch bevor von Philosophie im ausdriicklichen Sinne die Rede war, entzweite
sich das Denken iiber die Natur des Seienden und entwarf damit die Perma-
nenz der Krise, als die sich Philosophie fortan realisierte und reproduzierte. —
Sinnlos? — Jedenfalls nicht irrational, sondern in der nachvollziehbaren Form
eines «kontinuierlichen Diskurses»: Die Kritik des Aristoteles an den platoni-
schen Ideen wird von der Verwandlung des griechischen Kosmos in die
mittelalterliche ordo liberboten. Die objektiven Gewissheiten des subjektiven
Geistes, auf die sich die Neuzeit reduziert hat, werden von den Reflexionsspi-
ralen einer sich zersetzenden Aufkliarung demaskiert; die Figuren des Kapital-
prozesses oder des Unbewussten erscheinen und werden zugleich selber
denunziert: als Verkleidungen jenes Willens, der am Ende nur sich allein
steigern, also eigentlich nichts will. Fir Heidegger schliesslich vollendet sich
in den nachhegelschen Erben europiischer Metaphysik eine zweitausendjah-
rige Epoche onto-theologischer Selbstillusionierung und der Achtlosigkeit
gegeniiber dem — buchstéblich «unvorstellbaren» — Geschick der Sprache und
des «Seins», das sich der Logik der Rationalitit entzieht und den unversiegli-
chen Streit der Philosophen produziert.

3 Vgl. Robert Spaemann, Der Streit der Philosophen, in: H. Liibbe (Hg.), Wozu Philosophie?
Stellungnahmen eines Arbeitskreises, Berlin u.a. 1978, S.91-106.

119



Denkt man die Philosophie von aussen, nicht philosophierend, sondern im
sezierenden Bewusstsein des Naturforschers, der zwischen sich und seinen
Priparaten zu trennen weiss und sicher ist, dass es nicht um ihn geht, wenn er
gegebene Ordnungen studiert, dann konnte man die Evolution der Philosophie
mit dem umgekehrten Prinzip der russischen Puppen vergleichen.

Statt immer neue, verkleinerte Replikate ihrer selbst aus dem Bauch ihrer
Texte zu befordern, bildet sich die philosophische Babuschka um einen Kern
«letzter Fragen», indem jede ihrer daraus wachsenden Antwortgestalten einen
neuen Frageanspruch gebiert, dessen Befriedigung die Einverleibung der
friiheren Antworten verlangt — und so ad infinitum.

Es sind durchaus wesentliche Ziige, die dem neutralen Beobachter philoso-
phischer Stammb#ume und Generationen ins Auge fallen: was Philosophie ist,
ist nur im Zusammenhang ihrer eigenen Naturgeschichte und Geschichtsnatur
zu erkldaren. Philosophie regeneriert sich in der Auseinandersetzung mit
vorhandenem Wissen und vor allem in der Reflexion auf sich selbst. Jedes
Philosophieren steht notwendigerweise in der eigenen Zeit und denkt — in
seiner jeweiligen Gipfelposition — das, was an der Zeit ist. Philosophie ist —
gerade in ihrer unaufhorlichen, fortschrittsverunmoglichenden Selbstiiberho-
lung — stets der Versuch umfassender rationaler Selbstverstindigung. Glei-
chermassen gebrochen wie angetrieben vom Bediirfnis weiterzufragen, will
sich das philosophische Subjekt einer maximalen Weite vorhandenen Wis-
sens, erreichter Reflexionsniveaus und widerspriichlicher Aktualititen Off-
nen, um sich erst in einer begrifflichen Totalitdtserkenntnis zu schliessen und
heilen zu lassen.

Die Sache der Philosophie ist nie zuende, weil sie es threm Wesen nach
nicht sein kann.

Das wire in der Signatur unserer siebziger und achtziger Jahre zu beweisen,
an Jacques Derrida zum Beispiel, der im Streit der Philosophen den Vollzug
der différance entdeckt, den urspriinglichen Aufschub gegenwirtiger Ganz-
heitserkenntnis durch die immer schon vergangene Verschiebung des Gewus-
sten ins Gewesene und also Fragliche, des Ausgesprochenen ins Verneinbare,
des Negierten ins Gesetzte. Oder mit Peter Sloterdijk, der den herrschenden
Weltgeist des Westens nicht mehr als «Verblendungszusammenhang», son-
dern als durchschauendes, aber zynisches Bewusstsein der eigenen Wider-
spriichlichkeit und Liigenhaftigkeit diagnostiziert, als die Wahrheitsunemp-
findlichkeit systematischen Funktionierens, der alles in Aquivalenzen be-
schreibbar und insofern gleichgiiltig geworden erscheint.

Derrida wie Sloterdijk sind Beispiele philosophischer Wahrnehmung auf
der Hohe des heute Formulierbaren; neue, von den Vorrdten eines langen

120



Diskurses zehrende Abgeltungen der Uberschiisse und Anspriiche altbekann-
ter, durch die Serie ihrer fritheren Antworten freilich verinderter, «verschobe-
ner», also zusammengehoriger, aber nichtidentischer Fragen — nach Gott und
der Welt, der Seele und dem Seienden, nach den dussersten Moglichkeiten des
Wissens, der Realitit des Realen, den Massstdben des Handelns, den Horizon-
ten der Hoffnung, nach den bestimmenden Umrissen menschlicher Existenz.
Inkommensurabel den Erfolgskriterien von Wissenschaftlichkeit, sind die
Feststellungen philosophischer Theorie — bei all ihrer voraussehbaren Relati-
vierung durch die Selbstverstindigungen und -deutungen kiinftiger Bewusst-
seinsgenerationen — dennoch vernunftnotwendig. Denn sie gehorchen dem
Gravitieren der Rationalitit, dieser heimlichen, von den Muskeln des gesun-
den Menschenverstandes meist ganz und gar iiberspielten, absoluten Neigung
des Geistes, weiterzudenken, bis ihm alle Grenzen, Vorldufigkeiten und
Partikularititen dessen, was er zu kennen glaubt, offenbar endlich und endlich
offenbar geworden sind.

Spaemanns Satz iiber die Philosophie fiihrt fast von allein zur Antwort auf die
Frage, die er unvermeidlich weckt: Warum iiberhaupt Philosophie? Zugéng-
lich ist diese Antwort allerdings nicht dem graden Blick, der unbeweglich von
aussen aufs Philosophieren starrt, sondern erst im Medium der Sache, die sie
reflektiert. «Was das reine Denken soll, hat noch niemand verstanden, der es
nicht selbst versuchte.»* Das heisst, iibersetzt in die Metapher vom Gravitie-
ren der Rationalitét, dass man den Sog, die Schwerkraft zu den letzten Fragen
selber spiiren muss, um in diesem Ziehen zugleich das Bediirfnis der Philoso-
phie zu erleben, den verniinftigen Trieb nach Befreiung vom Wissen des
Nicht-Wissens, kurz: um die Existenz der Philosophie im Streben nach dem
Begreifen des Ganzen zu finden.

Wer aber das «reine Denken» versucht und damit ins Philosophieren geriit,
der entdeckt in den unerschopflichen Uberschiissen der letzten Fragen nicht
mehr bloss den Mangel, sondern auch eine paradoxe Erfiillung des Wunsches
nach Heilung und Totalitit des Wissens.

Dass man fragen muss, bedeutet ja ineins, dass man Fragen har. Und Fragen
zu haben ist der Ausdruck der menschenmoglichen Unendlichkeit, der der
Philosophie und dem philosophierenden Dasein bestitigt, dass es in der Tat
ist, was der Trieb der Vernunft voraussetzt: namlich «mehr» und d. h. immer

4 Vgl. Riidiger Bubner, Was kann, soll und darf Philosophie?, in H. Liibbe (Hg.), Wozu
Philosophie? a.a.0O., S.1-16.

124



nicht ganz das, was es sein konnte. Die Negativitdt der Erfahrung, dass
Antworten nur Provisorien sind, ist die Verneinung des Perfekten, des endlich
Gemachten, des ein fiir allemal Entschiedenen. Sie verbiirgt, dass wir Leben-
dige sind, unverwechselbar gegenwirtig und zukunftsfihig.

Die Moglichkeit, gegebene Antworten auf letzte Fragen mit guten Griinden
zu liberschreiten, ohne dabei von einer archimedischen Illusion Gebrauch
machen zu miissen, ist die Bedingung fiir dreierlei Erkenntnis. Fir die
Erkenntnis der aktuellen Situation, die uns bestimmt; fiir die Erkenntnis der
unendlichen Wirklichkeit von Moglichkeiten, der wir angehdren und die
immer noch reicher ist, grosser und iiberraschender als jede Vorstellung, die
wir von ihr schon gebildet haben. Und nur dort, wo es immer neue letzte
Fragen gibt, kann es zu den hellen Augenblicken wissenden Nicht-Wissens
des Ganzen kommen, in denen die Philosophie ihr Gesetz endlich erfiillt: auf
verniinftige Weise nach der Weisheit strebend, diese zu beriihren.

... Soviel zur Rechtfertigung meiner Freude am Verlieren und Verlorenge-
hen philosophischer Reflexion. . .

*

Philosophie ist nicht Weisheit. Philosophie bewegt sich und ist Bewegung im
Rhythmus der Rationalitédt, im Wechselschritt von Antwort und tiberschies-
sender Frage. Weisheit dagegen ist Angekommen-Sein. Sie ist von Anfang an
beim Ganzen — aber jenseits der Diskurse und ausserhalb jener rekonstruierba-
ren Kontinuititen, die zum Element des Philosophierens und zum Fortgang
der Philosophie gehdren. Sowenig die Weisheit sucht — ihre Sache ist das
Treffen der Wahrheit, der vollen Wahrheit auf einen Schlag —, sowenig wird
sie sich durch die Anspriiche der Logik, durch deren Entweder-Oder und
unlosbare Bindung ans Widerspruchsprinzip, die Gegenwart des Ganzen
zerstreuen lassen. Alogisch, im Koan und durch Un-Sinn, im Ubersprung iiber
die diskursiven Grenzen des Denkens bezeugt sie die Priasenz einer mittel-
punktlosen Balance und wortlosen Informiertheit, die Erschiitterung und
Verwandlung durch ein Wissen, das sich redlich-rationaler Ausdifferenzie-
rung immer schon entzogen hat.

«Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muss man schweigen.» Im
Namen zwingender Klarheit fordert der beriihmte Schlussatz des <Tractatus»
die Unterscheidung zwischen Weisheit und Rationalitdt und ein asketisches
Schweigen; nicht aus Blindheit vor den Gewissheiten transrationaler Erleuch-
tungen, sondern aus Einsicht in deren Transrationalitit. «Das erste, was ich
hierzu sagen muss, ist, dass der sprachliche Ausdruck, den wir diesen
(mystischen) Erfahrungen geben, Unsinn ist», bemerkt Wittgenstein im

122



<Vortrag tiber Ethik> — und spricht damit vollkommen rational einen Satz aus,
der — indem er sich selber dementiert — unsinnig und sinnvoll zugleich jene
Sache der Weisheit erreicht, die allem rationalen Begreifen gleichwohl
entgeht. (Blickt man nédher hin, kann man dieselbe Paradoxalstruktur auch im
Schlussatz des Traktats entdecken.) — In der Nussschale einer einzigen
Aussage ist damit das Zwitterwesen der Philosophie skizziert: jenseits gesi-
cherter Wissenschaftlichkeit mit den Mitteln der Rationalitit aufs Ganze
gehend, das es diesseits der Weisheit nur im Uberschuss der Fragen gibt.

£

Anstelle eines Postscriptums: «Ich sitze mit einem Philosophen im Garten; er
sagt zu wiederholten Malen <Ich weiss, dass das ein Baum ist>, wobei er auf
einen Baum in unsrer Nihe zeigt. Ein Dritter kommt daher und hort das, und
ich sage ithm: ’Dieser Mensch ist nicht verriickt: Wir philosophieren nur.»
(Wittgenstein in <Uber Gewissheit>)

123






	Jenseits der Wissenschaft, diesseits der Weisheit : über das Ärgerliche der Philosophie

