
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Jenseits der Wissenschaft, diesseits der Weisheit : über das Ärgerliche
der Philosophie

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 47/88

GEORG KOHLER

Jenseits der Wissenschaft, diesseits der Weisheit

Über das Ärgerliche der Philosophie

«Etwas bei Dir (und auch bei anderen Philosophen) erstaunt mich allerdings:
Du schreibst, dass der philosophische Diskurs am Ende nichts anderes sei, als
eine unerbittliche Art, zu verlieren und verloren zu gehen. Das ist wohl nur
allzu wahr. Aber es scheint, dass Du dies in einem positiven Lichte sehen

kannst, da Du weiter schreibst, dass der Satz vom Verlorengehen und
Verlieren der Reflexion eben jene Erfahrung benenne, die Dein Buch provoziert

habe - und die es, wie Du hoffest, selbst auch wieder produziere. Wie
kann man so etwas nur hoffen?»

Das ist ein Zitat aus einem Brief Walter Otts', der für ein Buch dankte, das

ich ihm zugeschickt hatte. Die Feststellungen, auf die er sich bezieht, finden
sich im Vorwort dieses Buches2, meiner Habilitationsschrift, die sich übrigens
nur sehr sparsam solcher Literarismen bedient und - auf rationale Überprüfbarkeit

erpicht - den Argumentationsstandards analytischen Philosophierens
zu genügen versucht. Meine Antwort auf Walter Otts Frage nach der besonderen

Vergeblichkeit philosophischer Reflexion sucht nach den verbindenden
Fäden und denkbaren Fluchtlinien im Verhältnis von Wissenschaft, Philosophie

und Weisheit.
Wofür soll ich mich rechtfertigen? - Nicht für das Eingeständnis der

Vorläufigkeit meines Textes, aber wohl für die befremdliche Freude an
diesem Mangel.

Du sagst: «Das ist das Ärgerliche an der Philosophie: Während die
Einzelwissenschaften - bei allen Unsicherheiten, die aktuelle, noch ungelöste
Probleme auch dort auszulösen pflegen - doch einen mehr oder minder

grossen Stock gesicherten Wissens vorweisen können, wälzt man in der

Philosophie seit eh und je dieselben Probleme, ohne dass man Resultate

1 Walter Ott ist Professor für Privatrecht und Rechtsphilosophie an der Universität Zürich.
2 G. Kohler. Handeln und Rechtfertigen. Untersuchungen zur Struktur der praktischen

Rationalität, Frankfurt 1988. Die Aussage, die Ott moniert, ist das verdeckte Zitat eines Satzes von
Maurice Blanchot, dessen Fundstelle ich allerdings nicht mehr eruieren kann.

Korrespondenzadresse: PD Dr. Georg Kohler, Bellerivestr. 221, CH-8008 Zürich

117



gefunden hätte, die auf die Anerkennung aller oder doch nur der meisten
Fachleute gestossen wären - oder ist Philosophie letztlich nur ein Spiel?»

«.. nur ein Spiel» - nach dieser Bemerkung läge es nahe, das Spielen,
seine eigentümliche Verbindlichkeit, Ernsthaftigkeit und Unentbehrlichkeit
für alles Lebendige zu verteidigen gegen die versteinerte Diktatur eines

objektivistischen Realitätsprinzips. Das könnte das Spiel der Philosophie in
Schutz nehmen und deren Niederlagen entschuldigen vor den rationalen
Instanzen szientifischer Wirklichkeitsprüfung, diesen unantastbaren Richtern
mit Namen wie Wissensakkumulation, Experiment, Falsifizierbarkeit, Konsens

der scientific community, logische Konsistenz, zwingende Evidenz etc.,
vor denen die besonderen Geistestätigkeiten mit dem Nimbus der
Wissenschaftlichkeit so glänzend zu bestehen vermögen.

Aber ich möchte jetzt nicht an die Notwendigkeit des Spiels erinnern,
sondern an den Preis und die Voraussetzungen von wissenschaftlicher
Verbindlichkeit. Ich gebe zu, das ist kein originelles Argument. Es ist ein Topos
der Wissenschaftskritik, dass alle Wissenschaftlichkeit auf dem Nichtge-
stelltsein der Fragen beruht, die nach den Gründen jener Grundannahmen

fragen, auf deren Basis überhaupt so etwas wie Fortschritt geschehen kann.
Nicht gestellt sind diese Fragen mit dem vollen Recht des pragmatischen
Verstandes. Offenkundig erschliessen die möglichen Antworten auf sie nämlich

nicht neue Fundamente, sondern das Gegenteil: Bodenlosigkeit. Man
erfährt mit und dank ihnen zwar, dass - nach Heideggers provokantem Satz -
»die Wissenschaft nicht denkt», also die Herkunft jener Bedingungen nicht
reflektiert, unter denen sie etwas als wahr oder als falsch erkennt, als tunlich
oder untunlich unterscheidet und als methodisch beherrschbar sich zurichtet.
Aber aus dieser Bedingtheitserfahrung folgt keine Aufstockung «gesicherten
Wissens», sondern die Vertiefung der Einsicht in das geschichtliche Spiel
unverfügbarer Vorgegebenheiten, der Nachblick in den unvorhersehbaren
Wandel der «Paradigmen».

Die Ritzen zwischen den Grundprinzipien öffnen sich also immer wieder
weit genug, um die Illusion des Beginnens bei den Ursprüngen und des

Stehens auf absoluten Seinsböden als ein abgründiges Stürzen durch die
wechselnden Kulissen eines rätselhaften Welttheaters erscheinen zu lassen.

Aufgrund dieser unheilbaren Hinfälligkeit (die meiner Generation zum erstenmal

durch Heideggers Beobachtungen auf den Holzwegen der Metaphysik
wahrnehmbar wurde und die sich uns bald nach der pflichtschuldigen Emanzipation

vom Jargon der Eigentlichkeit in der Kuhnschen Untersuchung der
Strukturen wissenschaftlichen Fortschreitens auf überraschende Art bestätigt
hat), aufgrund und in Anerkennung dieser «unhintergehbaren» Hinfälligkeit

118



aller Anfänge und letzter Antworten hat Robert Spaemann3 für die Tätigkeit
der Philosophie eine überzeugende Formulierung vorgeschlagen, die ich

gerne zitiere : Philosophie ist der «kontinuierliche Diskurs über letzte Fragen»,
und «letzte Fragen» sind, per definitionem solche, die am Ende der normalen,
soll heissen, wissenschaftlichen Diskurse zwar offen, aber zugunsten der

konsensuellen Stabilität dieser Diskurse immer ungestellt bleiben - »die
Wissenschaft denkt nicht».

Letzte Fragen haben viele Antworten. Alle genuine Philosophie besteht im
Versuch, diese zu finden. Aber jede Antwort entpuppt sich immer wieder und

sozusagen gegen ihren eigenen Willen als ein anderes Verfahren, die alten

Fragen in neuen Modi zur Diskussion zu stellen. Das perpetuum mobile, das

sich in diesen Metamorphosen zeigt, ist der Anspruch und vor allem der
erstaunliche und bemerkenswerte «Überschuss» der letzten Fragen über alle

gegebenen Antworten hinaus, - eben dies, was macht, dass der «philosophische

Diskurs am Ende nichts anderes sein kann, als eine unerbittliche Art zu
verlieren und verlorenzugehen».

Spaemanns Bestimmung der Philosophie hat konstatierenden und spekulativen

Wert. Zunächst erinnert sie die Unaufhörlichkeit des Philosophenstreits.
Der Streit der Philosophen ist älter als der Name, der dies Tun identifiziert.

Noch bevor von Philosophie im ausdrücklichen Sinne die Rede war, entzweite
sich das Denken über die Natur des Seienden und entwarf damit die Permanenz

der Krise, als die sich Philosophie fortan realisierte und reproduzierte. -
Sinnlos? - Jedenfalls nicht irrational, sondern in der nachvollziehbaren Form
eines «kontinuierlichen Diskurses»: Die Kritik des Aristoteles an den platonischen

Ideen wird von der Verwandlung des griechischen Kosmos in die
mittelalterliche ordo überboten. Die objektiven Gewissheiten des subjektiven
Geistes, auf die sich die Neuzeit reduziert hat, werden von den Reflexionsspiralen

einer sich zersetzenden Aufklärung demaskiert; die Figuren des Kapital-
prozesses oder des Unbewussten erscheinen und werden zugleich selber
denunziert: als Verkleidungen jenes Willens, der am Ende nur sich allein
steigern, also eigentlich nichts will. Für Heidegger schliesslich vollendet sich
in den nachhegelschen Erben europäischer Metaphysik eine zweitausendjährige

Epoche onto-theologischer Selbstillusionierung und der Achtlosigkeit
gegenüber dem - buchstäblich «unvorstellbaren» - Geschick der Sprache und
des «Seins», das sich der Logik der Rationalität entzieht und den unversiegli-
chen Streit der Philosophen produziert.

3 Vgl. Robert Spaemann, Der Streit der Philosophen, in: H. Lübbe (Hg.), Wozu Philosophie?
Stellungnahmen eines Arbeitskreises, Berlin u.a. 1978, S. 91-106.

119



Denkt man die Philosophie von aussen, nicht philosophierend, sondern im
sezierenden Bewusstsein des Naturforschers, der zwischen sich und seinen

Präparaten zu trennen weiss und sicher ist, dass es nicht um ihn geht, wenn er
gegebene Ordnungen studiert, dann könnte man die Evolution der Philosophie
mit dem umgekehrten Prinzip der russischen Puppen vergleichen.

Statt immer neue, verkleinerte Replikate ihrer selbst aus dem Bauch ihrer
Texte zu befördern, bildet sich die philosophische Babuschka um einen Kern
«letzter Fragen», indem jede ihrer daraus wachsenden Antwortgestalten einen

neuen Frageanspruch gebiert, dessen Befriedigung die Einverleibung der

früheren Antworten verlangt - und so ad infinitum.
Es sind durchaus wesentliche Züge, die dem neutralen Beobachter

philosophischer Stammbäume und Generationen ins Auge fallen: was Philosophie ist,
ist nur im Zusammenhang ihrer eigenen Naturgeschichte und Geschichtsnatur

zu erklären. Philosophie regeneriert sich in der Auseinandersetzung mit
vorhandenem Wissen und vor allem in der Reflexion auf sich selbst. Jedes

Philosophieren steht notwendigerweise in der eigenen Zeit und denkt - in
seiner jeweiligen Gipfelposition - das, was an der Zeit ist. Philosophie ist -
gerade in ihrer unaufhörlichen, fortschrittsverunmöglichenden Selbstüberholung

- stets der Versuch umfassender rationaler Selbstverständigung.
Gleichermassen gebrochen wie angetrieben vom Bedürfnis weiterzufragen, will
sich das philosophische Subjekt einer maximalen Weite vorhandenen

Wissens, erreichter Reflexionsniveaus und widersprüchlicher Aktualitäten
öffnen, um sich erst in einer begrifflichen Totalitätserkenntnis zu schliessen und
heilen zu lassen.

Die Sache der Philosophie ist nie zuende, weil sie es ihrem Wesen nach

nicht sein kann.
Das wäre in der Signatur unserer siebziger und achtziger Jahre zu beweisen,

an Jacques Derrida zum Beispiel, der im Streit der Philosophen den Vollzug
der différance entdeckt, den ursprünglichen Aufschub gegenwärtiger
Ganzheitserkenntnis durch die immer schon vergangene Verschiebung des Gewus-
sten ins Gewesene und also Fragliche, des Ausgesprochenen ins Verneinbare,
des Negierten ins Gesetzte. Oder mit Peter Sloterdijk, der den herrschenden

Weltgeist des Westens nicht mehr als «Verblendungszusammenhang»,
sondern als durchschauendes, aber zynisches Bewusstsein der eigenen
Widersprüchlichkeit und Lügenhaftigkeit diagnostiziert, als die Wahrheitsunemp-
findlichkeit systematischen Funktionierens, der alles in Äquivalenzen
beschreibbar und insofern gleichgültig geworden erscheint.

Derrida wie Sloterdijk sind Beispiele philosophischer Wahrnehmung auf
der Höhe des heute Formulierbaren; neue, von den Vorräten eines langen

120



Diskurses zehrende Abgeltungen der Überschüsse und Ansprüche altbekannter,

durch die Serie ihrer früheren Antworten freilich veränderter, «verschobener»,

also zusammengehöriger, aber nichtidentischer Fragen - nach Gott und
der Welt, der Seele und dem Seienden, nach den äussersten Möglichkeiten des

Wissens, der Realität des Realen, den Massstäben des Handelns, den Horizonten

der Hoffnung, nach den bestimmenden Umrissen menschlicher Existenz.
Inkommensurabel den Erfolgskriterien von Wissenschaftlichkeit, sind die

Feststellungen philosophischer Theorie - bei all ihrer voraussehbaren
Relativierung durch die Selbstverständigungen und -deutungen künftiger Bewusst-

seinsgenerationen - dennoch vernunftnotwendig. Denn sie gehorchen dem

Gravitieren der Rationalität, dieser heimlichen, von den Muskeln des gesunden

Menschenverstandes meist ganz und gar überspielten, absoluten Neigung
des Geistes, weiterzudenken, bis ihm alle Grenzen, Vorläufigkeiten und

Partikularitäten dessen, was er zu kennen glaubt, offenbar endlich und endlich
offenbar geworden sind.

*

Spaemanns Satz über die Philosophie führt fast von allein zur Antwort auf die

Frage, die er unvermeidlich weckt: Warum überhaupt Philosophie? Zugänglich

ist diese Antwort allerdings nicht dem graden Blick, der unbeweglich von
aussen aufs Philosophieren starrt, sondern erst im Medium der Sache, die sie

reflektiert. «Was das reine Denken soll, hat noch niemand verstanden, der es

nicht selbst versuchte.»4 Das heisst, übersetzt in die Metapher vom Gravitieren

der Rationalität, dass man den Sog, die Schwerkraft zu den letzten Fragen
selber spüren muss, um in diesem Ziehen zugleich das Bedürfnis der Philosophie

zu erleben, den vernünftigen Trieb nach Befreiung vom Wissen des

Nicht-Wissens, kurz: um die Existenz der Philosophie im Streben nach dem

Begreifen des Ganzen zu finden.
Wer aber das «reine Denken» versucht und damit ins Philosophieren gerät,

der entdeckt in den unerschöpflichen Überschüssen der letzten Fragen nicht
mehr bloss den Mangel, sondern auch eine paradoxe Erfüllung des Wunsches

nach Heilung und Totalität des Wissens.

Dass man fragen muss, bedeutet ja ineins, dass man Fragen hat. Und Fragen
zu haben ist der Ausdruck der menschenmöglichen Unendlichkeit, der der

Philosophie und dem philosophierenden Dasein bestätigt, dass es in der Tat

ist, was der Trieb der Vernunft voraussetzt: nämlich «mehr» und d. h. immer

4 Vgl. Rüdiger Bubner, Was kann, soll und darf Philosophie?, in H. Lübbe (Hg.), Wozu

Philosophie? a.a.O., S. 1-16.

121



nicht ganz das, was es sein könnte. Die Negativität der Erfahrung, dass

Antworten nur Provisorien sind, ist die Verneinung des Perfekten, des endlich
Gemachten, des ein für allemal Entschiedenen. Sie verbürgt, dass wir Lebendige

sind, unverwechselbar gegenwärtig und zukunftsfähig.
Die Möglichkeit, gegebene Antworten auf letzte Fragen mit guten Gründen

zu überschreiten, ohne dabei von einer archimedischen Illusion Gebrauch
machen zu müssen, ist die Bedingung für dreierlei Erkenntnis. Für die
Erkenntnis der aktuellen Situation, die uns bestimmt; für die Erkenntnis der

unendlichen Wirklichkeit von Möglichkeiten, der wir angehören und die
immer noch reicher ist, grösser und überraschender als jede Vorstellung, die

wir von ihr schon gebildet haben. Und nur dort, wo es immer neue letzte

Fragen gibt, kann es zu den hellen Augenblicken wissenden Nicht-Wissens
des Ganzen kommen, in denen die Philosophie ihr Gesetz endlich erfüllt: auf

vernünftige Weise nach der Weisheit strebend, diese zu berühren.

Soviel zur Rechtfertigung meiner Freude am Verlieren und Verlorengehen

philosophischer Reflexion.

*

Philosophie ist nicht Weisheit. Philosophie bewegt sich und ist Bewegung im
Rhythmus der Rationalität, im Wechselschritt von Antwort und überschies-
sender Frage. Weisheit dagegen ist Angekommen-Sein. Sie ist von Anfang an

beim Ganzen - aber jenseits der Diskurse und ausserhalb jener rekonstruierbaren

Kontinuitäten, die zum Element des Philosophierens und zum Fortgang
der Philosophie gehören. Sowenig die Weisheit sucht - ihre Sache ist das

Treffen der Wahrheit, der vollen Wahrheit auf einen Schlag -, sowenig wird
sie sich durch die Ansprüche der Logik, durch deren Entweder-Oder und
unlösbare Bindung ans Widerspruchsprinzip, die Gegenwart des Ganzen

zerstreuen lassen. Alogisch, im Koan und durch Un-Sinn, im Übersprung über
die diskursiven Grenzen des Denkens bezeugt sie die Präsenz einer
mittelpunktlosen Balance und wortlosen Informiertheit, die Erschütterung und

Verwandlung durch ein Wissen, das sich redlich-rationaler Ausdifferenzierung

immer schon entzogen hat.

«Wovon man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen.» Im
Namen zwingender Klarheit fordert der berühmte Schlussatz des <Tractatus>

die Unterscheidung zwischen Weisheit und Rationalität und ein asketisches

Schweigen; nicht aus Blindheit vor den Gewissheiten transrationaler Erleuchtungen,

sondern aus Einsicht in deren Transrationalität. «Das erste, was ich
hierzu sagen muss, ist, dass der sprachliche Ausdruck, den wir diesen

(mystischen) Erfahrungen geben, Unsinn ist», bemerkt Wittgenstein im

122



<Vortrag über Ethik> - und spricht damit vollkommen rational einen Satz aus,
der - indem er sich selber dementiert - unsinnig und sinnvoll zugleich jene
Sache der Weisheit erreicht, die allem rationalen Begreifen gleichwohl
entgeht. (Blickt man näher hin, kann man dieselbe Paradoxalstruktur auch im
Schlussatz des Traktats entdecken.) - In der Nussschale einer einzigen
Aussage ist damit das Zwitterwesen der Philosophie skizziert: jenseits
gesicherter Wissenschaftlichkeit mit den Mitteln der Rationalität aufs Ganze

gehend, das es diesseits der Weisheit nur im Überschuss der Fragen gibt.

*

Anstelle eines Postscriptums: «Ich sitze mit einem Philosophen im Garten; er

sagt zu wiederholten Malen <Ich weiss, dass das ein Baum ist>, wobei er auf
einen Baum in unsrer Nähe zeigt. Ein Dritter kommt daher und hört das, und
ich sage ihm: 'Dieser Mensch ist nicht verrückt: Wir philosophieren nur.»
(Wittgenstein in <Über Gewissheit>)

123




	Jenseits der Wissenschaft, diesseits der Weisheit : über das Ärgerliche der Philosophie

