
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Weisheit in einer Welt des Widerstreits

Autor: Welsch, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 47/88

WOLFGANG WELSCH

Weisheit in einer Welt des Widerstreits

Der Beitrag umfasst drei Abschnitte mit unterschiedlichem Darstellungscharakter:

das wörtliche Protokoll meiner Ausführungen zu «Einführung in einen

Text»; die gestraffte Niederschrift meiner Äusserungen zu Textpassagen
Lyotards; eine Paraphrase meiner Reflexionen zum Thema Weisheit. Nichts
ist original, nichts erfunden.

I. «Texteinführung»

1.

Ich lese (im Programm): «Lektüre eines Lyotard-Textes aus <Le Différend>;
Einführung durch Wolfgang Welsch.»
Und ich frage mich: Was heisst das? Was soll ich da tun? Was soll das sein:

Einführung - in einen Text, gar: in die Lektüre eines Textes?

Was muss ein Text sein, damit in ihn einzuführen ist?

«Einführung», das ist so etwas wie Initiation.
Dann muss der Text - denn es ist in Mysterien, dass man einführt - etwas

Mysteriöses sein, etwas Mysterienhaftes an sich haben. Der Text - nichts
Profanes, nichts Alltägliches, sondern etwas Geheimnisvolles. Eine Niederschrift

höheren, vielleicht gar heiligen Wissens. Die Schrift des Textes -
heilige Schrift. Das muss es sein: Ein Text muss als heiliger Text vermeint
sein, wenn es in ihn einzuführen gilt.

Aber vielleicht ist gerade dann eine Einführung unmöglich. Denn einführen
könnte allenfalls ein Eingeweihter, jemand, der über Erfahrung verfügt, über

beglaubigte Erfahrung - ein Experte also. Aber Experten sind blind.
Will man sich durch einen Blinden führen (und sei es nur: in einen Text

einführen) lassen?

Prof. Dr. Wolfgang Welsch, Universität Bamberg, Fakultät Pädagogik, Philosophie, Psychologie,

Posfach, D-8600 Bamberg

99



2.

Zweiter Modus: Es handelt sich bei <Le Différend> um das 1983 in Paris

erschienene Hauptwerk eines französischen Philosophen namens Jean-François

Lyotard, der in den letzten Jahren vor allem als Theoretiker der sogenannten

«Postmoderne» von sich reden gemacht hat. Lyotard, 1924 in Versailles

geboren und bis 1987 in Vincennes à St. Denis lehrend, wurde erstmals
bekannt als Mitglied der Gruppe «Socialisme ou barbarie» und ist heute in der

grossen Menge der ehedem marxistischen französischen Intellektuellen -
einige haben den Absprung sehr früh gefunden, denken Sie an Merleau-Ponty,
andere haben länger gebraucht, Ihnen allen steht das Beispiel Sartre vor Augen

- derjenige, der sich (nach den üblichen Koketterien mit der Psychoanalyse)
gerade in den letzten Jahren in eine emphatisch philosophische Position

begeben hat - eine Position, die Lyotard nun aber als heutige Nachfolgeform
des Marxismus ausgibt. Genau diese beiden Momente seiner aktuellen Stellung

- die Philosophie-Emphase und die Marxismus-Mutation - erkennen Sie
in diesem Buch und den Ihnen vorliegenden Auszügen sehr deutlich. Das

erstere gleich im ersten Abschnitt. Nicht mehr Klassenkampf ist das Bewegende,

sondern: die Ehre des Denkens zu retten. Und die Marxismus-Mutation
finden Sie in den späteren Abschnitten: solcherart die Ehre des Denkens zu
retten und Philosoph zu sein, das soll jetzt - so Lyotards These - die einzige
Weise sein, wie man der spätkapitalistischen Herrschaftsform des ökonomischen

Diskurses postmarxistisch erfolgreich entgegentreten kann.

3.

(Und die dritte von insgesamt vier Versionen:)
Wir haben uns hier zusammengefunden zu einem Seminar, in dem der

Ankündigung zufolge «in Ausrichtung auf das Ziel eines gemeinsamen
Redens von der Sache postmetaphysischer Philosophie» andere Formen des

Sprechens über philosophische oder philosophisch relevante Texte erprobt
werden sollen.

Ich habe den Eindruck, dass wir mit diesem Vorhaben bislang nicht nur
Erfolge, sondern auch Schwierigkeiten hatten. Wir, die Teilnehmer, haben

nicht nur unterschiedliche Präferenzen und Vorstellungen mitgebracht. Sondern

wir haben unterschiedliche Sprachen, unterschiedliche Grundauffassungen,

etwas pathetisch gesagt: wir vertreten unterschiedliche Welten.

Beispielsweise: Als von Weisheit die Rede war, da hat einer für die

tranquillitas animae plädiert, eine andere aber Angstfähigkeit eingeklagt. Das

100



wird schwerlich vereinbar sein. Oder: eine Seite spricht von Distanz, eine
andere pocht dagegen auf Nähe, und wenn man sich dann auf das rechte Mass

einigt, so erweist sich bald, dass man zwar dasselbe Wort, aber nicht
denselben Begriff verwendet hat.

Man könnte, so fürchte ich, die Beispielsreihe beinahe der Länge unseres

bisherigen Zusammenseins koextensiv gestalten. Und ich glaube nicht, dass

die Probleme dieser - wie mir scheint offenkundigen, aber zu wenig beachteten

- Diversität von Diskursen dadurch gelöst werden können, dass man einen

weiteren, einen neuen gemeinsamen Diskurs sucht oder kreiert.
Dies beides zusammen aber: Das Problem heterogener Diskurse - meinem

Eindruck zufolge: unser Problem - und die Unmöglichkeit einer einheitlichen
Lösungsperspektive - wie sie ehedem als selbstverständlich erschienen sein
mochte -, genau das ist Gegenstand eines Werkes von Jean-François Lyotard,
dessen deutsche Übersetzung in diesen Tagen unter dem Titel Der Widerstreit
erscheint, woraus Sie hier einige Auszüge vorfinden.

*

Aber wozu erzählt er uns das? Wozu diese drei Versionen - und eine vierte hat

er noch angekündigt? Wozu diese drei oder vier Typen einer Einführung, wo
er uns dann am Ende vermutlich fragen wird, welchem Typ wir den Vorzug
geben? Wozu dieses langatmige Vorspiel, anstatt sich endlich zum Text zu
äussern? Hat er Hegel nicht gelesen (oder zuviel von dessen Vorreden)?

4.

Die vierte Version - die einzige, die ich hier vortrage - ist das bislang Gesagte
und das Folgende zusammen.

Eine Texteinführung soll gegeben werden. Eine? Es bestehen hundert

Möglichkeiten. Welche davon wählen? Welche, wenn man nur einige - drei
oder vier - vorstellen kann, auswählen?

Im Mass, wie die Möglichkeiten wirklich verschieden sind, schliessen sie

einander aus. Es gibt keine Koexistenz und keine Vertretung. Man muss sich

entscheiden. Und man tut das auch immer - egal was man tut. Nur gibt es für
diese Wahl und Entscheidung zuletzt - vermutlich - kein Kriterium.
Warum soll man diese Sprache wählen und nicht jene?
Warum diese Texteinführungstypen und nicht andere?

Warum in dieser Reihenfolge anstatt umgekehrt?
Genau dies ist das Problem (in einer seiner Spiegelungen).

Wenn - erstens - eine Reflexion auf den Sinn von «Texteinführung» das

101



Phänomen Text und somit auch diesen Text neu zu sehen gebietet: wenn -
zweitens - eine biographische Annäherung zielsicher auf Anfang und Ende
eines Textes zuzuführen vermag; wenn - drittens - eine Reflexion auf den

Problemfokus unserer Situation zur Kernfrage des Textes hinleitet; dann wird

- viertens -, da einerseits die Legitimität all dieser diversen Zugänge nicht in
Zweifel gezogen werden kann, andererseits aber ein generelles und gerechtes
Kriterium genau in dem Mass, wie diese Möglichkeiten different sind, fehlt,
die notwendig sich stellende Frage, welcher Zugang denn nun zu wählen oder

welcher Möglichkeit der Vorzug zu geben sei, unentscheidbar.

Und dann? (Denn es gibt keine epoché, pragmatisch muss man entscheiden.)

Dann entsteht eine letzte Frage: Gibt es in bezug auf einen solchen Widerstreit
noch eine Möglichkeit, damit im Sinn von Gerechtigkeit umzugehen?

Das ist die Kernfrage des Buches.
Sie wird dort im Blick auf die Diskursarten gestellt.
Ich habe sie hier im Blick auf Einführungsarten nahezubringen versucht.
Ich habe in das Buch eingeführt, indem ich es anwandte.

II. Widerstreit

1. Streit, Widerstreit, Opfer

Das Grundphänomen, das Lyotard expliziert, ist das des Widerstreits. Von
ihm und seiner Rekonstruktion hängen Lyotards Thesen und das Verständnis
seines Denkens ab. Gegenwärtig kann man gewiss nicht sagen, dass Lyotards
Konzeption im deutschen Sprachraum auf viel Verständnis träfe. Manchmal
wird schon die für Lyotard elementare Unterscheidung zwischen Streit und

Widerstreit übergangen und daraus eine «Widerlegung» gemacht1. Das ist
seinerseits ein exemplarischer Fall, dass ein Widerstreit als blosser Streit

genommen und eben damit intellektuelles Unrecht begangen wird.
Im französischen Denkraum kann die Konzeption des Widerstreits auf mehr

Verständnis rechnen. Das hat u.a. damit zu tun, dass eine Ontologie der

Heterogenität, wie sie (sprachphilosophisch gewendet) für die Konzeption des

Widerstreits tragend ist, seit Descartes in der französischen Tradition hei-

1 Vgl. neuerdings zu diesen Problemen Manfred Frank, Die Grenzen der Verständigung. Ein
Geistergespräch zwischen Lyotard und Habermas, Frankfurt 1988.

102



misch ist; man kann dort unschwer eine Linie von Descartes über Pascal bis zu
Bachelard und Lyotard ziehen. Zwar ist solche Heterogenität auch der
deutschen Tradition nicht einfach fremd - Kant etwa hat ihre Verfassung
eindringlich reflektiert, und Kant ist der Autor, dessen Wege Lyotard am

nachhaltigsten untersucht -, aber vergleichsweise neigt die deutschsprachige
Tradition doch stärker zur Verbindung, zur Globalperspektive, zum Totum.
Eine Bemerkung, die keineswegs das Unverständnis für Lyotards Denken

rechtfertigen, sondern im Gegenteil zum Erkennen und Überschreiten der
dafür verantwortlichen Barriere anhalten will.

Ein Streit liegt dort vor, wo bei einem Konflikt noch eine gemeinsame Basis
vorhanden ist, von der aus dieser Konflikt entschieden werden kann. Streit ist
Dissens auf der Basis von Konsens. Um einen Widerstreit hingegen handelt es

sich, sobald eine solche Basis nicht mehr gegeben ist. Widerstreit ist Dissens

auf der Basis von Dissens. Streit ist - vergleichsweise - ein Oberflächenphänomen,

Widerstreit ein Grundphänomen.
Im allgemeinen meint man, Streit finde sich vielfach, Widerstreit hingegen

selten. Manche Philosophen gehen sogar so weit, mit reflexiven Mitteln die

Unmöglichkeit eines Widerstreits dartun zu wollen. Das ist ein illusionäres

Unterfangen, das auf einer illusorischen Einschätzung beruht. Häufig verhält
es sich so, dass einem Konflikt, der vordergründig als Streit erscheint, in
Wahrheit ein Widerstreit zugrunde liegt. Oftmals meldet sich, wo Differenzen
auftauchen, die kaum der Rede wert zu sein scheinen, im Grunde ein
Widerstreit. Allzu oft bewegen wir uns scheinbar glatt über die Abgründe von
Widerstreiten hinweg. Streit kommt in der Wirklichkeit vor, Widerstreit ist ihr
Grundphänomen.

Widerstreite können sich überall finden. Einige Beispiele mögen das

illustrieren. Sie sind alle Lyotards Buch entnommen.
1. In der Auseinandersetzung zwischen Tarifpartnern geht es zunächst um

einen Streit, nicht um einen Widerstreit. Auf Arbeitgeber- und Arbeitnehmerseite

liegen unterschiedliche Interessen vor, die man aber im gemeinsamen
Rahmen von Tarifverhandlungen, also auf der Basis gemeinsam anerkannter
Definitionen und Institutionen zu verfolgen beschlossen hat2. Dieser gemeinsame

Rahmen hat aber seinerseits, wie jede Festlegung, gewisse Ausschlüsse

zur Kehrseite. Für ausgemacht gilt beispielsweise, dass die Arbeitskraft wie
eine Ware zu behandeln, nämlich (direkt oder indirekt) monetär abzugelten
ist. Ausgeschlossen ist damit der Einspruch, die Arbeitskraft sei keine Ware

2 Jean-François Lyotard, Der Widerstreit, München 1987 (frz. Le Différend, Paris 1983),
S. 27f. Im folgenden alle Belege im Text.

103



und sie so zu behandeln sei inhuman und illegitim. Reformerische Sozialdemokratie

und revolutionärer Marxismus - Akzeptanz und Kritik des

Warenprinzips - sind unvereinbar. Auf dieser tieferen Ebene besteht also nicht mehr
bloss ein Streit, sondern ein Widerstreit. Und dieser kann auf dem Boden von
Tarifverhandlungen unmöglich beigelegt werden. Denn in Tarifverhandlungen

einzutreten bedeutet eben, schon die eine Seite gewählt und gegen die
andere sich entschieden, bedeutet die Arbeitskraft als Ware definiert zu haben.

Soll der Widerstreit hier verhandelt, soll er als Streit behandelt werden, so

geschieht allein dadurch schon Unrecht. Dereine Anspruch (dermarxistische)
kann nur in einer Form Berücksichtigung finden, die ihn in seinem Prinzip
verkehrt. Streitgerechtigkeit bedeutet für Widerstreitsfälle immer strukturelle
Ungerechtigkeit. Die Behandlung eines Widerstreits als Streit macht (mindestens)

einen der Beteiligten zum Opfer.
2. Der drastischste Fall, an dem Fyotard dies expliziert, ist der Fall

Auschwitz. Ich beschränke mich auf eine von mehreren Versionen. Fyotard
stellt Auschwitz einmal als Ergebnis eines Widerstreits dar. Eine Diskursart,
die von den Nazis wiederbelebte mythische Erzählung, hat hier ihren Antipoden,

den Diskurs der Befragung und Interpretation, wie er dem jüdischen
Denken von jeher eigen und in der Moderne tragend geworden war, eliminiert.
Geschichtslose Zyklik wandte sich gegen das Ereignis, das Schondagewesene

gegen das Unverfügliche. Und die Kluft zwischen den beiden Diskursarten

war so gross, dass es nicht einmal zu irgendeiner Austragung dieses Widerstreits

kam. Die Nazis installierten kein Gericht und führten keine Verhandlung;

sie bemühten sich nicht einmal um den Anschein von Recht und

Gerechtigkeit. Sie vollzogen nur die nackte Auslöschung - bis zur
Auslöschung noch der Dokumente und Bezeugungsmöglichkeiten (104-107,
173-175, 179-181).

An diesem Beispiel kann man erkennen, dass die Problematik des Widerstreits

bis zum äussersten reicht. Harmlos ist sie nie, auch wenn sie nicht
immer zum Exzess führen muss. Untragbar wird sie, sobald Opfer entstehen.

Zum Opfer wird, wer einen Schaden erleidet und dabei zugleich der Mittel
beraubt wird, diesen zu reklamieren. Dergleichen geschieht gemeinhin nicht
durch Abweisung von den Gerichten, sondern durch die Verbindlichkeit eines

Idioms, in dem diese Rechtsansprüche nicht formulierbar sind. Der Geschädigte

kann sich nicht mehr Gehör verschaffen, und so wird aus dem Schaden

ein Unrecht und aus dem Kläger ein Opfer (20 f., 25). Die Frage ist: Wie kann
die Figur des Opfers vermieden, wie können die Opfer befreit werden? Bevor
eine Antwort gegeben wird, sei noch ein weiteres Beispiel angeführt.

3. Lyotard vermag in minutiösen Analysen die Heterogenität von Diskurs-

104



arten herauszuarbeiten. So zeigt er in der Diskussion des klassischen Dilemmas

von Protagoras und Euathlos, dass deren Argumentationen völlig korrekt
sind, dass man nur die jeweilige Diskursart finden und genau erfassen muss,
innerhalb derer sie dies jeweils sind (21-24). Protagoras' Argumentation ist
innerhalb der physischen, Euathlos' innerhalb der logischen Diskursart
korrekt. Hingegen sind beide Argumentationen, als Fälle des jeweils anderen

Diskurstyps genommen, inkorrekt. Den Sätzen als solchen kann man aber

nicht ansehen, welcher Diskursart sie zugeordnet werden müssen. Daher ist
der Dissens der Kontrahenten keineswegs arbiträr, sondern essentiell. Gerade

wenn man die Sätze jeweils «gut» (also der Diskursart, in dersie stimmig sind)
zuordnet, tritt der Konflikt der Diskursarten in seiner Unaufhebbarkeit und
Unentscheidbarkeit hervor. Welcher der beiden Diskursarten soll man den

Vorzug geben, wo doch einsehbar ist, dass die Entscheidung für die eine Seite

ein Unrecht gegenüber der anderen impliziert? Die Situation des Widerstreits
ist nicht lösbar. Es wird darauf ankommen, eine andere Form ihrer Beantwortung

zu finden.

2. Kultur und Widerstreit

Am meisten sind uns Widerstreitsverhältnisse heute von kulturellen Phänomenen

her vertraut. Hier ist uns manches von der Logik des Widerstreits beinahe
schon selbstverständlich geworden. So ist beispielsweise hinsichtlich der

Kunst weithin akzeptiert, dass die gestalterischen Logiken verschiedener
Ismen - etwa des Konstruktivismus und des Surrealismus oder der Arte povera
und der Trans-Avantgarde - nicht auf einen Nenner zu bringen sind; ähnlich
haben wir gelernt, dass Kulturkonzepte der Selbstbestimmung einerseits und

der Angebotsregie andererseits unvereinbar sind; und auch der Gegensatz von
Skyline und Szene wird heute nicht mehr attackiert, sondern als elementar und

unaufhebbar anerkannt und geschätzt.
Im kulturellen Feld ist ein solches Bewusstsein der Legitimität des Dissen-

ses und der Unmöglichkeit von Generalvereinbarungen am weitesten avanciert.

Hier wurde uns exemplarisch klar, dass wir in einer Welt des Widerstreits

leben.

Die Frage ist freilich, ob wir insgesamt schon die angemessene Umgangsform

mit solcher Pluralität und dem durch sie gesetzten Widerstreit gefunden
haben. Proportional-Toleranz, Querbeet-Akzeptanz, Hinnahme von
Unvermeidlichem genügen nicht. Mindestens zwei Beschränkungen wären zu
überschreiten: Man muss die Vielheit als grundlegend positives Phänomen

105



erkennen. Und man muss nicht bloss bestehende Vielheit anerkennen,
sondern über sie hinaus prinzipiell mit Unbekanntem, Unentdecktem, Ungesehenem,

Unerhörtem rechnen. Es braucht eine entsprechende aisthesis und ein

neues ethos der Pluralität und des Widerstreits3.

3. Die politische Dimension

Für Lyotard ist das Problem des Widerstreits ein zutiefst politisches Problem.
Davon gilt auch die Umkehrung: Politik ist im Kern durch die jeweilige Form
der Zulassung, Bewältigung oder Instrumentierung von Widerstreit bestimmt.
Es geht jeweils darum, ob Übergänge, Wechsel, Neuanfänge zugelassen
werden oder nicht. In sprachphilosophischer Wendung lautet das bei Fyotard:
«Die unscheinbarste Verknüpfung eines Satzes mit einem anderen wirft ein

politisches Problem auf.»4 «Alles ist Politik, wenn Politik in der Möglichkeit
des Widerstreits bei der geringfügigsten Verkettung besteht» (231). Die Art,
wie sie mit dem Widerstreit umgehen, kennzeichnet die politische Signatur
der Völker und Kulturen. Hier zeigen sie ihr Gesicht. Was sehen wir, wenn
wir selbst in den Spiegel blicken, was heute - was morgen?

4. Empfindung, Artikulation, Grundbewusstsein des Widerstreits

Wenn Widerstreit als Grundphänomen erkennbar wird und wenn eine Gesellschaft

erfasst, dass sie ein Arrangement von Widerstreit darstellt, dann
entsteht für sie die Notwendigkeit, zu einer neuen Art des Umgangs mit dem
Widerstreit zu finden. Diesbezüglich kann man bei Lyotard drei Schritte
unterscheiden.

Zunächst gilt es, «den Widerstreit auszudrücken, indem man ihm ein

entsprechendes Idiom verschafft» (33). Das ist die Aufgabe beispielsweise der

Literatur oder der Philosophie und allgemein der Politik (ebd.). Natürlich
kannn dieses Idiom nur ein solches sein, welches die Ansprüche der einen,
bislang unterdrückten Partei artikuliert. Ein Meta-Idiom, in dem die Ansprüche

beider Seiten formulierbar wären, kann es ja nicht geben (sonst läge
allenfalls ein Streit, nicht aber ein Widerstreit vor). Der Widerstreit kommt

3 Ich erlaube mir, auf mein Buch <Unsere postmoderne Moderne>, Weinheim 1987 (2. Aufl.
1988), hinzuweisen.

4 Jean-François Lyotard, Le Nom et l'exception, in: Tod des Subjekts?, hg. von Herta Nagl-
Docekal u. Helmuth Vetter, Wien/München 1987, S. 43-53, hier 43.

106



dabei insofern zur Erscheinung, als nun nicht mehr nur das eine, bereits
artikulierte und herrschende (alleinherrschende, überherrschende) Idiom
vorhanden ist, sondern auch die andere Seite Sprachfähigkeit besitzt und ihre

Ansprüche in die Arena des Disputs einbringen kann5.

Diese Arbeit der Sprachfindung, diese im wörtlichen Sinn logische Aktivität

setzt eine andere Kompetenz voraus: eine ästhetische. Noch bevor der
Widerstreit artikulierbar ist, muss man ihn empfinden. Das Gefühl, dass hier
etwas in Sätze gebracht werden müsste, das noch nicht gesagt werden kann -
und das Bewusstsein, dass dieses Gefühl einen legitimen Anspruch anzeigt
und eine Aufgabe signalisiert -, geht der Anstrengung zur Idiomfindung
voraus. Die «logische» Tätigkeit ist «ästhetisch» fundiert.

Aisthesis - und zwar spezifisch eine aisthesis, welche Heterogenität und

Widerstreit zu empfinden vermag - ist denn auch im weiteren relevant. Über
das Gespür für Unartikuliertes hinaus wird sie zweitens wichtig als Fähigkeit,

dort das Richtige zu treffen, wo es dafür keine Regel mehr gibt. Und
drittens braucht es aisthesis im Sinn des Grundbewusstseins, dass jede
Klarheit durch Unklarheit an ihren Rändern und jede Ordnung durch
Ausschluss von anderem bestimmt und erkauft ist - welche Ränder und welch
anderes in weiteren Kontexten ihre Legitimität haben und ihre Kraft entfalten

(wenngleich auch dies wiederum um den Preis anderer Unschärfen und
Ausschlüsse geschieht).

Aisthesis im zweitgenannten Sinn steht der Aristotelischen phronesis und

Kants reflektierender Urteilskraft nahe6. Gerade wenn es, wie Lyotard sagt,
«die gute Verkettung» (11), also die zweifelsfreie, die in jederlei Hinsicht zu

empfehlende Verkettung nicht gibt, wird Urteilskraft obligat. Für sie kommt
es - durch Erfahrung und Kriterien gestützt, letzlich aber doch riskant und
indemonstrabel - darauf an, in der jeweiligen Situation das Treffliche zu
finden. Und sie weiss, dass dieses Treffliche nur ein relativ, nämlich im
Rahmen bestimmter Selektionen Treffliches ist. Eben darin schliesst sie

bereits ein Moment von aisthesis im dritten Sinn ein (der, so werde ich

nachher zu zeigen versuchen, Weisheit in einem aktuellen Sinn nahesteht).

5 An einer interessanten Stelle sagt Lyotard, die Suche nach einem Idiom für den Widerstreit
sei die Suche nach einem unmöglichen Idiom (237). Das ist doppelt aufschlussreich:
Offenbar besteht ein Wunsch nach einem Meta-Idiom; zugleich muss man aber dessen

Unmöglichkeit einsehen.
6 Schon in <Au Juste> (gemeinsam mit Jean-Loup Thébaud, Paris 1979) bezog sich Lyotard

auf die Aristotelische phronesis als das Vermögen, dort noch treffend zu urteilen, wo kein
Kriterium und Modell mehr hinreicht (S. 52f.). Kant ist, gerade als Theoretiker der Urteilskraft,

seit dem <Widerstreit> in zahlreichen Exegesen Gegenstand und Vorbild, vgl. zuletzt
<Der Enthusiasmus), Graz/Wien 1988.

107



Wer mehrfach Fälle von Widerstreit erfahren und deren Verfassung sich

klargemacht hat, der ist darauf gestossen, dass Widerstreite tendenziell

verborgen bleiben. Fortan wird er mit solcher Verborgenheit rechnen. Er wird
der Klarheit zwar nicht misstrauen, aber doch um deren Grenzen nicht bloss
abstrakt wissen, sondern sie konkret berücksichtigen. Er wird zu dem übergehen,

was Lyotard als «philosophische Politik» bezeichnet (12). Diese
unterscheidet sich von der Politik der Intellektuellen und Politiker dadurch, dass sie

nicht wie jene bestimmte Standpunkte vertritt und durchsetzt, sondern auf das

jenseits solcher Durchsetzung verbleibende Problem ihr Augenmerk richtet.
Indem die heterogenen Optionen gleichermassen legitime, aber auch
inkommensurable Rechtsansprüche darstellen, hat jede Entscheidung ein Unrechtsmoment

zu ihrer Kehrseite. Daher kann die politische Aufgabe und Lösung
letztlich nicht darin liegen, dem eigenen, «richtigen» Standpunkt zum Sieg zu
verhelfen, sondern es muss gerade nach all solchen Entscheidungen darum

gehen, mit dem verbleibenden und unaufhebbaren Konflikt der heterogenen
Ansprüche noch einmal im Sinn von Gerechtigkeit umzugehen. Darin liegt die

spezifisch «postmoderne» Dimension von Politik. Denn in der Postmoderne
wurde die bislang eher latente Pluralität vordringlich und unübersehbar. Daher
braucht es jetzt eine Politik, die diese Situation nicht mehr überspielt, sondern

ihr sich stellt. Eben das tut die von Lyotard konzipierte philosophische Politik.
Sie ist nicht, wie die konventionelle «pluralistische» Politik, auf die Buntheit
von Varianten, sondern auf den Widerstreit elementarer Differenzen bezogen.
Damit verändert sich das ganze Spiel.

Wer über ein Grundbewusstsein des Widerstreits - aisthesis im drittgenannten

Sinn - verfügt, der wird mit den entsprechenden Konflikten anders

umgehen als derjenige, der noch dem Irrtum des einzig richtigen Weges
nachläuft. Zunächst wird erprohibitiv eingreifen. Er wird darauf achten, dass

Kriterien bestimmter Sinnzusammenhänge nicht zu Kriterien ganz andersartiger

Sinnzusammenhänge gemacht werden. Gegen solche Grenzüberschreitung

einer Diskursart bzw. Lebensform wird er das kehren, was man als

Pascal-Regel bezeichnen kann. Pascal hat - im Zusammenhang seiner Lehre

von den Ordnungen - als erster den Mechanismus und die Fatalität solcher
Überschreitungen in völliger Klarheit offengelegt und demgegenüber einen

Imperativ gattungsmässiger Spezifikation aller Kriterien und Ansprüche
formuliert. Diese Pascal-Regel ist eine postmoderne Grundregel: Die Festsetzungen

der Diskursarten gelten nur binnen-, nicht trans-diskursiv; ihre Spezifität
ist strikt zu beachten; Partikulares darf nicht universalisiert werden (und es

gibt, genau besehen, nur Partikulares); den Universalisierungen (deren Unterschied

zu Totalisierungen vermutlich immer bloss ein rhetorischer, kein

108



sachlicher ist) gilt es im kleinen wie im grossen entgegenzutreten. Übergriffe
sind zu unterbinden, Pluralität ist dadurch offenzuhalten.

Freilich ist es mit dieser Ausscheidung illegitimer Möglichkeiten allein
noch nicht getan. Die Situation stellt sich postmodern als noch schwieriger
dar, als Pascal sie gefasst hat. Denn es bleiben stets mehrere legitime
Möglichkeiten übrig. Von diesen kann aber je nur eine realisiert werden. Also
ist man unweigerlich ungerecht noch innerhalb der Sphäre der Legitimität.
Und eben hier taucht das spezifisch postmoderne Problem auf, wie angesichts
solch unvermeidlicher Ungerechtigkeit gleichwohl noch eine Praxis im Sinn

von Gerechtigkeit möglich sei.

Es braucht - das kann man bei Lyotard lernen - eine andere Grundeinstellung.

Es geht um Grenzbewusstsein, Grenzbeachtung und Vielheitsblick. Bei

jeder Entscheidung muss man um ihren Setzungscharakter sowie ihre
Ausschlüsse wissen. Es gilt, des blinden Flecks im Sehen eingedenk und nicht nur

gegen fremde, sondern auch gegen eigene Übergriffe auf der Hut zu sein.

Sobald man solcherart prinzipiell um die Begrenztheit und Spezifität wirklich
weiss und mit ihr rechnet, urteilt und verurteilt man nicht mehr mit dem Pathos

der Absolutheit und der Einbildung der Endgültigkeit, sondern erkennt auch

dem anderen mögliche Wahrheit grundsätzlich zu - noch gegen die eigene

Entscheidung. Man ist nicht nur grundsätzlich davon überzeugt, dass die Lage
aus anderer Perspektive sich mit gleichem Recht ganz anders darstellen kann,
sondern dieses Bewusstsein geht in die konkrete Entscheidung und Praxis ein
und versieht diese mit einem Schuss Vorläufigkeit und einem Gran Leichtigkeit.

Eine darauf aufgebaute Handlungswelt ist im einzelnen spezifischer und
im ganzen durchlässiger. Sie achtet den Unterliegenden, sie vermutet einen
Rechtskern im Unrecht Scheinenden, sie rechnet wirklich mit Andersheit.
Insgesamt bringt sie mehr Potentialität in die Wirklichkeit ein oder umgekehrt:
Sie lockert die Sperren der Wirklichkeitsauffassung zugunsten der faktischen
Potentialität des Wirklichen. Indem sie den Möglichkeitscharakter
wahrnimmt, entdeckt sie Alternativen und Öffnungen ins Unbekannte. Sie macht
die Erfahrung der Vielheit real, indem sie Unerhörtes zulässt.

Unschwer ist dergleichen auf konkrete Situationen - beispielsweise auf eine

Tagung über «Weisheit der Philosophie» - anzuwenden. Wer erkannt hat,
dass wir in einer Welt des Widerstreits leben und dass unsere Diskurse dieser
Welt - als Reflex und Motor - zugehören, der wird fortan in Diskussionen

weniger den Schlagabtausch suchen als auf diejenigen Stellen sein Interesse
und Augenmerk richten, wo in Argumenten Widerständiges aufscheint -
zaghaft, unklar und möglicherweise gegen Intention und Kategorien des

Sprechenden. Eine auditive Metaphorik dürfte dabei übrigens angebrachter

109



sein als eine visuelle; nicht die Ausrichtung eines Augenmerks steht im

Vordergrund, sondern es kommt vornehmlich darauf an, dass man einem

gewissen Klang sein Ohr zu leihen vermag. Dann wird man sich möglicherweise

zum Anwalt des Gehörten und noch Ungesagten berufen fühlen. Man
wird das entsprechende Idiom zu finden suchen. Und wird darüberhinaus, wo
dies nicht oder nur ungenügend gelingt, den Widerstreit bezeugen, indem man
ihm im einzelnen Rechnung trägt, also beispielsweise unbefragte Voraussetzungen

markiert, auf Leerstellen aufmerksam macht, Verabsolutierungen
zurücknimmt und zum Bedenken des Anderen anhält. Man wird Verbohrtheiten

angreifen - »phallogozentrische» ebenso wie «feministische» - und wird
sich dann, wenn darob manche auf einen einschlagen, nicht wundern, sondern

wird allenfalls den Schlagenden einsichtig zu machen suchen, dass sie hierbei
(mal blind, mal wütend, manchmal auch in peinlicher Kombination von
beidem) nur die rohe Logik des Widerstreits exekutieren (aber eben unbewusst
und undurchschaut), und wird sie statt dessen zur Wahrnehmung dieser
Situation und zu den Konsequenzen einer solchen Einsicht bewegen wollen.
Der Impuls dieses Denkens erweist sich dabei - man kann es nicht verhehlen -
als grundlegend ethisch, pädagogisch, politisch.

5. Eine postmoderne Version von Aufklärung

Daher ist es nicht überraschend, dass Lyotard seine Konzeption gegen Ende
des Widerstreits als die heutige, als die postmodern angezeigte Form von
Aufklärung darstellt. Das hat nichts von Koketterie an sich, sondern will ernst

genommen werden. Aufklärung ist ihrem Wesen nach ein Unternehmen der

Selbstkritik, nicht der Erblassverwaltung. Daher kann es geschehen, dass ihre
blossen Verwalter das, was heute den Rang von Aufklärung einnimmt,
antiaufklärerisch schelten. Die Dialektik von Aufklärung aber lässt sich durch
solche Dogmatisierung nicht sistieren.

Lyotard nennt als Leitbild seiner Geschichtskonzeption die Idee einer
Menschheit, die erstens sensibel für die heterogenen Ziele ist, die in den

diversen Diskursarten beschlossen sind, und die zweitens imstande ist, diese

Ziele so weit wie möglich zu verfolgen und zu entwickeln (294). Ohne diese

Idee, sagt Lyotard, ist eine «Universalgeschichte der Menschheit» nicht
denkbar. Das ist dreifach bedeutsam: Man erkennt erstens noch einmal, dass

seine ethisch-politische Konzeption eine wesentlich ästhetische Dimension
hat (»ästhetisch» freilich im alten, gerade aufklärungs-ursprünglichen Sinn

anthropologischen Empfindens, nicht eines besonderen Kunstbezugs zu neh-

110



men): es kommt darauf an, für die verschiedenen Ziele sensibel zu sein.

Zweitens bedeutet diese Ästhetik keine Flucht in Quietismus - gedacht ist
vielmehr gerade an eine praxisleitende Empfindung und eine weitestgehende
Entfaltung der diversen Möglichkeiten. Und drittens ist genau dies die heutige
Weise, die alte, aufklärerische Idee einer Universalgeschichte der Menschheit

zu erneuern und fortzusetzen7.

Lyotard führt diese «Idee einer weltbürgerlichen Geschichte» aufschluss-
reicherweise denn auch gegen solches ins Feld, was typisch postmodern zu
sein scheint, in Wahrheit aber, wenn es ohne Gegenhalt bleibt, die Errungenschaften

der Postmoderne zu verspielen droht: gegen politische Partikularismen.

Deren Dialektik ist nämlich, dass die Berufung auf Tradition und

Besonderheit zwar in einer ersten Phase für die Befreiung von Fremdherrschaft

nützlich sein kann, danach aber ihrerseits zum Umschlag ins Totalitäre

neigt. «Die stolzen Kämpfe um die Unabhängigkeit münden in junge reaktionäre

Staaten» (298f.). Diese Dialektik gilt für Partikularismen aller Art, für
regionale, geschlechtsspezifische und kulturelle. Ein Partikularismus, der
seine Grenze nicht kennt und sich nicht auf anderes hin öffnet, steht immer in
der Gefahr, die Figur der Tyrannei zu reproduzieren. Das postmoderne
Plädoyer für Partikularität und Vielheit darf nicht halbiert werden. Ein
universalistisches Moment ist von ihm nicht zu trennen. Gerade einer Partikularität,

die sich nicht als solche wahrnähme, gilt die Kritik Lyotards und der
Postmoderne.

Darin erweist sich zugleich, dass das postmoderne Denken wie kein zweites
auf das Ganze bezogen ist: so sehr nämlich wie nur irgendeines - und doch

ganz anders als die anderen, nämlich nicht setzend, sondern offenhaltend. Die

Grunderfahrung der Vielheit und Heterogenität motiviert zur Offenhaltung
des Ganzen. Die Verteidigung des Partikularen - des in seiner Partikularität
erfassten Partikularen - ist an diese Öffnung gebunden. Eine postmoderne
Politik tritt weder für das eine Partikulare noch für das eine Universale ein,
sondern bemüht sich um die Entfaltung vieler partikularer Möglichkeiten, von
denen sie weiss, dass sie universal konfligieren. Das ist dann schliesslich der

gravierende Unterschied gegenüber Kant und der klassischen Form von
Aufklärung. Wenn es Kant um die «Freiheit für jeden» zu tun war, «seine

Glückseligkeit selbst, worin er sie immer setzen mag, zu besorgen, nur dass er
anderer ihrer gleich rechtmässigen Freiheit nicht Abbruch tut»8, so erkennt die

7 Hierzu stimmt, dass Lyotard die Postmoderne generell als «Redigieren» der Moderne
bestimmt hat, vgl. ders., Die Moderne redigieren, in: Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte
der Postmoderne-Diskussion, hg. v. Wolfgang Welsch, Weinheim 1988, S. 204-214.

8 Immanuel Kant, Akademie-Ausgabe, Bd. XI, S. 10.

111



Postmoderne eben dies als strukturell uneinlösbare Forderung. Nur solange

man von einem Konkordanzmodell der Lebensentwürfe ausgehen konnte,
liess sich annehmen, diese könnten realisiert werden, ohne einander «Abbruch
zu tun». Postmodern aber erkennt man die Heterogenität und damit die
Unvermeidlichkeit des «Abbruchs». Daher muss man Gerechtigkeit und

Politik jetzt im letzten anders denken als Kant: nicht als Formen, zusammenstimmend

zu machen, sondern als Weisen, mit unaufhebbarer Nicht-Zusam-
menstimmung gleichwohl noch gerecht und förderlich umzugehen.

III. Weisheit in einer Welt des Widerstreits

Unschwer ist zu erkennen, dass ein solcher Ansatz eine philosophische
Position umreisst, die wie selbstverständlich viele der klassischen Disziplinen
der Philosophie einschliesst. Diversität und Heterogenität prägen hier das Bild
der Welt insgesamt und machen sozusagen die Leitlinien der Physik aus.

Spezifizierungsgebot und Überschreitungsverbot bestimmen ihre Logik.
Indem die Empfindung des Anderen und des Widerstreits fundamental ist,
gewinnt eine entsprechende Ästhetik hier erstrangige Relevanz. Und schliesslich

ergeben sich aus alledem Grundlinien einer Ethik und Politik. Gelingendes

Leben gibt es nur im gemässen Umgang mit dieser Heterogenität und dem

Widerstreit, und dies gilt gesellschaftlich ebenso wie individuell. Welt-,
Sozial- und Individualverhalten haben an der Erfahrung der Heterogenität und
der Aufmerksamkeit auf den Widerstreit ihr Mass.

In einer philosophischen Position dieser Art erneuert sich unter
Gegenwartsbedingungen eine alte Weisheitsposition der Philosophie9. Wir finden

uns derzeit einer breitgefächerten Wiederkehr von Weisheitsformen,
insbesondere auch solchen aussereuropäischer Herkunft, gegenüber. Die genannte
Position hingegen (deren Konturen ich vor allem von Lyotard her umrissen

habe) unterscheidet sich vom Trend dadurch, dass sie als Wiederaufnahme
einer spezifisch abendländischen Weisheitstradition verstanden werden kann.
Die Äquivalenz sei, an Vorausgegangenes anknüpfend, unter zwei Gesichtspunkten

dargelegt: Grenzbewusstsein und Ganzheitssorge.

9 Ich habe dies ausführlicher dargestellt in: Philosophie zwischen Weisheit und Wissenschaft.
Die aktuelle Balance, in: Willi Oelmüller (Hg.), Philosophie und Wissenschaft. Kolloquien
zur Gegenwartsphilosophie XI, Paderborn/München/Wien/Zürich 1988, S. 115-126. Die
Grundthese ist dort, dass die Philosophie ihre genuine Position zwischen Weisheit und
Wissenschaft hat und in der Preisgabe eines dieser Pole sich selbst destruiert.

112



Das Denken der skizzierten Art weiss um die Partikularität und Begrenztheit

aller Konzepte, beachtet die Spezifität der Lebens- und Wissensformen
und ist sich der Brüche zwischen ihnen bewusst. Es besitzt ein geschärftes
Sensorium für Inkommensurabilität, und es sichert die Pluralität, indem es

Überschreitungen und Übergriffen entgegentritt. Umgekehrt weiss es auch um
die potentiellen und realen Bornierungseffekte einzelner Rationalitäts-,
Lebens- und Handlungsformen. In einer Situation, wo letzte Massstäbe nicht
existieren und die vorletzten ob ihrer Diversität und Verflechtung einen klugen
Umgang erfordern, wird zusätzlich zu Grenzbewusstsein Urteilskraft
entscheidend. Diese rückt geradezu in den Rang des ausschlaggebenden
Orientierungsvermögens auf.

Dies beides - das generelle Grenzbewusstsein, das vor Totalitätsanmassun-

gen schützt, und das spezielle Unterschiedsbewusstsein, das Urteilskraft
freisetzt - ist seit langem für Weisheit charakteristisch. Denn schon traditionell

ist nicht die Figur des Allwissenden, sondern die des wissenden Nichtwissenden

die Realfigur des Weisen. Er ist sich - Stichwort Grenzbewusstsein -
der Vorläufigkeiten, Gegenwendigkeiten und Ungelöstheiten seines Wissens

bewusst; und er versteht gleichwohl - Stichwort Urteilskraft - damit sinnvoll
und förderlich umzugehen. Das gilt seit einer in der Antike erfolgten Umstellung

im Begriff des Weisen. Verkörperte dieser zunächst ein Ideal theoretischen

Wissens, so wurde er bald zur exemplarischen Figur praktischen
Wissens. Bei Aristoteles war beides erstmals auseinandergetreten und Weisheit

dadurch partial geworden: sie umfasste nur noch das theoretische Wissen;

just der Kern praktischen Wissens, die phronesis, fehlte ihr. Eben solch

praktisches Wissen aber wurde nachher, bei den Epikureern und Stoikern,
zum Grundcharakteristikum des Weisen. Seitdem ist der Weise eine vor allem
in praktischer Hinsicht vorbildliche Figur. Weisheit ist im Kern Lebensweisheit.

Das ist für so unterschiedliche Denker wie Rousseau und Kant gleicher-
massen verbindlich. Praktische Verständigkeit - und zwar über das Ableitbare
und Lehrbare hinaus - zeichnet den Weisen aus.

Die Anforderungen an solche Verständigkeit verschärfen sich nun unter den

postmodernen Auspizien der Pluralität und Heterogenität immens. Weniger
denn je ist es möglich, mit einer einzigen Entscheidungslogik allen Fällen

gerecht zu werden. Mehr denn je ist Spezifitätsbewusstsein nötig und eine

Urteilskraft erfordert, die angesichts disparater Regeln ohne letzten Boden

gleichwohl das Treffliche zu finden vermag. Abgeklärtheit und Übersicht

einerseits, Involviertsein und Findigkeit andererseits sind vonnöten. Genau

darin nimmt solch postmoderne Kompetenz klassische Züge von Weisheit
auf.

113



Unterschiede gegenüber den älteren Formen liegen vor allem darin, dass

diese sich aus der Selbstzurücknahme gegenüber Ansprüchen eines absoluten
oder göttlichen Wissens bestimmten, während die Begrenzung sich jetzt aus

der gestiegenen (oder verstärkt wahrgenommenen) Pluralität ergibt. Man
muss auf das absolute Wissen nicht zugunsten eines Anderen Verzicht tun,
sondern man erkennt, dass solch absolutes Wissen ein unmögliches, ein nicht
einmal einem «Gott» anstehendes Ideal ist, denn es gibt zwischen den

heterogenen Regelbereichen allenfalls Übergänge, aber keine Synthesen und
Überblicke. Das ist nicht die Frage eines beschränkten oder unbeschränkten

Leistungsvermögens, sondern ist dem zuvor schon durch die faktische Ver-
fasstheit dieser Bereiche entschieden. Ob der Einsicht darein verlangt Weisheit

nun eher ein Operieren im Bodenlosen und im Angesicht von Abgründen
denn ein göttliches oder halbgöttliches Überschauen. Gerade das letztere ist
als illusorisches Projekt und als Programm impliziten und expliziten Terrors
durchschaut worden.

Noch unter einem zweiten Gesichtspunkt hat postmodernes Denken eine

spezifische Nähe zu Weisheit. Für manche mag dieser Gesichtspunkt überraschend

sein: ich meine die Ganzheitssorge. Vielen gelten die Postmodernisten

ja gerade als jene überengagierten Differentisten, die Ganzheit völlig ignorieren

oder allenfalls als Gegner fürs Duell akzeptieren. Soll solche Pluralitätsa-

pologie nun plötzlich für Ganzheitssorge gelten? Dem Missverständnis, das

hinter einem solchen Bedenken steht, liegt ein weiteres zugrunde: dass für
Ganzheit am besten dadurch Sorge getragen würde, dass man eine substantielle

Vorstellung derselben propagiert. In Wahrheit ist das jedoch die sicherste

Art, Ganzheit zu verfehlen und ihr Problem zu eskamotieren. Jeder

substantielle Entwurf ist unweigerlich partikular. Daher verfängt sich eine

entsprechende Ganzheitsaspiration theoretisch im Widerspruch von faktischer
Partialität und prätendierter Universalität, und praktisch wäre solchen Versuchen

unweigerlich nicht bloss Herrschaft, sondern Unterdrückung gesellt, und
das - in einer Zeit radikalisierter Pluralität - in unerträglicher Potenz. Die Idee
des Ganzen ist nicht thetisch auszumünzen, sondern allein regulativ und

prohibitiv zu verfolgen. Regulativ gebietet sie, die Begrenztheit aller
Diskurse, Konzeptionen, Lebensformen wahrzunehmen und die Existenz
unterschiedlicher Erfüllungsmöglichkeiten zu beachten. Und prohibitiv wendet sie

sich gegen Verabsolutierungen, gerade auch wenn diese im Namen der
Ganzheit erfolgen. Das Ganze ist - scheinbar paradox - allein in einer

Konzeption der Vielheit zu wahren, wo es als Idee offengehalten wird. Eben
das tut das postmoderne Denken in seinen reflektierten Versionen. Darin
nimmt es - in einer essentiell pluralitätsbezogenen Weise - eine alte Weis-

114



heitsaufgabe wahr, bildete das Ganze doch einen klassischen Reflexionshorizont

des Weisen.
So erkennt man, wie gerade unter heutigen - »postmodernen» - Bedingungen

eine der klassischen Weisheit nahestehende Position wieder Aktualität
gewinnen kann. Gerade in einer Welt des Widerstreits ist sie gefordert. Sie

weiss um die vielen Ansprüche sowie um deren Grenzen und Inkommensura-
bilität. Sie rechnet, wo sie das eine verfolgt, auch mit dem anderen - mit
Bekanntem und Unbekanntem. Das Nichtwissen ist ihr nicht weniger vertraut
als das Wissen. Gegen das Bemächtigungsinteresse einer gestrigen Wissenschaft

und heutigen Technologie weist sie auf das Unbeherrschbare hin,
verteidigt sie das Recht des Anderen, hält sie zu Rücksichtnahme an. Ihre

Zielrichtung bleibt im Grunde praktisch, auch wenn sie sich kognitiver Mittel
bedient und in vielem ästhetisch geprägt ist.

Damit soll nicht behauptet werden, dass die geschilderte Position die
Position von Weisheit sei. Pluralität gilt auch hier: Es gibt unterschiedliche,
gleichermassen legitime Formen von Weisheit. Aber es gibt auch geschichtliche

und situative Auszeichnungen. Und heute und für unseren Kulturraum
scheint mir der geschilderten Position eine solche Auszeichnung zuzukommen.

Denn erstens leitet sie sich - als aktuelle Modifikation - aus abendländischen

Denkströmen her. Das macht sie für uns übernehmbarer, als anderes es

ist. Und zweitens sind die anderen, nicht-abendländischen Weisheitsformen
zumindest in ihrer aktuellen Konjunktur ebenfalls an diese Tradition
zurückgebunden, wenigstens ex negativo, denn wir greifen zu ihnen, damit sie uns

helfen, die Misere dieser Kultur, die inzwischen weltweit dominant geworden
ist, zu therapieren. Durch Wasser aber kann man Feuer wohl löschen,
schwerlich jedoch als Energiereservoir nützen. Die anderen Weisheitsformen
müssten sich, um der Aufgabe, für die sie in Anspruch genommen werden,
genügen zu können, ihrerseits der Tendenz zum Monopolanspruch entwinden
und einem Grundrahmen von Pluralität sich einschreiben. Wenn allen
Konzeptionen heute die Einsicht in ihre Spezifität und Begrenztheit und damit

zugleich in die Legitimität auch anderer Optionen abzuverlangen ist, dann

auch solchen Positionen von Weisheit.
Die Konzeption jedoch, die dies alles aufweist und sagt, ist ihrerseits zwar

gewiss selbst unter diese Begrenzungsforderung gestellt, scheint aber gleichwohl

nicht einfachhin in einer Reihe mit den anderen Konzeptionen zu stehen.

Nicht, dass sie fundamentaler wäre als jene, aber weiter- umfassender- ist sie

wohl. Sie rechnet prinzipiell mit anderen Konzeptionen, sie bezieht sich
essentiell auf Pluralität. Das verschafft ihr - in einer Welt der Pluralität und
des Widerstreits - eine bemerkenswerte Sonderstellung.

115




	Weisheit in einer Welt des Widerstreits

