Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Weisheit in einer Welt des Widerstreits
Autor: Welsch, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 47/88

WOLFGANG WELSCH
Weisheit in einer Welt des Widerstreits

Der Beitrag umfasst drei Abschnitte mit unterschiedlichem Darstellungscha-
rakter: das wortliche Protokoll meiner Ausfiihrungen zu «Einfithrung in einen
Text»; die gestraffte Niederschrift meiner Ausserungen zu Textpassagen
Lyotards; eine Paraphrase meiner Reflexionen zum Thema Weisheit. Nichts
ist original, nichts erfunden.

[. «Texteinfiihrung»

L

Ich lese (im Programm): «Lektiire eines Lyotard-Textes aus <Le Différend>;
Einfithrung durch Wolfgang Welsch.»

Und ich frage mich: Was heisst das? Was soll ich da tun? Was soll das sein:
Einfilhrung — in einen Text, gar: in die Lektiire eines Textes?

Was muss ein Text sein, damit in ihn einzufiihren ist?

«Einfiilhrung», das ist so etwas wie Initiation.

Dann muss der Text — denn es ist in Mysterien, dass man einfiihrt — etwas
Mysterioses sein, etwas Mysterienhaftes an sich haben. Der Text — nichts
Profanes, nichts Alltdgliches, sondern etwas Geheimnisvolles. Eine Nieder-
schrift hoheren, vielleicht gar heiligen Wissens. Die Schrift des Textes —
heilige Schrift. Das muss es sein: Ein Text muss als heiliger Text vermeint
sein, wenn es in ihn einzufiihren gilt.

Aber vielleicht ist gerade dann eine Einfiihrung unmdéglich. Denn einfiihren
konnte allenfalls ein Eingeweihter, jemand, der tiber Erfahrung verfiigt, iiber
beglaubigte Erfahrung — ein Experte also. Aber Experten sind blind.

Will man sich durch einen Blinden fiihren (und sei es nur: in einen Text
einfiihren) lassen?

Prof. Dr. Wolfgang Welsch, Universitit Bamberg, Fakultdt Pddagogik, Philosophie, Psycholo-
gie, Postfach, D-8600 Bamberg

99



Zweiter Modus: Es handelt sich bei <Le Différend> um das 1983 in Paris
erschienene Hauptwerk eines franzosischen Philosophen namens Jean-Fran-
cois Lyotard, der in den letzten Jahren vor allem als Theoretiker der sogenann-
ten «Postmoderne» von sich reden gemacht hat. Lyotard, 1924 in Versailles
geboren und bis 1987 in Vincennes a St. Denis lehrend, wurde erstmals
bekannt als Mitglied der Gruppe «Socialisme ou barbarie» und ist heute in der
grossen Menge der ehedem marxistischen franzdsischen Intellektuellen —
einige haben den Absprung sehr frith gefunden, denken Sie an Merleau-Ponty,
andere haben langer gebraucht, Ihnen allen steht das Beispiel Sartre vor Augen
— derjenige, der sich (nach den iiblichen Koketterien mit der Psychoanalyse)
gerade in den letzten Jahren in eine emphatisch philosophische Position
begeben hat — eine Position, die Lyotard nun aber als heutige Nachfolgeform
des Marxismus ausgibt. Genau diese beiden Momente seiner aktuellen Stel-
lung — die Philosophie-Emphase und die Marxismus-Mutation — erkennen Sie
in diesem Buch und den Ihnen vorliegenden Ausziigen sehr deutlich. Das
erstere gleich im ersten Abschnitt. Nicht mehr Klassenkampf ist das Bewegen-
de, sondern: die Ehre des Denkens zu retten. Und die Marxismus-Mutation
finden Sie in den spiteren Abschnitten: solcherart die Ehre des Denkens zu
retten und Philosoph zu sein, das soll jetzt — so Lyotards These — die einzige
Weise sein, wie man der spitkapitalistischen Herrschaftsform des 6konomi-
schen Diskurses postmarxistisch erfolgreich entgegentreten kann.

3.

(Und die dritte von insgesamt vier Versionen:)

Wir haben uns hier zusammengefunden zu einem Seminar, in dem der
Ankiindigung zufolge «in Ausrichtung auf das Ziel eines gemeinsamen
Redens von der Sache postmetaphysischer Philosophie» andere Formen des
Sprechens iliber philosophische oder philosophisch relevante Texte erprobt
werden sollen.

Ich habe den Eindruck, dass wir mit diesem Vorhaben bislang nicht nur
Erfolge, sondern auch Schwierigkeiten hatten. Wir, die Teilnehmer, haben
nicht nur unterschiedliche Praferenzen und Vorstellungen mitgebracht. Son-
dern wir haben unterschiedliche Sprachen, unterschiedliche Grundauffassun-
gen, etwas pathetisch gesagt: wir vertreten unterschiedliche Welten.

Beispielsweise: Als von Weisheit die Rede war, da hat einer fiir die
tranquillitas animae pléddiert, eine andere aber Angstfahigkeit eingeklagt. Das

100



wird schwerlich vereinbar sein. Oder: eine Seite spricht von Distanz, eine
andere pocht dagegen auf Nihe, und wenn man sich dann auf das rechte Mass
einigt, so erweist sich bald, dass man zwar dasselbe Wort, aber nicht
denselben Begriff verwendet hat.

Man konnte, so fiirchte ich, die Beispielsreihe beinahe der Lange unseres
bisherigen Zusammenseins koextensiv gestalten. Und ich glaube nicht, dass
die Probleme dieser — wie mir scheint offenkundigen, aber zu wenig beachte-
ten — Diversitit von Diskursen dadurch gelost werden konnen, dass man einen
weiteren, einen neuen gemeinsamen Diskurs sucht oder kreiert.

Dies beides zusammen aber: Das Problem heterogener Diskurse — meinem
Eindruck zufolge: unser Problem — und die Unméglichkeit einer einheitlichen
Losungsperspektive — wie sie ehedem als selbstverstindlich erschienen sein
mochte —, genau das ist Gegenstand eines Werkes von Jean-Francois Lyotard,
dessen deutsche Ubersetzung in diesen Tagen unter dem Titel Der Widerstreit
erscheint, woraus Sie hier einige Ausziige vorfinden.

*

Aber wozu erzéhlt er uns das? Wozu diese drei Versionen — und eine vierte hat
er noch angekiindigt? Wozu diese drei oder vier Typen einer Einfiihrung, wo
er uns dann am Ende vermutlich fragen wird, welchem Typ wir den Vorzug
geben? Wozu dieses langatmige Vorspiel, anstatt sich endlich zum Text zu
dussern? Hat er Hegel nicht gelesen (oder zuviel von dessen Vorreden)?

4.

Die vierte Version — die einzige, die ich hier vortrage — ist das bislang Gesagte
und das Folgende zusammen.

Eine Texteinfilhrung soll gegeben werden. Eine? Es bestehen hundert
Moglichkeiten. Welche davon wihlen? Welche, wenn man nur einige — drei
oder vier — vorstellen kann, auswihlen?

Im Mass, wie die Moglichkeiten wirklich verschieden sind, schliessen sie
einander aus. Es gibt keine Koexistenz und keine Vertretung. Man muss sich
entscheiden. Und man tut das auch immer — egal was man tut. Nur gibt es flr
diese Wahl und Entscheidung zuletzt — vermutlich — kein Kriterium.
Warum soll man diese Sprache wiéhlen und nicht jene?

Warum diese Texteinfithrungstypen und nicht andere?
Warum in dieser Reihenfolge anstatt umgekehrt?

Genau dies ist das Problem (in einer seiner Spiegelungen).

Wenn — erstens — eine Reflexion auf den Sinn von «Texteinfithrung» das

101



Phidnomen Text und somit auch diesen Text neu zu sehen gebietet: wenn —
zweitens — eine biographische Annédherung zielsicher auf Anfang und Ende
eines Textes zuzufiihren vermag; wenn — drittens — eine Reflexion auf den
Problemfokus unserer Situation zur Kernfrage des Textes hinleitet; dann wird
— viertens —, da einerseits die Legitimitat all dieser diversen Zugénge nicht in
Zweifel gezogen werden kann, andererseits aber ein generelles und gerechtes
Kriterium genau in dem Mass, wie diese Moglichkeiten different sind, fehlt,
die notwendig sich stellende Frage, welcher Zugang denn nun zu wiéhlen oder
welcher Moglichkeit der Vorzug zu geben sei, unentscheidbar.

Und dann? (Denn es gibt keine epoché, pragmatisch muss man entschei-
den.)
Dann entsteht eine letzte Frage: Gibt es in bezug auf einen solchen Widerstreit
noch eine Moglichkeit, damit im Sinn von Gerechtigkeit umzugehen?

Das ist die Kernfrage des Buches.
Sie wird dort im Blick auf die Diskursarten gestellt.
Ich habe sie hier im Blick auf Einfithrungsarten nahezubringen versucht.
Ich habe in das Buch eingefiihrt, indem ich es anwandte.

Il. Widerstreit

1. Streit, Widerstreit, Opfer

Das Grundphidnomen, das Lyotard expliziert, ist das des Widerstreits. Von
thm und seiner Rekonstruktion hiangen Lyotards Thesen und das Verstindnis
seines Denkens ab. Gegenwirtig kann man gewiss nicht sagen, dass Lyotards
Konzeption im deutschen Sprachraum auf viel Verstindnis trife. Manchmal
wird schon die fiir Lyotard elementare Unterscheidung zwischen Streit und
Widerstreit {ibergangen und daraus eine «Widerlegung» gemacht'. Das ist
seinerseits ein exemplarischer Fall, dass ein Widerstreit als blosser Streit
genommen und eben damit intellektuelles Unrecht begangen wird.

Im franzosischen Denkraum kann die Konzeption des Widerstreits auf mehr
Verstindnis rechnen. Das hat u.a. damit zu tun, dass eine Ontologie der
Heterogenitit, wie sie (sprachphilosophisch gewendet) fiir die Konzeption des
Widerstreits tragend ist, seit Descartes in der franzosischen Tradition hei-

1 Vgl. neuerdings zu diesen Problemen Manfred Frank, Die Grenzen der Verstindigung. Ein
Geistergesprach zwischen Lyotard und Habermas, Frankfurt 1988.

102



misch ist; man kann dort unschwer eine Linie von Descartes iiber Pascal bis zu
Bachelard und Lyotard ziehen. Zwar ist solche Heterogenitit auch der
deutschen Tradition nicht einfach fremd — Kant etwa hat ihre Verfassung
eindringlich reflektiert, und Kant ist der Autor, dessen Wege Lyotard am
nachhaltigsten untersucht —, aber vergleichsweise neigt die deutschsprachige
Tradition doch starker zur Verbindung, zur Globalperspektive, zum Totum.
Eine Bemerkung, die keineswegs das Unverstindnis fiir Lyotards Denken
rechtfertigen, sondern im Gegenteil zum Erkennen und Uberschreiten der
dafiir verantwortlichen Barriere anhalten will.

Ein Streit liegt dort vor, wo bei einem Konflikt noch eine gemeinsame Basis
vorhanden ist, von der aus dieser Konflikt entschieden werden kann. Streit ist
Dissens auf der Basis von Konsens. Um einen Widerstreit hingegen handelt es
sich, sobald eine solche Basis nicht mehr gegeben ist. Widerstreit ist Dissens
auf der Basis von Dissens. Streit ist — vergleichsweise — ein Oberfldchenpha-
nomen, Widerstreit ein Grundphénomen.

Im allgemeinen meint man, Streit finde sich vielfach, Widerstreit hingegen
selten. Manche Philosophen gehen sogar so weit, mit reflexiven Mitteln die
Unmoglichkeit eines Widerstreits dartun zu wollen. Das ist ein illusiondres
Unterfangen, das auf einer illusorischen Einschiatzung beruht. Haufig verhilt
es sich so, dass einem Konflikt, der vordergriindig als Streit erscheint, in
Wahrheit ein Widerstreit zugrunde liegt. Oftmals meldet sich, wo Differenzen
auftauchen, die kaum der Rede wert zu sein scheinen, im Grunde ein
Widerstreit. Allzu oft bewegen wir uns scheinbar glatt liber die Abgriinde von
Widerstreiten hinweg. Streit kommt in der Wirklichkeit vor, Widerstreit ist ihr
Grundphianomen.

Widerstreite konnen sich iiberall finden. Einige Beispiele mogen das
illustrieren. Sie sind alle Lyotards Buch entnommen.

1. In der Auseinandersetzung zwischen Tarifpartnern geht es zunédchst um
einen Streit, nicht um einen Widerstreit. Auf Arbeitgeber- und Arbeitnehmer-
seite liegen unterschiedliche Interessen vor, die man aber im gemeinsamen
Rahmen von Tarifverhandlungen, also auf der Basis gemeinsam anerkannter
Definitionen und Institutionen zu verfolgen beschlossen hat’. Dieser gemein-
same Rahmen hat aber seinerseits, wie jede Festlegung, gewisse Ausschliisse
zur Kehrseite. Fiir ausgemacht gilt beispielsweise, dass die Arbeitskraft wie
eine Ware zu behandeln, ndmlich (direkt oder indirekt) monetir abzugelten
ist. Ausgeschlossen ist damit der Einspruch, die Arbeitskraft sei keine Ware

2 Jean-Frangois Lyotard, Der Widerstreit, Miinchen 1987 (frz. Le Différend, Paris 1983),
S.27f. Im folgenden alle Belege im Text.

103



und sie so zu behandeln sei inhuman und illegitim. Reformerische Sozialde-
mokratie und revolutiondrer Marxismus — Akzeptanz und Kritik des Waren-
prinzips — sind unvereinbar. Auf dieser tieferen Ebene besteht also nicht mehr
bloss ein Streit, sondern ein Widerstreit. Und dieser kann auf dem Boden von
Tarifverhandlungen unmoglich beigelegt werden. Denn in Tarifverhandlun-
gen einzutreten bedeutet eben, schon die eine Seite gewihlt und gegen die
andere sich entschieden, bedeutet die Arbeitskraft als Ware definiert zu haben.
Soll der Widerstreit hier verhandelt, soll er als Streit behandelt werden, so
geschieht allein dadurch schon Unrecht. Der eine Anspruch (der marxistische)
kann nur in einer Form Bertlicksichtigung finden, die ihn in seinem Prinzip
verkehrt. Streitgerechtigkeit bedeutet fiir Widerstreitsfialle immer strukturelle
Ungerechtigkeit. Die Behandlung eines Widerstreits als Streit macht (minde-
stens) einen der Beteiligten zum Opfer.

2. Der drastischste Fall, an dem Lyotard dies expliziert, ist der Fall
Auschwitz. Ich beschrinke mich auf eine von mehreren Versionen. Lyotard
stellt Auschwitz einmal als Ergebnis eines Widerstreits dar. Eine Diskursart,
die von den Nazis wiederbelebte mythische Erzdhlung, hat hier ihren Antipo-
den, den Diskurs der Befragung und Interpretation, wie er dem jiidischen
Denken von jeher eigen und in der Moderne tragend geworden war, eliminiert.
Geschichtslose Zyklik wandte sich gegen das Ereignis, das Schondagewesene
gegen das Unverfiigliche. Und die Kluft zwischen den beiden Diskursarten
war so gross, dass es nicht einmal zu irgendeiner Austragung dieses Wider-
streits kam. Die Nazis installierten kein Gericht und fiihrten keine Verhand-
lung; sie bemiihten sich nicht einmal um den Anschein von Recht und
Gerechtigkeit. Sie vollzogen nur die nackte Ausldschung — bis zur Auslo-
schung noch der Dokumente und Bezeugungsmoglichkeiten (104-107,
173-175, 179-181).

An diesem Beispiel kann man erkennen, dass die Problematik des Wider-
streits bis zum &dussersten reicht. Harmlos ist sie nie, auch wenn sie nicht
immer zum Exzess fithren muss. Untragbar wird sie, sobald Opfer entstehen.
Zum Opfer wird, wer einen Schaden erleidet und dabei zugleich der Mittel
beraubt wird, diesen zu reklamieren. Dergleichen geschieht gemeinhin nicht
durch Abweisung von den Gerichten, sondern durch die Verbindlichkeit eines
Idioms, in dem diese Rechtsanspriiche nicht formulierbar sind. Der Geschi-
digte kann sich nicht mehr Gehor verschaffen, und so wird aus dem Schaden
ein Unrecht und aus dem Kliger ein Opfer (20f., 25). Die Frage ist: Wie kann
die Figur des Opfers vermieden, wie konnen die Opfer befreit werden? Bevor
eine Antwort gegeben wird, sei noch ein weiteres Beispiel angefiihrt.

3. Lyotard vermag in minutidsen Analysen die Heterogenitit von Diskurs-

104



arten herauszuarbeiten. So zeigt er in der Diskussion des klassischen Dilem-
mas von Protagoras und Euathlos, dass deren Argumentationen vollig korrekt
sind, dass man nur die jeweilige Diskursart finden und genau erfassen muss,
innerhalb derer sie dies jeweils sind (21-24). Protagoras’ Argumentation ist
innerhalb der physischen, Euathlos’ innerhalb der logischen Diskursart kor-
rekt. Hingegen sind beide Argumentationen, als Fille des jeweils anderen
Diskurstyps genommen, inkorrekt. Den Sétzen als solchen kann man aber
nicht ansehen, welcher Diskursart sie zugeordnet werden miissen. Daher ist
der Dissens der Kontrahenten keineswegs arbitrir, sondern essentiell. Gerade
wenn man die Sétze jeweils «gut» (also der Diskursart, in der sie stimmig sind)
zuordnet, tritt der Konflikt der Diskursarten in seiner Unaufhebbarkeit und
Unentscheidbarkeit hervor. Welcher der beiden Diskursarten soll man den
Vorzug geben, wo doch einsehbar ist, dass die Entscheidung fiir die eine Seite
ein Unrecht gegeniiber der anderen impliziert? Die Situation des Widerstreits
1st nicht losbar. Es wird darauf ankommen, eine andere Form ihrer Beantwor-
tung zu finden.

2. Kultur und Widerstreit

Am meisten sind uns Widerstreitsverhiltnisse heute von kulturellen Phanome-
nen her vertraut. Hier ist uns manches von der Logik des Widerstreits beinahe
schon selbstverstindlich geworden. So ist beispielsweise hinsichtlich der
Kunst weithin akzeptiert, dass die gestalterischen Logiken verschiedener
Ismen — etwa des Konstruktivismus und des Surrealismus oder der Arte povera
und der Trans-Avantgarde — nicht auf einen Nenner zu bringen sind; dhnlich
haben wir gelernt, dass Kulturkonzepte der Selbstbestimmung einerseits und
der Angebotsregie andererseits unvereinbar sind; und auch der Gegensatz von
Skyline und Szene wird heute nicht mehr attackiert, sondern als elementar und
unaufhebbar anerkannt und geschatzt.

Im kulturellen Feld ist ein solches Bewusstsein der Legitimitét des Dissen-
ses und der Unmoglichkeit von Generalvereinbarungen am weitesten avan-
ciert. Hier wurde uns exemplarisch klar, dass wir in einer Welt des Wider-
streits leben.

Die Frage ist freilich, ob wir insgesamt schon die angemessene Umgangs-
form mit solcher Pluralitidt und dem durch sie gesetzten Widerstreit gefunden
haben. Proportional-Toleranz, Querbeet-Akzeptanz, Hinnahme von Unver-
meidlichem geniigen nicht. Mindestens zwei Beschrinkungen wiren zu
tiberschreiten: Man muss die Vielheit als grundlegend positives Phidnomen

105



erkennen. Und man muss nicht bloss bestehende Vielheit anerkennen, son-
dern tiber sie hinaus prinzipiell mit Unbekanntem, Unentdecktem, Ungesehe-
nem, Unerhortem rechnen. Es braucht eine entsprechende aisthesis und ein
neues ethos der Pluralitit und des Widerstreits®.

3. Die politische Dimension

Fiir Lyotard ist das Problem des Widerstreits ein zutiefst politisches Problem.
Davon gilt auch die Umkehrung: Politik ist im Kern durch die jeweilige Form
der Zulassung, Bewiltigung oder Instrumentierung von Widerstreit bestimmt.
Es geht jeweils darum, ob Uberginge, Wechsel, Neuanfinge zugelassen
werden oder nicht. In sprachphilosophischer Wendung lautet das bei Lyotard:
«Die unscheinbarste Verkniipfung eines Satzes mit einem anderen wirft ein
politisches Problem auf.»* «Alles ist Politik, wenn Politik in der Mdglichkeit
des Widerstreits bei der geringfligigsten Verkettung besteht» (231). Die Art,
wie sie mit dem Widerstreit umgehen, kennzeichnet die politische Signatur
der Volker und Kulturen. Hier zeigen sie ihr Gesicht. Was sehen wir, wenn
wir selbst in den Spiegel blicken, was heute — was morgen?

4. Empfindung, Artikulation, Grundbewusstsein des Widerstreits

Wenn Widerstreit als Grundphidnomen erkennbar wird und wenn eine Gesell-
schaft erfasst, dass sie ein Arrangement von Widerstreit darstellt, dann
entsteht fiir sie die Notwendigkeit, zu einer neuen Art des Umgangs mit dem
Widerstreit zu finden. Diesbeziiglich kann man bei Lyotard drei Schritte
unterscheiden.

Zunichst gilt es, «den Widerstreit auszudriicken, indem man ihm ein
entsprechendes Idiom verschafft» (33). Das ist die Aufgabe beispielsweise der
Literatur oder der Philosophie und allgemein der Politik (ebd.). Natiirlich
kannn dieses Idiom nur ein solches sein, welches die Anspriiche der einen,
bislang unterdriickten Partei artikuliert. Ein Meta-Idiom, in dem die Ansprii-
che beider Seiten formulierbar wiren, kann es ja nicht geben (sonst lige
allenfalls ein Streit, nicht aber ein Widerstreit vor). Der Widerstreit kommt

3 Ich erlaube mir, auf mein Buch <Unsere postmoderne Moderne>, Weinheim 1987 (2. Aufl.
1988), hinzuweisen.

4 Jean-Frangois Lyotard, Le Nom et I’exception, in: Tod des Subjekts?, hg. von Herta Nagl-
Docekal u. Helmuth Vetter, Wien/Miinchen 1987, S.43-53, hier 43.

106



dabei insofern zur Erscheinung, als nun nicht mehr nur das eine, bereits
artikulierte und herrschende (alleinherrschende, iiberherrschende) Idiom vor-
handen ist, sondern auch die andere Seite Sprachfihigkeit besitzt und ihre
Anspriiche in die Arena des Disputs einbringen kann’.

Diese Arbeit der Sprachfindung, diese im wortlichen Sinn logische Akti-
vitit setzt eine andere Kompetenz voraus: eine dsthetische. Noch bevor der
Widerstreit artikulierbar ist, muss man ihn empfinden. Das Gefiihl, dass hier
etwas in Sétze gebracht werden miisste, das noch nicht gesagt werden kann —
und das Bewusstsein, dass dieses Gefiihl einen legitimen Anspruch anzeigt
und eine Aufgabe signalisiert —, geht der Anstrengung zur Idiomfindung
voraus. Die «logische» Titigkeit ist «asthetisch» fundiert.

Aisthesis — und zwar spezifisch eine aisthesis, welche Heterogenitét und
Widerstreit zu empfinden vermag — ist denn auch im weiteren relevant. Uber
das Gespir fir Unartikuliertes hinaus wird sie zweitens wichtig als Fahig-
keit, dort das Richtige zu treffen, wo es dafiir keine Regel mehr gibt. Und
drittens braucht es aisthesis im Sinn des Grundbewusstseins, dass jede
Klarheit durch Unklarheit an ithren Rdandern und jede Ordnung durch Aus-
schluss von anderem bestimmt und erkauft ist — welche Réander und welch
anderes in weiteren Kontexten ihre Legitimitit haben und ihre Kraft entfalten
(wenngleich auch dies wiederum um den Preis anderer Unschérfen und
Ausschliisse geschieht).

Aisthesis im zweitgenannten Sinn steht der Aristotelischen phronesis und
Kants reflektierender Urteilskraft nahe®. Gerade wenn es, wie Lyotard sagt,
«die gute Verkettung» (11), also die zweifelsfreie, die in jederlei Hinsicht zu
empfehlende Verkettung nicht gibt, wird Urteilskraft obligat. Fiir sie kommt
es — durch Erfahrung und Kriterien gestiitzt, letzlich aber doch riskant und
indemonstrabel — darauf an, in der jeweiligen Situation das Treffliche zu
finden. Und sie weiss, dass dieses Treffliche nur ein relativ, ndmlich im
Rahmen bestimmter Selektionen Treffliches ist. Eben darin schliesst sie
bereits ein Moment von aisthesis im dritten Sinn ein (der, so werde ich
nachher zu zeigen versuchen, Weisheit in einem aktuellen Sinn nahesteht).

5 An einer interessanten Stelle sagt Lyotard, die Suche nach einem Idiom fiir den Widerstreit
sei die Suche nach einem unmdglichen Idiom (237). Das ist doppelt aufschlussreich:
Offenbar besteht ein Wunsch nach einem Meta-Idiom; zugleich muss man aber dessen
Unmdoglichkeit einsehen.

6 Schon in <Au Juste> (gemeinsam mit Jean-Loup Thébaud, Paris 1979) bezog sich Lyotard
auf die Aristotelische phronesis als das Vermogen, dort noch treffend zu urteilen, wo kein
Kriterium und Modell mehr hinreicht (S. 52f.). Kant ist, gerade als Theoretiker der Urteils-
kraft, seit dem «Widerstreit> in zahlreichen Exegesen Gegenstand und Vorbild, vgl. zuletzt
<Der Enthusiasmus>, Graz/Wien 1988.

107



Wer mehrfach Fille von Widerstreit erfahren und deren Verfassung sich
klargemacht hat, der ist darauf gestossen, dass Widerstreite tendenziell
verborgen bleiben. Fortan wird er mit solcher Verborgenheit rechnen. Er wird
der Klarheit zwar nicht misstrauen, aber doch um deren Grenzen nicht bloss
abstrakt wissen, sondern sie konkret beriicksichtigen. Er wird zu dem liberge-
hen, was Lyotard als «philosophische Politik» bezeichnet (12). Diese unter-
scheidet sich von der Politik der Intellektuellen und Politiker dadurch, dass sie
nicht wie jene bestimmte Standpunkte vertritt und durchsetzt, sondern auf das
jenseits solcher Durchsetzung verbleibende Problem ihr Augenmerk richtet.
Indem die heterogenen Optionen gleichermassen legitime, aber auch inkom-
mensurable Rechtsanspriiche darstellen, hat jede Entscheidung ein Unrechts-
moment zu ihrer Kehrseite. Daher kann die politische Aufgabe und Losung
letztlich nicht darin liegen, dem eigenen, «richtigen» Standpunkt zum Sieg zu
verhelfen, sondern es muss gerade nach all solchen Entscheidungen darum
gehen, mit dem verbleibenden und unaufhebbaren Konflikt der heterogenen
Anspriiche noch einmal im Sinn von Gerechtigkeit umzugehen. Darin liegt die
spezifisch «postmoderne» Dimension von Politik. Denn in der Postmoderne
wurde die bislang eher latente Pluralitit vordringlich und uniibersehbar. Daher
braucht es jetzt eine Politik, die diese Situation nicht mehr tiberspielt, sondern
ihr sich stellt. Eben das tut die von Lyotard konzipierte philosophische Politik.
Sie ist nicht, wie die konventionelle «pluralistische» Politik, auf die Buntheit
von Varianten, sondern auf den Widerstreit elementarer Differenzen bezogen.
Damit verindert sich das ganze Spiel.

Wer iiber ein Grundbewusstsein des Widerstreits — aisthesis im drittgenann-
ten Sinn — verfuigt, der wird mit den entsprechenden Konflikten anders
umgehen als derjenige, der noch dem Irrtum des einzig richtigen Weges
nachlduft. Zunachst wird er prohibitiv eingreifen. Er wird darauf achten, dass
Kriterien bestimmter Sinnzusammenhinge nicht zu Kriterien ganz andersarti-
ger Sinnzusammenhinge gemacht werden. Gegen solche Grenziiberschrei-
tung einer Diskursart bzw. Lebensform wird er das kehren, was man als
Pascal-Regel bezeichnen kann. Pascal hat — im Zusammenhang seiner Lehre
von den Ordnungen — als erster den Mechanismus und die Fatalitét solcher
Uberschreitungen in volliger Klarheit offengelegt und demgegeniiber einen
Imperativ gattungsmaéssiger Spezifikation aller Kriterien und Anspriiche for-
muliert. Diese Pascal-Regel ist eine postmoderne Grundregel: Die Festsetzun-
gen der Diskursarten gelten nur binnen-, nicht trans-diskursiv; ihre Spezifitit
ist strikt zu beachten; Partikulares darf nicht universalisiert werden (und es
gibt, genau besehen, nur Partikulares); den Universalisierungen (deren Unter-
schied zu Totalisierungen vermutlich immer bloss ein rhetorischer, kein

108



sachlicher ist) gilt es im kleinen wie im grossen entgegenzutreten. Ubergriffe
sind zu unterbinden, Pluralitit ist dadurch offenzuhalten.

Freilich ist es mit dieser Ausscheidung illegitimer Mdoglichkeiten allein
noch nicht getan. Die Situation stellt sich postmodern als noch schwieriger
dar, als Pascal sie gefasst hat. Denn es bleiben stets mehrere legitime
Moglichkeiten librig. Von diesen kann aber je nur eine realisiert werden. Also
ist man unweigerlich ungerecht noch innerhalb der Sphire der Legitimitit.
Und eben hier taucht das spezifisch postmoderne Problem auf, wie angesichts
solch unvermeidlicher Ungerechtigkeit gleichwohl noch eine Praxis im Sinn
von Gerechtigkeit moglich sei.

Es braucht — das kann man bei Lyotard lernen — eine andere Grundeinstel-
lung. Es geht um Grenzbewusstsein, Grenzbeachtung und Vielheitsblick. Bei
jeder Entscheidung muss man um ihren Setzungscharakter sowie ihre Aus-
schliisse wissen. Es gilt, des blinden Flecks im Sehen eingedenk und nicht nur
gegen fremde, sondern auch gegen eigene Ubergriffe auf der Hut zu sein.
Sobald man solcherart prinzipiell um die Begrenztheit und Spezifitit wirklich
weiss und mit ihr rechnet, urteilt und verurteilt man nicht mehr mit dem Pathos
der Absolutheit und der Einbildung der Endgiiltigkeit, sondern erkennt auch
dem anderen mogliche Wahrheit grundsatzlich zu — noch gegen die eigene
Entscheidung. Man ist nicht nur grundsétzlich davon iiberzeugt, dass die Lage
aus anderer Perspektive sich mit gleichem Recht ganz anders darstellen kann,
sondern dieses Bewusstsein geht in die konkrete Entscheidung und Praxis ein
und versieht diese mit einem Schuss Vorlaufigkeit und einem Gran Leichtig-
keit. Eine darauf aufgebaute Handlungswelt ist im einzelnen spezifischer und
im ganzen durchldssiger. Sie achtet den Unterliegenden, sie vermutet einen
Rechtskern im Unrecht Scheinenden, sie rechnet wirklich mit Andersheit.
Insgesamt bringt sie mehr Potentialitit in die Wirklichkeit ein oder umgekehrt:
Sie lockert die Sperren der Wirklichkeitsauffassung zugunsten der faktischen
Potentialitit des Wirklichen. Indem sie den Moglichkeitscharakter wahr-
nimmt, entdeckt sie Alternativen und Offnungen ins Unbekannte. Sie macht
die Erfahrung der Vielheit real, indem sie Unerhortes zulésst.

Unschwer ist dergleichen auf konkrete Situationen — beispielsweise auf eine
Tagung iiber «Weisheit der Philosophie» — anzuwenden. Wer erkannt hat,
dass wir 1n einer Welt des Widerstreits leben und dass unsere Diskurse dieser
Welt — als Reflex und Motor — zugehoren, der wird fortan in Diskussionen
weniger den Schlagabtausch suchen als auf diejenigen Stellen sein Interesse
und Augenmerk richten, wo in Argumenten Widerstindiges aufscheint —
zaghaft, unklar und moéglicherweise gegen Intention und Kategorien des
Sprechenden. Eine auditive Metaphorik diirfte dabei (ibrigens angebrachter

109



sein als eine visuelle; nicht die Ausrichtung eines Augenmerks steht im
Vordergrund, sondern es kommt vornehmlich darauf an, dass man einem
gewissen Klang sein Ohr zu leihen vermag. Dann wird man sich moglicher-
weise zum Anwalt des Gehorten und noch Ungesagten berufen fiihlen. Man
wird das entsprechende Idiom zu finden suchen. Und wird dariiberhinaus, wo
dies nicht oder nur ungeniigend gelingt, den Widerstreit bezeugen, indem man
ihm im einzelnen Rechnung trigt, also beispielsweise unbefragte Vorausset-
zungen markiert, auf Leerstellen aufmerksam macht, Verabsolutierungen
zuricknimmt und zum Bedenken des Anderen anhilt. Man wird Verbohrthei-
ten angreifen — »phallogozentrische» ebenso wie «feministische» — und wird
sich dann, wenn darob manche auf einen einschlagen, nicht wundern, sondern
wird allenfalls den Schlagenden einsichtig zu machen suchen, dass sie hierbei
(mal blind, mal wiitend, manchmal auch in peinlicher Kombination von
beidem) nur die rohe Logik des Widerstreits exekutieren (aber eben unbewusst
und undurchschaut), und wird sie statt dessen zur Wahrnehmung dieser
Situation und zu den Konsequenzen einer solchen Einsicht bewegen wollen.
Der Impuls dieses Denkens erweist sich dabei — man kann es nicht verhehlen —
als grundlegend ethisch, padagogisch, politisch.

5. Eine postmoderne Version von Aufkldrung

Daher ist es nicht liberraschend, dass Lyotard seine Konzeption gegen Ende
des Widerstreits als die heutige, als die postmodern angezeigte Form von
Aufklarung darstellt. Das hat nichts von Koketterie an sich, sondern will ernst
genommen werden. Aufklarung ist ihrem Wesen nach ein Unternehmen der
Selbstkritik, nicht der Erblassverwaltung. Daher kann es geschehen, dass ihre
blossen Verwalter das, was heute den Rang von Aufklidrung einnimmt, anti-
aufklérerisch schelten. Die Dialektik von Aufkldrung aber lasst sich durch
solche Dogmatisierung nicht sistieren.

Lyotard nennt als Leitbild seiner Geschichtskonzeption die Idee einer
Menschheit, die erstens sensibel fiir die heterogenen Ziele ist, die in den
diversen Diskursarten beschlossen sind, und die zweitens imstande ist, diese
Ziele so weit wie moglich zu verfolgen und zu entwickeln (294). Ohne diese
Idee, sagt Lyotard, ist eine «Universalgeschichte der Menschheit» nicht
denkbar. Das ist dreifach bedeutsam: Man erkennt erstens noch einmal, dass
seine ethisch-politische Konzeption eine wesentlich dsthetische Dimension
hat (»dsthetisch» freilich im alten, gerade aufkldrungs-urspriinglichen Sinn
anthropologischen Empfindens, nicht eines besonderen Kunstbezugs zu neh-

110



men): es kommt darauf an, fiir die verschiedenen Ziele sensibel zu sein.
Zweitens bedeutet diese Asthetik keine Flucht in Quietismus — gedacht ist
vielmehr gerade an eine praxisleitende Empfindung und eine weitestgehende
Entfaltung der diversen Moglichkeiten. Und drittens ist genau dies die heutige
Weise, die alte, aufklarerische Idee einer Universalgeschichte der Menschheit
zu erneuern und fortzusetzen’.

Lyotard fiihrt diese «Idee einer weltbiirgerlichen Geschichte» aufschluss-
reicherweise denn auch gegen solches ins Feld, was typisch postmodern zu
sein scheint, in Wahrheit aber, wenn es ohne Gegenhalt bleibt, die Errungen-
schaften der Postmoderne zu verspielen droht: gegen politische Partikularis-
men. Deren Dialektik ist ndmlich, dass die Berufung auf Tradition und
Besonderheit zwar in einer ersten Phase fiir die Befreiung von Fremdherr-
schaft niitzlich sein kann, danach aber ihrerseits zum Umschlag ins Totalitédre
neigt. «Die stolzen Kdmpfe um die Unabhéngigkeit miinden in junge reaktio-
ndre Staaten» (298f.). Diese Dialektik gilt fiir Partikularismen aller Art, fiir
regionale, geschlechtsspezifische und kulturelle. Ein Partikularismus, der
seine Grenze nicht kennt und sich nicht auf anderes hin 6ffnet, steht immer in
der Gefahr, die Figur der Tyrannei zu reproduzieren. Das postmoderne
Pladoyer fiir Partikularitit und Vielheit darf nicht halbiert werden. Ein
universalistisches Moment ist von ihm nicht zu trennen. Gerade einer Partiku-
laritét, die sich nicht als solche wahrnihme, gilt die Kritik Lyotards und der
Postmoderne.

Darin erweist sich zugleich, dass das postmoderne Denken wie kein zweites
auf das Ganze bezogen ist: so sehr nimlich wie nur irgendeines — und doch
ganz anders als die anderen, nimlich nicht setzend, sondern offenhaltend. Die
Grunderfahrung der Vielheit und Heterogenitit motiviert zur Offenhaltung
des Ganzen. Die Verteidigung des Partikularen — des in seiner Partikularitit
erfassten Partikularen — ist an diese Offnung gebunden. Eine postmoderne
Politik tritt weder fiir das eine Partikulare noch fiir das eine Universale ein,
sondern bemiiht sich um die Entfaltung vieler partikularer Moglichkeiten, von
denen sie weiss, dass sie universal konfligieren. Das ist dann schliesslich der
gravierende Unterschied gegeniiber Kant und der klassischen Form von
Aufklarung. Wenn es Kant um die «Freiheit fiir jeden» zu tun war, «seine
Gluckseligkeit selbst, worin er sie immer setzen mag, zu besorgen, nur dass er
anderer ihrer gleich rechtmissigen Freiheit nicht Abbruch tut»®, so erkennt die

7 Hierzu stimmt, dass Lyotard die Postmoderne generell als «Redigieren» der Moderne
bestimmt hat, vgl. ders., Die Moderne redigieren, in: Wege aus der Moderne. Schliisseltexte
der Postmoderne-Diskussion, hg. v. Wolfgang Welsch, Weinheim 1988, S.204-214.

8 Immanuel Kant, Akademie-Ausgabe, Bd. XI, S. 10.

111



Postmoderne eben dies als strukturell uneinlosbare Forderung. Nur solange
man von einem Konkordanzmodell der Lebensentwiirfe ausgehen konnte,
liess sich annehmen, diese kdnnten realisiert werden, ohne einander « Abbruch
zu tun». Postmodern aber erkennt man die Heterogenitit und damit die
Unvermeidlichkeit des «Abbruchs». Daher muss man Gerechtigkeit und
Politik jetzt im letzten anders denken als Kant: nicht als Formen, zusammen-
stimmend zu machen, sondern als Weisen, mit unaufhebbarer Nicht-Zusam-
menstimmung gleichwohl noch gerecht und forderlich umzugehen.

I1I. Weisheit in einer Welt des Widerstreits

Unschwer ist zu erkennen, dass ein solcher Ansatz eine philosophische
Position umreisst, die wie selbstverstiandlich viele der klassischen Disziplinen
der Philosophie einschliesst. Diversitiat und Heterogenitit priagen hier das Bild
der Welt insgesamt und machen sozusagen die Leitlinien der Physik aus.
Spezifizierungsgebot und Uberschreitungsverbot bestimmen ihre Logik. In-
dem die Empfindung des Anderen und des Widerstreits fundamental ist,
gewinnt eine entsprechende Asthetik hier erstrangige Relevanz. Und schliess-
lich ergeben sich aus alledem Grundlinien einer Ethik und Politik: Gelingen-
des Leben gibt es nur im gemidssen Umgang mit dieser Heterogenitit und dem
Widerstreit, und dies gilt gesellschaftlich ebenso wie individuell. Welt-,
Sozial- und Individualverhalten haben an der Erfahrung der Heterogenitét und
der Aufmerksamkeit auf den Widerstreit ihr Mass.

In einer philosophischen Position dieser Art erneuert sich unter Gegen-
wartsbedingungen eine alte Weisheitsposition der Philosophie”. Wir finden
uns derzeit einer breitgefiacherten Wiederkehr von Weisheitsformen, insbe-
sondere auch solchen aussereuropidischer Herkunft, gegeniiber. Die genannte
Position hingegen (deren Konturen ich vor allem von Lyotard her umrissen
habe) unterscheidet sich vom Trend dadurch, dass sie als Wiederaufnahme
einer spezifisch abendlindischen Weisheitstradition verstanden werden kann.
Die Aquivalenz sei, an Vorausgegangenes ankniipfend, unter zwei Gesichts-
punkten dargelegt: Grenzbewusstsein und Ganzheitssorge.

9 Ich habe dies ausfiihrlicher dargestellt in: Philosophie zwischen Weisheit und Wissenschaft.
Die aktuelle Balance, in: Willi Oelmiiller (Hg.), Philosophie und Wissenschaft. Kolloquien
zur Gegenwartsphilosophie XI, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1988, S. 115-126. Die
Grundthese ist dort, dass die Philosophie ihre genuine Position zwischen Weisheit und
Wissenschaft hat und in der Preisgabe eines dieser Pole sich selbst destruiert.

112



Das Denken der skizzierten Art weiss um die Partikularitiat und Begrenzt-
heit aller Konzepte, beachtet die Spezifitit der Lebens- und Wissensformen
und ist sich der Briiche zwischen ihnen bewusst. Es besitzt ein geschérftes
Sensorium fiir Inkommensurabilitit, und es sichert die Pluralitit, indem es
Uberschreitungen und Ubergriffen entgegentritt. Umgekehrt weiss es auch um
die potentiellen und realen Bornierungseffekte einzelner Rationalitits-, Le-
bens- und Handlungsformen. In einer Situation, wo letzte Massstibe nicht
existieren und die vorletzten ob ihrer Diversitit und Verflechtung einen klugen
Umgang erfordern, wird zusitzlich zu Grenzbewusstsein Urteilskraft ent-
scheidend. Diese riickt geradezu in den Rang des ausschlaggebenden Orientie-
rungsvermogens auf.

Dies beides — das generelle Grenzbewusstsein, das vor Totalitdtsanmassun-
gen schiitzt, und das spezielle Unterschiedsbewusstsein, das Urteilskraft
freisetzt — ist seit langem flir Weisheit charakteristisch. Denn schon traditio-
nell ist nicht die Figur des Allwissenden, sondern die des wissenden Nichtwis-
senden die Realfigur des Weisen. Er ist sich — Stichwort Grenzbewusstsein —
der Vorlaufigkeiten, Gegenwendigkeiten und Ungeldstheiten seines Wissens
bewusst; und er versteht gleichwohl — Stichwort Urteilskraft — damit sinnvoll
und forderlich umzugehen. Das gilt seit einer in der Antike erfolgten Umstel-
lung im Begriff des Weisen. Verkorperte dieser zunéchst ein Ideal theoreti-
schen Wissens, so wurde er bald zur exemplarischen Figur praktischen
Wissens. Bei Aristoteles war beides erstmals auseinandergetreten und Weis-
heit dadurch partial geworden: sie umfasste nur noch das theoretische Wissen;
just der Kern praktischen Wissens, die phronesis, fehlte ihr. Eben solch
praktisches Wissen aber wurde nachher, bei den Epikureern und Stoikern,
zum Grundcharakteristikum des Weisen. Seitdem ist der Weise eine vor allem
in praktischer Hinsicht vorbildliche Figur. Weisheit ist im Kern Lebensweis-
heit. Das ist fiir so unterschiedliche Denker wie Rousseau und Kant gleicher-
massen verbindlich. Praktische Verstindigkeit —und zwar iiber das Ableitbare
und Lehrbare hinaus — zeichnet den Weisen aus.

Die Anforderungen an solche Verstandigkeit verschirfen sich nun unter den
postmodernen Auspizien der Pluralitit und Heterogenitit immens. Weniger
denn je ist es moglich, mit einer einzigen Entscheidungslogik allen Fillen
gerecht zu werden. Mehr denn je ist Spezifititsbewusstsein notig und eine
Urteilskraft erfordert, die angesichts disparater Regeln ohne letzten Boden
gleichwohl das Treffliche zu finden vermag. Abgeklirtheit und Ubersicht
einerseits, Involviertsein und Findigkeit andererseits sind vonndten. Genau
darin nimmt solch postmoderne Kompetenz klassische Ziige von Weisheit
auf.

LED



Unterschiede gegeniiber den dlteren Formen liegen vor allem darin, dass
diese sich aus der Selbstzuriicknahme gegeniiber Anspriichen eines absoluten
oder gottlichen Wissens bestimmten, wihrend die Begrenzung sich jetzt aus
der gestiegenen (oder verstirkt wahrgenommenen) Pluralitdt ergibt. Man
muss auf das absolute Wissen nicht zugunsten eines Anderen Verzicht tun,
sondern man erkennt, dass solch absolutes Wissen ein unmdgliches, ein nicht
einmal einem «Gott» anstehendes Ideal ist, denn es gibt zwischen den
heterogenen Regelbereichen allenfalls Ubergiinge, aber keine Synthesen und
Uberblicke. Das ist nicht die Frage eines beschrinkten oder unbeschriinkten
Leistungsvermdgens, sondern ist dem zuvor schon durch die faktische Ver-
fasstheit dieser Bereiche entschieden. Ob der Einsicht darein verlangt Weis-
heit nun eher ein Operieren im Bodenlosen und im Angesicht von Abgriinden
denn ein gottliches oder halbgbttliches Uberschauen. Gerade das letztere ist
als illusorisches Projekt und als Programm impliziten und expliziten Terrors
durchschaut worden.

Noch unter einem zweiten Gesichtspunkt hat postmodernes Denken eine
spezifische Nihe zu Weisheit. Fiir manche mag dieser Gesichtspunkt iiberra-
schend sein: ich meine die Ganzheitssorge. Vielen gelten die Postmodernisten
ja gerade als jene iiberengagierten Differentisten, die Ganzheit vollig ignorie-
ren oder allenfalls als Gegner fiirs Duell akzeptieren. Soll solche Pluralitétsa-
pologie nun plotzlich fiir Ganzheitssorge gelten? Dem Missverstindnis, das
hinter einem solchen Bedenken steht, liegt ein weiteres zugrunde: dass fiir
Ganzheit am besten dadurch Sorge getragen wiirde, dass man eine substan-
tielle Vorstellung derselben propagiert. In Wahrheit ist das jedoch die sicher-
ste Art, Ganzheit zu verfehlen und ihr Problem zu eskamotieren. Jeder
substantielle Entwurf ist unweigerlich partikular. Daher verfangt sich eine
entsprechende Ganzheitsaspiration theoretisch im Widerspruch von faktischer
Partialitit und prétendierter Universalitdt, und praktisch wére solchen Versu-
chen unweigerlich nicht bloss Herrschaft, sondern Unterdriickung gesellt, und
das —in einer Zeit radikalisierter Pluralitdt — in unertraglicher Potenz. Die Idee
des Ganzen ist nicht thetisch auszumiinzen, sondern allein regulativ und
prohibitiv zu verfolgen. Regulativ gebietet sie, die Begrenztheit aller Dis-
kurse, Konzeptionen, Lebensformen wahrzunehmen und die Existenz unter-
schiedlicher Erfiillungsmoglichkeiten zu beachten. Und prohibitiv wendet sie
sich gegen Verabsolutierungen, gerade auch wenn diese im Namen der
Ganzheit erfolgen. Das Ganze ist — scheinbar paradox — allein in einer
Konzeption der Vielheit zu wahren, wo es als Idee offengehalten wird. Eben
das tut das postmoderne Denken in seinen reflektierten Versionen. Darin
nimmt es — in einer essentiell pluralitatsbezogenen Weise — eine alte Weis-

114



heitsaufgabe wahr, bildete das Ganze doch einen klassischen Reflexionshori-
zont des Weisen.

So erkennt man, wie gerade unter heutigen — »postmodernen» — Bedingun-
gen eine der klassischen Weisheit nahestehende Position wieder Aktualitit
gewinnen kann. Gerade in einer Welt des Widerstreits ist sie gefordert. Sie
weiss um die vielen Anspriiche sowie um deren Grenzen und Inkommensura-
bilitit. Sie rechnet, wo sie das eine verfolgt, auch mit dem anderen — mit
Bekanntem und Unbekanntem. Das Nichtwissen ist ihr nicht weniger vertraut
als das Wissen. Gegen das Bemichtigungsinteresse einer gestrigen Wissen-
schaft und heutigen Technologie weist sie auf das Unbeherrschbare hin,
verteidigt sie das Recht des Anderen, hilt sie zu Riicksichtnahme an. Ihre
Zielrichtung bleibt im Grunde praktisch, auch wenn sie sich kognitiver Mittel
bedient und in vielem isthetisch gepragt ist.

Damit soll nicht behauptet werden, dass die geschilderte Position die
Position von Weisheit sei. Pluralitdt gilt auch hier: Es gibt unterschiedliche,
gleichermassen legitime Formen von Weisheit. Aber es gibt auch geschichtli-
che und situative Auszeichnungen. Und heute und fiir unseren Kulturraum
scheint mir der geschilderten Position eine solche Auszeichnung zuzukom-
men. Denn erstens leitet sie sich — als aktuelle Modifikation — aus abendlidndi-
schen Denkstromen her. Das macht sie fiir uns ibernehmbarer, als anderes es
ist. Und zweitens sind die anderen, nicht-abendldndischen Weisheitsformen
zumindest in ihrer aktuellen Konjunktur ebenfalls an diese Tradition zuriick-
gebunden, wenigstens ex negativo, denn wir greifen zu ihnen, damit sie uns
helfen, die Misere dieser Kultur, die inzwischen weltweit dominant geworden
ist, zu therapieren. Durch Wasser aber kann man Feuer wohl 16schen,
schwerlich jedoch als Energiereservoir niitzen. Die anderen Weisheitsformen
miissten sich, um der Aufgabe, fiir die sie in Anspruch genommen werden,
geniigen zu konnen, ihrerseits der Tendenz zum Monopolanspruch entwinden
und einem Grundrahmen von Pluralitit sich einschreiben. Wenn allen Kon-
zeptionen heute die Einsicht in ihre Spezifitit und Begrenztheit und damit
zugleich in die Legitimitdt auch anderer Optionen abzuverlangen ist, dann
auch solchen Positionen von Weisheit.

Die Konzeption jedoch, die dies alles aufweist und sagt, ist ihrerseits zwar
gewiss selbst unter diese Begrenzungsforderung gestellt, scheint aber gleich-
wohl nicht einfachhin in einer Reihe mit den anderen Konzeptionen zu stehen.
Nicht, dass sie fundamentaler wére als jene, aber weiter —umfassender — ist sie
wohl. Sie rechnet prinzipiell mit anderen Konzeptionen, sie bezieht sich
essentiell auf Pluralitit. Das verschafft ihr — in einer Welt der Pluralitat und
des Widerstreits — eine bemerkenswerte Sonderstellung.

115






	Weisheit in einer Welt des Widerstreits

