
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Nécessaire sagesse? : Essai sur l'assignation des valeurs

Autor: Schulthess, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Näherungen / Perspectives contemporaines

Studia Philosophica 47/88

DANIEL SCHULTHESS

Nécessaire sagesse?
Essai sur l'assignation des valeurs.

Le présent essai propose une réflexion sur certains aspects familiers du

contexte culturel de notre temps. J'examinerai d'abord la <neutralité axiologi-
que> (Wertfreiheit) exigée par la méthodologie moderne des sciences (§ 1).

Forts de cette neutralité scientifique à l'égard des valeurs, nous possédons des

connaissances d'une étendue et d'une diversité jusqu'ici inconnues et disposons

d'une puissance d'intervention sur la nature sans précédent. Ces connaissances

et cette puissance suscitent des problèmes tout à fait nouveaux (§ 2). Si

ces problèmes sont assumés, dans une certaine mesure, par des instances

contrôlant l'assignation des valeurs (§ 3), ils ne peuvent se résoudre qu'à la

condition d'une maîtrise qui porterait, non sur la nature, mais sur nous-
mêmes: une sagesse est donc nécessaire. La sagesse résultant d'une contrainte
n'est cependant pas propre à satisfaire l'esprit. Je m'interrogerai donc sur les

ressources d'une assignation des valeurs renouvelée, conforme à une sagesse

qui substitue le choix à la contrainte et permette la critique de notre action sur
nous-mêmes et sur la nature (§4).

§ 1 .La neutralité axiologique des sciences

Il est admis depuis longtemps que les sciences - les sciences de la nature, les

disciplines techniques qui en dépendent, mais également les sciences
humaines - écartent de leurs préoccupations l'assignation de valeurs aux états de

choses. La physique, la biologie, la psychologie, la sociologie ne traitent pas
de ce qui est bon ou mauvais, utile ou inutile, juste ou injuste, beau ou laid.

Correspondance : Prof. Daniel Schulthess, 4, rue des Parcs, CH-2000 Neuchâtel

87



Cette règle de la <neutralité axiologiquo s'est imposée dans tous les domaines

scientifiques, ou peu s'en faut1.

Pour comprendre la portée de cette règle, nous partirons d'une approche
psychologique de la valeur2. Nous caractériserons la valeur comme propriété
d'un état de choses (réalisé ou possible) manifestée par les attitudes des

personnes: si la réalisation d'un état de choses est recherchée, voulue ou

aimée, il a une valeur positive; si elle est fuie, évitée ou rejetée, il revêt une
valeur négative. Cette caractérisation n'est pas une définition, mais un point
de départ pour aborder le phénomène des valeurs. C'est en fonction de ce point
de départ psychologique - par lequel aucune portée <honorifique> n'est
conférée au terme <valeur> - que je tenterai de clarifier le sens de la neutralité
axiologique3.

Il faut en effet prévenir plusieurs malentendus. La neutralité axiologique ne

signifie pas que des énoncés de valeur restent absents du choix des objets sur

lesquels va porter l'acquisition des connaissances. Dans les instituts de

recherche, les savants explorent des processus dont la connaissance et la

maîtrise autorisent des réalisations que nous pouvons juger bonnes et utiles.
Les connaissances recherchées, figurant parmi les conditions de la réalisation
de certaines fins, sont elles-mêmes vues comme utiles. Ainsi, on cherchera,
dans tel laboratoire, à connaître les cycles d'assimilation des espèces végétales,

ce qui permettra peut-être d'accroître les récoltes. A ce titre, les

connaissances obtenues nous sont elles aussi utiles. Des jugements de valeur
interviennent ainsi dans le choix des thèmes d'investigation et ils s'attachent

également aux résultats obtenus. Nous effectuons des recherches parce que
nous conférons une valeur à leurs résultats possibles. La dynamique de la

recherche - en particulier celle de la science organisée à grande échelle - ne

peut se comprendre que par l'existence d'un consensus sur la valeur de la

recherche dans tel ou tel domaine. L'assignation projective de valeurs doit

1 Aujourd'hui le débat sur le rôle des valeurs n'est plus très vif en sciences sociales. Cependant,
les questions de méthodologie jadis remarquablement discutées par Max Weber 1864- 1920)
n'ont pas débouché sur des solutions unanimement acceptées.

2 Ce point de départ a été adopté par exemple par F. Brentano. Voir R. Chisholm, Brentano and
Intrinsic Value, Cambridge 1986.

3 Celle-ci s'étend aux valeurs éthiques, esthétiques, et à nombre d'autres valeurs. Je n'introduirai

pas ici ces distinctions. Il faut distinguer aussi les énoncés de valeur ou <axiologiques> (<X
est admirable)) et les énoncés d'obligation ou <déontologiques> (<tu dois faire Y>) également
écartés par la règle de neutralité axiologique. Je ne considérerai pas ce dernier type d'énoncés.
L'orientation choisie dans mon exposé sera donc <téléologique>: je m'intéresserai plutôt aux
fins de l'action qu'à ses modalités. Sur les différents styles de philosophie morale et sur les
défauts de l'approche <déontologique>, voir le remarquable livre de B. Williams, Ethics and
the Limits of Philosophy, Cambridge (Mass.) 1985.

88



donc être reconnue comme l'une des causes de l'acquisition effective de

connaissances et de compétences. Ce phénomène donne une certaine plausibi-
lité au projet de développer la recherche à partir de buts fixés au préalable4.

Cependant, la valeur que des résultats peuvent revêtir dérive rarement de leur
utilité directe. La plupart du temps, les résultats acquièrent une utilité à

l'intérieur d'un contexte où ils coexistent avec d'autres connaissances préalables.

Par ailleurs, la neutralité axiologique n'exclut pas l'étude purement
indirecte des valeurs. On peut décrire ce qui est recherché, voulu ou aimé, ou alors

fui, évité ou rejeté, par une personne ou un groupe de personnes: on dira alors

que les objets de ces attitudes sont bons ou mauvais aux yeux de la personne ou
du groupe considéré. Ces propriétés peuvent être étudiées empiriquement, par
exemple en économie, en sociologie ou en histoire. On remarque l'indice
modificateur <aux yeux de> qu'appellent ici les termes de valeur. Nous ne

manquons pas de modificateurs de ce genre. Dans un texte écrit, l'indice peut
être introduit par les guillemets entourant le terme de valeur. L'indice a deux
effets: (1 il lie l'assignation des valeurs à la représentation que les personnes
considérées se font d'une situation; (2) il indique que l'attitude prise à l'égard
des valeurs reste extérieure à celui qui mène l'investigation. Ce dernier ne

s'engage pas lui-même à considérer comme bonne ou mauvaise telle ou telle
chose. Lorsque Pierre constate: <Paul considère que son frère est injuste>, cela

ne signifie pas que Pierre trouve le frère de Paul injuste.
L'étude indirecte des valeurs peut se fonder sur les déclarations des

personnes considérées ou sur leurs actions. En effet, l'action révèle les

attitudes d'évaluation en dehors même de l'utilisation explicite de termes de

valeur5. Elle présuppose la représentation du but recherché, et par là valorisé.
Certes, il existe des activités orientées vers un but qui n'engagent pas de

valeurs, comme par exemple la respiration. Pour que des valeurs soient

présentes, une représentation du but poursuivi est nécessaire.

L'enquête que je viens d'évoquer lie l'assignation indirecte de valeurs à la

représentation que les agents se font du but qu'ils recherchent. On peut lui

opposer une étude de valeurs purement instrumentales, dans laquelle, des

deux traits cités ci-dessus, seule l'attitude extérieure ou indirecte reste

présente. Cette approche apparaît dans l'investigation de systèmes - par

4 Voir à ce sujet la collection de W. Schäfer (éd.). Finalization in Science: The Social
Orientation of Scientific Progress, Dordrecht 1983.

5 Si l'action révèle la valeur, l'inverse n'est pas toujours pertinent. La reconnaissance de

certaines valeurs, notamment des valeurs esthétiques, n'entraîne pas d'actions qui leur
correspondent de manière étroite.

89



exemple d'organismes vivants - dont la permanence dépend de processus de

régulation interne. On découvre que tel ou tel événement est <favorable> ou
<défavorable> à une <finalité> que manifeste le phénomène de régulation: il
favorise ou compromet la survie d'un organisme, d'une espèce ou d'un

groupe, ou l'équilibre d'un système. Le caractère favorable ou défavorable de

la réalisation d'un état de choses appartient ici véritablement à l'objet de la

recherche. Les énoncés correspondants auront donc leur place dans les

sciences qui étudient des systèmes. La neutralité axiologique est alors préservée

par la distinction entre moyen et but supposé. L'assignation d'une valeur,
dans ce cas, porte toujours sur les moyens. La valeur exprime l'adaptation
d'un facteur à une fin. Quant à la valeur assignable au but, elle n'est pas prise
en considération.

Je viens donc de présenter des limitations propres à rendre l'utilisation de

termes de valeurs compatible avec la règle de la neutralité axiologique:

- une limitation relevant d'une approche indirecte dans laquelle l'assignation
des valeurs est imputée à un agent capable de se représenter une finalité;

- une restriction de la portée des termes de valeurs à certains moyens en vue
de fins supposées.
Dans son acception la plus large, la règle de la neutralité axiologique

consiste, me semble-t-il, à interdire tout dépassement de ces limites dans le

cadre d'un examen scientifique. Leur suppression aboutirait à présenter des

états de choses comme dotés, sans restriction, d'une valeur positive ou

négative, et cela même s'il s'agit de fins et non seulement de moyens. Il serait

alors question de valeurs intrinsèques, et l'assignation des valeurs prétendrait
à une correction analogue à celle de la description des faits. Certes, il existe
des termes de valeur dont l'utilisation ne peut guère être libérée de la première
des limitations mentionnées, car leur utilisation adéquate met en jeu les

sentiments d'une personne déterminée. Supposons que Paul trouve son propre
métier détestable, et que Pierre connaisse cette opinion de Paul. Admettons
aussi que Pierre n'éprouve pas de sentiments défavorables à l'égard du métier
de Paul, et qu'il n'a pas lieu non plus d'attribuer de tels sentiments à des tiers.
Pierre se trouvera alors dans l'impossibilité d'écarter l'approche indirecte et de

traiter <détestable> comme une valeur intrinsèque, parce que cette valeur se lie
étroitement aux sentiments de Paul. La limitation ne peut ici être suspendue.

Toutefois, les valeurs ne sont pas toutes de ce type, et certaines se prêtent à un
rôle de valeurs intrinsèques. L'opposition entre valeur limitée et valeur

intrinsèque paraît nécessaire si l'on veut parler de valeurs non reconnues,
comme on le fait par exemple en disant : «Ils n ' ont pas vu la beauté du site. » La

suspension des limitations donne aux termes de valeur une certaine portée

90



normative, dont je rendrai compte par l'idée de correction. (Comparez <X me
semble excellent) et <X est excellent).) On attribuera une valeur intrinsèque à:

(a) ce qu'il est correct de rechercher, de vouloir ou d'aimer au titre de but; (b)
ce qu'il est correct de fuir, d'éviter ou de rejeter au titre de but; (c) ce qu'il est

correct de préférer (au titre de but), par rapport à une autre chose qui se

présente également comme finalité6, (a) définit ce qui est intrinsèquement bon;
(b) définit ce qui est intrinsèquement mauvais; (c) définit ce qui est

intrinsèquement meilleur.
Au vu de ces réflexions, la neutralité axiologique se manifeste de deux

manières bien différentes:

I) Les résultats d'une étude scientifique seront exempts d'énoncés attribuant
des valeurs intrinsèques, qu'elles soient favorables ou défavorables. La
recommandation de la neutralité à l'égard des valeurs a une portée ontologique

: on ne retient rien des propriétés qui correspondent, dans les choses, au fait
d'être les objets d'assignations de valeurs intrinsèques.

La doctrine implicite que recèle la règle de la neutralité axiologique pourrait
être formulée ainsi: les valeurs font partie de la vision subjective des choses et

se déterminent exclusivement en fonction de nos désirs et de nos volontés.
C'est en faisant complètement abstraction des valeurs qu'on approche la

réalité de manière appropriée7.

II) Un second aspect concerne la justification des résultats obtenus dans une
recherche. Le fait qu'un résultat soit objet d'une évaluation favorable ou
défavorable ne doit contribuer en rien à la présentation de ce résultat comme

justifié. Par conséquent, les valeurs assignées ne doivent pas influer sur

l'adoption ou le rejet d'une observation ou d'une théorie. Des enquêtes

sujettes à ce danger concernent par exemple l'intelligence humaine, ou encore
la maladie mentale. La définition des conditions de l'expérience et la manière
d'en interpréter les résultats sont problématiques dans ces domaines.
L'assignation de valeurs à des résultats ou à des données est particulièrement
susceptible d'influencer les conclusions. La règle de la neutralité exprime
donc également une recommandation d'ordre épistémologique, dans laquelle
la portée critique de la science est enjeu. On associe souvent la problématique
de la neutralité axiologique à certains échecs scientifiques tels que la biologie

6 La question de la préférabilité est importante : il suffit que certains biens restent peu abondants

ou que la capacité d'action soit limitée pour que des choix s'imposent nécessairement entre ce

qui tombe sous (a) ou (b).
7 Dans cet esprit, les valeurs ont souvent été comparées aux qualités secondes, c'est-à-dire aux

couleurs, aux goûts, aux sons, etc. Sur les différences qui subsistent entre elles, voir B.
Williams, op. cit., p. 149 s.

91



du savant soviétique T. D. Lyssenko (1898-1976). Une espérance précise est

liée, pour les résultats de la recherche, au respect de cette recommandation:
celle d'une validité absolue, indépendante des représentations particulières de

ceux qui formulent et de ceux qui reçoivent les résultats.
On ne niera pas cependant que des valeurs de type épistémologique

interviennent dans les sciences8.

(a) La recherche des résultats, dans le contexte scientifique, s'effectue selon
des assignations de valeurs: cohérence, simplicité, précision, élégance, pouvoir

explicatif. Le domaine d'application de telles valeurs est toutefois
restreint puisqu'il est constitué par les théories elles-mêmes et n'inclut pas les

états de choses sur lesquels elles portent.
(b) Le contexte de la recherche scientifique peut fonder une conception

<morale> de l'activité scientifique. Le statut même du savant va de pair - telle
est l'opinion commune - avec des dispositions morales: rationalité, maîtrise
de soi, désintéressement, détermination. Ces dispositions, que nous rencontrons

ainsi à l'intérieur de Y ethos scientifique, semblent posséder un sens plus
large9. Toutefois, cet ethos est avant tout le fruit d'une tradition et ne s'intègre
pas aux résultats de la recherche.

On remarquera que les aspects que nous avons discutés dans les points I) et

II) ci-dessus forment deux côtés indépendants de la neutralité axiologique. Le

premier concerne l'application de prédicats de valeur à des états de choses et le
second les processus par lesquels nous parvenons à des croyances justifiées. 11

me paraît donc possible de se conformer à la recommandation épistémologique

(<ne pas tenir une évaluation pour une justification^ sans adhérer à

l'aspect ontologique de la neutralité axiologique (des valeurs dépendent
entièrement de la vision subjective des choses>).

§2. Science et orientation

En vertu de la neutralité axiologique, nous acceptons, lorsque nous admettons
des énoncés attribuant des valeurs intrinsèques, des énoncés relevant d'autres

8 II se pourrait qu'il soit impossible de produire des énoncés qui, à quelque titre, soient
absolument libres d'implications en termes de valeurs. Voir H. Putnam, Values, Facts and

Cognition, dans Reason, Truth and History. Cambridge 1981, trad. fr. Raison, vérité et
histoire, Paris 1984.

9 Une des expressions de l'activité scientifique, l'argumentation orientée vers le consensus, met
en jeu des règles sur lesquelles certains philosophes fondent leur approche du domaine éthico-
politique. Voir P. Lorenzen, Critique of Political and Technical Reason, in: Synthese 71/2
(1987) p. 127 - 218.

92



ensembles conceptuels que ceux des sciences de la nature et des disciplines
techniques qui en dépendent. Savoir ce qu'il est correct de réaliser ou d'éviter

par les pratiques que le savoir quotidien, les sciences et les techniques
autorisent, ce n'est pas là un objet qui relève des sciences ou des techniques
elles-mêmes10. D'autres instances apportent, discutent et contrôlent les

énoncés sur les valeurs intrinsèques, ainsi que les actions qui s'y associent.
Ces instances - les <lieux> variés d'où émanent les assignations de valeur -
sont très diverses et chacune d'entre elles n'a le plus souvent qu'une portée
limitée. Certains ne voient, dans cette situation, qu'avantage de la science

contemporaine et de la société qui lui a donné le jour. Ils attribuent notre
croissance économique et technique à la régression des valeurs susceptibles
d'interférer avec la recherche et ses applications techniques. Nous savons que
notre époque est marquée par un développement sans précédent des sciences et

de leurs applications. Leur impact n'est pas seulement matériel, mais également

intellectuel. Leur capacité de légitimer leur portée en fait plus ou moins
obscurément des modèles pour tous les systèmes conceptuels. Il est d'autant
plus remarquable que, tout en formant un pôle d'attraction pour les esprits,
elles ne prétendent pas déterminer des valeurs intrinsèques. On en conclura

qu'une culture, vouée à affirmer et promouvoir des valeurs intrinsèques, ne

peut pas être scientifique seulement, dans la mesure précisément où les

sciences ne s'expriment pas sur les valeurs intrinsèques. On pourrait dire
aussi, en considérant les choses sous un autre angle, qu'une culture uniquement

scientifique reste déséquilibrée. Elle étend les capacités d'action sans

contribuer à la formation du jugement sur la valeur des réalisations qu'elle
rend possibles.

Cette situation a pu être différente dans des étapes antérieures de la science.
On peut penser à l'approche pythagoricienne des nombres. Cette doctrine
ancienne, qui associait par exemple <impair>, <droit> et <bon>, et opposait ces

propriétés à <pair>, <gauche> et <mauvais> (voir Aristote, Métaphysique A 5.

986a 22 et s.), exerça une influence profonde sur le monde occidental. On peut
évoquer aussi la théorie aristotélicienne de l'explication scientifique. Celle-ci
fait une place à une cause dite finale, qui constitue <ce en vue de quoi> un

processus se déroule. (Dans ces deux exemples, on notera que les valeurs

jouent un rôle dans le sens ontologique défini ci-dessus, et non dans le sens

épistémologique.) Mais les sciences se sont progressivement détachées de

10 On pourrait opposer ici, avec J. Mittelstrass, le savoir d'orientation (Orientierungswissen et
le savoir de maîtrise (Verfügungswissen). Voir Leben mit der Natur, dans O. Schwemmer
(éd.). Über Natur, Francfort 1987, p. 37 - 62.

93



telles conceptions. L'analyse de la causalité a joué un rôle important: le

mécanisme du XVIIe siècle admet que les choses n'ont d'impact causal qu'en
vertu de leurs propriétés non axiologiques (et seulement d'une partie de celles-

ci, les <qualités premières>).
En même temps que disparaissait la portée des connaissances scientifiques

en termes de définition de valeurs intrinsèques, leur dimension d'utilité
pratique s'est prodigieusement accrue et continue de s'accroître. La mobilisation

massive de ressources naturelles a ouvert des horizons nouveaux à la

capacité d'intervention humaine sur la nature et l'homme lui-même. Collectivement

et individuellement, nous sommes capables de poursuivre quantité de

finalités nouvelles dont la réalisation a un impact profond sur nous-mêmes et

sur notre environnement. Pendant longtemps, seuls les aspects positifs de ce

phénomène ont attiré l'attention. Aujourd'hui, ses conséquences néfastes

apparaissent partout. L'activité humaine détruit progressivement les conditions

mêmes de son exercice. Et si les détails du processus peuvent prêter à

discussion, son mouvement d'ensemble ne fait malheureusement guère de

doute.
Dans ces conditions, la question de la détermination des valeurs a elle aussi

un impact <extérieur> accru. La manière dont les individus et les groupes
procèdent à l'évaluation et à la critique de leurs décisions quant à ce qu'il
convient de rechercher et ce qu'il convient de rejeter devient décisive à

l'échelle de la planète.
Une claire compréhension de la situation axiologique> esquissée jusqu'ici

me semble un pas important et nécessaire à franchir. Elle demande de

reconnaître un droit inaliénable à une recherche axiologique fondée. De plus,
elle impose de plus en plus clairement une sagesse appelée à régir notre
emprise sur nous-mêmes et sur le monde naturel. Cette vertu passe par la
maîtrise de soi plutôt que par la maîtrise de la nature. Mais quelles sont les

ressources d'une pensée qui voudrait procéder rationnellement dans ces

décisions?

§ 3. Le contexte éthico-politique

Avant de revenir sur ce point, il faut relever que les choix individuels et
collectifs ne se prennent pas en général de manière désordonnée. Il existe

quantité de contextes stables d'assignation de valeurs. Cette assignation
s'exprime notamment par des normes, c'est-à-dire des règles ou directives

qui, correctement appliquées, permettent de réaliser ce qui a une valeur

94



positive ou d'éviter ce qui a une valeur négative. Certains de ces contextes
découlent de la simple volonté de vivre propre aux individus, ainsi que de leurs

goûts et habitudes. Il en va de même, mutatis mutandis, pour les entreprises
industrielles et commerciales et pour les associations politiques. Le droit lui
aussi, ainsi que les éthiques professionnelles, véhiculent des évaluations d'une

grande diversité. Le domaine éthico-politique est ainsi riche d'assignations de

valeur concernant les domaines les plus divers. Les instances extra-scientifiques

qui présentent des énoncés sur les valeurs et qui, dans certains cas,

peuvent contraindre les individus à se comporter d'une manière qui s'y adapte

sont fort nombreuses. Le cas des législations positives est ici spécialement
important. Leur signification reste cependant limitée à plusieurs égards:

- Leur expression est provisoire et modifiable. La question de la rationalité
des mesures législatives peut constamment être discutée, et il importe de

savoir si cette discussion est possible dans une perspective rationnelle. Il
existe une impulsion pré-législative qui peut et doit orienter la législation.
C'est de cette capacité à satisfaire la raison que la législation tire son
caractère moralement contraignant. L'existence d'une responsabilité <pré-

législativo montre que l'élaboration rationnelle de dispositions, avant
même leur inscription dans une législation, s'avère nécessaire.

- L'impact de leur expression est retardé considérablement par le fait qu'il
appartient au législateur de connaître d'abord précisément les comportements

qui causent ce qu'il convient d'éviter. A cet égard, les instances

politiques et administratives sont dépendantes de données établies par des

savants". La multiplicité des facteurs peut être telle qu'il est difficile de

désigner des responsabilités précises. On tient un exemple éloquent avec le

phénomène du dépérissement des forêts européennes. La notion même de

responsabilité se dilue: qui est responsable de phénomènes auxquels tous
contribuent? Dans la mesure où on s'en tient au principe ancien, selon

lequel 'tout ce qui n'est pas expressément défendu par la loi reste licite ou

permis', l'intervention législative rationnelle devient très difficile à formuler.

Ces réflexions pourraient être étendues à d'autres instances, notamment à

celles qui définissent les éthiques professionnelles. Le contexte éthico-

politique existant ne suffit manifestement pas pour définir Y ethos élargi que
notre situation exige.

11 C'est là un point d'application privilégié de la responsabilité scientifique. Voir H. Lübbe,
Scientific Practice and Responsibility, dans M. C. Doeser et J. N. Kraay (éd.). Facts and

Values. Dordrecht 1986. p. 81-95.

95



§4. Quelles ressources?

L'adaptation des règles de vie à un ethos élargi, pour être nécessaire aujourd'hui,

ne peut se légitimer par cette seule nécessité qui en ferait un carcan, une
soumission à une contrainte externe. Il faut donc répondre à cette question:
Quels sont les modèles de pensée capables de jouer un rôle dans un processus
rationnel d'assignation de valeurs?

Certaines vues soumettent toutes les assignations de valeurs à l'arbitrage de

l'utilité. L'approche rationnelle se ferait selon le principe de la maximalisation
de l'utilité espérée. Mais l'utilité n'est pas un concept univoque: elle peut être

vue sous des jours très différents. Et comment décider des instances pour
lesquelles on considère une utilité? Il apparaît à la réflexion qu'un dépassement

de l'intérêt personnel étroit est requis. Mais comment et jusqu'où opérer
ce dépassement? Une telle décision relève des <ressources> que j'évoquerai
tout à l'heure. Elles permettent peut-être de déterminer ce pour quoi une utilité
doit être considérée.

Trois pôles me semblent constituer les domaines premiers de l'assignation
des valeurs: l'individu, ses semblables, et le monde naturel auquel ils ont
affaire. Chacun de ces trois pôles paraît offrir la possibilité des susciter et de

transformer le jeu des assignations de valeurs:

- moi-même, je puis me traiter, sous des aspects appropriés, comme fin
susceptible de porter une valeur intrinsèque;

- mes semblables, sous une description mettant en évidence les aspects qui

peuvent être valorisés en eux, peuvent être vus comme fins susceptibles de

porter une valeur intrinsèque;

- le monde naturel, vu sous un jour qui éclaire ce qui peut être valorisé en lui,
peut apparaître comme fin susceptible de porter une valeur intrinsèque.
L'individu peut développer sa capacité de reconnaître des valeurs dans les

trois domaines mentionnés. Dans ce développement, il ne peut faire l'économie

d'une réflexion critique sur les valeurs. Cette critique pourrait être vue

comme une réforme progressive qui, partant des valeurs déjà données,

travaillerait à montrer comment elles se conditionnent réciproquement. Elle
contribuerait ensuite à les étendre et à les universaliser - pour autant qu'elles
s'y prêtent, ce qui n'est pas toujours le cas comme nous l'avons vu plus haut.
Elle entendrait ainsi rendre compatibles les assignations de valeurs et viserait
finalement à transformer les persuasions, les intérêts, les émotions et donc les

habitudes. Cette démarche conduirait à limiter les besoins et à augmenter le

champ de la compréhension du monde. A son point ultime, cette réflexion

critique examinerait à quelles conditions une unification du schème est

96



pensable et comment les oppositions peuvent se résoudre. Seules des représentations

audacieuses et synoptiques, dépassant le cadre imposé par une rationalité

vouée à la maîtrise de la nature, assureraient en définitive cette transformation

et cette reconquête d'un savoir d'orientation. On peut voir là l'indice
qu'une rationalité limitée à la maîtrise de la nature reste inadéquate, et un signe
de la pertinence des approches métaphysiques et religieuses de la réalité.
Celles-ci constituent autant d'efforts pour comprendre et assumer la diversité
des visées qui nous habitent.

Comment une éthique ainsi élargie assumera-t-elle les prescriptions de

Vethos scientifique?12 Cette épineuse question ne saurait se résoudre qu'en
donnant un rôle aux connaissances scientifiques dans le processus critique par
lequel l'assignation des valeurs est commandée. Il est certain aussi que le
contexte éthico-législatif doit évoluer en fonction des connaissances acquises.
Mais il paraît nécessaire que des ressources plus fondamentales soient
présentes pour faire face à la situation que nous vivons. La difficulté même du

problème que nous avons à affronter, ainsi que son originalité, doivent nous
inciter à tenir compte des disciplines intellectuelles et spirituelles que la
scientificité moderne a tendu à abolir13.

12 Voir à ce sujet l'intéressant article de G. Skirbekk, Praktische Fragen in pragmatischer
Hinsicht: Wissenschaftliche Rationalität als Schicksal, dans Archivio di Filosofia 55 (1987)

p. 155-166, trad, fr.: La rationalité scientifique comme destin, dans D. Janicaud (éd.), Les

pouvoirs de la science. Paris 1987, p. 95-108.
13 Mes vifs remerciements s'adressent à F. Brunner, Y. Tissot, J.-P. Leyvraz et G. Seel pour

leur lecture attentive et bienveillante d'une version antérieure du présent essai.

97




	Nécessaire sagesse? : Essai sur l'assignation des valeurs

