
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Weltvertrauen durch Ichstärke : skeptische Selbstbezüglichkeit bei
Montaigne

Autor: Mainberger, Gonsalv K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 47/88

GONSALV K. MAINBERGER

Weltvertrauen durch Ichstärke
Skeptische Selbstbezüglichkeit bei Montaigne

/.

Michel de Montaigne wird 1533 auf Schloss Montaigne im Périgord geboren.
Zehn Jahre später erscheint von Kopernikus <De revolutionibus>. 1572 erreichen

die Religionskriege mit der Bartholomäusnacht ihren wohl traurigsten
Höhepunkt. Auf 1588 fällt das Geburtsjahr von Thomas Hobbes und der

Untergang der spanischen Armada vor der englischen Küste. 1592 stirbt
Montaigne. In François Rabelais (1494 - 1532) hatte der zu sich befreite
Mensch die meisten damals gültigen Grenzen und Verbote bereits überschritten

und gesprengt. Unruhen erschütterten Europa. Massenexekutionen waren,
in Frankreich, an der Tagesordnung. Das Mittelalter geht unter, der Frühkapitalismus

tritt auf. Die Edelmetalle strömen aus der Neuen Welt in die bisher

geordneten Bahnen der Agrarwirtschaft ein und bringen den Alten Kontinent
zum Schwanken. Die Bauern ernähren sich neuerdings von Kartoffeln, und
der Hunger der armen Leute korreliert nicht mehr so stark mit dem Getreidepreis.

Der Landadel verarmt weit herum. Die Justizbeamten sprechen Recht
ohne Rücksicht auf die Verurteilten. Recht sei so hoch im Kurs, nicht etwa
weil es gerecht ist, sondern weil es Recht ist, notiert der Rechtsanwalt

Montaigne (S. 1072)1, Bürgermeister der damals wichtigen Stadt Bordeaux.
Die Nachricht von seiner Ernennung zum Magistraten hatte ihn am 7.

September 1580 im Badeort Deila Villa bei Pisa erreicht. 1588, als die Pest

ausbricht, flieht er aus der Mairie. Von 1580 bis 1581 war er auf einer

Europatournee entlang der berühmtesten Bäder, deren Wässer seine

Nierensteinerkrankung hätten mildern helfen sollen. Von Basel geht es nach Baden
und von dort zum Bodensee. Montaigne fallen die stolzen Frauen auf. Er ist

1 Wenn nicht anders vermerkt, stammen die Zitate aus den Essais, Buch III, Kapitel XIII.
Texthinweise und französische Zitate: Les Essais de Montaigne, tome I + II, édition Pierre

Villey, Paris 19783. Deutsche Zitate: Michel de Montaigne, Essais, Auswahl und Übertragung

von Herbert Lüthy, Zürich 1984.

Korrespondenzadresse : Dr. Gonsalv K. Mainberger, Reinacherstr. 14, CH-8032 Zürich

75



vom Wohlstand der damaligen Schweiz beeindruckt. Dem ausgezeichneten
Beobachter entgehen nicht die vielen Fenster aus Glas an so zahlreichen
Häusern. Auf weite Strecken und in den meisten Gegenden hatte er sonst nur
Fenster aus Tierblasen gesehen...

Vom Florenz der Renaissance ist der Reisende negativ beeindruckt. In Rom
trifft er Papst Gregor XIII. und lernt den französischen Emigranten und

Aristoteles-Kommentator Marc Antoine Muret kennen. Montaigne wird zum
civis romanus ernannt. Das damalige europäische Geistesleben ist rhetorisch

programmiert: in Form von akademischen Reden spielt sich ein grosser Teil
der intensiven und nachhaltigen Antike-Rezeption ab. Repräsentanten dieser

neuen Form des Austausches von Geist und Geld in Form von Wort und
Schrift sind Erasmus, Jean Bodin, Etienne La Boétie. Montaigne weiss um die
Stärke des Jahrhunderts, kennt die Wirkung des lebendigen Wortes. Eben
deshalb gerät die Auseinandersetzung mit dem Zeitalter zur scharfen Kritik
desselben: der Betrieb bestehe, sagt er, in nichts anderem als darin, «sçavoir
entendre les sçavans» (S. 1069); und: «nous ne faisons que nous entregloser»
(ib.), «tout fourmille de commentaires» (ib.). Nichts ist dem selber zitatenbe-

sessenen Autor lästiger als der unendliche Prozess des Kommentatorenwesens.

Er schreibt zwar selber auch einen Kommentar, aber zu einem ganz
ungewohnten Grundtext, zu einer ganz neuen Vorlage. Er schreibt zudem, um
gelesen zu werden, und schreibt so, dass jedermann - nicht nur der
voreingenommene Schulinsider - ihn verstehen kann. Und er schreibt ein endgültiges
Buch: un fricassé, das er hinwirft, das aber ein Register seiner essais de vie ist
(S. 1079). Nach diesem Buch gibt es nichts mehr zu sagen, meint er. Ab 1571

hatte er sich in die freilich höchst relative Einsamkeit auf seinen Turm
zurückgezogen. Dort steht ihm sein appareil studieux zur Verfügung. Seine

unermüdliche Schreibarbeit steht unter dem steten Andenken an den verstorbenen

Freund La Boétie. Lust (délice) am Studium und Trauer um den Freund
verschmelzen und machen Montaigne zu dem, der er ist: ein Schriftsteller. Er
stirbt 1592.

II.

Man hat von den <Essais> gesagt, mit diesem Text lasse sich alles und das

Gegenteil davon beweisen. Angesichts dieser Vieldeutigkeit legen wir uns auf
das Datum des Monats März 1587 fest. Montaigne ist 54jährig - das 13.

Kapitel des III. Buches, das wir unserer Montaignelektüre zugrunde legen, ist

76



auf den Monat 400 Jahre alt. Mit dem Schlusskapitel seines Werkes ist der

Autor wieder an den Anfang des Schreibkreislaufes gelangt. Nun wird, auch

für ihn, eine Methodologie der Suche nach der Wahrheit fällig. Gelehrig
observiert er Fakten, bündelt sie zu Enthymemen. Er nimmt polemisch
Stellung zu den Trends seiner Zeit. Alleiniges Medium, das ihm den Zugang
zum Wahren verschafft, ist sein Ich. Es ist klarer Spiegel des Geistes.

Zugleich aber gesprungener, zersplitterter Widerschein der einen, einheitlichen

Natur. Die Beschäftigung mit sich selbst benennt er mit den beiden
damals hochbesetzten Disziplinen, mit metaphisique undphisique (S. 1072).
Das Ich und nicht das Sein ist nun Gegenstand der unentwegten Suche nach

Versöhnung von Notwendigem und Zufälligem, von immer noch unerlässli-
cher Letztbegründung und selbsterfahrenen Hinfälligkeiten. Deutlicher und
markanter kann der Paradigmenwechsel von der Schulmetaphysik zur Schule
des Ich wohl kaum vollzogen werden. Es ist auch der Übergang von enseigner
zu raconter.

Montaignes Weisheit soll ein Stück weit lesbar gemacht werden. Wir
orientieren uns an der Art und Weise, wie Montaigne mit seinem Leib und
dessen Gebresten umgeht. Er kommt zu dem erstaunlichen und ernüchternden
Schluss: nie und zu keiner Stunde im Leben ist unsere Urteilskraft wirklich in
Form (en sa deuë assiete) (II.XII, S. 565). Wir sind im Gebrauch unserer
Fähigkeiten dem steten Auf und Ab von Gesundheit und Krankheit ausgeliefert.

Woran stirbt der Mensch? Nicht etwa an der Krankheit, sondern daran,
dass er lebt (S. 1091). Mit der Lust ist er geradezu häuslich vertraut (S. 1110),
die Krankheit beschwört erpar courtoisie (S. 1089) und lässt sie eher über sich

ergehen (S. 1088), als dass er sie bekämpft: «J'ay laissé envieillir et mourir en

moy de mort naturelle des reumes, defluxions goûteuses, relaxation (relâchement

de ventre), battement de coeur, micraines et autres accidens, que j'ay
perdu quand je m'estois à demy formé à les nourrir» (S. 1089). Nicht nur die

grossen Fieber und die schweren Krankheiten bringen unsere Urteilskraft
durcheinander: «les moindres choses du monde le tournevirent» (IL XII,
S. 564). Ein Schnupfen genügt, um unseren Verstand zum Blinzeln zu

bringen. Und Montaigne bezieht diese Verankerung und Verwurzelung des

Vernunftgebrauchs in seinen Wemunftbegrijf mit ein: «Ich nenne Vernunft
immer diesen Anschein von Überlegung, die ein jeder sich ausheckt: diese

Vernunft, die nach ihrer Beschaffenheit hundert gegenteilige Gründe für ein
und dieselbe Sache liefern kann, ist ein Werkzeug aus Blei und Wachs,
dehnbar, biegsam und gefügig nach jedem Belieben und nach jedem Massstab;

es fehlt nichts als die Befähigung, richtig damit umzugehen» (II.XII,
S. 466-467).

77



Statt Kommentare zu Kommentaren zu schreiben, treibt Montaigne
Introspektion und ist intensiv mit der Autopsie der Seele befasst. Krönender
Abschluss dieser Arbeit ist prudence, Lebensbewältigung. Nicht in ihrer
spitzfindigen, robusten und hochfahrenden Version, sondern als richtig
plazierte, geschmeidige und heilsame Kompetenz. Prudence tut und realisiert
das, worüber andere nur reden - die schon immer vorgebrachte Kritik am
rhetorischen Betrieb ist unüberhörbar, und über diese Kritik an der
rhetorischverkommenen Lebensbewältigung kommt die rhetorisch-authentische Version

ans Licht, jene nämlich, die die Umstände eines jeden Sachverhaltes
mitbedenkt. Sie bringt auch die Synthese zwischen ars und natura zustande.
«Le plus simplement se commettre (se confier) à nature, c'est s'y commettre le

plus sagement» (S. 1073).
<Natürlich leben> ist freilich nicht einfach natürlich leben; der Akt weiser

Lebensführung besteht darin, die Mischung von Natur und Kunst, von Instinkt
und Vergleich zu beherrschen. Montaigne notiert: «s'employer naïvement et
ordonnéement» (ib.). Die Natur selbst hat, für ihren Teil, auch eine eigenartige

Mischung zuwege gebracht. Würden sich unsere menschlichen Gesichter
nicht gleichen, wäre es unmöglich, uns von Tieren zu unterscheiden; wären sie

jedoch nicht unterschieden, also unter sich alle gleich, wäre die Unterscheidung

von Mensch zu Mensch nicht möglich. Montaigne schliesst daraus auf
die innere Struktur des Aktes der Lebensweisheit. Dieser steht unter dem
Gesetz der Natur und folgt somit bereits der Logik des Unterscheidens.
Beeindruckt von der Vielfalt des Universums, kann sich der Weise in
gewissem Sinn ahnungslos und lässig vom allgemeinen Gesetz der Welt leiten
lassen. Kein Wissen ändert je den Lauf der Welt. Ihre Gesetze sind alle gleich
öffentlich und allen gemeinsam und zugänglich.

Angesichts dieses Sachverhalts drängt sich Kritik an der (Schul)philosophie
gebieterisch auf (S. 1073). Die herkömmliche Philosophie nährt nur
Neugierde. Die wahre Nahrung des Geistes hingegen erbringen die Jagd und das

Staunen; Substanz der Beute ist die Doppeldeutigkeit (S. 1068). Als einzige
Gegeninstanz zum kanonisierten Schul- und Bildungsprogramm von damals

akzeptiert Montaigne das Studium des Ich. Er lehnt sogar die Vermittlung über
die Bildungshäupter der damaligen Zeit, Cicero und Aristoteles, ab. Die
Icherfahrung genügt, dass einer weise werde - Voraussetzung ist dabei

immer, dass er ein guter Schüler, d.h. durch und durch lernfähig ist. So

schwankt der Renaissancegelehrte und adelige <Politiker> zwischen zwei
Modellen: dem herkömmlichen Lehrer-Schüler-Modell und dem Autodidakten.

Als Vermittlerin zwischen beiden dient Montaigne die im kontemplativen
Lebensstil realisierte Weisheit. Die Analyse des Weise-Seins ist freilich im

78



Prinzip rational gestimmt, ist sie doch stets die Einsicht in den weisheitsvollen

Vernunftgebrauch. Wer Schadenfolgen des Zornes ermisst, der versteht,
weshalb er nicht zornig sein soll. So begreift er die Hässlichkeit der Passion

besser, als wenn er die Tugendtraktate bei Aristoteles studiert hätte.

Träger und Substrat der prudence ist jugement, die Urteilskraft. Montaigne
studiert erst alles, beurteilt dann alles. Jugement nimmt den magistralen Platz
ein. Nun kommt aber auch hier die Vielfalt der Urteilsmöglichkeiten ins Spiel.
Es entsteht der Streit der Meinungen. Montaigne lernt von der Meinung
anderer nicht etwas anderes, geschweige denn etwas Neues. Das wäre

lediglich Anhäufung von Einzelwissen. Jede Meinung beruht auf einer fremden

Autorität und ist demnach mit einer anderen Instanz als der Ichinstanz
verbunden. Aus diesem Sachverhalt zieht Montaigne eine generalisierende
Folgerung, sein eigenes Urteilsvermögen betreffend: im Streit der Meinungen
tritt die eigene Schwachheit, ja Irreführung zutage. Und er folgert praktisch,
das Ganze der Urteilskraft (toute la masse) müsse erneuert werden. Ihn
interessiert nicht, ob er mal hier mal dort fehlgegangen sei oder fehlgeurteilt
habe - die Gesamtallüre des geistigen Prozesses interessiert ihn. Er misstraut
dieser und geht daran, sie zu regulieren (S. 1074). Eben dies ist Montaignes
Weg zur Weisheit.

III.

Natürlich am Menschen ist der Wissensdurst. Mit diesem programmatisch
verstandenen Satz, dem ersten Satz in der <Metaphysik> des Aristoteles (980a
21), geht Montaigne die Problematik von Wissen und Weisheit, von Erfahrung

und Natur an. Geht die Erkenntnis fehl, dann tritt die Erfahrung
kompensierend an ihre Stelle. Nun ist bei Montaigne die Grundeinsicht in die

Vernunfttätigkeit sowie in sämtliche Erfahrung getragen von der Begegnung
mit Verschiedenheit, Vielfalt und Nichtidentität (S. 1065). Keine Technik und

kein künstliches Verfahren ist je in der Lage, Ähnlichkeit oder Gleichheit
herzustellen. Diese Grenze ist der Aufenthaltsort für Montaignes Philosophieren.

Nie kommen Ähnlichkeit, Konkordanz und Übereinstimmung der Dinge,
die mit allen Mitteln der Philosophie, des Kommentierens und Glossierens
erreicht werden sollen und angeblich auch erreicht werden können, an die Art
und den Grad der Differenz der Dinge heran. In der Tat, die Differenz trennt
die Dinge, spaltet und entfremdet sie einander in viel radikalerem Masse, als

die von uns erstellte Ähnlichkeit sie je zusammenzubringen vermöchte. Die

79



Natur ist übrigens die erste Instanz, die sich an dieses Gesetz hält. Die Folgen
aus diesem von Montaigne als Faktum deklarierten Sachverhalt verdeutlicht er
mit den von ihm getätigten Anwendungen. Die Analyse der Vielfalt der
menschlichen Handlungen etwa ergibt einen epistemologischen Befund, der
einer auf eindeutigen und strikt normativen Kriterien beruhenden Ethik klar
widerspricht. Die Relation zwischen den Umständen, den Unterschieden und
dem nicht einholbaren Klaffen der Dinge einerseits und dem entsprechenden,
notwendig zu fällenden Urteil darüber andererseits ist die mögliche, aber

zugleich einzig erreichbare Wahrheit. Es ist jene Wahrheit, die als Beziehung
zwischen den Handlungen und dem Gesetz der Handlungen waltet. Es ist dies

freilich Wahrheit als Nicht-Adäquation. Dazu veranstaltet Montaigne eine

grossangelegte Bestandesaufnahme. Hier nur ein paar Müsterchen.
Die Grundsubstanz der Welt ist quecksilbrig. Seigneur Montaigne selbst

hat, seit seiner Knabenzeit, Quecksilber in den Beinen. Er hat kein Sitzleder,
und vor lauter Hast beim Essen beisst er sich in die Zunge und in die Finger
(S. 1105). Aus dieser Komplexion zieht er die Folgerungen: man soll «fructifier

et foisonner le monde en incertitude et en querelles» (S. 1067). Unkenntnis

und Zweifel beherrschen die Szene. Alles ist in einem unendlichen Prozess

verschlungen. Dazu kommt noch, dass wir unsere Intelligenz ständig verdunkeln,

indem wir sie unter dem Wust philosophischer Anstrengungen lebendig
begraben. Das hänge damit zusammen, dass wir die «natürliche Krankheit des

Geistes» völlig verkennen: stehlen, suchen, drehen, kontrollieren wollen. Es

gilt, sich damit zu bescheiden, dass weder völlige Übereinkunft noch klare
Differenzen herrschen. Natur ist eine ingeniöse Mischung. Und dementsprechend

ist denn auch die Konstellation allen Seins und Verstehens zu
veranschlagen.

IV.

Was hilft? Guter Schwimmer sein - wer's kann. Montaigne vergleicht das

Schwimmen mit dem Schreiben: sich dem Wasser, dem flüssigen Element

hingeben und zugleich alle <Kunst> darauf verwenden, gegenüber dem natürlichen

Element die Oberhand zu behalten. Entsprechend hat sich der Schreibende

mit seiner je partikulären Schwäche abzufinden, darf sich aber dennoch
nicht dem <Fluss des Schreibens> hingeben. Schwimmen, Schreiben und Sich-
in-der-Welt-Verhalten korrelieren miteinander, und diese Korrelation bringt
Montaigne auf den Punkt: «il le (ce monde) faut glisser, non pas s'y enfoncer»

80



(III.X, S. 1005). Montaigne selbst ist nicht von der Sorte Leute, die ihre Ruhe
in der Geschäftigkeit suchen, kein Managertyp. Seine Grunddisposition ist die

complexion studieuse. Er hält an sich. Was er wünscht, wünscht er gedämpft
(mollement), und er wünscht eher wenig. Er kümmert sich zwar um sich

selbst, aber rarement und tranquillement. Er beobachtet, dass andere mit
Heftigkeit verfolgen, was sie sich einmal vorgenommen haben. Darin gehen
sie indes sehr oft fehl. Wer sicher gehen will, muss - wie gesagt - die Welt
dahinfliessen lassen, sich an ihrer Oberfläche bewegen und sich nicht Kopf
voran in die ihm überantworteten Aufgaben stürzen. (In diesem Zusammenhang

erzählt Montaigne die Berufung ins Bürgermeisteramt, III.X, S. 1005.)

Therapeutische und diätetische Vorkehrungen sollen eher dem Kopf als

dem Magen gelten. Die beste Sauce an den Speisen ist die gute Unterhaltung
beim Essen. Mit den Lüsten ist es nämlich wie mit den Wahrheiten: sie lassen

sich nicht fein säuberlich auseinanderhalten. In ihrer Abgründigkeit ist die

Lust (volupté) sogar schmerzlich. Der Schmerz hat schon bei seinem zarten
Aufkommen etwas Unausweichliches; die Lust hat, und zwar gerade auf
ihrem Höhepunkt, etwas «Vermeidbares» (S. 1111). Es gilt jedoch, weder die
Lust zu fliehen noch ihr nachzujagen: empfangen sollen wir sie (S. 1106).

Montaignes Metaphysik des Ich entspricht ganz seiner Metaphysik der
Endlichkeit. Sobald wir in diese Welt eintreten, haben wir auch schon unser Ende

im Visier. Die von Montaigne am höchsten veranschlagte Beschäftigung
besteht darin, das Leben zu meditieren und es in der Hand zu haben (S. 1108).
Mit den Lüsten ist dementsprechend conjugalement umzugehen.

V.

Nun ist freilich das Ich kein Gegenstand, kein unwandelbares Prinzip, kein

Apriori und kein Faktum. Das Ich ist, sagt Montaigne, ebenso widersprüchlich

konstelliert wie die übrige Welt dies ja offensichtlich auch ist. Von
keinem Ich geht ein das Ich befriedigendes Urteil aus (II.XVII, S.635).
Dennoch ist Montaigne sich selber gleich und von konstantem Urteil: «Mon
affection se change; mon jugement, non» (II.XVII, S. 659). Nie ist er

gezwungen, sein Urteil jemand anderem, d.h. einer anderen Instanz zu

überantworten. Montaigne bezeichnet damit eine erste, sozusagen beruflich
motivierte Stufe der Selbstbezüglichkeit. Es scheint, dass er seine Alltagsgeschäfte

sorgfältigst oder doch <naiv> erledigt hat. Daneben jedoch führt ihn auf
einer zweiten Stufe die langwährende, ungeteilte Aufmerksamkeit für sich

81



selbst über ihn selbst hinaus, zum Register seines Lebens - also zu seinem

Buch. Zur wahren Identität gelangt Montaigne erst auf dieser Stufe, mit und in
seinem Buch (III.II, S. 806). Beim Schreiben und im Geschriebenen selbst, da

geht alles übereinstimmend voran, «mein Buch und ich». Wer an das eine

rührt, rührt auch an das andere. Das Ich findet sich nie dort, wo es sich sucht.

Aber im Buch ist es ungeteilt gegenwärtig. Das wiederum gelingt Montaigne
vor sich selbst und vor seinen Mitmenschen nur, weil er in dieser Tätigkeit
zugleich seine Menschlichkeit realisiert und diese als ein office d'humanité
auffasst (S. 1070).

Wie wir alle ist auch Montaigne fest von sich selbst überzeugt. Sattelfest
sitzen alle seine Urteile. Um so grösser freilich ist nun die Gefahr, hinters
Licht geführt zu werden. Je stärker sich die Ansichten, die jemand vertritt, auf
das Ich stützen, um so wahrscheinlicher ist der Irrtum. Jeder lässt sich von
seiner Selbsteinschätzung irreführen. Montaigne radikalisiert diese Skepsis.
Die andern, meint er, weichen nach aussen aus und stützen sich wenigstens auf
andere ab. Zu seiner Diskurslogik gehört nun aber nichts, was sich nicht auf
ihn selbst stützte, was nicht über ihn handelte: mihi doctus valere, vivere,
mich als gebildet einzuschätzen, davon lebe ich. Auf eben diese
Selbsteinschätzung ungeteilter Autonomie des Subjekts folgt nun der alles ruinierende
Untersatz: meine Selbsteinschätzung besteht darin, dass ich mutig und
unerschütterlich meine eigenen Unzulänglichkeiten verurteile. Es handelt sich

hier nicht etwa um eine versteckte Selbstanklage, sondern um reflektierte
Selbstbezüglichkeit. Sie stellt den ersten, entscheidenden Schritt zur Weisheit

dar. Sie löst aber auch die jetzt unvermeidlich gewordene Frage an das

Schreiben aus: Wozu schreibe ich überhaupt? Um des vollständigen, sorgfältig

verfassten Registers der Unzulänglichkeiten des eigenen Lebens willen,
lautet die Antwort. «Im Unvollkommenen achtet Montaignes Philosophie
den Armutstitel des Wirklichen»2, und er ist darin und auf seine Art eben ein
Weiser.

VI.

Erinnern wir uns nochmals des inneren Ablaufes der Gedankenführung. Das

Urteil hat bei Montaigne den magistralen Platz inne. Aber die Unzulänglichkeiten

sitzen tief. Was wir an Dunkelheiten und Schwierigkeiten in den

2 Hugo Friedrich, Montaigne, Bern 1949, S.449.

82



Wissenschaften antreffen, haben wir selber in sie hineingelegt. Wir glauben
zu wissen und wissen schliesslich nur, dass wir nicht wissen. So verhält es sich
auch im Wissen um sich selbst. Denn Montaignes Selbsterkenntnis bringt ihn
stets nur an die Grenze des Wissens. Diese Grenze ist nicht objektiv gegeben.
Sie wird negativ als Suspendierung des Referenten gesetzt und subjektiv im
Akt des epechein, des An-sich-Haltens und Einhaltens erfahren und realisiert.
Erst dieses referenzfreie Wissen gibt den Blick auf die Grenze allen Wissens

frei, behält jedoch den Charakter des Lernens (apprentissage), weil es

schlechthin ungesättigtes, ja abgründiges Wissen ist. Wissen ist ein unab-

schliessbares Projekt. Diese Unendlichkeit nicht zu vergegenständlichen,
sondern ihr durch das An-sich-Halten zu begegnen, das ist auch schon der Akt
des weisheitsvollen Vernunftgebrauchs.

Die Abwesenheit des Referenten kennzeichnet Montaignes Wissenspro-
zess. Sie gibt erst den Blick frei auf sämtliche Gegenstände - in der Welt
finden sich die Gegenstände als Totalität beisammen - sowie auf das eigene
Ich. Nun könnte man meinen, mit Montaigne seien sowohl Weltverhalten wie

Ichexploration auf der ihnen je günstigsten Umlaufbahn. Doch sowohl der

Gegenstandsbereich wie das Reich des Selbst fungieren in Montaignes
Metaphysik und Physik als Stimuli dafür, dass das Ich immer wieder auf sich selbst

zurückgeworfen wird und bei dieser Kreislaufbewegung zum Stillstand
kommt. Im Akt des An-sich-Haltens, der von der langanhaltenden Aufmerksamkeit

gegenüber sich selbst gleichsam genährt wird, kommt es aber

schliesslich doch noch zu einer referentiellen Beziehung. Selbst<erkenntnis>

führt nämlich zur Kenntnis des Anderen. Auch der weisheitsvolle Vernunftgebrauch,

bisher auf den Akt des An-sich-Haltens beschränkt, erweitert sich

nicht etwa zu einer Hermeneutik des Fremden, sondern zum eigentlichen
Begründungsakt von Freundschaft. Das eigene Selbst - auch das des Freundes -
bleibt dem Ich verschlossen, wogegen das Selbst des zum Freund gewordenen
Freundes mir besser erschlossen ist als ihm selbst. Montaigne weiss sich seit

Kindheit darauf dressiert, sein Leben in jenem der anderen zu spiegeln. Er hat

es darin sogar zu einer complexion studieuse gebracht. So entgeht ihm nur sehr

wenig von dem, was als Mittel dafür eingesetzt werden muss, damit das Leben
selbst ein chefd'oeuvre werde. Contenance, humeurs und discours sind dabei

unentbehrlich. Auf diesem Wege kommt er seinen Freunden nahe und

entdeckt, durch deren Handlungen hindurch, ihre innersten Begehrlichkeiten.
Diese Einsichten gibt er freilich nicht weiter als apodiktisches Wissen, «non

pour regner cette infinie variété d'action» d.h. um diese zerstückelte Welt
der Handlungen zu kategorisieren und zu klassifizieren. Das wäre Sache des

Wissens und der Gelehrten. Montaigne behauptet, er gehe anders vor. Er hält

83



sich an den Umgang mit den Dingen. Selber sieht er nur gerade soviel, wie der
Gebrauch der Dinge ihn unterrichtet, bildet und formt. Tastend, ohne Rückgriff

auf eine voraufgehende Regel stellt er sie sich selbst und seiner Umgebung

vor. Am Beispiel seiner eigenen Redeperformanz zeigt er, was er meint.
Seine Reden zerbröseln, sind unzusammenhängende Aussagen, «sentence par
articles décousus». Er weiss, dass man nie alles en bloc zu sagen imstande ist.
Seine Metaphysik ist sein weisheitsvoller Vernunftgebrauch; auf dem Umweg
über die Abwesenheit des Referenten und der gewohnten Regeln des vernünftigen

Verfahrens mündet die Metaphysik in eine Anthropologie. Er kommt
nämlich zum Schluss, dass die Beziehungsgrössen und die Übereinstimmungen

(relations und conformité) sich nicht in Seelen «wie den unsrigen»
befinden, in niedrigen und gemeinen Menschen. Genau an diesem Punkt
findet sich nun auch eine «Definition» der Weisheit: sie ist wie ein solides,
einheitliches Gebäude. Jeder seiner Teile hält seinen Rang inne und trägt die
Merkmale des Ganzen. Und dazu auch noch das bei Montaigne unvermeidliche,

aber treffliche Zitat; «Sola enim sapientia in se tota conversa est» (Cicero,
De finibus III.7).

Diese Metapher ist dem Architekturbereich entnommen, bezieht ihre Perti-

nenz jedoch aus der Rhetorik. Die Rede ist ein in sich geschlossenes, höchst

differenziertes, lebendiges Gebilde - ein für den noch so gepflegten Ausdruck
unerreichbares Ganzes. Weisheitsvoller Vemunftgebrauch bleibt auf letzteres

bezogen, ist jedoch als pragmatische, tastende und konjekturale Operation auf
die Rhetorik als Ausdruckstechnë angewiesen. Montaigne ist sich dieses

<artifiziellen> Aspektes seines Unternehmens voll bewusst. Dementsprechend
dankt er auch vor dem ganzen Unterfangen ab, genauer: er delegiert die

Verwirklichung an eine Instanz, die im 16. Jahrhundert in Frankreich nur noch

wenig Anerkennung fand3, an die artistes. Montaigne gehört mit seinem
ästhetischen Urteil ganz in sein Jahrhundert. Noch galt das Prinzip ut pictura
poesis nicht unumschränkt. Die (italienische) Malerei wurde in Frankreich
erst unter Ludwig XIII. endgültig ratifiziert; Zeuge davon die Anekdote, er
habe sich höchst persönlich durch Simon Vouet in diese Kunst einführen
lassen. Die Vulgärsprache hingegen, das Französisch, war bereits durch das

Edikt von Villers-Cotterêts offiziell anerkannt und vorgeschrieben. Architektur,

Musik und Poesie, diese drei noblen Künste gehorchen strikten Gesetzen.

Wenn Montaigne auf die artistes rekurriert, dann muss er die Maler gemeint
haben. Auf sie bzw. auf die damals herrschende Meinung über sie trifft die

3 Vgl. La peinture française du XVIIe siècle dans les collections américaines, éd. de la Réunion
des musées nationaux, Paris 1982. Introduction par Marc Fumaroli, S. 1 - 33.

84



Beschreibung Montaignes zu: Künstlerarbeit ist keineswegs eindeutig, weder

programmierbar noch auf einen einzigen Referenten ausgerichtet. Sie besteht
in einer starken Mischung, geht stets ins Detail und bleibt dem Zufall
ausgeliefert. Es bleibt dabei: wer wissen will, der muss die vielfältigen
Aspekte einer Sache auf einen Nenner bringen und zugleich versuchen, die

eigene Instabilität entweder auszuschalten oder aber als Instanz gelten zu
lassen. Indem Montaigne dies tut, muss er seinen Blick von aussen nach innen
wenden. Und dann kommt es zu diesem einmaligen Akt der Verendlichung,
der zugleich an eine Immortalisierung heranreicht: Wer imstande ist, sich

selbst redlich in den Genuss seines Daseins zu bringen, der muss dies als eine

gottähnliche, weil schrankenlose Vollkommenheit erfahren (»une absolue

perfection, et comme divine, de sçavoyr jouyr loiallement de son estre»;
S. 1115).

Zur metaphorischen Bestimmung der Weisheit holt Montaigne die geeigneten

Materialien bezeichnenderweise einerseits von der Bühne der artistes,
andererseits aus dem Ort menschlicher Hinfälligkeiten par excellence. Auch
mit Stelzen gehen wir aufden Beinen. «Et au plus eslevé throne du monde si ne

sommes assis que sus nostre cul» (S. 1115).

85




	Weltvertrauen durch Ichstärke : skeptische Selbstbezüglichkeit bei Montaigne

