Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Weltvertrauen durch Ichstarke : skeptische Selbstbeziglichkeit bei
Montaigne

Autor: Mainberger, Gonsalv K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883131

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 47/88

GONSALV K. MAINBERGER

Weltvertrauen durch Ichstarke
Skeptische Selbstbeziiglichkeit bei Montaigne

Michel de Montaigne wird 1533 auf Schloss Montaigne im Périgord geboren.
Zehn Jahre spéter erscheint von Kopernikus <De revolutionibus>. 1572 errei-
chen die Religionskriege mit der Bartholoméusnacht ihren wohl traurigsten
Hohepunkt. Auf 1588 fillt das Geburtsjahr von Thomas Hobbes und der
Untergang der spanischen Armada vor der englischen Kiiste. 1592 stirbt
Montaigne. In Francois Rabelais (1494 — 1532) hatte der zu sich befreite
Mensch die meisten damals giiltigen Grenzen und Verbote bereits iiberschrit-
ten und gesprengt. Unruhen erschiitterten Europa. Massenexekutionen waren,
in Frankreich, an der Tagesordnung. Das Mittelalter geht unter, der Friihkapi-
talismus tritt auf. Die Edelmetalle stromen aus der Neuen Welt in die bisher
geordneten Bahnen der Agrarwirtschaft ein und bringen den Alten Kontinent
zum Schwanken. Die Bauern erndhren sich neuerdings von Kartoffeln, und
der Hunger der armen Leute korreliert nicht mehr so stark mit dem Getreide-
preis. Der Landadel verarmt weit herum. Die Justizbeamten sprechen Recht
ohne Riicksicht auf die Verurteilten. Recht sei so hoch im Kurs, nicht etwa
weil es gerecht ist, sondern weil es Recht ist, notiert der Rechtsanwalt
Montaigne (S. 1072)!, Biirgermeister der damals wichtigen Stadt Bordeaux.
Die Nachricht von seiner Ernennung zum Magistraten hatte ihn am 7.
September 1580 im Badeort Della Villa bei Pisa erreicht. 1588, als die Pest
ausbricht, flieht er aus der Mairie. Von 1580 bis 1581 war er auf einer
Europatournee entlang der beriihmtesten Bader, deren Wasser seine Nieren-
steinerkrankung hitten mildern helfen sollen. Von Basel geht es nach Baden
und von dort zum Bodensee. Montaigne fallen die stolzen Frauen auf. Er ist

1 Wenn nicht anders vermerkt, stammen die Zitate aus den Essais, Buch III, Kapitel XIII.
Texthinweise und franzosische Zitate: Les Essais de Montaigne, tome I + II, édition Pierre
Villey, Paris 1978°. Deutsche Zitate: Michel de Montaigne, Essais, Auswahl und Ubertra-
gung von Herbert Liithy, Ziirich 1984.

Korrespondenzadresse: Dr. Gonsalv K. Mainberger, Reinacherstr. 14, CH-8032 Ziirich

75



vom Wohlstand der damaligen Schweiz beeindruckt. Dem ausgezeichneten
Beobachter entgehen nicht die vielen Fenster aus Glas an so zahlreichen
Hausern. Auf weite Strecken und in den meisten Gegenden hatte er sonst nur
Fenster aus Tierblasen gesehen. . .

Vom Florenz der Renaissance ist der Reisende negativ beeindruckt. In Rom
trifft er Papst Gregor XIII. und lernt den franzosischen Emigranten und
Aristoteles-Kommentator Marc Antoine Muret kennen. Montaigne wird zum
civis romanus ernannt. Das damalige européische Geistesleben ist rhetorisch
programmiert: in Form von akademischen Reden spielt sich ein grosser Teil
der intensiven und nachhaltigen Antike-Rezeption ab. Repridsentanten dieser
neuen Form des Austausches von Geist und Geld in Form von Wort und
Schrift sind Erasmus, Jean Bodin, Etienne La Boétie. Montaigne weiss um die
Stiarke des Jahrhunderts, kennt die Wirkung des lebendigen Wortes. Eben
deshalb gerit die Auseinandersetzung mit dem Zeitalter zur scharfen Kritik
desselben: der Betrieb bestehe, sagt er, in nichts anderem als darin, «s¢avoir
entendre les scavans» (S. 1069); und: «nous ne faisons que nous entregloser»
(ib.), «tout fourmille de commentaires» (ib.). Nichts ist dem selber zitatenbe-
sessenen Autor lastiger als der unendliche Prozess des Kommentatorenwe-
sens. Er schreibt zwar selber auch einen Kommentar, aber zu einem ganz
ungewohnten Grundtext, zu einer ganz neuen Vorlage. Er schreibt zudem, um
gelesen zu werden, und schreibt so, dass jedermann — nicht nur der voreinge-
nommene Schulinsider — ihn verstehen kann. Und er schreibt ein endgiiltiges
Buch: un fricassé, das er hinwirft, das aber ein Register seiner essais de vie ist
(S.1079). Nach diesem Buch gibt es nichts mehr zu sagen, meint er. Ab 1571
hatte er sich in die freilich hochst relative Einsamkeit auf seinen Turm
zurlickgezogen. Dort steht ihm sein appareil studieux zur Verfiigung. Seine
unermiidliche Schreibarbeit steht unter dem steten Andenken an den verstor-
benen Freund La Boétie. Lust (délice) am Studium und Trauer um den Freund

verschmelzen und machen Montaigne zu dem, der er ist: ein Schriftsteller. Er
stirbt 1592.

1.

Man hat von den <Essais> gesagt, mit diesem Text lasse sich alles und das
Gegenteil davon beweisen. Angesichts dieser Vieldeutigkeit legen wir uns auf
das Datum des Monats Mirz 1587 fest. Montaigne ist 54jdhrig — das 13.
Kapitel des III. Buches, das wir unserer Montaignelektiire zugrunde legen, ist

76



auf den Monat 400 Jahre alt. Mit dem Schlusskapitel seines Werkes ist der
Autor wieder an den Anfang des Schreibkreislaufes gelangt. Nun wird, auch
fiir ihn, eine Methodologie der Suche nach der Wahrheit fillig. Gelehrig
observiert er Fakten, biindelt sie zu Enthymemen. Er nimmt polemisch
Stellung zu den Trends seiner Zeit. Alleiniges Medium, das ihm den Zugang
zum Wahren verschafft, ist sein Ich. Es ist klarer Spiegel des Geistes.
Zugleich aber gesprungener, zersplitterter Widerschein der einen, einheitli-
chen Natur. Die Beschiftigung mit sich selbst benennt er mit den beiden
damals hochbesetzten Disziplinen, mit metaphisique und phisique (S. 1072).
Das Ich und nicht das Sein ist nun Gegenstand der unentwegten Suche nach
Versohnung von Notwendigem und Zufilligem, von immer noch unerlassli-
cher Letztbegriindung und selbsterfahrenen Hinfilligkeiten. Deutlicher und
markanter kann der Paradigmenwechsel von der Schulmetaphysik zur Schule
des Ich wohl kaum vollzogen werden. Es ist auch der Ubergang von enseigner
zu raconter.

Montaignes Weisheit soll ein Stiick weit lesbar gemacht werden. Wir
orientieren uns an der Art und Weise, wie Montaigne mit seinem Leib und
dessen Gebresten umgeht. Er kommt zu dem erstaunlichen und erniichternden
Schluss: nie und zu keiner Stunde im Leben ist unsere Urteilskraft wirklich in
Form (en sa deué€ assiete) (II.XII, S.565). Wir sind im Gebrauch unserer
Fahigkeiten dem steten Auf und Ab von Gesundheit und Krankheit ausgelie-
fert. Woran stirbt der Mensch? Nicht etwa an der Krankheit, sondern daran,
dass er lebt (S. 1091). Mit der Lust ist er geradezu héuslich vertraut (S. 1110),
die Krankheit beschwort er par courtoisie (S. 1089) und ldsst sie eher iiber sich
ergehen (S. 1088), als dass er sie bekampft: «J’ay laissé envieillir et mourir en
moy de mort naturelle des reumes, defluxions gouteuses, relaxation (relache-
ment de ventre), battement de coeur, micraines et autres accidens, que j’ay
perdu quand je m’estois a demy formé a les nourrir» (S. 1089). Nicht nur die
grossen Fieber und die schweren Krankheiten bringen unsere Urteilskraft
durcheinander: «les moindres choses du monde le tournevirent» (II.XII,
S.564). Ein Schnupfen geniigt, um unseren Verstand zum Blinzeln zu
bringen. Und Montaigne bezieht diese Verankerung und Verwurzelung des
Vernunftgebrauchs in seinen Vernunftbegriff mit ein: «Ich nenne Vernunft
immer diesen Anschein von Uberlegung, die ein jeder sich ausheckt: diese
Vernunft, die nach ihrer Beschaffenheit hundert gegenteilige Griinde fiir ein
und dieselbe Sache liefern kann, ist ein Werkzeug aus Blei und Wachs,
dehnbar, biegsam und gefiigig nach jedem Belieben und nach jedem Mass-
stab; es fehlt nichts als die Befahigung, richtig damit umzugehen» (I1.XII,
S. 466 — 467).

77



Statt Kommentare zu Kommentaren zu schreiben, treibt Montaigne Intro-
spektion und ist intensiv mit der Autopsie der Seele befasst. Kronender
Abschluss dieser Arbeit ist prudence, Lebensbewiltigung. Nicht in ihrer
spitzfindigen, robusten und hochfahrenden Version, sondern als richtig pla-
zierte, geschmeidige und heilsame Kompetenz. Prudence tut und realisiert
das, wortiiber andere nur reden — die schon immer vorgebrachte Kritik am
rhetorischen Betrieb ist uniiberhdrbar, und tiber diese Kritik an der rhetorisch-
verkommenen Lebensbewiltigung kommt die rhetorisch-authentische Ver-
sion ans Licht, jene namlich, die die Umstinde eines jeden Sachverhaltes
mitbedenkt. Sie bringt auch die Synthese zwischen ars und natura zustande.
«Le plus simplement se commettre (se confier) a nature, c’est s’y commettre le
plus sagement» (S. 1073).

«Natiirlich leben> ist freilich nicht einfach natiirlich leben; der Akt weiser
Lebensfiihrung besteht darin, die Mischung von Natur und Kunst, von Instinkt
und Vergleich zu beherrschen. Montaigne notiert: «s’employer naivement et
ordonnéement» (ib.). Die Natur selbst hat, fiir ihren Teil, auch eine eigenar-
tige Mischung zuwege gebracht. Wiirden sich unsere menschlichen Gesichter
nicht gleichen, wire es unmdglich, uns von Tieren zu unterscheiden; waren sie
jedoch nicht unterschieden, also unter sich alle gleich, wire die Unterschei-
dung von Mensch zu Mensch nicht méglich. Montaigne schliesst daraus auf
die innere Struktur des Aktes der Lebensweisheit. Dieser steht unter dem
Gesetz der Natur und folgt somit bereits der Logik des Unterscheidens.
Beeindruckt von der Vielfalt des Universums, kann sich der Weise in
gewissem Sinn ahnungslos und ldssig vom allgemeinen Gesetz der Welt leiten
lassen. Kein Wissen dndert je den Lauf der Welt. Thre Gesetze sind alle gleich
offentlich und allen gemeinsam und zuginglich.

Angesichts dieses Sachverhalts dringt sich Kritik an der (Schul)philosophie
gebieterisch auf (S. 1073). Die herkommliche Philosophie nédhrt nur Neu-
gierde. Die wahre Nahrung des Geistes hingegen erbringen die Jagd und das
Staunen; Substanz der Beute ist die Doppeldeutigkeit (S. 1068). Als einzige
Gegeninstanz zum kanonisierten Schul- und Bildungsprogramm von damals
akzeptiert Montaigne das Studium des Ich. Er lehnt sogar die Vermittlung {iber
die Bildungshdupter der damaligen Zeit, Cicero und Aristoteles, ab. Die
Icherfahrung geniigt, dass einer weise werde — Voraussetzung ist dabei
immer, dass er ein guter Schiiler, d.h. durch und durch lernfdhig ist. So
schwankt der Renaissancegelehrte und adelige <Politiker» zwischen zwei
Modellen: dem herkémmlichen Lehrer-Schiiler-Modell und dem Autodidak-
ten. Als Vermittlerin zwischen beiden dient Montaigne die im kontemplativen
Lebensstil realisierte Weisheit. Die Analyse des Weise-Seins ist freilich im

78



Prinzip rational gestimmt, ist sie doch stets die Einsicht in den weisheitsvollen
Vernunftgebrauch. Wer Schadenfolgen des Zornes ermisst, der versteht,
weshalb er nicht zornig sein soll. So begreift er die Hasslichkeit der Passion
besser, als wenn er die Tugendtraktate bei Aristoteles studiert hitte.

Trager und Substrat der prudence ist jugement, die Urteilskraft. Montaigne
studiert erst alles, beurteilt dann alles. Jugement nimmt den magistralen Platz
ein. Nun kommt aber auch hier die Vielfalt der Urteilsmoglichkeiten ins Spiel.
Es entsteht der Streit der Meinungen. Montaigne lernt von der Meinung
anderer nicht etwas anderes, geschweige denn etwas Neues. Das wire
lediglich Anhédufung von Einzelwissen. Jede Meinung beruht auf einer frem-
den Autoritit und ist demnach mit einer anderen Instanz als der Ichinstanz
verbunden. Aus diesem Sachverhalt zieht Montaigne eine generalisierende
Folgerung, sein eigenes Urteilsvermdgen betreffend: im Streit der Meinungen
tritt die eigene Schwachbheit, ja Irrefiihrung zutage. Und er folgert praktisch,
das Ganze der Urteilskraft (toute la masse) miisse erneuert werden. Ihn
interessiert nicht, ob er mal hier mal dort fehlgegangen sei oder fehlgeurteilt
habe — die Gesamtalliire des geistigen Prozesses interessiert ihn. Er misstraut
dieser und geht daran, sie zu regulieren (S. 1074). Eben dies ist Montaignes
Weg zur Weisheit.

1.

Natiirlich am Menschen ist der Wissensdurst. Mit diesem programmatisch
verstandenen Satz, dem ersten Satz in der <Metaphysik> des Aristoteles (980a
21), geht Montaigne die Problematik von Wissen und Weisheit, von Erfah-
rung und Natur an. Geht die Erkenntnis fehl, dann tritt die Erfahrung
kompensierend an ihre Stelle. Nun ist bei Montaigne die Grundeinsicht in die
Vernunfttatigkeit sowie in simtliche Erfahrung getragen von der Begegnung
mit Verschiedenheit, Vielfalt und Nichtidentitét (S. 1065). Keine Technik und
kein kiinstliches Verfahren ist je in der Lage, Ahnlichkeit oder Gleichheit
herzustellen. Diese Grenze ist der Aufenthaltsort fiir Montaignes Philosophie-
ren. Nie kommen Ahnlichkeit, Konkordanz und Ubereinstimmung der Dinge,
die mit allen Mitteln der Philosophie, des Kommentierens und Glossierens
erreicht werden sollen und angeblich auch erreicht werden konnen, an die Art
und den Grad der Differenz der Dinge heran. In der Tat, die Differenz trennt
die Dinge, spaltet und entfremdet sie einander in viel radikalerem Masse, als
die von uns erstellte Ahnlichkeit sie je zusammenzubringen verméchte. Die

79



Natur ist iibrigens die erste Instanz, die sich an dieses Gesetz hilt. Die Folgen
aus diesem von Montaigne als Faktum deklarierten Sachverhalt verdeutlicht er
mit den von ihm getitigten Anwendungen. Die Analyse der Vielfalt der
menschlichen Handlungen etwa ergibt einen epistemologischen Befund, der
einer auf eindeutigen und strikt normativen Kriterien beruhenden Ethik klar
widerspricht. Die Relation zwischen den Umsténden, den Unterschieden und
dem nicht einholbaren Klaffen der Dinge einerseits und dem entsprechenden,
notwendig zu fillenden Urteil dariiber andererseits ist die mogliche, aber
zugleich einzig erreichbare Wahrheit. Es ist jene Wahrheit, die als Beziehung
zwischen den Handlungen und dem Gesetz der Handlungen waltet. Es ist dies
freilich Wahrheit als Nicht-Adédquation. Dazu veranstaltet Montaigne eine
grossangelegte Bestandesaufnahme. Hier nur ein paar Miisterchen.

Die Grundsubstanz der Welt ist quecksilbrig. Seigneur Montaigne selbst
hat, seit seiner Knabenzeit, Quecksilber in den Beinen. Er hat kein Sitzleder,
und vor lauter Hast beim Essen beisst er sich in die Zunge und in die Finger
(S. 1105). Aus dieser Komplexion zieht er die Folgerungen: man soll «fructi-
fier et foisonner le monde en incertitude et en querelles» (S. 1067). Unkennt-
nis und Zweifel beherrschen die Szene. Alles ist in einem unendlichen Prozess
verschlungen. Dazu kommt noch, dass wir unsere Intelligenz stindig verdun-
keln, indem wir sie unter dem Wust philosophischer Anstrengungen lebendig
begraben. Das hinge damit zusammen, dass wir die «natiirliche Krankheit des
Geistes» vollig verkennen: stehlen, suchen, drehen, kontrollieren wollen. Es
gilt, sich damit zu bescheiden, dass weder vollige Ubereinkunft noch klare
Differenzen herrschen. Natur ist eine ingeniése Mischung. Und dementspre-
chend ist denn auch die Konstellation allen Seins und Verstehens zu veran-
schlagen.

Iv.

Was hilft? Guter Schwimmer sein — wer’s kann. Montaigne vergleicht das
Schwimmen mit dem Schreiben: sich dem Wasser, dem fliissigen Element
hingeben und zugleich alle <Kunst> darauf verwenden, gegeniiber dem natiirli-
chen Element die Oberhand zu behalten. Entsprechend hat sich der Schrei-
bende mit seiner je partikuldren Schwiche abzufinden, darf sich aber dennoch
nicht dem <Fluss des Schreibens> hingeben. Schwimmen, Schreiben und Sich-
in-der-Welt-Verhalten korrelieren miteinander, und diese Korrelation bringt
Montaigne auf den Punkt: «il le (ce monde) faut glisser, non pas s’y enfoncer»

80



(III.X, S. 1005). Montaigne selbst ist nicht von der Sorte Leute, die ihre Ruhe
in der Geschiftigkeit suchen, kein Managertyp. Seine Grunddisposition ist die
complexion studieuse. Er hilt an sich. Was er wiinscht, wiinscht er gedampft
(mollement), und er wiinscht eher wenig. Er kiimmert sich zwar um sich
selbst, aber rarement und tranquillement. Er beobachtet, dass andere mit
Heftigkeit verfolgen, was sie sich einmal vorgenommen haben. Darin gehen
sie indes sehr oft fehl. Wer sicher gehen will, muss — wie gesagt — die Welt
dahinfliessen lassen, sich an ihrer Oberfliche bewegen und sich nicht Kopf
voran in die ihm liberantworteten Aufgaben stiirzen. (In diesem Zusammen-
hang erzihlt Montaigne die Berufung ins Biirgermeisteramt, I11.X, S. 1005.)

Therapeutische und didtetische Vorkehrungen sollen eher dem Kopf als
dem Magen gelten. Die beste Sauce an den Speisen ist die gute Unterhaltung
beim Essen. Mit den Liisten ist es nimlich wie mit den Wahrheiten: sie lassen
sich nicht fein sduberlich auseinanderhalten. In ihrer Abgriindigkeit ist die
Lust (volupté) sogar schmerzlich. Der Schmerz hat schon bei seinem zarten
Aufkommen etwas Unausweichliches; die Lust hat, und zwar gerade auf
ihrem Hohepunkt, etwas «Vermeidbares» (S. 1111). Es gilt jedoch, weder die
Lust zu fliehen noch ihr nachzujagen: empfangen sollen wir sie (S. 1106).
Montaignes Metaphysik des Ich entspricht ganz seiner Metaphysik der End-
lichkeit. Sobald wir in diese Welt eintreten, haben wir auch schon unser Ende
im Visier. Die von Montaigne am hochsten veranschlagte Beschiftigung
besteht darin, das Leben zu meditieren und es in der Hand zu haben (S. 1108).
Mit den Liisten ist dementsprechend conjugalement umzugehen.

V.

Nun ist freilich das Ich kein Gegenstand, kein unwandelbares Prinzip, kein
Apriori und kein Faktum. Das Ich ist, sagt Montaigne, ebenso widerspriich-
lich konstelliert wie die lbrige Welt dies ja offensichtlich auch ist. Von
keinem Ich geht ein das Ich befriedigendes Urteil aus (II.XVII, S.635).
Dennoch ist Montaigne sich selber gleich und von konstantem Urteil: «Mon
affection se change; mon jugement, non» (II.XVII, S.659). Nie ist er
gezwungen, sein Urteil jemand anderem, d.h. einer anderen Instanz zu
iiberantworten. Montaigne bezeichnet damit eine erste, sozusagen beruflich
motivierte Stufe der Selbstbeziiglichkeit. Es scheint, dass er seine Alltagsge-
schéfte sorgfaltigst oder doch <naiv> erledigt hat. Daneben jedoch fiihrt ihn auf
einer zweiten Stufe die langwihrende, ungeteilte Aufmerksamkeit fiir sich

81



selbst iiber ihn selbst hinaus, zum Register seines Lebens — also zu seinem
Buch. Zur wahren Identitit gelangt Montaigne erst auf dieser Stufe, mit und in
seinem Buch (III.1I, S. 806). Beim Schreiben und im Geschriebenen selbst, da
geht alles iibereinstimmend voran, «mein Buch und ich». Wer an das eine
rithrt, rithrt auch an das andere. Das Ich findet sich nie dort, wo es sich sucht.
Aber im Buch ist es ungeteilt gegenwirtig. Das wiederum gelingt Montaigne
vor sich selbst und vor seinen Mitmenschen nur, weil er in dieser Tétigkeit
zugleich seine Menschlichkeit realisiert und diese als ein office d’ humanité
auffasst (S. 1070).

Wie wir alle ist auch Montaigne fest von sich selbst iiberzeugt. Sattelfest
sitzen alle seine Urteile. Um so grosser freilich ist nun die Gefahr, hinters
Licht gefiihrt zu werden. Je starker sich die Ansichten, die jemand vertritt, auf
das Ich stiitzen, um so wahrscheinlicher ist der Irrtum. Jeder lasst sich von
seiner Selbsteinschiatzung irrefithren. Montaigne radikalisiert diese Skepsis.
Die andern, meint er, weichen nach aussen aus und stiitzen sich wenigstens auf
andere ab. Zu seiner Diskurslogik gehort nun aber nichts, was sich nicht auf
ihn selbst stiitzte, was nicht iiber ithn handelte: mihi doctus valere, vivere,
mich als gebildet einzuschitzen, davon lebe ich. . . Auf eben diese Selbstein-
schitzung ungeteilter Autonomie des Subjekts folgt nun der alles ruinierende
Untersatz: meine Selbsteinschitzung besteht darin, dass ich mutig und uner-
schiitterlich meine eigenen Unzuldnglichkeiten verurteile. Es handelt sich
hier nicht etwa um eine versteckte Selbstanklage, sondern um reflektierte
Selbstbeziiglichkeit. Sie stellt den ersten, entscheidenden Schritt zur Weis-
heit dar. Sie 10st aber auch die jetzt unvermeidlich gewordene Frage an das
Schreiben aus: Wozu schreibe ich tiberhaupt? Um des vollstandigen, sorgfal-
tig verfassten Registers der Unzulidnglichkeiten des eigenen Lebens willen,
lautet die Antwort. «Im Unvollkommenen achtet Montaignes Philosophie
den Armutstitel des Wirklichen»?, und er ist darin und auf seine Art eben ein
Weiser.

VI.

Erinnern wir uns nochmals des inneren Ablaufes der Gedankenfiihrung. Das
Urteil hat bei Montaigne den magistralen Platz inne. Aber die Unzulinglich-
keiten sitzen tief. Was wir an Dunkelheiten und Schwierigkeiten in den

2 Hugo Friedrich, Montaigne, Bern 1949, S. 449.

82



Wissenschaften antreffen, haben wir selber in sie hineingelegt. Wir glauben
zu wissen und wissen schliesslich nur, dass wir nicht wissen. So verhilt es sich
auch im Wissen um sich selbst. Denn Montaignes Selbsterkenntnis bringt ihn
stets nur an die Grenze des Wissens. Diese Grenze ist nicht objektiv gegeben.
Sie wird negativ als Suspendierung des Referenten gesetzt und subjektiv im
Akt des epechein, des An-sich-Haltens und Einhaltens erfahren und realisiert.
Erst dieses referenzfreie Wissen gibt den Blick auf die Grenze allen Wissens
frei, behilt jedoch den Charakter des Lernens (apprentissage), weil es
schlechthin ungesittigtes, ja abgriindiges Wissen ist. Wissen ist ein unab-
schliessbares Projekt. Diese Unendlichkeit nicht zu vergegenstéindlichen,
sondern ihr durch das An-sich-Halten zu begegnen, das ist auch schon der Akt
des weisheitsvollen Vernunftgebrauchs.

Die Abwesenheit des Referenten kennzeichnet Montaignes Wissenspro-
zess. Sie gibt erst den Blick frei auf simtliche Gegenstinde — in der Welt
finden sich die Gegenstidnde als Totalitdt beisammen — sowie auf das eigene
Ich. Nun kénnte man meinen, mit Montaigne seien sowohl Weltverhalten wie
Ichexploration auf der ihnen je gilinstigsten Umlaufbahn. Doch sowohl der
Gegenstandsbereich wie das Reich des Selbst fungieren in Montaignes Meta-
physik und Physik als Stimuli dafiir, dass das Ich immer wieder auf sich selbst
zuriickgeworfen wird und bei dieser Kreislaufbewegung zum Stillstand
kommt. Im Akt des An-sich-Haltens, der von der langanhaltenden Aufmerk-
samkeit gegeniiber sich selbst gleichsam gendhrt wird, kommt es aber
schliesslich doch noch zu einer referentiellen Beziehung. Selbst<erkenntnis>
fiihrt ndmlich zur Kenntnis des Anderen. Auch der weisheitsvolle Vernunftge-
brauch, bisher auf den Akt des An-sich-Haltens beschrinkt, erweitert sich
nicht etwa zu einer Hermeneutik des Fremden, sondern zum eigentlichen Be-
griindungsakt von Freundschaft. Das eigene Selbst — auch das des Freundes —
bleibt dem Ich verschlossen, wogegen das Selbst des zum Freund gewordenen
Freundes mir besser erschlossen ist als ihm selbst. Montaigne weiss sich seit
Kindheit darauf dressiert, sein Leben in jenem der anderen zu spiegeln. Er hat
es darin sogar zu einer complexion studieuse gebracht. So entgeht ihm nur sehr
wenig von dem, was als Mittel dafiir eingesetzt werden muss, damit das Leben
selbst ein chef d’ oeuvre werde. Contenance, humeurs und discours sind dabel
unentbehrlich. Auf diesem Wege kommt er seinen Freunden nahe und
entdeckt, durch deren Handlungen hindurch, ihre innersten Begehrlichkeiten.
Diese Einsichten gibt er freilich nicht weiter als apodiktisches Wissen, «non
pour regner cette infinie variété d’action» , d.h. um diese zerstiickelte Welt
der Handlungen zu kategorisieren und zu klassifizieren. Das wire Sache des
Wissens und der Gelehrten. Montaigne behauptet, er gehe anders vor. Er hilt

&3



sich an den Umgang mit den Dingen. Selber sieht er nur gerade soviel, wie der
Gebrauch der Dinge ihn unterrichtet, bildet und formt. Tastend, ohne Riick-
griff auf eine voraufgehende Regel stellt er sie sich selbst und seiner Umge-
bung vor. Am Beispiel seiner eigenen Redeperformanz zeigt er, was er meint.
Seine Reden zerbroseln, sind unzusammenhéngende Aussagen, «sentence par
articles decousus». Er weiss, dass man nie alles en bloc zu sagen imstande ist.
Seine Metaphysik ist sein weisheitsvoller Vernunftgebrauch; auf dem Umweg
iiber die Abwesenheit des Referenten und der gewohnten Regeln des verniinf-
tigen Verfahrens miindet die Metaphysik in eine Anthropologie. Er kommt
nimlich zum Schluss, dass die Beziehungsgrossen und die Ubereinstimmun-
gen (relations und conformité) sich nicht in Seelen «wie den unsrigen»
befinden, in niedrigen und gemeinen Menschen. Genau an diesem Punkt
findet sich nun auch eine «Definition» der Weisheit: sie ist wie ein solides,
einheitliches Gebaude. Jeder seiner Teile hélt seinen Rang inne und trigt die
Merkmale des Ganzen. Und dazu auch noch das bei Montaigne unvermeidli-
che, aber treffliche Zitat: «Sola enim sapientia in se tota conversa est» (Cicero,
De finibus II1.7).

Diese Metapher ist dem Architekturbereich entnommen, bezieht ihre Perti-
nenz jedoch aus der Rhetorik. Die Rede ist ein in sich geschlossenes, hochst
differenziertes, lebendiges Gebilde — ein fiir den noch so gepflegten Ausdruck
unerreichbares Ganzes. Weisheitsvoller Vernunftgebrauch bleibt auf letzteres
bezogen, ist jedoch als pragmatische, tastende und konjekturale Operation auf
die Rhetorik als Ausdruckstechné angewiesen. Montaigne ist sich dieses
<artifiziellen> Aspektes seines Unternehmens voll bewusst. Dementsprechend
dankt er auch vor dem ganzen Unterfangen ab, genauer: er delegiert die
Verwirklichung an eine Instanz, die im 16. Jahrhundert in Frankreich nur noch
wenig Anerkennung fand®, an die artistes. Montaigne gehdrt mit seinem
asthetischen Urteil ganz in sein Jahrhundert. Noch galt das Prinzip ut pictura
poesis nicht unumschrinkt. Die (italienische) Malerei wurde in Frankreich
erst unter Ludwig XIII. endgiiltig ratifiziert; Zeuge davon die Anekdote, er
habe sich hochst personlich durch Simon Vouet in diese Kunst einfiihren
lassen. Die Vulgirsprache hingegen, das Franzdsisch, war bereits durch das
Edikt von Villers-Cotteréts offiziell anerkannt und vorgeschrieben. Architek-
tur, Musik und Poesie, diese drei noblen Kiinste gehorchen strikten Gesetzen.
Wenn Montaigne auf die artistes rekurriert, dann muss er die Maler gemeint
haben. Auf sie bzw. auf die damals herrschende Meinung tiber sie trifft die

3 Vgl. La peinture frangaise du X VIle siecle dans les collections américaines, éd. de la Réunion
des musées nationaux, Paris 1982. Introduction par Marc Fumaroli, S. 1 — 33.

84



Beschreibung Montaignes zu: Kiinstlerarbeit ist keineswegs eindeutig, weder
programmierbar noch auf einen einzigen Referenten ausgerichtet. Sie besteht
in einer starken Mischung, geht stets ins Detail und bleibt dem Zufall
ausgeliefert. Es bleibt dabei: wer wissen will, der muss die vielfiltigen
Aspekte einer Sache auf einen Nenner bringen und zugleich versuchen, die
eigene Instabilitit entweder auszuschalten oder aber als Instanz gelten zu
lassen. Indem Montaigne dies tut, muss er seinen Blick von aussen nach innen
wenden. Und dann kommt es zu diesem einmaligen Akt der Verendlichung,
der zugleich an eine Immortalisierung heranreicht: Wer imstande ist, sich
selbst redlich in den Genuss seines Daseins zu bringen, der muss dies als eine
gottdhnliche, weil schrankenlose Vollkommenheit erfahren (»une absolue
perfection, et comme divine, de scavoyr jouyr loiallement de son estre»;
S.1115).

Zur metaphorischen Bestimmung der Weisheit holt Montaigne die geeigne-
ten Materialien bezeichnenderweise einerseits von der Biihne der artistes,
andererseits aus dem Ort menschlicher Hinféalligkeiten par excellence. Auch
mit Stelzen gehen wir auf den Beinen. «Et au plus eslevé throne du monde si ne
sommes assis que sus nostre cul» (S. 1115).

85






	Weltvertrauen durch Ichstärke : skeptische Selbstbezüglichkeit bei Montaigne

