Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Uber den Begriff der Weisheit in der antiken Philosophie
Autor: Bien, Gunther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 47/88

GUNTHER BIEN

Uber den Begriff der Weisheit in der
antiken Philosophie

Kant hat an einer beriihmten Stelle seiner «Kritik der praktischen Vernunft»
(AA V 108) die Empfehlung ausgesprochen, das Wort «Philosophie» auch
weiterhin in der Bedeutung zu verstehen, die es bei den Alten gehabt habe,
«bei denen sie eine Anweisung zu dem Begriffe war, worin das hochste Gut zu
setzen, und zum Verhalten, durch welches es zu erwerben sei». Philosophie in
diesem Sinne ist also eine Lehre vom hochsten Gut, freilich mit der zusitzli-
chen und einschrankenden Bedingung, dass die Vernunft bestrebt sein solle,
es hierin zur Wissenschaft zu bringen. Denn: die Wissenschaft ist die enge
Pforte, durch die allein man zur Weisheit gelangt, und: Weisheitsliebe ist
Philosophie als Wissenschaft, namlich — noch einmal — als Wissenschaft vom
héchsten Gut und dessen Realisierungsbedingungen im menschlichen Leben.

Weisheitslehre ist, nach Kant, freilich ein hoch gegriffener und sehr
anspruchsvoller Begriff, vielleicht ein zu hoch gegriffener Begriff. Denn ein
Meister und Lehrer fiir andere in Kenntnissen der Weisheit zu sein, das besagt
mehr, als ein bescheidener Mann sich selbst anmassen mochte. Und so kann
Philosophie wie Weisheit und Weisheitslehrer zu sein immer nur ein Ideal
bleiben, welches zwar in der Vernunft allein sehr wohl objektiv vollstindig
entwickelt werden kann, das aber in konkreten Subjekten und fiir eine einzelne
Person nur das Ziel einer unaufhérlichen Bestrebung bildet, in dessen Besitz
unter dem angemassten Namen eines Philosophen zu sein nur der vorzugeben
berechtigt ist, der auch die unfehlbare Wirkung derselben an seiner Person
zugleich als Beispiel fiir andere aufstellen kann, was ebenfalls die Alten
gefordert hitten, um jenen Ehrennamen zu verdienen. Diese Wirkung zeige
sich in zweierlei: in der Beherrschung seiner selbst und in dem ungezweifelten
Interesse, dass diese Person vorziiglich am allgemeinen Gut nimmt.

Die notwendige Herabminderung eines derart hohen Anspruches liege
schon in der antiken Bezeichnung der Philosophie, welche ja «Liebe zur
Weisheit» und nicht diese selbst und ihren wirklichen Besitz meine. Dieses

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Giinther Bien, Universitat Stuttgart, Institut fiir Philosophie
und Pidagogik, Postfach 560, D-7000 Stuttgart 1

33



Wort impliziere zugleich immer auch die Liebe zur und das Interesse an der
Wissenschaft, d. h. das Interesse am Spekulativen und Theoretischen. Diese
Liebe zur wissenschaftlichen Erkenntnis als Philosophie und Weisheitslehre
meine diese jedoch in der speziellen Hinsicht, dass es hierbei primér und dem
Hauptzweck nach um das hochste Gut, wir konnen sagen: um den letzten
Lebenssinn sowie um dessen praktische Realisierung geht.

Fkok

Wie auch sonst bei philosophischen Uberlegungen mochten wir iiber die
blosse historische Zurkenntnisnahme dessen, was ein anderer gesagt hat,
wissen und fragen: Stimmt das, was dort gesagt wird? Dieses Interesse fiihrt
im vorliegenden Falle auf zwei Fragen. Gefragt werden kann erstens: Uber-
zeugen uns die Aussagen Kants beziiglich des Wesens und der Verhiltnisbe-
stimmung von Philosophie, Weisheit, Weisheitslehre, Meisterschaft in
Kenntnis der Weisheit sowie vom Vorbildcharakter des Weisheitslehrers? —
Gefragt werden kann zweitens: Sind Kants Aussagen als Kennzeichnungen
des antiken Philosophiebegriffes richtig und zutreffend ? Diese letztere aber ist
wiederum ein historische Frage, die durch Interpretation der einschldgigen
Texte griechischer Philosophen zu beantworten ist, wobei jene erste Frage
nach der sachlichen Richtigkeit der Aussagen jener Philosophen sich dann
freilich erneut stellen wird.

Um die erste Frage beantworten zu kdnnen, miissten wir uns vorab dartiiber
verstandigen, was denn Weisheit wirklich ist, oder wenigstens, was wir heute
darunter verstehen.

Es wiire nun ein zu grosses Vorhaben, wollten wir versuchen, die Begriffe
Wissenschaft, Weisheit, Weisheitslehre und Philosophie, wie der gegenwir-
tige Sprachgebrauch diese Worte versteht, in ihrem vollen Bedeutungsgehalt
zu explizieren.

Ich beschrinke mich daher darauf, nur dem nachzugehen, was wir meinen,
wenn wir von Weisheit sprechen, und ich beschrinke mich darauf, dies in
Andeutungen und kurzen Hinweisen und umrisshaft zu tun.

Ich verfahre dabei so, dass ich einen Ratschlag des Aristoteles befolge, der
immer wieder empfohlen hat, dass man, wenn es darum geht, einen abstrakten
Begriff — wie etwa den der Klugheit oder der Vernunft — zu definieren, gut
daran tut, sich einen konkreten Triger als Verwirklichung einer derartigen
habituellen Verfassung vorzustellen und dann diesen zu beschreiben.

Was also meinen wir, wenn wir von einem Menschen sagen, er sei weise?
Mit Weisheit ist, so meine ich, unabdingbar die Vorstellung eines gewissen

34



Lebensalters verbunden. Weisheit ist durch gelungene und verniinftige Le-
bensfilhrung in mannigfachen Situationen erworbene Lebenskenntnis und
Lebenserfahrung, Erfahrenheit in den Dingen menschlicher Daseinsgestal-
tung. «Weisheit» und «Lebensweisheit» sind tautologische Benennungen, sie
meinen aber mehr und etwas qualitativ Hoheres als blosse Lebenserfahrung.
Dieses Mehr lasst sich vielleicht so bestimmen: Weisheit ist nicht nur erlittene,
sondern synthetisierte, verarbeitete, reflektierte, sie ist auf ein Letztes hin
gedeutete Lebenserfahrung. Denn: wenn wir auch Weisheit notwendig mit der
Vorstellung von einem gewissen Lebensalter verbinden, so ist doch hohes
Alter an sich nicht notwendig mit Weisheit verbunden, ja nicht einmal
notwendigerweise mit Lebenserfahrung. Nicht jeder, der viel gereist ist, kennt
die Welt wirklich. Nur so ist es auch zu verstehen, dass der Autor eines Buches
mit dem Titel «60 Jahre und noch nicht weise» fiir seine Person durchaus recht
haben mag. Ich meine, man muss die blosse Tatsache des Altseins wie auch,
dass einer lebenserfahren ist, und dass er dariiber hinaus weise ist, sehr wohl
unterscheiden. (Dass Weisesein in irgendeiner Hinsicht an Altsein gebunden
ist, diirfte tibrigens der Grund dafiir sein, dass Weisheit in einer Welt, die sich
dem Kult der Jugendlichkeit verschrieben hat, nicht in einem besonders hohen
Kurs steht, und dass ein Buchtitel wie der genannte — fiir einen antiken und
Ostlichen Menschen unvorstellbar — auf werbewirksame Zustimmung hoffen
kann.)

Denn engen Zusammenhang von Weisheit und Alter hat sehr schon ein mit
den bekannten rhetorischen Mitteln der puer-senex-Antithetik stilisierter
Hymnus auf Benedikt von Nursia festgehalten:

«Ab ipso pueritiae suae tempore cor gerens senile: aetatem quippe moribus
transiens. — Von den Tagen der Kindheit an hatte er das weise Herz eines
Alten; denn in seiner Lebensgestaltung war er reifer als an Lebensjahren».

Nimmt man, was hier gesagt ist, aus der paradoxalen Stilisierung heraus, so
ist das Richtige gesagt: Weisheit impliziert nicht nur und nicht eigentlich das
Altsein im biologischen Sinne und vor allem nicht im Sinne von geistiger
Unbeweglichkeit, Weisheit impliziert eine besondere Form von Lebensfiih-
rungskompetenz (eben das meinte ja der antike Begriff der «Tugend» und der
«mores») und insbesondere von Jugendlichkeit: sie schliesst Mudigkeit und
Geistestragheit und vor allem Resignation aus, sie ist das Gegenteil eines
jeden Verzichtes auf ein befeuerndes und befeuertes Ausgreifen auf neue und
idealere Moglichkeiten. Weisheit setzt geistige Offenheit fiir neue Erfahrun-
gen und insbesondere fiir andere Menschen und Lebensformen voraus.
Weisheit bedeutet primiar: menschliche Reife, die bei aller Festigkeit des
erwachsenen Menschen sich den Idealismus der Jugend erhalten und aufbe-

35



wahrt hat. — Weiterhin: Der Weise besitzt die Gabe der discretio: der
Untersc_heidung des Wesentlichen vom Unwesentlichen; er vermag den Din-
gen ihren richtigen Rang zuzuerkennen und er hingt sein Herz nicht an
lappische Dinge. Weisheit umfasst die Festigkeit des Charakters und Prinzi-
pientreue sowie die Offenheit des Blickes und des Herzens fiir Anderes und fiir
Andere.

Weisheit ist vor allem: Ruhe der Seele, tranquillitas animae. Der Weise ist
kein lauter Mensch und keiner, der andere Menschen beunruhigt. Denn er ist
jemand der zuvorderst mit sich selbst ins Reine gekommen ist. Ein Mensch
niamlich, der Furcht verbreitet, kann — nach einer Einsicht Epikurs — selbst
nicht ohne Furcht sein. Der Weise aber verbreitet keine Furcht, weil er selbst
angstfrei ist, angstfrei auch den letzten Dingen und dem Tode gegeniiber. —
Der Weise ist ferner ein freier Mensch; er ist vor allem frei von sich selbst und
sich selbst gegeniiber. Er vermag seine eigene Emotionalitit zu regulieren und
zu beherrschen, er verfiigt iiber sich selbst in Distanz von den Zwingen, die
aus seiner eigenen Seele kommen. Insbesondere ist er frei von Eitelkeiten aller
Art und von jeder Form des Neides und der Begehrlichkeit.

Was hier mit Freiheit und Begehrlichkeit gemeint ist, hat eindrucksvoll
Epiktet im 15. Kapitel seines «Handbiichleins der Moral» formuliert.

Er vergleicht dort die Arten der Lebensfiihrung mit verschiedenen Weisen des
Verhaltens beim Gastmahl: «Bedenke, dass du dich im Leben wie bei Tisch
betragen musst.»

Die erste mogliche Situation: «Es wird herumgetragen und kommt zu dir.
Strecke die Hand aus und nimm bescheiden einen Anteil.» Eine zweite
Situation: «Es wird etwas an dir vorbeigetragen: Halte es nicht gierig zuriick.»
Situation drei: «Es ist noch gar nicht zu dir gekommen: mache deine Begierde
nicht weithin bemerkbar, sondern warte, bis es zu dir herunterkommt.» Es
folgt nun die Ubertragung und Anwendung auf die Lebensfiihrung. So
verhalte man sich insgesamt den Giitern des Lebens gegeniiber: gegeniiber
Reichtum, Besitz und Lebensstellungen, aber auch in bezug auf die nichsten
Angehorigen. «Wenn du dich so verhiltst, wirst du ein wiirdiger Tafelgenosse
der Gotter sein.» Alle diese Moglichkeiten werden iiberboten von einer
weiteren: «Wenn du auch von dem, was dir gereicht wird, nicht nimmst,
sondern dariiber hinwegsiehst, so wirst du nicht nur ein Genosse der Gétter an
der Tafel, sondern auch in der Herrschaft sein. So machten es Diogenes,
Heraklit und ihresgleichen und sie waren und hiessen mit Recht gottlich.»

Zu unseren Vorstellungen vom Weisen gehort — so meine ich — weiterhin
auch, dass er anderen Menschen in Dingen der Lebensfithrung, nicht in bezug
auf technisches Fachwissen, Rat geben kann. Er kann ihnen Rat geben —

36



erstens — auf Grund seiner Erfahrung und Vertrautheit mit den menschlichen
Angelegenheiten: Der Weise kennt die Situationen des Lebens, und er kennt
die Menschen, d.h. er weiss, womit man, wenn man es mit Menschen zu tun
hat, rechnen muss, ohne dass er darum zynisch und menschenverachtend ist.
Der Weise weiss andererseits nicht nur, was man erwarten kann und womit
man rechnen muss, wenn man es mit Menschen zu tun hat, sondern der Weise
weiss auch, was man Menschen zumuten kann, ithnen zumuten darf und
vielleicht auch muss. Indem er die Schwiche der Menschen in Rechnung
stellt, 1dsst er dennoch um nichts von seinen Anspriichen nach. Er hilt seine
hohen Anforderungen fest, nicht um die Menschen niederzudriicken, sondern
um sie mit ihnen aufzubauen und sie an ihnen aufzurichten.

Der Weise kann — zweitens — darum Rat erteilen, weil er sich auf andere
einzulassen vermag, weil er fiir andere Menschen und ihre Belange offen ist
und ihnen mit wohlwollender Teilnahme begegnet, weil er andere als andere
gelten lassen kann und weil er, nach der Feststellung von Immanuel Kant, ein
ungezweifeltes Interesse am allgemeinen, nicht nur am partikularen und
selbstbezogenen Guten nimmt.

Weisheit ist daher eher eine Angelegenheit der sittlichen Haltung und der
Denkungsart als des Grades an Information und Intellektualitdt. Weisheit ist in
erster Linie nicht etwas, was man in Sdtzen und Feststellungen buchmissig
niederlegen konnen muss. Der Weise hat freilich gegeniiber dem nur fiir sich
selbst Erfahrenen — als dritte Voraussetzung dafiir, anderen Rat erteilen zu
konnen — durchaus die Fahigkeit, seine Einsichten zu artikulieren.

Der Weise besitzt Urteilskraft; vor allem: er hat den rechten Geschmack in
bezug auf die Dinge, auf die es letztlich fiir den Menschen ankommt. Nicht
zufdllig leiten sich die lateinischen Worte «sapiens» und «sapientia» von
«sapor», «Geschmack» ab. Die Weisheit wurde in der dlteren Spiritualitit
daher als die erste der Gaben des Heiligen Geistes geschitzt, um die gebetet
wurde mit der Wendung: «Da nobis in eodem Spiritu Sancto recta sapere — Gib
uns den richtigen Geschmack fiir die Dinge.» Weise ist, so kann man den
definitorischen Gehalt dieses Gebetes explizieren, wem die Dinge schmek-
ken, wie sie sind.

*okok

Gehen wir tiber zur zweiten Frage: Treffen Kants Kennzeichnungen der
antiken Philosophie als Weisheitslehre zu? Sind sie als historische Aussagen
richtig?

Wenn wir uns nunmehr einer Beantwortung dieser Frage, also dem antiken

37



Weisheitsbegriff zuwenden, so ist mehreres in Betracht zu ziehen. Die antike

Philosophie im allgemeinen und als deren wesentliche Gestalt die griechi-

sche Philosophie insbesondere, ist ein Angelegenheit von gut eintausend

Jahren zeitlicher Erstreckung: vom 28. Mai 585 vor Christus bis 529 nach

Christus (von der Berechnung der Sonnenfinsternis durch Thales bis zur

Schliessung der platonischen Akademie in Athen). Im geschichtlichen Ab-

lauf pflegt man drei Grundauspragungen von antiker Philosophie zu unter-

scheiden:

— erstens die an der gottlichen Ordnung des Kosmos, an den Prinzipien des
Seins und an den Urstoffen alles dessen, was ist und geschieht, an den
Zahlen und zahlenmissigen Harmonien der Welt und der Seele interessier-
ten milesischen und eleatischen Philosophen vor Sokrates,

— zweitens die grosse attische Philosophie in den Figuren des Sokrates, Plato
und Aristoteles, wobei man auch die gleichzeitigen Sophisten nicht ver-
gessen darf, und

— drittens die verschiedenen, letztlich wohl als Modifikationen des «Sokra-
tismus» zu begreifenden Schulen des Hellenismus, also die Stoiker, Epi-
kureer, Kyrenaiker und dann noch einmal die grosse Tradition der platoni-
schen Schule in ihren wiederum sehr verschiedenen Formen und Phasen:
den Platonismus der skeptischen, der metaphysischen, der logischen und
der religiosen Orientierung.

Die Philosophen vor Sokrates, die man, wofern man das Wort «Natur» im
alten, sehr weiten Sinne versteht, richtig als Naturphilosophen (physiologoi)
zu bezeichnen pflegt, waren kosmotheoroi oder contemplatores coeli: sie
waren Himmelsbetrachter! und als solche — ich sage das mit einigem Vorbe-
halt — an den menschlichen Angelegenheiten weniger interessiert.

Was damit gemeint ist, wird deutlich an der bekannten, von Cicero in den
«Tusculanen» (V 10f.) geschilderten Charakterisierung der historischen Um-
bruchleistung des Sokrates. Wihrend sich die dlteren Philosophen nur fiir die
Ordnung des Kosmos, den Umlauf der Gestirne, die Zahlen, die Prinzipien
und Urstoffe alles Seienden interessiert hitten, habe Sokrates die Philosophie
vom Himmel herabgeholt und sie in den Stidten, Hiusern und ethischen
Reflexionen der Menschen angesiedelt. Die iltere Philosophie also war von
ihrer Grundintention her kosmotheoria, Betrachtung des Himmels, und sie
war insofern an dem Leben und Treiben der Menschen in den Stidten und
Hausern nicht interessiert. Diese Kennzeichnung, so richtig sie auch im

1 Vgl. Verf., Himmelsbetrachter und Gliicksforscher. Zwei Ausprigungen des antiken Philo-
sophiebegriffs, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 26 (1982) S. 171-178.

38



Grundsitzlichen ist, muss man freilich mit einer gewissen Einschrinkung
versehen.

Was das bedeutet, veranschaulicht sehr schon die Griindungsfigur der
europdischen Philosophie: der in die Betrachtung des Himmels versunkene
und dabei unter dem akkompagnierenden Geldchter einer ausdriicklich als
durchaus gescheit bezeichneten thrakischen Magd in den Brunnen fallende
Thales. Was war dieser Thales: war er weise? war er toricht oder gar narrisch?
war er klug oder nicht vielmehr ausserordentlich unklug? Aristoteles hat in
bezug auf diese Fragen eine klare Entscheidung getroffen. Unter Berufung auf
den allgemeinen Sprachgebrauch schreibt er in der «Nikomachischen Ethik»:
Wir nennen Minner wie Thales und Anaxagoras, die sich der Betrachtung und
der Erforschung der Ordnung des Himmels und der Dinge, die ihrer Natur
nach gottlich und am ehrwiirdigsten sind, zuwenden, weise, aber nicht klug,
da man deutlich sieht, dass sie sich auf das, was ihnen Vorteil bringt, nicht
verstehen; man sagt ihnen freilich nach, sie wiissten Ungewohnliches, Wun-
derbares, Erstaunliches, Schweres, Ubermenschliches, aber man erklirt die-
ses Wissen fiir unfruchtbar, weil sie nicht die irdischen Giiter und ihren
eigenen Nutzen gesucht hatten (VI 7, 1141 b 4{f.).

Angesichts dieser Geschichte (oder soll man sagen: Legende?) und ihrer
Ausdeutung sind zwei Momente auseinanderzuhalten: die Sprachgebrauchs-
festlegung hinsichtlich der Bedeutung der Begriffe «Klugheit» oder «Weis-
heit» einerseits sowie die Frage nach der Richtigkeit der Darstellung der Figur
des Thales andererseits.

Man muss namlich beachten: In dieser Charakterisierung des «ersten
Philosophen» ist eine spezifisch platonische Version der Thalesgeschichte
vorausgesetzt. Aristoteles hat seinerseits diese Geschichte durch eine andere
ersetzt?. Zu Beginn der «Politik» (I 11, 1259 a 5ff.) im Zusammenhang von
Ratschldgen beziiglich gewisser Taktiken und Techniken der Vermehrung des
Reichtums hat er den gleichen Thales als geschickten Kenner und Nutzniesser
des klassischen Verfahrens der Monopolbildung vorgefiihrt. Thales hat, so
berichtet Aristoteles, auf Grund seiner Kenntnis der «Meteora», d.h. der
Dinge am Himmel, wozu ja auch die Wettervorausberechnung gehdrt, voraus-
gesehen, dass in einem bestimmten Jahr eine besonders reichliche Olernte zu
erwarten sein wiirde. Er habe nun in und um Milet séimtliche Olpressen
aufgekauft. Als dann die von ihm prognostizierte ungeheure Oliven-
schwemme eingetreten war, habe er zu teurem Geld diese Pressen vermietet

2 Vgl. Verf., Das Theorie-Praxis-Problem und die politische Philosophie bei Platon und
Aristoteles, in Phil. Jahrbuch 76 (1968/69) S. 264 {f.

a9



und sei so am Ende des Jahres ein reicher Mann geworden. Hierdurch habe er
zur Widerlegung der Spétter, die ihm seine Armut vorgehalten hatten, «als ob
die Philosophie zu nichts niitze sei», beweisen wollen, dass es fiir den
Philosophen durchaus ein Leichtes sei, mit Einsatz seines Wissens und seiner
Intelligenz sich nach Belieben Reichtiimer zu beschaffen und tiberhaupt seine
irdischen Interessen wahrzunehmen, dass aber das nicht das Ziel sei, dem
seine Bestrebungen gilten. Sein Bestreben ist: Erkenntnis der Wahrheit und
feierndes Betrachten der Ordnung der Welt — freie Theoria ohne Absehen auf
sonstigen praktischen Nutzen. Wie ernst es ihm damit gewesen ist, belegt eine
an anderer Stelle tiberlieferte Version dieser Geschichte, nach welcher Thales
am Ende des Jahres sein so «durch die Weisheit» erworbenes Vermogen
verschenkt haben soll. (Das Wort «Weisheit» [sophia] steht in diesem Zusam-
menhang [Politik 1259 a 7/8] als beinahe austauschbares Synonym fiir
«katanoema chremastikon», «finanztechnischen Kunstgriff».) Die «Nutzlo-
sigkeit» der Weisheit und die «Weltfremdheit» der Philosophie, das lehrt diese
Geschichte, hat ihre Ursache nicht im grundsitzlichen Unvermdgen des
Weisheitsfreundes, sondern in seiner Entscheidung und selbstgewihlten Le-
bensausrichtung. Insofern bestitigt Aristoteles die géngigen Vorstellungen
und den Sprachgebrauch seiner Zeit: Manner wie Thales und Anaxagoras sind
weise, aber nicht klug, weil sie nicht ihren Nutzen im Auge gehabt haben,
sondern das Géttliche, Ehrwiirdige, Schone und Ubermenschliche. (Bei
Anaxagoras ist hierbei an seine Antwort zu denken, die er auf die Frage
gegeben haben soll, um welchen Zieles willen es wohl sein konnte, dass einer
sich entscheide, lieber geboren als nicht geboren zu werden: «Um das
Himmelsgewolbe zu betrachten und die Ordnung im Weltall» [Eudemische
EthikI5, 1216 a 11]. Am gliicklichsten von allen Menschen sei daher, wer frei
von Leid und in Lauterkeit nach dem Rechten lebe oder in der Teilhabe an
einer gottlichen Schau; das freilich sei einer, der dem Fragesteller wohl als
merkwiirdige Figur vorkdame, da dieser sich unmoglich denken konne, dass es
nicht einer der Hochgewachsenen und Schonen oder Reichen sei [EE 1215 b
% Byl

Thales ist fiir die Frage nach dem antiken Begriff der Weisheit auch noch
aus einem anderen Grunde eine wichtige Gestalt. Er ist nicht nur der erste der
«vorsokratischen Naturphilosophen» und vielleicht der erste Philosoph iiber-
haupt, Thales wird dariiber hinaus regelmissig in der Reihe jener sieben
Miinner genannt, die man ausdriicklich mit dem Ehrentitel der «Weisen» zu
belegen pflegt.

Die Namen dieser «Sieben Weisen» schwanken in der Uberlieferung.
Offensichtlich wurde es nicht als vordringlich erachtet, genau festzulegen,

40



wer im einzelnen zu ihnen zu zéhlen sei; wichtiger war die Tatsache, dass es
sich um genau sieben Figuren handelte. — Die Siebenerzahl ist von Anfang an
Im Mythos begriindet gewesen. Bei Pindar (Olymp. 7, 71) werden sieben
S6hne des Sonnengottes genannt, «die die weisesten Gedanken unter den
frithen Menschen empfingen». Am Ende der 11. Tafel des Gilgamesch-Epos
werden sieben Weise erwihnt, die die Fundamente der Mauern von Uruk
gelegt haben sollen. Nach Homer (Ilias II 405 ff., III 146 ff.) wurden, wenn
besonders wichtige Entscheidungen zu treffen waren, sowohl auf griechischer
wie trojanischer Seite je sieben besonders erfahrene Ménner zum Rate des
Konigs hinzugezogen®. Weisheit also ist stidtebegriindend und stidteerhal-
tend. Diese Sieben Weisen haben dadurch ihren Ruhm begriindet, dass sie in
markanten apophthegmatischen Sitzen eine ganze Lebenslehre ausgespro-
chen und festgehalten haben, wobei gezeigt werden konnte, dass diese
Spriiche in vielen Fillen auf Apoll und auf die Weisheit des Delphischen
Orakels zuriickgefiihrt werden kénnen. Hinter ihren Ausspriichen also steht
religigse Erfahrung und — mit aller Vorsicht gesagt — eine Art Offenbarung und
theologischer Uberlieferung. Eine gewisse Nihe zum Auftauchen von Weis-
heitslehren im Alten Testament ist insofern gegeben, als diese Weisen nicht
selbst Priester und Theologen im engeren Sinne waren: sie traten geschichtlich
in der Ubergangszeit auf, in der in Griechenland die elegische Dichtung
entstanden ist, d. h. solche literarischen Zeugnisse, in denen zum ersten Male
die Verfasser und Autoren als historische Personlichkeiten fiir uns greifbar
werden, da sie in ihren Werken sich und ihren Namen ausdriicklich benennen
und damit die Anonymitit der mythischen Unpersonalitit aufgegeben haben.
Fiir die Sieben Weisen und ihre Stellung am Beginn des individualisierenden
Zeitalters ist charakteristisch, dass sie alle (bis auf Pittakos) nicht von hoher
adliger Abstammung waren, sondern dass sie ihren Rang durch ihre eigene
iberragende Einsicht begriindet haben. Ihre Ausspriiche sind, fiir uns nicht
immer auf den ersten Blick erkennbar, die Quintessenz einer ganzen «Philoso-
phie» und umfassenden Lebenslehre. Ich nenne einige der iiberlieferten Sitze.
Thales: «Erkenne dich selbst!» Solon: «Nichts zu sehr!» Chilon: «Biirgschaft,
—schon ist Unheil da!» Pittakos: «Erkenne den passenden Augenblick!» Bias:
«Die Meisten sind schlecht!» Kleobulos: «Mass ist das Beste!» Periander:
«Alles ist Ubung !» Bei diesen Wendungen handelt es sich, noch einmal, nicht
um Trivialitaten und einfache Alltagsklugkeitsregeln, vor allem nicht um das
Anraten von bourgeoiser Mittelmissigkeit und Simplizitit oder um zynische

3 Vgl. Bruno Snell, Leben und Meinungen der Sieben Weisen, 4. Aufl., 1971, S. 15; dort
weitere Belege.

41



Welt- und Menschenverachtung: es geht um die Lebensverwirklichung in
einer Zeit beginnender Geldwirtschaft, demokratischer Mitwirkung einer
grosseren und breiteren Offentlichkeit und um die Erfahrung, dass die
wesentlichen Erfordernisse der Selbstbehauptung im politischen Kampfe
nicht angeborene adlige «Tugenden» sind, sondern das Ergebnis eigenen
Sichbemiihens und rationalen Lernens. Platons Dialog «Protagoras» macht
dann freilich deutlich, dass diese Spriiche, in einer Ubergangszeit als Kurzfor-
mulierungen einer umfassenden Philosophie entstanden, unter den Bedingun-
gen des auf Vernunft begriindeten arbeitsteiligen Lebens in der Polis ambiva-
lent werden miissen: sie werden ohne den Hintergrund der sie tragenden
theologischen Tradition ortlos und «sophistisch» missbrauchbar; aus zu Le-
bensweisung geronner Lebenserfahrung komprimiert, werden sie nunmehr zu
Waffen und Kampfmitteln.

Sowohl Platon wie auch Aristoteles machen nun deutlich, dass in einer
solchen Situation, in der die gesellschaftliche und politische Praxis arbeitstei-
lig in der Form von methodisch lehr- und lernbaren geistigen «Kiinsten» (vor
allem in der Form eines wirkungsvollen offentliche Gebrauchs der Sprache)
und handwerklichen Techniken und Produktions- und Organisationsverfahren
besorgt wird, Philosophie nétig wird als das neue Organon des Sich- und
Anderen-Rechenschaft-Gebens (des logon didonai). Die Philosophie 16st
damit sowohl den Mythos wie die theologisch getragene Dichtung ab in der
Funktion, die Vernunft des individuellen Lebens und der gesellschaftlichen
Praxis zu artikulieren. Die attische Philosophie stellt insofern die «Aufhe-
bung» und das verniinftige Zusichselbstkommen der élteren Weisheitslehren
dar. Hat sie damit, indem sie Weisheit durch die enge Pforte der Wissenschaft
geworden ist, den Charakter, wirkliche Weisheit zu sein, verloren? — Minde-
stens fiir das Aristotelische Programm der Philosophie ist kennzeichnend, dass
hier sehr genau die verschiedenen Arten von Verniinftigkeit in ihrer Giiltigkeit
und Leistungsfihigkeit differenziert werden: die mathematisch-wissenschaft-
liche Theorie von der empirischen Beobachtung und ihrer sprachlichen
Formulierung, die deduktiv-beweisenden Verfahren innerhalb der «Schule»
vom tliberzeugend-iiberredenden Sprechen auf dem Markt, im Gericht und
beim politischen Streit, das topisch-dialektische Lehr- und Forschungsge-
sprach, das hermeneutisch-hypoleptische, an verbreitetes und anerkanntes
Wissen ankniipfende Verfahren der praktischen Philosophie, sowie schliess-
lich die nach Geltungsanspruch und Allgemeingiiltigkeit zu unterscheidenden
Formen des Wissens in Dichtung, Geschichtsschreibung und Philosophie.
«Weisheitslehren» pflegen sich um solche Unterscheidungen von Typen der
Rationalitat nicht zu bekiimmern.

42



Von ihrer beruflichen Funktion her waren die Sieben Weisen so etwas wie
Richter und Schiedsrichter, jedenfalls Ménner, die politische Verantwortung
zu tragen hatten. Das trifft auch auf Thales zu; seine Vorausberechnung der
Sonnenfinsternis war zwar einerseits ein wissenschaftsgeschichtlich bedeu-
tendes Faktum, bei Thales selbst handelte es sich jedoch um eine politische
Strategie. Thales hat mit ihr einen Kampf entscheiden wollen, und er war in
diesem Falle genauso erfolgreich wie bei dem bereits zitierten «katanoema
chrematistikon». Die Sieben Weisen also waren nicht primir Gelehrte und
Minner der Theorie, sondern im 6ffentlichen Leben stehende Ménner, Staats-
manner, Richter, Stidteplaner, sie waren salomonische Figuren.

B S

Blicken wir vom geschichtlichen Anfang nun auf die andere Seite, auf das
Ende der antiken Philosophie: auf die Schulen des Hellenismus, so zeigt sich
sogleich, dass es gerade die Schulen der Epikureer und Stoiker waren, bei
denen genau das Realitat war, was Kant in Erinnerung rufen wollte, als er
davon sprach, dass bei den Alten die Philosophie Lehre vom hochsten Gut und
den Anweisungen zu dessen Erwerb gewesen sei.

Genau darin kommen die ansonsten einander sich entgegensetzenden
Philosophien des «Gartens» und der «Halle» tiberein: sie sind — freilich und
durchaus auf dem Hintergrund einer umfassenden theoretischen Weltdeutung,
hier des Grundgedankens einer werte- und sinnfreien Atombewegung, dort
einer das Geschehen durchwaltenden Weltvernunft — entworfene Lebensbe-
meisterungstechniken mit dem Hauptzweck einer Identitétsstabilisierung und
Gliicksbewahrung fiir solche Subjekte, die ihre Daseinsvergewisserung nicht
mehr in der Betrachtung des gottlichen Kosmos (wie die vorsokratischen
physiologoi und contemplatores coeli) und auch nicht mehr in der Teilnahme
am politisch-6ffentlichen Leben (wie die Sieben Weisen) gewinnen zu kénnen
sicher waren*.

Unter dem Titel eines Weisen als der schlechthin idealen Figur hat man in
diesen Schulen die Idealgestalt dessen beschrieben, der alles das repréasentiert,
was an richtigem und wiinschenswertem Verhalten fiir den Menschen vorstell-
bar ist, und der also im Vollbesitz seiner personalen Identitéit und moralischen
Integritit ist. Dieses Ideal war so hoch stilisiert, dass Kant in der Tat recht
hatte, wenn er — wohl in Erinnerung daran — meinte, Weisheit sei ein
unerreichbares, aber immer anzustrebendes Ideal der reinen Vernunft. Dioge-

4 Vgl. Verf., Ethik (griech.-rom. Antike), in: Theol. Realenzyklopidie 10 (1982) S. 408-423.

43



nes Laertius (VII, Kap.117ff.) hat die wichtigsten Kennzeichen des Weisen
festgehalten: «Den Weisen erkldren sie fiir leidenschaftslos, weil er den
Leidenschaften keinen Angriffspunkt biete. .. Auch frei von hochfahrender
Eitelkeit sei der Weise, denn er kenne keinen Unterschied zwischen Ruhm und
Ruhmlosigkeit. . . Auch tragen alle tugendhaften [d.h. weisen] Minner, wie sie
sagen, das Geprage strengsten Ernstes, indem sie weder sich selbst der lustigen
Geselligkeit liberlassen noch andere dazu auffordern. . . Ohne Falsch seien die
Tugendhaften, denn sie hiiteten sich davor, sich besser erscheinen zu lassen als
sie sind durch Veranstaltungen, die darauf berechnet sind, die schlimmen
Seiten zu verhiillen und das vorhandene Gute moglichst hervortreten zu lassen;
darum also sind sie jeder Heuchelei abhold. . . Sie wiirden zwar dem Weinge-
nuss sich nicht versagen, nie aber sich ihm bis zur Trunkenheit hingeben. Auch
wiirden sie niemals dem Irrsinn verfallen, wohl aber wiirden sie ab und zu
seltsame Vorstellungen haben infolge von Melancholie oder Geistesschwi-
che. .. Der Weise werde auch nie von Traurigkeit heimgesucht werden, denn
diese sei eine vernunftwidrige Entmutigung der Seele... Sie seien von
gottlicher Art, denn sie hitten die Gottheit gleichsam in sich. . . Die Weisen
allein seien auch Priester, denn sie hitten sich Klarheit verschafft iber Opfer,
Tempelgriindungen, Siihne und was sonst zum Gottesdienst gehort. . . Auch
heiraten wiirde der Weise und Kinder zeugen. . . Ferner werde der Weise sich
nicht mit schwankenden Meinungen befassen, mit anderen Worten: er werde
nichts Falschem seinen Beifall geben. Ferner werde er sich zu den Kynikern
halten, denn der Kynismus sei der unverzichtbare Weg zur Tugend. . . Der
Weise werde sogar Menschenfleisch essen, wenn die Umstéinde es mit sich
brichten. Er allein sei wahrhaft frei, alle Schlechten aber seien Sklaven, denn
die Freiheit bestehe in der Moglichkeit selbstindig zu handeln, die Knecht-
schaft dagegen in der Entziehung dieser Moglichkeit. . . Nicht nur frei seien die
Weisen, sondern auch Konige, . . . denn der Herrscher miisse sich ein sicheres
Urteil gebildet haben iiber das Gute und Bose, kein schlechter Mensch aber
wisse dariiber Bescheid. Sie allein seien befihigt fiir die Tétigkeit als Manner
des Staates, als Richter und Redner, von den schlechten Menschen dagegen
keiner. Sie seien unfehlbar, denn sie seien nicht fahig, einen Fehler zu begehen.
Sie seien unschadlich; . . . fernerhin seien sie nicht mitleidig. Der Weise staune
iber nichts. ... [Der Weise] muss aber auch nicht, wie sie sagen, in der
Einsamkeit leben, denn der Mensch sei von Natur aus ein Wesen der
Gesellschaft. . . [Der Weise] allein sei ein solcher, der der Freundschaft fihig
ist. . . Er vollziehe alles, was er anfasst, mit gutem Erfolg, wie wir auch von
Ismenias sagen, dass er auf allen Floten gut zu spielen verstehe. Den Weisen
gehore alles, denn das Gesetz habe ithnen unbedingte Vollmacht gegeben.»

44



Werfen wir nach diesen Hinweisen auf das Problem des Verstindnisses der
Weisheit bei den milesischen Vorsokratikern und den hellenistischen Nachso-
kratikern nun noch einen Blick auf einen Vertreter der grossen attischen
Philosophie, auf Aristoteles.

Hier ist zunichst eine methodologische Vortiberlegung angebracht. In
bezug auf das Problem des Verhiltnisses von Wissen und Weisheit bei
Aristoteles sind zwei Fragestellungen moglich. Ich erldutere sie in Analogie
zu der in der idlteren Linguistik und Bedeutungsforschung iiblichen Unter-
scheidung zwischen Semasiologie und Onomasiologie. Die Semasiologie
geht als Untersuchungsobjekt von den Wortern aus und sucht deren Bedeutung
in Form der aussersprachlichen Referenten zu bestimmen. Unsere anfingli-
chen Uberlegungen dariiber, was wir heute unter «Weisheit» verstehen, war
eine Untersuchung dieser Art. — Die Onomasiologie geht demgegeniiber von
den Phianomenen, den Sachen, Vorgdngen und Geschehnissen aus, eben den
aussersprachlichen Referenten, und fragt, wie diese zu bestimmten Zeiten und
in bestimmten Gegenden mit sprachlichen Mitteln bezeichnet worden sind.
Wenn etwa die «Sache» das Kinderspielzeug «Murmeln» ist, so sucht die
onomasiologische Forschung die dafiir im deutschen Sprachraum tiblichen
Bezeichnungen auf, also neben «Murmel» auch «Marmel», «Klicker»,
«Knicker», «Schneller», «Schiisser» oder «Ditscher».

So konnen wir — in einer gewissen lockeren Analogie zu diesen beiden
Forschungsrichtungen — nun auch fragen:

1. In welchem Zusammenhang und mit welchen Begriffen behandelt
Aristoteles die Eigentiimlichkeiten und Besonderheiten, die wir heute mit dem
Worte «Weisheit» und «weiser Mensch» verbinden?

2. Welche Phinomene, Eigenschaften und Sachverhalte hatte Aristoteles
im Auge, wenn er das Wort «sophia» verwendet und analysiert, also das Wort,
welches unsere Lexika bekanntlich mit dem deutschen Wort «Weisheit»
wiederzugeben pflegen?

Zu 1. Wenn wir bei Aristoteles eine Entsprechung zu dem suchen, was wir
uns unter einem «weisen Menschen» denken, so werden wir uns am sinnvoll-
sten orientieren an den Eingangsiiberlegungen der <Nikomachischen Ethik>
Uber den Adressaten der praktischen Philosophie. Aristoteles betont mit
Nachdruck, dass er als Horer der praktischen Philosophie erwachsene Men-
schen mit einem bereits hohen Mass an sittlicher Reife und Urteilsfahigkeit
vor Augen hat. Denn, so wird NE I 1, 1094 b 27{f. ausgefiihrt, ein jeder
vermag nur dasjenige richtig zu beurteilen, womit er vertraut ist, denn nur
hierin ist er ein guter Richter. Ein junger Mensch sei daher kein geeigneter
Zuhorer der Vortrége iiber die praktische Philosophie. Es fehle ihm einerseits

45



an Erfahrung im praktischen Leben, dem Gegenstand und der Voraussetzung
aller ethisch-politischen Unterweisung. Ausserdem werde er, wenn er den
Leidenschaften nachgehe, den Vortrigen dariiber vergeblich und nutzlos
zuhoren, da deren Zweck nicht das Wissen, sondern das Handeln sei.
Aristoteles betont ausdriicklich, dass es hier keinen Unterschied mache, ob
einer an Alter oder an Charakter der Reife ermangele. Denn der Mangel hinge
nicht von der Zeit ab, sondern komme daher, dass man den Leidenschaften
lebe und nach ihr seine Ziele wiahle. Fiir Menschen dieser Art bleibe das
Wissen ebenso nutzlos wie fiir den Unenthaltsamen, der zwar das Gute will, es
aber doch nicht tut. Von grossem Nutzen hingegen diirfte diese Wissenschaft
fiir solche sein, die in der Lage sind, ihr Bestreben und Handeln der Vernunft
gemiss einzurichten. Kapitel I (1095 b 4) nimmt diese Uberlegungen wieder
auf: «Man muss eine gute Charakterbildung bereits mitbringen, um die
Erorterungen iiber das sittlich Gute und Gerechte in gewinnbringender Weise
fiir sich nutzbar zu machen». Mit anderen Worten: Die aristotelische Entspre-
chung zu unserem Begriff der Weisheit ist nicht der Begriff der sophia,
sondern derjenige der phronesis, d.h. der sittlichen Einsicht und der reflektier-
ten Lebensklugheit. Von dem phronimos, dem Mann der Lebenserfahrung,
sittlichen Einsicht und Klugheit wird NE VI 5, 1140 a 25 gesagt: «Ein kluger/
verniinftiger/einsichtsvoller Mensch zeigt seine spezifische Qualitdt darin,
dass er wohl zu iiberlegen weiss, was ihm [und anderen, namlich seinen
Angehorigen und Mitbiirgern, G. B.] gut und niitzlich ist, nicht in einer
einzelnen, sozusagen technischen Hinsicht, z.B. nicht in bezug auf die
Bewahrung und Gewinnung von Gesundheit und Kraft, sondern in bezug auf
das, was das menschliche Leben insgesamt gut und gliicklich macht», oder,
wie wir auch sagen konnen: was das Leben gelingen lasst.

Will man also die Aristotelische Entsprechung zu unseren Vorstellungen
vom Weisen aufsuchen, so wiren seine Lehre von der Klugheit (oder sittlichen
Einsicht und Vernunft) und seine Andeutungen iiber die Voraussetzungen, die
er in bezug auf den Horer der ethischen Vorlesung gemacht hat, zu explizie-
ren.

Zu 2. Wenden wir uns stattdessen der zweiten Fragestellung zu, also: Was
hat Aristoteles, der in diesen Dingen auf Grund des fiir ihn charakteristischen
Verfahrens der hermeneutisch-hypoleptischen Ankniipfung an den allgemei-
nen Sprachgebrauch und an verbreitete Vorstellungen in besonderer Weise
reprasentativ ist, unter «Weisheit» (sophia) verstanden und wie hat er deren
Verhiltnis zu den anderen Formen von Wissen bestimmt?

«Weisheit» (sophia) bezeichnet das Wissen und die Kennerschaft in der
reinen, hochsten und vollendeten Form: «Sophia ist das vollkommenste

46



Wissen» (NE VI 7, 1141 a 16). Das eigentliche Feld, auf dem solches
voliendete Wissen zunichst in Erscheinung tritt, ist die dem Menschen
spezifische Weise der Lebensbewiltigung in den Kiinsten, Handwerken
und Techniken. Diese umfassen sowohl die «Kunst», einen Acker umzu-
graben oder zu pfliigen wie die Schreib-, Rechen- und Messkunst, den
Hauser- und Stiddtebau und schliesslich die anspruchsvollen Weisen, in
denen ausgebildete Fachleute und Kenner Rettung aus den grossten Gefah-
ren zu bringen wissen: die Heilkunst, die Steuermannskunst und die
Staatskunst. Die «Weisheit», so beschreibt Aristoteles den géngigen
Sprachgebrauch, schreiben wir dabei jeweils denjenigen zu, die es in ih-
rem Metier zur hochsten Vollendung gebracht haben, «Weisheit ist die
Kunst in vollkommenen Sinn» (a 12). Ein «iatros sophos» ist kein «weiser
Arzt» in unserem Verstindnis, sondern ein Fachmann und Spezialist im
Heilen von hoher Kennerschaft. «Weisheit» ist die Meisterschaft in einer
Kunst und in einem Handwerk. Aristoteles dehnt diese Bedeutung dadurch
aus, dass er von der Beherrschung eines speziellen Wissens (etwa dem
Graben und Pfliigen des Feldes, nach Homer) die «Meisterschaft im Wis-
sen iberhaupt», das Wissen in der hochsten, dem Menschen schlechthin
moglichen Form unterscheidet.

Was macht den Rang eines solchen Wissens aus?

Die eingehendste Analyse dieser Frage liefern die beiden Eingangskapitel
der <Metaphysik>. Aristoteles entwickelt hier eine Skala von einander jeweils
iberbietenden Formen des Wissens. Die unterste Art sind die Sinneswahrneh-
mungen, unter denen sich das Sehen dadurch auszeichnet, dass es «am
meisten Erkenntnis vermittelt und viele Unterschiede enthiillt» (Met. I 1, 980
a 25). Das Sehen ist nicht nur von Bedeutung, wenn es sich um praktische
Orientierung in der Welt handelt, sondern vor allem auch dann, wenn wir nicht
unter dem Zwang von Handlungsnotwendigkeiten stehen. Aristoteles bringt
gleich hier, im zweiten Satz der <Metaphysik>, eine Unterscheidung zur
Sprache, die alle seine Analysen der Wissensformen leitet: die Unterschei-
dung zwischen einem Wissen, dem im Dienste irgendeiner Verrichtung eine
Funktion zukommt, und dem Wissen, das ohne dusseren Zweck allein um
seiner selbst willen geschitzt wird. Aus den Sinneserfahrungen entstehen
Erinnerungen, aus diesen Erfahrungen, aus Erfahrungen schliesslich das
eigentlich so zu nenende Wissen: die Kunst und, von ihr der Sache nach
zunéchst nicht unterschieden, die «Wissenschaft», das Wissen als die reflek-
tierte Kennerschaft. Sofern es um das Handeln geht, steht die Erfahrung der
Kunstfertigkeit in nichts nach, ja man sehe, dass die auf einem bestimmten
Gebiet Erfahrenen mehr das Richtige treffen als die, welche ohne Erfahrungs-

47



vertrautheit mit den konkreten Einzelheiten nur den allgemeinen Begriff
besitzen, — das Handeln hat es nun aber immer mit dem Einzelnen zu tun.
Unter dem Aspekt des Wissens und der Kennerschaft jedoch muss die
Wertung anders ausfallen: «Wir schreiben Wissen (eidenai) und Verstehen
(epaiein) mehr der Kunst zu als der Erfahrung und sehen die Beherrscher einer
Kunst fiir "weiser’ an als die Erfahrenen, indem ’Weisheit’ einem jeden mehr
nach dem Massstabe des Wissens zuzuschreiben sei. Und dies deshalb, weil
die einen die Ursache kennen, die anderen nicht. Denn die Erfahrenen kennen
nur das Dass, aber nicht das Warum; jene aber kennen das Warum und die
Ursache. Deshalb stehen auch die leitenden Kiinstler in jedem einzelnen
Gebiete bei uns in héherer Achtung, und wir meinen, dass sie mehr wissen und
‘weiser’ sind als die Handwerker, weil sie die Ursachen dessen, was hervorge-
bracht wird, wissen» (981 a 22ff.). «Darum auch gilt der Erfahrene fiir
‘weiser’ als der, der irgendeine Sinneswahrnehmung besitzt, der Beherrscher
einer Kunst fiir weiser’ als der Erfahrene, und wieder der leitende Kiinstler
vor dem Handwerker, die betrachtenden Wissenschaften vor denen, die sich
auf ein Hervorbringen beziehen, die theoretischen Kiinste vor den prakti-
schen» (981 b 29 ff.).

Angesichts solcher Uberlegungen, so meine ich, befinden wir uns in der
Situation, dass wir das Gemeinte in seinem Sachverhalt sehr wohl verstehen
und (vielleicht) durchaus auch den Analysen und Wertungen unsere Zustim-
mung nicht versagen. Dennoch aber stutzen wir angesichts der Verwendung
des Ubersetzungswortes «Weisheit» und «weise» fiir den griechischen Termi-
nus sophia und sophos. «Sophia» meint eben einen ausgezeichneten Rang des
Wissens und Verstehens: einen hervorragenden Sachverstand, eine ausge-
zeichnete Kennerschaft und eine anordnungsbefugte Meisterschaft. Dieser
Sinn wird besonders deutlich in den Analysen des Sprachgebrauchs und der
gingigen Vorstellungen vom «Weisen», welche das 2. Kapitel des I. Meta-
physik-Buches liefern. Aristoteles hebt fiinf Momente aus «den gewohnlichen
Vorstellungen, welche wir vom sophos haben», heraus: «es ist nun erstens
unsere gewoOhnliche Annahme, dass der <Weise> soviel wie moglich alles
wisse, ohne dabei die *"Wissenschaft’ des Einzelnen zu besitzen; ferner, dass
der, welcher das Schwierige und fiir den Menschen nicht leichte Erkennbare
zu erkennen vermag, <weise> sei. . .; ferner, in jeder <Wissenschaft> ist der
Genauere und die Ursachen zu lehren Fihigere der «Weisere>; [und wir
meinen,] dass unter den Wissenschaften die, welche um ihrer selbst und um
des Wissens willen gesucht wird, in vollerem Sinne <Weisheit> sei als die um
anderweitiger Ergebnisse willen gesuchte, und ebenso die mehr gebietende im
Vergleich mit den dienenden; denn der <Weise> diirfe sich nicht befehlen

48



lassen, sondern miisse befehlen, nicht er miisse einem anderen, sondern ihm
musse der weniger <Weise> gehorchen» (982 a 6ff.).

Der sophos, das wird aus diesen Darlegungen deutlich, ist nicht der Weise
der jidisch-christlichen Tradition (»Die Furcht des Herrn ist der Anfang der
Weisheit»), sondern der Kenner, der Mann mit Sachverstand, der Meister in
seinem Fache, der eben darum auch am besten seine Kunst lehrend weiterge-
ben und Anweisungen erteilen kann.

Die fiir Aristoteles’ Theorie von Wesen und Moglicheiten der menschlichen
Vernunft entscheidende Transposition von dem am Modell der Kiinste, d.h.
der rationalen praktisch-technischen Besorgung der menschlichen Daseinsbe-
dirfnisse, entwickelten Begriff des hochsten Wissens zum Konzept des
zweckfreien und damit iiberhaupt freien theoretischen Wissens in Gestalt des
feiernden und begreifenden Anschauens der gottlichen Ordnung der Welt®,
eben der theoria, war vorbereitet in der Unterscheidung der beiden Arten des
Interesses am Sehen: des Sehens, um sich handelnd in der Welt orientieren zu
konnen, und des Sehens in der durch keine praktischen Riicksichten und
Zwinge beschrinkten Zuwendung zu alledem, was es in der Welt wahrzuneh-
men gibt. (Wer zur Veranschaulichung des Gemeinten ein Beispiel sucht,
moge an die Situation zweier Autoreisender denken: der eine, der Fahrer,
muss sehr wohl sehr genau sehen, aber er richtet seinen aufmerksam-scharfen
Blick nur auf den Ausschnitt der Realitét, der fiir seine momentane Tétigkeit
relevant ist, er sollte sich tunlichst durch keinen Blick auf die Landschaft oder
ein Bauwerk oder ein Tier oder einen Baum ablenken und ’fesseln’ lassen — im
Unterschied zu dem, der von solchen Einengungen und Beschriankungen frei
alles das betrachten und beschauen kann, was vor seinen Blick kommt. In
Aristotelischen Kategorien: das Sehen dessen, der sieht nur um des Sehens
willen, ist ranghdher und freier, es vermittelt mehr an Erkenntnis und Realitit,
es ist schliesslich lustvoller und den Menschen befriedigender.)

Weisheit, so hatten wir gesehen, ist bei Aristoteles ein komparatives
Moment, und sie kommt insofern allen Weisen menschlichen Weltwissens
und menschlicher Wirklichkeitsvertrautheit in abgestufter Form zu. Meister-
schaft des Wissens schlechthin liegt vor in dem Wissen und Erkennen, das um
seiner selbst willen gesucht wird. Es kommt in seiner vollendeten Form und
«am meisten der Wissenschaft des im hochsten Sinne Wissbaren zu. Denn wer
das Wissen um seiner selbst willen wahlt, der wird die hochste Wissenschaft
wihlen, dies ist aber die Wissenschaft des im hochsten Sinne Wissbaren, im

5 Joachim Ritter, Die Lehre vom Ursprung und Sinn der Theorie bei Aristoteles (1953), in:
ders., Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Frankfurt 1969, S. 1-33.

49



hochsten Sinne wissbar aber sind die ersten Prinzipien und die Ursachen; denn
durch diese und aus diesen wird das andere erkannt, aber nicht aus dem
Untergeordneten. Am gebietendsten unter den Wissenschaften, gebietender
als die dienende, ist die, welche den Zweck erkennt, weshalb jedes zu tun ist;
dieser ist aber das Gute in jedem einzelnen Falle und tiberhaupt das Beste in
der ganzen Natur» (Met. I 2, 982 a 30ff.). Ein solches Wissen ist von
gottlichem Rang und an Wiirdigkeit das hochste. Gottlich ist dieses Wissen in
zweifachem Sinne: einmal namlich ist das Wissen gottlich, das der Gott am
meisten zu haben vermag, und zum anderen das, welches das Goéttliche zum
Gegenstand haben diirfte. Beides aber ist gegeben bei der Wissenschaft,
welche die «Weisheit» nicht im komparativen, sondern im superlativen und
eminenten Sinne ist: bei der Theorie des Schonsten und Ehrwiirdigsten und
Ersten (vgl. Met. I 2, 983 a 5ff.).

Unserem heutigen Verstandnis von Weisheit kommt dieser Begriff dort am
nédchsten, wo ihm auch das Wissen um das «Gute» in jedem einzelnen Falle
und tiberhaupt «das Beste in der ganzen Natur» zugeschrieben wird (982 b 5).
Aber: auch hier ist nicht in erster Linie an ein anthropinon kai prakton agathon,
ein vom Menschen durch sein Handeln und in seinem Lebensvollzug zu
realisierendes Gut gedacht (vgl. NE 14), sondern an ein Gutes und Bestes, das
ausserhalb der Menschen und vor all seinem Bemiihen und immer existent ist,
das insofern freilich auch fiir das Dasein des Menschen in der Welt von
Bedeutung ist.

ook ok

Eine interessante Vermittlung zwischen dem Aristotelischen Konzept und
unserem heutigen Verstindnis von Weisheit bietet die Lehre «Von den
Tugenden des Verstandes» im zweiten Teil von Johann Heinrich Samuel
Formeys <«Grundsitzen der Sittenlehre aus dem Gebrauch der Krifte des
menschlichen Verstandes hergeleitet> von 1762. Die dort vorgetragene Unter-
scheidung der «materiellen Tugenden des Verstandes»® gibt sich auf den
ersten Blick ganz als Wiedergabe der Aristotelischen Lehre von den dianoeti-
schen Tugenden im VI. Buch der NE. Behandelt werden die Einsicht, die
Wissenschaft, die Weisheit, die Klugkeit und die Kunst. Die Weisheit ist nach
Formeys Darlegungen «nichts anders, als die Wissenschaft, seinen freyen
Begriffen, die der Natur gemisseste Absichten zu geben, die zu deren

6 Von diesen werden unterschieden die «formellen Tugenden des Verstandes»: die Scharffsich-
tigkeit, die Scharffsinnigkeit, die Griindlichkeit, das Tiefdenken und die Erfindungskunst.

50



Erreichung geschicktesten Mittel zu wihlen, und die absonderliche End-
zwecke dergestalt untereinander zu ordnen, dass die ndchsten bestiandig zu
Mittel dienen, um dadurch zu den entfernteren zu gelangen. Aus dieser
Erklarung ergiebt sich, dass die Weisheit eine Art von Wissenschaft sey»
(503). «Der Weise handelt bestindig nach einem gewissen Endzweck, er zieht
allemal den besten vor, und pflegt unablassig die besonderen Absichten unter
selbigen zu ordnen» (504). Man erkennt ihn sowohl an der Wahl der Mittel als
auch des Endzwecks (506). Von dieser Beschreibung wird gesagt, sie laufe
auf die gleiche hinaus, die auch Leibniz mit seiner Definition der Weisheit als
«einer Wissenschaft des Gliicks» im Auge gehabt habe. Jedenfalls bestehe der
Wert der wahren Weisheit darin, dass sie uns zum wahren Gliick fiihrt (555).
Solche Bestimmungen stehen mitteninne zwischen der von Aristoteles gege-
benen Definition der phronesis als eines Urteils- und Handlungsvermogens
beziiglich dessen, was es mit dem Guten und Niitzlichen nicht in einer
bestimmten Hinsicht, sondern im Ganzen des Lebens zu tun hat, einerseits,
und mit der Aristotelischen Definition der «Weisheit» als dem schlechthin
vollkommenen Wissen des Menschen andererseits. Sie stehen ganz nahe der
Kantischen Erinnerung an den Begriff der Weisheit bei den Alten, bei denen
sie — in Kants Interpretation — eine Anweisung zu dem Begriffe, worin das
hochste Gut zu setzen, und zu dem Verhalten, durch welches es zu erwerben,
gewesen sei.

51






	Über den Begriff der Weisheit in der antiken Philosophie

