
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Über den Begriff der Weisheit in der antiken Philosophie

Autor: Bien, Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 47/88

GUNTHER BIEN

Über den Begriff der Weisheit in der
antiken Philosophie

Kant hat an einer berühmten Stelle seiner «Kritik der praktischen Vernunft»
(AA V 108) die Empfehlung ausgesprochen, das Wort «Philosophie» auch

weiterhin in der Bedeutung zu verstehen, die es bei den Alten gehabt habe,
«bei denen sie eine Anweisung zu dem Begriffe war, worin das höchste Gut zu
setzen, und zum Verhalten, durch welches es zu erwerben sei». Philosophie in
diesem Sinne ist also eine Lehre vom höchsten Gut, freilich mit der zusätzlichen

und einschränkenden Bedingung, dass die Vernunft bestrebt sein solle,
es hierin zur Wissenschaft zu bringen. Denn: die Wissenschaft ist die enge
Pforte, durch die allein man zur Weisheit gelangt, und: Weisheitsliebe ist
Philosophie als Wissenschaft, nämlich - noch einmal - als Wissenschaft vom
höchsten Gut und dessen Realisierungsbedingungen im menschlichen Leben.

Weisheitslehre ist, nach Kant, freilich ein hoch gegriffener und sehr

anspruchsvoller Begriff, vielleicht ein zu hoch gegriffener Begriff. Denn ein
Meister und Lehrer für andere in Kenntnissen der Weisheit zu sein, das besagt
mehr, als ein bescheidener Mann sich selbst anmassen möchte. Und so kann

Philosophie wie Weisheit und Weisheitslehrer zu sein immer nur ein Ideal
bleiben, welches zwar in der Vernunft allein sehr wohl objektiv vollständig
entwickelt werden kann, das aber in konkreten Subjekten und für eine einzelne
Person nur das Ziel einer unaufhörlichen Bestrebung bildet, in dessen Besitz
unter dem angemassten Namen eines Philosophen zu sein nur der vorzugeben
berechtigt ist, der auch die unfehlbare Wirkung derselben an seiner Person

zugleich als Beispiel für andere aufstellen kann, was ebenfalls die Alten
gefordert hätten, um jenen Ehrennamen zu verdienen. Diese Wirkung zeige
sich in zweierlei: in der Beherrschung seiner selbst und in dem ungezweifelten
Interesse, dass diese Person vorzüglich am allgemeinen Gut nimmt.

Die notwendige Herabminderung eines derart hohen Anspruches liege
schon in der antiken Bezeichnung der Philosophie, welche ja «Liebe zur
Weisheit» und nicht diese selbst und ihren wirklichen Besitz meine. Dieses

Korrespondenzadresse : Prof. Dr. Günther Bien, Universität Stuttgart, Institut für Philosophie
und Pädagogik, Postfach 560, D-7000 Stuttgart 1

33



Wort impliziere zugleich immer auch die Liebe zur und das Interesse an der

Wissenschaft, d. h. das Interesse am Spekulativen und Theoretischen. Diese
Liebe zur wissenschaftlichen Erkenntnis als Philosophie und Weisheitslehre
meine diese jedoch in der speziellen Hinsicht, dass es hierbei primär und dem

Hauptzweck nach um das höchste Gut, wir können sagen: um den letzten
Lebenssinn sowie um dessen praktische Realisierung geht.

***

Wie auch sonst bei philosophischen Überlegungen möchten wir über die
blosse historische Zurkenntnisnahme dessen, was ein anderer gesagt hat,
wissen und fragen: Stimmt das, was dort gesagt wird? Dieses Interesse führt
im vorliegenden Falle auf zwei Fragen. Gefragt werden kann erstens:

Überzeugen uns die Aussagen Kants bezüglich des Wesens und der Verhältnisbestimmung

von Philosophie, Weisheit, Weisheitslehre, Meisterschaft in
Kenntnis der Weisheit sowie vom Vorbildcharakter des Weisheitslehrers? -
Gefragt werden kann zweitens: Sind Kants Aussagen als Kennzeichnungen
des antiken Philosophiebegriffes richtig und zutreffend? Diese letztere aber ist

wiederum ein historische Frage, die durch Interpretation der einschlägigen
Texte griechischer Philosophen zu beantworten ist, wobei jene erste Frage
nach der sachlichen Richtigkeit der Aussagen jener Philosophen sich dann

freilich erneut stellen wird.
Lim die erste Frage beantworten zu können, müssten wir uns vorab darüber

verständigen, was denn Weisheit wirklich ist, oder wenigstens, was wir heute
darunter verstehen.

Es wäre nun ein zu grosses Vorhaben, wollten wir versuchen, die Begriffe
Wissenschaft, Weisheit, Weisheitslehre und Philosophie, wie der gegenwärtige

Sprachgebrauch diese Worte versteht, in ihrem vollen Bedeutungsgehalt
zu explizieren.

Ich beschränke mich daher darauf, nur dem nachzugehen, was wir meinen,
wenn wir von Weisheit sprechen, und ich beschränke mich darauf, dies in
Andeutungen und kurzen Hinweisen und umrisshaft zu tun.

Ich verfahre dabei so, dass ich einen Ratschlag des Aristoteles befolge, der
immer wieder empfohlen hat, dass man, wenn es darum geht, einen abstrakten

Begriff - wie etwa den der Klugheit oder der Vernunft - zu definieren, gut
daran tut, sich einen konkreten Träger als Verwirklichung einer derartigen
habituellen Verfassung vorzustellen und dann diesen zu beschreiben.

Was also meinen wir, wenn wir von einem Menschen sagen, er sei weise?
Mit Weisheit ist, so meine ich, unabdingbar die Vorstellung eines gewissen

34



Lebensalters verbunden. Weisheit ist durch gelungene und vernünftige
Lebensführung in mannigfachen Situationen erworbene Lebenskenntnis und

Lebenserfahrung, Erfahrenheit in den Dingen menschlicher Daseinsgestaltung.

«Weisheit» und «Lebensweisheit» sind tautologische Benennungen, sie

meinen aber mehr und etwas qualitativ Höheres als blosse Lebenserfahrung.
Dieses Mehr lässt sich vielleicht so bestimmen: Weisheit ist nicht nur erlittene,
sondern synthetisierte, verarbeitete, reflektierte, sie ist auf ein Letztes hin
gedeutete Lebenserfahrung. Denn: wenn wir auch Weisheit notwendig mit der

Vorstellung von einem gewissen Lebensalter verbinden, so ist doch hohes

Alter an sich nicht notwendig mit Weisheit verbunden, ja nicht einmal

notwendigerweise mit Lebenserfahrung. Nicht jeder, der viel gereist ist, kennt
die Welt wirklich. Nur so ist es auch zu verstehen, dass der Autor eines Buches

mit dem Titel «60 Jahre und noch nicht weise» für seine Person durchaus recht
haben mag. Ich meine, man muss die blosse Tatsache des Altseins wie auch,
dass einer lebenserfahren ist, und dass er darüber hinaus weise ist, sehr wohl
unterscheiden. (Dass Weisesein in irgendeiner Hinsicht an Altsein gebunden
ist, dürfte übrigens der Grund dafür sein, dass Weisheit in einer Welt, die sich

dem Kult der Jugendlichkeit verschrieben hat, nicht in einem besonders hohen
Kurs steht, und dass ein Buchtitel wie der genannte - für einen antiken und

östlichen Menschen unvorstellbar - auf werbewirksame Zustimmung hoffen
kann.)

Denn engen Zusammenhang von Weisheit und Alter hat sehr schön ein mit
den bekannten rhetorischen Mitteln der puer-senex-Antithetik stilisierter
Hymnus auf Benedikt von Nursia festgehalten:

«Ab ipso pueritiae suae tempore cor gerens senile: aetatem quippe moribus
transiens. - Von den Tagen der Kindheit an hatte er das weise Herz eines

Alten; denn in seiner Lebensgestaltung war er reifer als an Lebensjahren».
Nimmt man, was hier gesagt ist, aus der paradoxalen Stilisierung heraus, so

ist das Richtige gesagt: Weisheit impliziert nicht nur und nicht eigentlich das

Altsein im biologischen Sinne und vor allem nicht im Sinne von geistiger
Unbeweglichkeit, Weisheit impliziert eine besondere Form von
Lebensführungskompetenz (eben das meinte ja der antike Begriff der «Tugend» und der

«mores») und insbesondere von Jugendlichkeit: sie schliesst Müdigkeit und

Geistesträgheit und vor allem Resignation aus, sie ist das Gegenteil eines

jeden Verzichtes auf ein befeuerndes und befeuertes Ausgreifen auf neue und
idealere Möglichkeiten. Weisheit setzt geistige Offenheit für neue Erfahrungen

und insbesondere für andere Menschen und Lebensformen voraus.
Weisheit bedeutet primär: menschliche Reife, die bei aller Festigkeit des

erwachsenen Menschen sich den Idealismus der Jugend erhalten und aufbe-

35



wahrt hat. - Weiterhin: Der Weise besitzt die Gabe der discretio: der

Unterscheidung des Wesentlichen vom Unwesentlichen; er vermag den Dingen

ihren richtigen Rang zuzuerkennen und er hängt sein Herz nicht an

läppische Dinge. Weisheit umfasst die Festigkeit des Charakters und
Prinzipientreue sowie die Offenheit des Blickes und des Herzens für Anderes und für
Andere.

Weisheit ist vor allem: Ruhe der Seele, tranquillitas animae. Der Weise ist
kein lauter Mensch und keiner, der andere Menschen beunruhigt. Denn er ist

jemand der zuvörderst mit sich selbst ins Reine gekommen ist. Ein Mensch

nämlich, der Furcht verbreitet, kann - nach einer Einsicht Epikurs - selbst
nicht ohne Furcht sein. Der Weise aber verbreitet keine Furcht, weil er selbst

angstfrei ist, angstfrei auch den letzten Dingen und dem Tode gegenüber. -
Der Weise ist ferner ein freier Mensch; er ist vor allem frei von sich selbst und
sich selbst gegenüber. Er vermag seine eigene Emotionalität zu regulieren und

zu beherrschen, er verfügt über sich selbst in Distanz von den Zwängen, die

aus seiner eigenen Seele kommen. Insbesondere ist er frei von Eitelkeiten aller
Art und von jeder Form des Neides und der Begehrlichkeit.

Was hier mit Freiheit und Begehrlichkeit gemeint ist, hat eindrucksvoll
Epiktet im 15. Kapitel seines «Handbüchleins der Moral» formuliert.
Er vergleicht dort die Arten der Lebensführung mit verschiedenen Weisen des

Verhaltens beim Gastmahl: «Bedenke, dass du dich im Leben wie bei Tisch
betragen musst.»

Die erste mögliche Situation: «Es wird herumgetragen und kommt zu dir.
Strecke die Hand aus und nimm bescheiden einen Anteil.» Eine zweite
Situation : «Es wird etwas an dir vorbeigetragen : Halte es nicht gierig zurück. »

Situation drei: «Es ist noch gar nicht zu dir gekommen: mache deine Begierde
nicht weithin bemerkbar, sondern warte, bis es zu dir herunterkommt.» Es

folgt nun die Übertragung und Anwendung auf die Lebensführung. So

verhalte man sich insgesamt den Gütern des Lebens gegenüber: gegenüber
Reichtum, Besitz und Lebensstellungen, aber auch in bezug auf die nächsten

Angehörigen. «Wenn du dich so verhältst, wirst du ein würdiger Tafelgenosse
der Götter sein.» Alle diese Möglichkeiten werden überboten von einer
weiteren: «Wenn du auch von dem, was dir gereicht wird, nicht nimmst,
sondern darüber hinwegsiehst, so wirst du nicht nur ein Genosse der Götter an
der Tafel, sondern auch in der Herrschaft sein. So machten es Diogenes,
Heraklit und ihresgleichen und sie waren und hiessen mit Recht göttlich.»

Zu unseren Vorstellungen vom Weisen gehört - so meine ich - weiterhin
auch, dass er anderen Menschen in Dingen der Lebensführung, nicht in bezug
auf technisches Fachwissen, Rat geben kann. Er kann ihnen Rat geben -
36



erstens - auf Grund seiner Erfahrung und Vertrautheit mit den menschlichen

Angelegenheiten: Der Weise kennt die Situationen des Lebens, und er kennt
die Menschen, d.h. er weiss, womit man, wenn man es mit Menschen zu tun
hat, rechnen muss, ohne dass er darum zynisch und menschenverachtend ist.
Der Weise weiss andererseits nicht nur, was man erwarten kann und womit
man rechnen muss, wenn man es mit Menschen zu tun hat, sondern der Weise
weiss auch, was man Menschen zumuten kann, ihnen zumuten darf und
vielleicht auch muss. Indem er die Schwäche der Menschen in Rechnung
stellt, lässt er dennoch um nichts von seinen Ansprüchen nach. Er hält seine

hohen Anforderungen fest, nicht um die Menschen niederzudrücken, sondern

um sie mit ihnen aufzubauen und sie an ihnen aufzurichten.
Der Weise kann - zweitens - darum Rat erteilen, weil er sich auf andere

einzulassen vermag, weil er für andere Menschen und ihre Belange offen ist
und ihnen mit wohlwollender Teilnahme begegnet, weil er andere als andere

gelten lassen kann und weil er, nach der Feststellung von Immanuel Kant, ein

ungezweifeltes Interesse am allgemeinen, nicht nur am partikularen und

selbstbezogenen Guten nimmt.
Weisheit ist daher eher eine Angelegenheit der sittlichen Haltung und der

Denkungsart als des Grades an Information und Intellektualität. Weisheit ist in
erster Linie nicht etwas, was man in Sätzen und Feststellungen buchmässig
niederlegen können muss. Der Weise hat freilich gegenüber dem nur für sich
selbst Erfahrenen - als dritte Voraussetzung dafür, anderen Rat erteilen zu
können - durchaus die Fähigkeit, seine Einsichten zu artikulieren.

Der Weise besitzt Urteilskraft; vor allem: er hat den rechten Geschmack in
bezug auf die Dinge, auf die es letztlich für den Menschen ankommt. Nicht
zufällig leiten sich die lateinischen Worte «sapiens» und «sapientia» von

«sapor», «Geschmack» ab. Die Weisheit wurde in der älteren Spiritualität
daher als die erste der Gaben des Heiligen Geistes geschätzt, um die gebetet
wurde mit der Wendung: «Da nobis in eodem Spiritu Sancto recta sapere - Gib
uns den richtigen Geschmack für die Dinge.» Weise ist, so kann man den

definitorischen Gehalt dieses Gebetes explizieren, wem die Dinge schmek-
ken, wie sie sind.

Gehen wir über zur zweiten Frage: Treffen Kants Kennzeichnungen der
antiken Philosophie als Weisheitslehre zu? Sind sie als historische Aussagen
richtig?

Wenn wir uns nunmehr einer Beantwortung dieser Frage, also dem antiken

37



Weisheitsbegriff zuwenden, so ist mehreres in Betracht zu ziehen. Die antike

Philosophie im allgemeinen und als deren wesentliche Gestalt die griechische

Philosophie insbesondere, ist ein Angelegenheit von gut eintausend
Jahren zeitlicher Erstreckung: vom 28. Mai 585 vor Christus bis 529 nach

Christus (von der Berechnung der Sonnenfinsternis durch Thaies bis zur
Schliessung der platonischen Akademie in Athen). Im geschichtlichen
Ablauf pflegt man drei Grundausprägungen von antiker Philosophie zu
unterscheiden:

- erstens die an der göttlichen Ordnung des Kosmos, an den Prinzipien des

Seins und an den Urstoffen alles dessen, was ist und geschieht, an den

Zahlen und zahlenmässigen Harmonien der Welt und der Seele interessierten

milesischen und eleatischen Philosophen vor Sokrates,

- zweitens die grosse attische Philosophie in den Figuren des Sokrates, Plato
und Aristoteles, wobei man auch die gleichzeitigen Sophisten nicht

vergessen darf, und

- drittens die verschiedenen, letztlich wohl als Modifikationen des «Sokra-
tismus» zu begreifenden Schulen des Hellenismus, also die Stoiker,
Epikureer, Kyrenaiker und dann noch einmal die grosse Tradition der platonischen

Schule in ihren wiederum sehr verschiedenen Formen und Phasen:

den Piatonismus der skeptischen, der metaphysischen, der logischen und

der religiösen Orientierung.
Die Philosophen vor Sokrates, die man, wofern man das Wort «Natur» im

alten, sehr weiten Sinne versteht, richtig als Naturphilosophen (physiologoi)
zu bezeichnen pflegt, waren kosmotheoroi oder contemplatores coeli: sie

waren Himmelsbetrachter1 und als solche - ich sage das mit einigem Vorbehalt

- an den menschlichen Angelegenheiten weniger interessiert.
Was damit gemeint ist, wird deutlich an der bekannten, von Cicero in den

«Tusculanen» (V 10f.) geschilderten Charakterisierung der historischen
Umbruchleistung des Sokrates. Während sich die älteren Philosophen nur für die

Ordnung des Kosmos, den Umlauf der Gestirne, die Zahlen, die Prinzipien
und Urstoffe alles Seienden interessiert hätten, habe Sokrates die Philosophie
vom Himmel herabgeholt und sie in den Städten, Häusern und ethischen
Reflexionen der Menschen angesiedelt. Die ältere Philosophie also war von
ihrer Grundintention her kosmotheoria, Betrachtung des Himmels, und sie

war insofern an dem Leben und Treiben der Menschen in den Städten und
Häusern nicht interessiert. Diese Kennzeichnung, so richtig sie auch im

1 Vgl. Verf., Himmelsbetrachter und Glücksforscher. Zwei Ausprägungen des antiken
Philosophiebegriffs, in: Archiv für Begriffsgeschichte 26 (1982) S. 171-178.

38



Grundsätzlichen ist, muss man freilich mit einer gewissen Einschränkung
versehen.

Was das bedeutet, veranschaulicht sehr schön die Gründungsfigur der

europäischen Philosophie: der in die Betrachtung des Himmels versunkene
und dabei unter dem akkompagnierenden Gelächter einer ausdrücklich als

durchaus gescheit bezeichneten thrakischen Magd in den Brunnen fallende
Thaies. Was war dieser Thaies: war er weise? war er töricht oder gar närrisch?

war er klug oder nicht vielmehr ausserordentlich unklug? Aristoteles hat in
bezug auf diese Fragen eine klare Entscheidung getroffen. Unter Berufung auf
den allgemeinen Sprachgebrauch schreibt er in der «Nikomachischen Ethik»:
Wir nennen Männer wie Thaies und Anaxagoras, die sich der Betrachtung und
der Erforschung der Ordnung des Himmels und der Dinge, die ihrer Natur
nach göttlich und am ehrwürdigsten sind, zuwenden, weise, aber nicht klug,
da man deutlich sieht, dass sie sich auf das, was ihnen Vorteil bringt, nicht
verstehen; man sagt ihnen freilich nach, sie wüssten Ungewöhnliches,
Wunderbares, Erstaunliches, Schweres, Übermenschliches, aber man erklärt dieses

Wissen für unfruchtbar, weil sie nicht die irdischen Güter und ihren

eigenen Nutzen gesucht hätten (VI 7, 1141 b 4ff.).
Angesichts dieser Geschichte (oder soll man sagen: Legende?) und ihrer

Ausdeutung sind zwei Momente auseinanderzuhalten: die Sprachgebrauchsfestlegung

hinsichtlich der Bedeutung der Begriffe «Klugheit» oder «Weisheit»

einerseits sowie die Frage nach der Richtigkeit der Darstellung der Figur
des Thaies andererseits.

Man muss nämlich beachten: In dieser Charakterisierung des «ersten

Philosophen» ist eine spezifisch platonische Version der Thaiesgeschichte

vorausgesetzt. Aristoteles hat seinerseits diese Geschichte durch eine andere
ersetzt2. Zu Beginn der «Politik» (III, 1259 a 5 ff.) im Zusammenhang von
Ratschlägen bezüglich gewisser Taktiken und Techniken der Vermehrung des

Reichtums hat er den gleichen Thaies als geschickten Kenner und Nutzniesser
des klassischen Verfahrens der Monopolbildung vorgeführt. Thaies hat, so

berichtet Aristoteles, auf Grund seiner Kenntnis der «Meteora», d.h. der

Dinge am Himmel, wozu ja auch die Wettervorausberechnung gehört,
vorausgesehen, dass in einem bestimmten Jahr eine besonders reichliche Ölernte zu

erwarten sein würde. Er habe nun in und um Milet sämtliche Ölpressen

aufgekauft. Als dann die von ihm prognostizierte ungeheure
Olivenschwemme eingetreten war, habe er zu teurem Geld diese Pressen vermietet

2 Vgl. Verf., Das Theorie-Praxis-Problem und die politische Philosophie bei Piaton und
Aristoteles, in Phil. Jahrbuch 76 (1968/69) S. 264ff.

39



und sei so am Ende des Jahres ein reicher Mann geworden. Hierdurch habe er

zur Widerlegung der Spötter, die ihm seine Armut vorgehalten hatten, «als ob
die Philosophie zu nichts nütze sei», beweisen wollen, dass es für den

Philosophen durchaus ein Leichtes sei, mit Einsatz seines Wissens und seiner

Intelligenz sich nach Belieben Reichtümer zu beschaffen und überhaupt seine

irdischen Interessen wahrzunehmen, dass aber das nicht das Ziel sei, dem
seine Bestrebungen gälten. Sein Bestreben ist: Erkenntnis der Wahrheit und

feierndes Betrachten der Ordnung der Welt - freie Theoria ohne Absehen auf

sonstigen praktischen Nutzen. Wie ernst es ihm damit gewesen ist, belegt eine

an anderer Stelle überlieferte Version dieser Geschichte, nach welcher Thaies

am Ende des Jahres sein so «durch die Weisheit» erworbenes Vermögen
verschenkt haben soll. (Das Wort «Weisheit» [sophia] steht in diesem
Zusammenhang [Politik 1259 a 7/8] als beinahe austauschbares Synonym für
«katanoema chremastikon», «finanztechnischen Kunstgriff».) Die «Nutzlosigkeit»

der Weisheit und die «Weltfremdheit» der Philosophie, das lehrt diese

Geschichte, hat ihre Ursache nicht im grundsätzlichen Unvermögen des

Weisheitsfreundes, sondern in seiner Entscheidung und selbstgewählten
Lebensausrichtung. Insofern bestätigt Aristoteles die gängigen Vorstellungen
und den Sprachgebrauch seiner Zeit: Männer wie Thaies und Anaxagoras sind

weise, aber nicht klug, weil sie nicht ihren Nutzen im Auge gehabt haben,
sondern das Göttliche, Ehrwürdige, Schöne und Übermenschliche. (Bei
Anaxagoras ist hierbei an seine Antwort zu denken, die er auf die Frage
gegeben haben soll, um welchen Zieles willen es wohl sein könnte, dass einer
sich entscheide, lieber geboren als nicht geboren zu werden: «Um das

Himmelsgewölbe zu betrachten und die Ordnung im Weltall» [Eudemische
Ethik 15,1216 a 11]. Am glücklichsten von allen Menschen sei daher, wer frei
von Leid und in Lauterkeit nach dem Rechten lebe oder in der Teilhabe an

einer göttlichen Schau; das freilich sei einer, der dem Fragesteller wohl als

merkwürdige Figur vorkäme, da dieser sich unmöglich denken könne, dass es

nicht einer der Hochgewachsenen und Schönen oder Reichen sei [EE 1215 b

7 ff.].)
Thaies ist für die Frage nach dem antiken Begriff der Weisheit auch noch

aus einem anderen Grunde eine wichtige Gestalt. Er ist nicht nur der erste der

«vorsokratischen Naturphilosophen» und vielleicht der erste Philosoph
überhaupt, Thaies wird darüber hinaus regelmässig in der Reihe jener sieben
Männer genannt, die man ausdrücklich mit dem Ehrentitel der «Weisen» zu
belegen pflegt.

Die Namen dieser «Sieben Weisen» schwanken in der Überlieferung.
Offensichtlich wurde es nicht als vordringlich erachtet, genau festzulegen,

40



wer im einzelnen zu ihnen zu zählen sei; wichtiger war die Tatsache, dass es

sich um genau sieben Figuren handelte. - Die Siebenerzahl ist von Anfang an
im Mythos begründet gewesen. Bei Pindar (Olymp. 7, 71) werden sieben
Söhne des Sonnengottes genannt, «die die weisesten Gedanken unter den

frühen Menschen empfingen». Am Ende der 11. Tafel des Gilgamesch-Epos
werden sieben Weise erwähnt, die die Fundamente der Mauern von Uruk
gelegt haben sollen. Nach Flomer (llias II 405ff., III 146ff.) wurden, wenn
besonders wichtige Entscheidungen zu treffen waren, sowohl auf griechischer
wie trojanischer Seite je sieben besonders erfahrene Männer zum Rate des

Königs hinzugezogen3. Weisheit also ist städtebegründend und städteerhaltend.

Diese Sieben Weisen haben dadurch ihren Ruhm begründet, dass sie in
markanten apophthegmatischen Sätzen eine ganze Lebenslehre ausgesprochen

und festgehalten haben, wobei gezeigt werden konnte, dass diese

Sprüche in vielen Fällen auf Apoll und auf die Weisheit des Delphischen
Orakels zurückgeführt werden können. Hinter ihren Aussprüchen also steht

religiöse Erfahrung und - mit aller Vorsicht gesagt - eine Art Offenbarung und

theologischer Überlieferung. Eine gewisse Nähe zum Auftauchen von
Weisheitslehren im Alten Testament ist insofern gegeben, als diese Weisen nicht
selbst Priester und Theologen im engeren Sinne waren: sie traten geschichtlich
in der Übergangszeit auf, in der in Griechenland die elegische Dichtung
entstanden ist, d. h. solche literarischen Zeugnisse, in denen zum ersten Male
die Verfasser und Autoren als historische Persönlichkeiten für uns greifbar
werden, da sie in ihren Werken sich und ihren Namen ausdrücklich benennen
und damit die Anonymität der mythischen Unpersonalität aufgegeben haben.
Für die Sieben Weisen und ihre Stellung am Beginn des individualisierenden
Zeitalters ist charakteristisch, dass sie alle (bis auf Pittakos) nicht von hoher

adliger Abstammung waren, sondern dass sie ihren Rang durch ihre eigene
überragende Einsicht begründet haben. Ihre Aussprüche sind, für uns nicht
immer auf den ersten Blick erkennbar, die Quintessenz einer ganzen «Philosophie»

und umfassenden Lebenslehre. Ich nenne einige der überlieferten Sätze.
Thaies: «Erkenne dich selbst!» Solon: «Nichts zu sehr!» Chilon: «Bürgschaft,
~ schon ist Unheil da!» Pittakos: «Erkenne den passenden Augenblick!» Bias:
«Die Meisten sind schlecht!» Kleobulos: «Mass ist das Beste!» Periander:
«Alles ist Übung!» Bei diesen Wendungen handelt es sich, noch einmal, nicht
um Trivialitäten und einfache Alltagsklugkeitsregeln, vor allem nicht um das

Anraten von bourgeoiser Mittelmässigkeit und Simplizität oder um zynische

3 Vgl. Bruno Snell, Leben und Meinungen der Sieben Weisen, 4. Aufl., 1971, S. 15; dort
weitere Belege.

41



Welt- und MenschenVerachtung: es geht um die Lebensverwirklichung in

einer Zeit beginnender Geldwirtschaft, demokratischer Mitwirkung einer

grösseren und breiteren Öffentlichkeit und um die Erfahrung, dass die

wesentlichen Erfordernisse der Selbstbehauptung im politischen Kampfe
nicht angeborene adlige «Tugenden» sind, sondern das Ergebnis eigenen
Sichbemühens und rationalen Lernens. Piatons Dialog «Protagoras» macht
dann freilich deutlich, dass diese Sprüche, in einer Übergangszeit als

Kurzformulierungen einer umfassenden Philosophie entstanden, unter den Bedingungen

des auf Vernunft begründeten arbeitsteiligen Lebens in der Polis ambivalent

werden müssen: sie werden ohne den Hintergrund der sie tragenden
theologischen Tradition ortlos und «sophistisch» missbrauchbar; aus zu

Lebensweisung geronner Lebenserfahrung komprimiert, werden sie nunmehr zu
Waffen und Kampfmitteln.

Sowohl Piaton wie auch Aristoteles machen nun deutlich, dass in einer
solchen Situation, in der die gesellschaftliche und politische Praxis arbeitsteilig

in der Form von methodisch lehr- und lernbaren geistigen «Künsten» (vor
allem in der Form eines wirkungsvollen öffentliche Gebrauchs der Sprache)
und handwerklichen Techniken und Produktions- und Organisationsverfahren
besorgt wird, Philosophie nötig wird als das neue Organon des Sich- und
Anderen-Rechenschaft-Gebens (des logon didonai). Die Philosophie löst
damit sowohl den Mythos wie die theologisch getragene Dichtung ab in der
Funktion, die Vernunft des individuellen Lebens und der gesellschaftlichen
Praxis zu artikulieren. Die attische Philosophie stellt insofern die «Aufhebung»

und das vernünftige Zusichselbstkommen der älteren Weisheitslehren
dar. Hat sie damit, indem sie Weisheit durch die enge Pforte der Wissenschaft

geworden ist, den Charakter, wirkliche Weisheit zu sein, verloren? - Mindestens

für das Aristotelische Programm der Philosophie ist kennzeichnend, dass

hier sehr genau die verschiedenen Arten von Vernünftigkeit in ihrer Gültigkeit
und Leistungsfähigkeit differenziert werden: die mathematisch-wissenschaft-
liche Theorie von der empirischen Beobachtung und ihrer sprachlichen
Formulierung, die deduktiv-beweisenden Verfahren innerhalb der «Schule»

vom überzeugend-überredenden Sprechen auf dem Markt, im Gericht und
beim politischen Streit, das topisch-dialektische Lehr- und Forschungsgespräch,

das hermeneutisch-hypoleptische, an verbreitetes und anerkanntes
Wissen anknüpfende Verfahren der praktischen Philosophie, sowie schliesslich

die nach Geltungsanspruch und Allgemeingültigkeit zu unterscheidenden
Formen des Wissens in Dichtung, Geschichtsschreibung und Philosophie.
«Weisheitslehren» pflegen sich um solche Unterscheidungen von Typen der
Rationalität nicht zu bekümmern.

42



Von ihrer beruflichen Funktion her waren die Sieben Weisen so etwas wie
Richter und Schiedsrichter, jedenfalls Männer, die politische Verantwortung
zu tragen hatten. Das trifft auch auf Thaies zu; seine Vorausberechnung der
Sonnenfinsternis war zwar einerseits ein wissenschaftsgeschichtlich bedeutendes

Faktum, bei Thaies selbst handelte es sich jedoch um eine politische
Strategie. Thaies hat mit ihr einen Kampf entscheiden wollen, und er war in
diesem Falle genauso erfolgreich wie bei dem bereits zitierten «katanoema
chrematistikon». Die Sieben Weisen also waren nicht primär Gelehrte und

Männer der Theorie, sondern im öffentlichen Leben stehende Männer,
Staatsmänner, Richter, Städteplaner, sie waren salomonische Figuren.

***

Blicken wir vom geschichtlichen Anfang nun auf die andere Seite, auf das

Ende der antiken Philosophie: auf die Schulen des Flellenismus, so zeigt sich

sogleich, dass es gerade die Schulen der Epikureer und Stoiker waren, bei
denen genau das Realität war, was Kant in Erinnerung rufen wollte, als er
davon sprach, dass bei den Alten die Philosophie Lehre vom höchsten Gut und
den Anweisungen zu dessen Erwerb gewesen sei.

Genau darin kommen die ansonsten einander sich entgegensetzenden

Philosophien des «Gartens» und der «Halle» überein: sie sind - freilich und

durchaus auf dem Hintergrund einer umfassenden theoretischen Weltdeutung,
hier des Grundgedankens einer werte- und sinnfreien Atombewegung, dort
einer das Geschehen durchwaltenden Weltvernunft - entworfene Lebensbe-

meisterungstechniken mit dem Hauptzweck einer Identitätsstabilisierung und

Glücksbewahrung für solche Subjekte, die ihre Daseinsvergewisserung nicht
mehr in der Betrachtung des göttlichen Kosmos (wie die vorsokratischen

physiologoi und contemplatores coeli) und auch nicht mehr in der Teilnahme

am politisch-öffentlichen Leben (wie die Sieben Weisen) gewinnen zu können
sicher waren4.

Unter dem Titel eines Weisen als der schlechthin idealen Figur hat man in
diesen Schulen die Idealgestalt dessen beschrieben, der alles das repräsentiert,
was an richtigem und wünschenswertem Verhalten für den Menschen vorstellbar

ist, und der also im Vollbesitz seiner personalen Identität und moralischen

Integrität ist. Dieses Ideal war so hoch stilisiert, dass Kant in der Tat recht
hatte, wenn er - wohl in Erinnerung daran - meinte, Weisheit sei ein

unerreichbares, aber immer anzustrebendes Ideal der reinen Vernunft. Dioge-

4 Vgl. Verf., Ethik (griech.-röm. Antike), in: Theol. Realenzyklopädie 10(1982) S. 408-423.

43



nés Laertius (VII, Kap. 117ff.) hat die wichtigsten Kennzeichen des Weisen

festgehalten: «Den Weisen erklären sie für leidenschaftslos, weil er den

Leidenschaften keinen Angriffspunkt biete... Auch frei von hochfahrender
Eitelkeit sei der Weise, denn er kenne keinen Unterschied zwischen Ruhm und

Ruhmlosigkeit. .Auch tragen alle tugendhaften [d.h. weisen] Männer, wie sie

sagen, das Gepräge strengsten Ernstes, indem sie weder sich selbst der lustigen
Geselligkeit überlassen noch andere dazu auffordern. Ohne Falsch seien die

Tugendhaften, denn sie hüteten sich davor, sich besser erscheinen zu lassen als

sie sind durch Veranstaltungen, die darauf berechnet sind, die schlimmen
Seiten zu verhüllen und das vorhandene Gute möglichst hervortreten zu lassen ;

darum also sind sie jeder Heuchelei abhold... Sie würden zwar dem Weinge-
nuss sich nicht versagen, nie aber sich ihm bis zur Trunkenheit hingeben. Auch
würden sie niemals dem Irrsinn verfallen, wohl aber würden sie ab und zu
seltsame Vorstellungen haben infolge von Melancholie oder Geistesschwäche.

Der Weise werde auch nie von Traurigkeit heimgesucht werden, denn
diese sei eine vernunftwidrige Entmutigung der Seele. Sie seien von
göttlicher Art, denn sie hätten die Gottheit gleichsam in sich... Die Weisen
allein seien auch Priester, denn sie hätten sich Klarheit verschafft über Opfer,
Tempelgründungen, Sühne und was sonst zum Gottesdienst gehört. Auch
heiraten würde der Weise und Kinder zeugen... Ferner werde der Weise sich
nicht mit schwankenden Meinungen befassen, mit anderen Worten: er werde
nichts Falschem seinen Beifall geben. Femer werde er sich zu den Kynikem
halten, denn der Kynismus sei der unverzichtbare Weg zur Tugend... Der
Weise werde sogar Menschenfleisch essen, wenn die Umstände es mit sich
brächten. Er allein sei wahrhaft frei, alle Schlechten aber seien Sklaven, denn
die Freiheit bestehe in der Möglichkeit selbständig zu handeln, die Knechtschaft

dagegen in der Entziehung dieser Möglichkeit. Nicht nur frei seien die
Weisen, sondern auch Könige, denn der Herrscher müsse sich ein sicheres

Urteil gebildet haben über das Gute und Böse, kein schlechter Mensch aber
wisse darüber Bescheid. Sie allein seien befähigt für die Tätigkeit als Männer
des Staates, als Richter und Redner, von den schlechten Menschen dagegen
keiner. Sie seien unfehlbar, denn sie seien nicht fähig, einen Fehler zu begehen.
Sie seien unschädlich;. fernerhin seien sie nicht mitleidig. Der Weise staune
über nichts. [Der Weise] muss aber auch nicht, wie sie sagen, in der
Einsamkeit leben, denn der Mensch sei von Natur aus ein Wesen der

Gesellschaft... [Der Weise] allein sei ein solcher, der der Freundschaft fähig
ist... Er vollziehe alles, was er anfasst, mit gutem Erfolg, wie wir auch von
Ismenias sagen, dass er auf allen Flöten gut zu spielen verstehe. Den Weisen

gehöre alles, denn das Gesetz habe ihnen unbedingte Vollmacht gegeben.»

44



Werfen wir nach diesen Hinweisen auf das Problem des Verständnisses der
Weisheit bei den milesischen Vorsokratikern und den hellenistischen Nachso-

kratikern nun noch einen Blick auf einen Vertreter der grossen attischen

Philosophie, auf Aristoteles.
Hier ist zunächst eine methodologische Vorüberlegung angebracht. In

bezug auf das Problem des Verhältnisses von Wissen und Weisheit bei
Aristoteles sind zwei Fragestellungen möglich. Ich erläutere sie in Analogie
zu der in der älteren Linguistik und Bedeutungsforschung üblichen
Unterscheidung zwischen Semasiologie und Onomasiologie. Die Semasiologie
geht als Untersuchungsobjekt von den Wörtern aus und sucht deren Bedeutung
in Form der aussersprachlichen Referenten zu bestimmen. Unsere anfänglichen

Überlegungen darüber, was wir heute unter «Weisheit» verstehen, war
eine Untersuchung dieser Art. - Die Onomasiologie geht demgegenüber von
den Phänomenen, den Sachen, Vorgängen und Geschehnissen aus, eben den

aussersprachlichen Referenten, und fragt, wie diese zu bestimmten Zeiten und
in bestimmten Gegenden mit sprachlichen Mitteln bezeichnet worden sind.
Wenn etwa die «Sache» das Kinderspielzeug «Murmeln» ist, so sucht die

onomasiologische Forschung die dafür im deutschen Sprachraum üblichen

Bezeichnungen auf, also neben «Murmel» auch «Marmel», «Klicker»,
«Knicker», «Schneller», «Schüsser» oder «Ditscher».

So können wir - in einer gewissen lockeren Analogie zu diesen beiden

Forschungsrichtungen - nun auch fragen:
1. In welchem Zusammenhang und mit welchen Begriffen behandelt

Aristoteles die Eigentümlichkeiten und Besonderheiten, die wir heute mit dem

Worte «Weisheit» und «weiser Mensch» verbinden?
2. Welche Phänomene, Eigenschaften und Sachverhalte hatte Aristoteles

im Auge, wenn er das Wort «sophia» verwendet und analysiert, also das Wort,
welches unsere Lexika bekanntlich mit dem deutschen Wort «Weisheit»

wiederzugeben pflegen?
Zu 1. Wenn wir bei Aristoteles eine Entsprechung zu dem suchen, was wir

uns unter einem «weisen Menschen» denken, so werden wir uns am sinnvollsten

orientieren an den Eingangsüberlegungen der <Nikomachischen Ethik>

über den Adressaten der praktischen Philosophie. Aristoteles betont mit
Nachdruck, dass er als Hörer der praktischen Philosophie erwachsene
Menschen mit einem bereits hohen Mass an sittlicher Reife und Urteilsfähigkeit
vor Augen hat. Denn, so wird NE I 1, 1094 b 27 ff. ausgeführt, ein jeder

vermag nur dasjenige richtig zu beurteilen, womit er vertraut ist, denn nur
hierin ist er ein guter Richter. Ein junger Mensch sei daher kein geeigneter
Zuhörer der Vorträge über die praktische Philosophie. Es fehle ihm einerseits

45



an Erfahrung im praktischen Leben, dem Gegenstand und der Voraussetzung
aller ethisch-politischen Unterweisung. Ausserdem werde er, wenn er den

Leidenschaften nachgehe, den Vorträgen darüber vergeblich und nutzlos

zuhören, da deren Zweck nicht das Wissen, sondern das Handeln sei.

Aristoteles betont ausdrücklich, dass es hier keinen Unterschied mache, ob

einer an Alter oder an Charakter der Reife ermangele. Denn der Mangel hänge
nicht von der Zeit ab, sondern komme daher, dass man den Leidenschaften
lebe und nach ihr seine Ziele wähle. Für Menschen dieser Art bleibe das

Wissen ebenso nutzlos wie für den Unenthaltsamen, der zwar das Gute will, es

aber doch nicht tut. Von grossem Nutzen hingegen dürfte diese Wissenschaft
für solche sein, die in der Lage sind, ihr Bestreben und Handeln der Vernunft
gemäss einzurichten. Kapitel II (1095 b 4) nimmt diese Überlegungen wieder
auf: «Man muss eine gute Charakterbildung bereits mitbringen, um die

Erörterungen über das sittlich Gute und Gerechte in gewinnbringender Weise

für sich nutzbar zu machen». Mit anderen Worten: Die aristotelische Entsprechung

zu unserem Begriff der Weisheit ist nicht der Begriff der sophia,
sondern derjenige der phronesis, d.h. der sittlichen Einsicht und der reflektierten

Lebensklugheit. Von dem phronimos, dem Mann der Lebenserfahrung,
sittlichen Einsicht und Klugheit wird NE VI 5, 1140 a 25 gesagt: «Ein kluger/
vernünftiger/einsichtsvoller Mensch zeigt seine spezifische Qualität darin,
dass er wohl zu überlegen weiss, was ihm [und anderen, nämlich seinen

Angehörigen und Mitbürgern, G. B.] gut und nützlich ist, nicht in einer
einzelnen, sozusagen technischen Hinsicht, z.B. nicht in bezug auf die

Bewahrung und Gewinnung von Gesundheit und Kraft, sondern in bezug auf
das, was das menschliche Leben insgesamt gut und glücklich macht», oder,
wie wir auch sagen können: was das Leben gelingen lässt.

Will man also die Aristotelische Entsprechung zu unseren Vorstellungen
vom Weisen aufsuchen, so wären seine Lehre von der Klugheit (oder sittlichen
Einsicht und Vernunft) und seine Andeutungen über die Voraussetzungen, die

er in bezug auf den Hörer der ethischen Vorlesung gemacht hat, zu explizieren.

Zu 2. Wenden wir uns stattdessen der zweiten Fragestellung zu, also: Was

hat Aristoteles, der in diesen Dingen auf Grund des für ihn charakteristischen
Verfahrens der hermeneutisch-hypoleptischen Anknüpfung an den allgemeinen

Sprachgebrauch und an verbreitete Vorstellungen in besonderer Weise

repräsentativ ist, unter «Weisheit» (sophia) verstanden und wie hat er deren

Verhältnis zu den anderen Formen von Wissen bestimmt?
«Weisheit» (sophia) bezeichnet das Wissen und die Kennerschaft in der

reinen, höchsten und vollendeten Form: «Sophia ist das vollkommenste

46



Wissen» (NE VI 7, 1141 a 16). Das eigentliche Feld, auf dem solches

vollendete Wissen zunächst in Erscheinung tritt, ist die dem Menschen

spezifische Weise der Lebensbewältigung in den Künsten, Handwerken
und Techniken. Diese umfassen sowohl die «Kunst», einen Acker
umzugraben oder zu pflügen wie die Schreib-, Rechen- und Messkunst, den

Häuser- und Städtebau und schliesslich die anspruchsvollen Weisen, in
denen ausgebildete Fachleute und Kenner Rettung aus den grössten Gefahren

zu bringen wissen: die Heilkunst, die Steuermannskunst und die
Staatskunst. Die «Weisheit», so beschreibt Aristoteles den gängigen
Sprachgebrauch, schreiben wir dabei jeweils denjenigen zu, die es in
ihrem Metier zur höchsten Vollendung gebracht haben, «Weisheit ist die
Kunst in vollkommenen Sinn» (a 12). Ein «iatros sophos» ist kein «weiser

Arzt» in unserem Verständnis, sondern ein Fachmann und Spezialist im
Heilen von hoher Kennerschaft. «Weisheit» ist die Meisterschaft in einer

Kunst und in einem Handwerk. Aristoteles dehnt diese Bedeutung dadurch

aus, dass er von der Beherrschung eines speziellen Wissens (etwa dem
Graben und Pflügen des Feldes, nach Homer) die «Meisterschaft im Wissen

überhaupt», das Wissen in der höchsten, dem Menschen schlechthin

möglichen Form unterscheidet.
Was macht den Rang eines solchen Wissens aus?

Die eingehendste Analyse dieser Frage liefern die beiden Eingangskapitel
der <Metaphysik>. Aristoteles entwickelt hier eine Skala von einander jeweils
überbietenden Formen des Wissens. Die unterste Art sind die Sinneswahrneh-

mungen, unter denen sich das Sehen dadurch auszeichnet, dass es «am
meisten Erkenntnis vermittelt und viele Unterschiede enthüllt» (Met. 11, 980

a 25). Das Sehen ist nicht nur von Bedeutung, wenn es sich um praktische
Orientierung in der Welt handelt, sondern vor allem auch dann, wenn wir nicht
unter dem Zwang von Handlungsnotwendigkeiten stehen. Aristoteles bringt
gleich hier, im zweiten Satz der <Metaphysik>, eine Unterscheidung zur
Sprache, die alle seine Analysen der Wissensformen leitet: die Unterscheidung

zwischen einem Wissen, dem im Dienste irgendeiner Verrichtung eine

Funktion zukommt, und dem Wissen, das ohne äusseren Zweck allein um
seiner selbst willen geschätzt wird. Aus den Sinneserfahrungen entstehen

Erinnerungen, aus diesen Erfahrungen, aus Erfahrungen schliesslich das

eigentlich so zu nenende Wissen: die Kunst und, von ihr der Sache nach

zunächst nicht unterschieden, die «Wissenschaft», das Wissen als die reflektierte

Kennerschaft. Sofern es um das Handeln geht, steht die Erfahrung der

Kunstfertigkeit in nichts nach, ja man sehe, dass die auf einem bestimmten
Gebiet Erfahrenen mehr das Richtige treffen als die, welche ohne Erfahrungs-

47



Vertrautheit mit den konkreten Einzelheiten nur den allgemeinen Begriff
besitzen, - das Handeln hat es nun aber immer mit dem Einzelnen zu tun.
Unter dem Aspekt des Wissens und der Kennerschaft jedoch muss die

Wertung anders ausfallen: «Wir schreiben Wissen (eidenai) und Verstehen

(epaiein) mehr der Kunst zu als der Erfahrung und sehen die Beherrscher einer
Kunst für 'weiser' an als die Erfahrenen, indem 'Weisheit' einem jeden mehr
nach dem Massstabe des Wissens zuzuschreiben sei. Und dies deshalb, weil
die einen die Ursache kennen, die anderen nicht. Denn die Erfahrenen kennen

nur das Dass, aber nicht das Warum; jene aber kennen das Warum und die
Ursache. Deshalb stehen auch die leitenden Künstler in jedem einzelnen
Gebiete bei uns in höherer Achtung, und wir meinen, dass sie mehr wissen und
'weiser' sind als die Handwerker, weil sie die Ursachen dessen, was hervorgebracht

wird, wissen» (981 a 22ff.). «Darum auch gilt der Erfahrene für
'weiser' als der, der irgendeine Sinneswahrnehmung besitzt, der Beherrscher
einer Kunst für 'weiser' als der Erfahrene, und wieder der leitende Künstler
vor dem Handwerker, die betrachtenden Wissenschaften vor denen, die sich

auf ein Hervorbringen beziehen, die theoretischen Künste vor den
praktischen» (981 b 29ff.).

Angesichts solcher Überlegungen, so meine ich, befinden wir uns in der

Situation, dass wir das Gemeinte in seinem Sachverhalt sehr wohl verstehen
und (vielleicht) durchaus auch den Analysen und Wertungen unsere Zustimmung

nicht versagen. Dennoch aber stutzen wir angesichts der Verwendung
des Übersetzungswortes «Weisheit» und «weise» für den griechischen Terminus

sophia und sophos. «Sophia» meint eben einen ausgezeichneten Rang des

Wissens und Verstehens: einen hervorragenden Sachverstand, eine
ausgezeichnete Kennerschaft und eine anordnungsbefugte Meisterschaft. Dieser
Sinn wird besonders deutlich in den Analysen des Sprachgebrauchs und der

gängigen Vorstellungen vom «Weisen», welche das 2. Kapitel des I.
Metaphysik-Buches liefern. Aristoteles hebt fünf Momente aus «den gewöhnlichen
Vorstellungen, welche wir vom sophos haben», heraus: «es ist nun erstens

unsere gewöhnliche Annahme, dass der <Weise> soviel wie möglich alles

wisse, ohne dabei die 'Wissenschaft' des Einzelnen zu besitzen; ferner, dass

der, welcher das Schwierige und für den Menschen nicht leichte Erkennbare

zu erkennen vermag, <weise> sei.. .; ferner, in jeder <Wissenschaft ist der
Genauere und die Ursachen zu lehren Fähigere der <Weisere>; (und wir
meinen,] dass unter den Wissenschaften die, welche um ihrer selbst und um
des Wissens willen gesucht wird, in vollerem Sinne <Weisheit> sei als die um
anderweitiger Ergebnisse willen gesuchte, und ebenso die mehr gebietende im
Vergleich mit den dienenden; denn der <Weise> dürfe sich nicht befehlen

48



lassen, sondern müsse befehlen, nicht er müsse einem anderen, sondern ihm
müsse der weniger <Weise> gehorchen» (982 a 6ff.).

Der sophos, das wird aus diesen Darlegungen deutlich, ist nicht der Weise

der jüdisch-christlichen Tradition (»Die Furcht des Herrn ist der Anfang der

Weisheit»), sondern der Kenner, der Mann mit Sachverstand, der Meister in
seinem Fache, der eben darum auch am besten seine Kunst lehrend weitergeben

und Anweisungen erteilen kann.
Die für Aristoteles' Theorie von Wesen und Möglicheiten der menschlichen

Vernunft entscheidende Transposition von dem am Modell der Künste, d.h.
der rationalen praktisch-technischen Besorgung der menschlichen Daseinsbedürfnisse,

entwickelten Begriff des höchsten Wissens zum Konzept des

zweckfreien und damit überhaupt freien theoretischen Wissens in Gestalt des

feiernden und begreifenden Anschauens der göttlichen Ordnung der Welt5,
eben der theoria, war vorbereitet in der Unterscheidung der beiden Arten des

Interesses am Sehen: des Sehens, um sich handelnd in der Welt orientieren zu
können, und des Sehens in der durch keine praktischen Rücksichten und

Zwänge beschränkten Zuwendung zu alledem, was es in der Welt wahrzunehmen

gibt. (Wer zur Veranschaulichung des Gemeinten ein Beispiel sucht,

möge an die Situation zweier Autoreisender denken: der eine, der Fahrer,

muss sehr wohl sehr genau sehen, aber er richtet seinen aufmerksam-scharfen
Blick nur auf den Ausschnitt der Realität, der für seine momentane Tätigkeit
relevant ist, er sollte sich tunlichst durch keinen Blick auf die Landschaft oder
ein Bauwerk oder ein Tier oder einen Baum ablenken und 'fesseln' lassen - im
Unterschied zu dem, der von solchen Einengungen und Beschränkungen frei
alles das betrachten und beschauen kann, was vor seinen Blick kommt. In
Aristotelischen Kategorien: das Sehen dessen, der sieht nur um des Sehens

willen, ist ranghöher und freier, es vermittelt mehr an Erkenntnis und Realität,
es ist schliesslich lustvoller und den Menschen befriedigender.)

Weisheit, so hatten wir gesehen, ist bei Aristoteles ein komparatives
Moment, und sie kommt insofern allen Weisen menschlichen Weltwissens
und menschlicher Wirklichkeitsvertrautheit in abgestufter Form zu. Meisterschaft

des Wissens schlechthin liegt vor in dem Wissen und Erkennen, das um
seiner selbst willen gesucht wird. Es kommt in seiner vollendeten Form und

«am meisten der Wissenschaft des im höchsten Sinne Wissbaren zu. Denn wer
das Wissen um seiner selbst willen wählt, der wird die höchste Wissenschaft

wählen, dies ist aber die Wissenschaft des im höchsten Sinne Wissbaren, im

5 Joachim Ritter, Die Lehre vom Ursprung und Sinn der Theorie bei Aristoteles (1953), in:
ders.. Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Frankfurt 1969, S. 1-33.

49



höchsten Sinne wissbar aber sind die ersten Prinzipien und die Ursachen; denn
durch diese und aus diesen wird das andere erkannt, aber nicht aus dem

Untergeordneten. Am gebietendsten unter den Wissenschaften, gebietender
als die dienende, ist die, welche den Zweck erkennt, weshalb jedes zu tun ist;
dieser ist aber das Gute in jedem einzelnen Falle und überhaupt das Beste in
der ganzen Natur» (Met. I 2, 982 a 30ff.). Ein solches Wissen ist von
göttlichem Rang und an Würdigkeit das höchste. Göttlich ist dieses Wissen in
zweifachem Sinne: einmal nämlich ist das Wissen göttlich, das der Gott am
meisten zu haben vermag, und zum anderen das, welches das Göttliche zum
Gegenstand haben dürfte. Beides aber ist gegeben bei der Wissenschaft,
welche die «Weisheit» nicht im komparativen, sondern im Superlativen und
eminenten Sinne ist: bei der Theorie des Schönsten und Ehrwürdigsten und
Ersten (vgl. Met. I 2, 983 a 5ff.).

Unserem heutigen Verständnis von Weisheit kommt dieser Begriff dort am
nächsten, wo ihm auch das Wissen um das «Gute» in jedem einzelnen Falle
und überhaupt «das Beste in der ganzen Natur» zugeschrieben wird (982 b 5).
Aber: auch hier ist nicht in erster Linie an ein anthropinon kai prakton agathon,
ein vom Menschen durch sein Handeln und in seinem Lebensvollzug zu
realisierendes Gut gedacht (vgl. NE 14), sondern an ein Gutes und Bestes, das

ausserhalb der Menschen und vor all seinem Bemühen und immer existent ist,
das insofern freilich auch für das Dasein des Menschen in der Welt von
Bedeutung ist.

Eine interessante Vermittlung zwischen dem Aristotelischen Konzept und

unserem heutigen Verständnis von Weisheit bietet die Lehre «Von den

Tugenden des Verstandes» im zweiten Teil von Johann Heinrich Samuel

Formeys Grundsätzen der Sittenlehre aus dem Gebrauch der Kräfte des

menschlichen Verstandes hergeleitet> von 1762. Die dort vorgetragene
Unterscheidung der «materiellen Tugenden des Verstandes»6 gibt sich auf den

ersten Blick ganz als Wiedergabe der Aristotelischen Lehre von den dianoeti-
schen Tugenden im VI. Buch der NE. Behandelt werden die Einsicht, die

Wissenschaft, die Weisheit, die Klugkeit und die Kunst. Die Weisheit ist nach

Formeys Darlegungen «nichts anders, als die Wissenschaft, seinen freyen
Begriffen, die der Natur gemässeste Absichten zu geben, die zu deren

6 Von diesen werden unterschieden die «formellen Tilgenden des Verstandes»: die Scharffsich-
tigkeit, die Scharffsinnigkeit, die Gründlichkeit, das Tiefdenken und die Erfindungskunst.

50



Erreichung geschicktesten Mittel zu wählen, und die absonderliche
Endzwecke dergestalt untereinander zu ordnen, dass die nächsten beständig zu
Mittel dienen, um dadurch zu den entfernteren zu gelangen. Aus dieser

Erklärung ergiebt sich, dass die Weisheit eine Art von Wissenschaft sey»
(503). «Der Weise handelt beständig nach einem gewissen Endzweck, er zieht
allemal den besten vor, und pflegt unablässig die besonderen Absichten unter
selbigen zu ordnen» (504). Man erkennt ihn sowohl an der Wahl der Mittel als

auch des Endzwecks (506). Von dieser Beschreibung wird gesagt, sie laufe
auf die gleiche hinaus, die auch Leibniz mit seiner Definition der Weisheit als

«einer Wissenschaft des Glücks» im Auge gehabt habe. Jedenfalls bestehe der

Wert der wahren Weisheit darin, dass sie uns zum wahren Glück führt (555).
Solche Bestimmungen stehen mitteninne zwischen der von Aristoteles
gegebenen Definition der phronesis als eines Urteils- und Handlungsvermögens
bezüglich dessen, was es mit dem Guten und Nützlichen nicht in einer
bestimmten Hinsicht, sondern im Ganzen des Lebens zu tun hat, einerseits,
und mit der Aristotelischen Definition der «Weisheit» als dem schlechthin
vollkommenen Wissen des Menschen andererseits. Sie stehen ganz nahe der
Kantischen Erinnerung an den Begriff der Weisheit bei den Alten, bei denen

sie - in Kants Interpretation - eine Anweisung zu dem Begriffe, worin das

höchste Gut zu setzen, und zu dem Verhalten, durch welches es zu erwerben,

gewesen sei.

51




	Über den Begriff der Weisheit in der antiken Philosophie

