
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Die alttestamentliche Weisheit und ihre Rationalität

Autor: Schmid, Hans Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Traditionen / Approches traditionnelles

Studia Philosophica 47/88

HANS HEINRICH SCHMID

Die alttestamentliche Weisheit
und ihre Rationalität

I. Alttestamentliche Weisheit

Die alttestamentliche, d. h. altisraelitische Kultur kennt - vor dem positiven
Kontakt mit dem Hellenismus (Stichwort: Philo von Alexandrien) - keine
Philosophie; das gleiche gilt auch für den übrigen alten Orient. Das Verhältnis
zu untersuchen, in welchem die alttestamentlich-altorientalische Weisheit zu
jener «Weisheit» steht, auf die die griechische «Philo-Sophie» zielt, wäre ein
äusserst interessantes, noch kaum in Angriff genommenes Unternehmen. Zur
Debatte steht hier allerdings zunächst die alttestamentliche Weisheit; genauer:
die Frage nach der Rationalität, die dieser Weisheit innewohnt, und nach der

Geschichte, die diese Weisheit mit dem Thema der Rationalität durchlebt hat.

Eine Begriffsklärung zuvor: In der alttestamentlichen Wissenschaft wird
der Begriff Weisheit in doppelter Weise verwendet: a) als Bezeichnung einer
besonderen Gruppe von Literaturwerken, der sog. Weisheitsliteratur, zu der in
erster Linie die Bücher der Proverbien, Hiob und Kohelet (der Prediger)
gezählt werden, aus späterer Zeit auch Jesus Sirach und die Sapientia
Salomonis, und b) als Bezeichnung jener besonderen Geistigkeit, die für diese
Literatur kennzeichnend ist, die man aber auch ausserhalb ihrer Belege kennt:
in einzelnen Psalmen, bei Propheten, aber auch in Erzählwerken - eine

Geistigkeit, die sich sichtbar insbesondere vom mythischen Denken wie auch

von der Ritualsprache des Kultes unterscheidet, ohne aber dennoch völlig von
ihnen geschieden zu sein. Die folgende Darstellung geht von Texten der
Weisheitsliteratur aus.

Äussere Kennzeichen der Weisheit sind, dass die Weisheit
a) auffällig alltäglich, fast «profan» einhergeht,

Korrespondenzadresse Prof. Dr. Hans Heinrich Schmid, In der Halden 11, CH-8603 Schwerzen-
bach

11



b) zumindest in ihren älteren Erscheinungsformen mit der offiziellen Religion
kaum vermittelt ist,
c) dem Kult eher kritisch gegenübersteht, und

d) auffallend international geprägt ist: so ist sogar ein längerer Abschnitt aus

dem biblischen Proverbienbuch unmittelbares Exzerpt aus einer ägyptischen
Weisheitslehre (Amenemope).1

Worum geht es unter dem Stichwort der Weisheit? Die ägyptische Weisheit2

hat ihren Sitz im Leben zu wesentlichen Stücken in der Beamtenerziehung. Sie

formuliert Anweisungen für Beamte und für den Umgang mit Beamten.

Wenn du einer von den Vertrauten bist, den ein Grosser zum Andern
schickt, so verfahre richtig nach dem Wesen der Angelegenheit, für die
du geschickt wurdest. Verheimliche nichts von dem, was er dir sagt,
und hüte dich vor einer Vergesslichkeit. Bleibe bei der Wahrheit, aber

übertreibe sie auch nicht.
Wenn du bei dem Verwalter eines Amtslokals wartend stehst oder

sitzest, so gib acht auf den Diener, der anmeldet; den man ruft, der

findet redlich Platz. Das Amtslokal hat seine Ordnung, und alles in ihm
geht nach der Mess-Schnur, dränge dich nicht vor, Gott ist es, der den

vorderen Platz verleiht, mit dem Ellenbogen erreicht man nichts.
Wenn du ein Mann in leitender Stellung bist, dann sei geduldig, wenn
du die Rede eines Bittstellers anhörst. Fahre ihn nicht an, bevor er
seinen Leib ausgekehrt hat von dem, was er dir zu sagen sich vorgenommen

hatte. Dem Bedrückten ist es wichtiger, sein Herz zu erleichtern,
als dass geschieht, weswegen er gekommen ist.. Auch wenn nichts

von dem, worum er gebeten hat, erfüllbar ist, so bedeutet das gute
Zuhören doch ein Glätten des Herzens.3

Die israelitische Weisheit, etwa diejenige des Proverbienbuches, besteht im
wesentlichen aus Sprichwörtern und Mahnungen, die zum Teil auch eine

höfische Situation voraussetzen, häufiger aber sehr allgemein-menschlicher
Natur sind.

[höfische Weisheit:]

Wie die Höhe des Himmels und die Tiefe der Erde,
so ist auch der Könige Herz unergründlich.

1 Prov 22,17-23,11; wahrscheinlich auch 24.10-12.
2 Vgl. H. Brunner, Die Weisheitsliteratur, in: Handbuch der Orientalistik, hg. von B. Spuler,

1/2 90-110; ds., Altägyptische Erziehung, Wiesbaden 1957.
3 Lehre des Ptahhotep, 145-151. 220-231. 264-269. 275.

12



Werden die Schlacken vom Silber geschieden,
so gelingt dem Goldschmied ein Gerät:

wird der Frevler beseitigt durch königlichen Spruch,
so gewinnt der Thron Bestand durch Gerechtigkeit.
Masse dir nicht Ehre an vor dem König,
und stelle dich nicht an den Platz der Grossen;
denn besser, man sagt zu dir: «Komm hier herauf!»
als dass man dich vor dem Fürsten herabsetzt.
Wenn deine Augen etwas gesehen haben,

bringe es nicht alsbald vor Gericht;
denn was willst du zuletzt machen, wenn dich der andere beschämt.

[allgemein-menschliche Weisheit : ]

So wenig wie Schnee zum Sommer und Regen zur Ernte,
so wenig passt Ehre zum Toren.
Wie der Sperling wegflattert und die Schwalbe entfliegt,
so ein unverdienter Fluch: er trifft nicht ein.
Dem Pferd die Peitsche, dem Esel der Zaum
und dem Rücken der Toren die Rute.

Der Träge steckt seine Hand in die Schüssel:
doch er ist zu faul, sie zum Munde zu führen.4

Ahnlich verhält es sich mit der mesopotamischen Weisheit5.

Uberblickt man die weisheitlichen Sentenzen in ihrer Fülle, so schälen sich

einige für den Weisen bestimmende Grund-Verhaltensmuster heraus: Durch
die Weisheitslehre soll der Mensch dazu angeleitet werden, die richtige Zeit zu
erkennen, das richtige Mass einzuhalten, das richtige Wort zu finden und das

richtige Schweigen zu üben; gleichzeitig wird er dazu angewiesen, Recht und

Gerechtigkeit zu tun und Unrecht und «Lüge» zu meiden.
Besonders auffällig ist im biblischen Sprüchebuch die lange Reihung

antithetischer Sätze (Prov 10-25), die in fast monotoner Weise einen strengen
Zusammenhang von Tat und Ergehen konstatieren:

Ein weiser Sohn macht dem Vater Freude,
aber ein törichter Sohn ist seiner Mutter Herzeleid.

4 Prov 25,3-8; 26,1-3.15.
5 Vgl. W. G. Lambert, Babylonian Wisdom Literature, Oxford 1960.

13



Schätze, durch Unrecht erworben, nützen nichts,
Wohltun aber errettet vom Tode.

Der Herr lässt den Hunger des Frommen nicht ungestillt,
die Gier des Gottlosen aber stösst er zurück.

Lässige Hand bringt Armut,
fleissige Hand schafft Reichtum.
Wer im Sommer einsammelt, handelt klug,
wer aber schläft in der Ernte, handelt schändlich.

Segnungen kommen vom Haupte des Frommen,
aber der Gottlosen Mund birgt Gewalttat.6

Die Weisheit geht davon aus, dass weisem Verhalten ein gutes Ergehen folge.

Welche ratio steht hinter diesem weisheitlichen Denken?
Bis vor wenigen Jahrzehnten wurde die Weisheit eher vordergründig als

utilitaristisch und eudämonistisch orientierte «Lebensweisheit» - oder gar als

blosse «Klugheitsmoral» - verstanden7. Doch in der Zwischenzeit hat sich die

Einschätzung der Weisheit qualitativ verändert. Es wurde erkannt, dass das

weisheitliche Denken erheblich tiefer greift. Den Ausgangspunkt bildeten

Untersuchungen zur ägyptischen Weisheitsliteratur, bei denen sich zeigte,
dass sich die ägyptische Weisheit immer wieder um den einen Zentralbegriff
der «Maat» dreht.

Tut das Rechte (maa) dem König, denn die Maat ist das, was der Gott
liebt. Sagt das Rechte (maa) dem König, denn das, was der König liebt,
ist Maat.
Ich war einer, der wahr (maa) sprach und vollendet berichtete, in der

Art, die der König liebt, da ich wollte, dass es mir dadurch gut gehe
beim König und beim grossen Gott, und da ich wollte, dass meine

Ehrung sei bei den Menschen und beim grossen Gott.
Ich tat Maat für ihren Herrn, ich erfreute ihn mit dem, was er liebt. Ich
redete wahr (dd.n maa) und handelte rechtlich (ir.n maa), ich redete gut
und berichtete gut.
Du sollst die Maat in deinem Hause aussprechen, damit die Grossen, die
über dem Lande sind, sich vor dir fürchten.
Tue die Maat, damit du lange auf Erden bleibest. Beruhige den

6 Prov 10,1-6.
7 Vgl. etwa J. Fichtner, Die altorientalische Weisheit in ihrer israelitisch-jüdischen Ausprägung,

BZAW 62, Giessen 1933; B. Gemser, Sprüche Salomos, Handbuch zum Alten
Testament 1/16, Tübingen 1937.

14



Weinenden, unterdrücke keine Witwe, verdränge keinen Mann von der
Habe seines Vaters, und beeinträchtige nicht die Grossen in ihrem
Besitz.8

Was ist bzw. meint «Maat»?9 Der Begriff «Maat» prägt nicht nur die
Weisheitsliteratur, er spielt im alten Ägypten eine prominente Rolle auch in
den Bereichen des mythischen Denkens, des Kultes und des Rechtslebens.
«Maat» ist die Ur-Ordnung, die der Schöpfergott bei der Erschaffung der Welt
setzte. «Maat» ist die Ordnung, die sich - durch mythische Wiederholung - im
Kult je neu realisiert, die Ordnung, die sich bei jeder Thronbesteigung des

Pharao neu einstellt. Sie ist die Ordnung, die der Richter etabliert, wenn er
dem Gerechten zu seinem Recht verhilft, sie ist die Ur-Ordnung, die sichtbar
wird, wenn der Nil seine jährliche Überschwemmung bringt und damit die
Fruchtbarkeit des Landes gewährleistet, und sie ist am Schluss die Instanz,

gegen die beim Totengericht das Herz des Verstorbenen gewogen wird.
«Maat» ist die umfassende Grundordnung des Lebens, die dem, der ihr
entspricht, das Leben gewährt.

Als solche ist «Maat» der Kernbegriff der Weisheit: «Weisheit» heisst
Erkenntnis der Grundordnungen der Welt, der Grundregeln der Schöpfung,
und die weisheitlichen Mahnungen leiten ihre Hörer dazu an, sich diesen

Ordnungen zu unterziehen, sich «kosmos-konform» zu bewegen und zu
verhalten - mehr noch: durch weises Verhalten zur Konstituierung von
Kosmos selbst beizutragen. Denn die Weisheit ist dessen gewiss, dass die
Welt auf Leben hin angelegt ist, dass sie das Leben birgt und dem, der weise
ist, das Leben gewährt.

Es hat sich gezeigt, dass die altisraelitische Weisheit nicht wesentlich
anders zu verstehen ist10. Das ist insofern nicht erstaunlich, als die israelitische
Religion der frühen Königszeit insgesamt von Denkvoraussetzungen geprägt
war, die dem altorientalischen Schöpfungs- bzw. Kosmosdenken auf weite
Strecken entsprechen. So wurde Jahwe als der Schöpfer verstanden, der die
Welt in Recht und Gerechtigkeit geschaffen hat, der selber als Richter über
Recht und Gerechtigkeit wacht, dessen Gerechtigkeit im Klagelied angerufen
werden kann, wenn Not, Leid oder Verfolgung den Kosmos stören, und

8 Inschrift des Kagemni, Urk. I, 194- 196; Inschrift des Neferseschemre, Urk. I, 198; Lehre für
Merikare, 45f.. 46-48.

9 Vgl. zum folgenden zusammenfassend H. Gese, Lehre und Wirklichkeit in der alten

Weisheit, Tübingen 1958, 5ff.; H. H. Schmid, Wesen und Geschichte der Weisheit, Berlin
1966, S. 17ff.

10 Vgl. dazu - exemplarisch - die in Anm. 9 eben genannten Arbeiten.

15



dessen Recht und Gerechtigkeit auf den König übergehen (Ps 72), dass er sie

im irdischen Bereich verwirkliche: Jahwe ist der Schutzherr, der Garant der

Weltordnung - des «schalom», wie es dann in Israel heisst.

Analog zu den ägyptischen Denkweisen wird auch in Israel die Welt - als

göttliche Schöpfung - als ein in sich zusammenhängendes Ganzes verstanden.
Dieses Ganze wird als grundsätzlich positiv gewertet: Wo die Schöpfungsordnung

intakt ist, realisiert sich Kosmos, lebensermöglichende Ordnung. Diese

Ordnung ist in dem Sinne gerecht, dass einer Tat das ihr entsprechende
Ergehen folgt. Wer Gerechtigkeit tut, dem widerfährt Gerechtigkeit, und man
ist überzeugt: Unrecht kann, darf und wird als Unrecht nicht bestehen bleiben.
Wo diese Ordnung gestört wird, sind chaotische Mächte am Werk, die

zurückgedrängt werden müssen. Garant dieser Ordnung ist kein anderer als

der (Schöpfer-)Gott, der über dieser Ordnung wacht, Unrecht ahndet und - in

vielfältiger Weise - den Zusammenhang von Tat und Ergehen vollstreckt.

Diese Ordnung zu erkennen und den Menschen dazu anzuleiten, sich ihr
einzugliedern, mehr noch: sie mit zu konstituieren (Maat, Recht und Gerechtigkeit

tun, sagen, reden) - um dadurch das Leben zu gewinnen - das ist das

Ziel der Weisheit. Weisheit und Leben gehören aufs engste zusammen,
Weltvertrauen und Gottvertrauen, Welterwartung und Gotterwartung sind

praktisch deckungsgleich, zwei Seiten ein und desselben Sachzusammenhanges.

Die Weisheit ist ein Lebensbaum

denen, die sie ergreifen,"
sagt so das Alte Testament, oder:

Wer feststeht in der Gerechtigkeit,
dem gereicht es zum Leben;

wer aber dem Bösen nachjagt,
dem gereicht es zum Tode.12

Welches sind die Quellen weisheitlicher Welterkenntnis? Die enge Beziehung
der weisheitlichen Sentenzen auf die alltägliche Lebenswelt lenkt den Blick
auf die «Erfahrung». So wurde denn vor allem von G. von Rad, einem der
Altmeister der alttestamentlichen Wissenschaft, die alttestamentliche Weisheit

programmatisch als «Erfahrungsweisheit» beschrieben und unter dem

Begriff der «Freisetzung der Vernunft» in den Kontext einer alttestamentlichen

«Aufklärung» gerückt13.

11 Prov 3,18.
12 Prov 11,19.
13 G. von Rad, Weisheit in Israel, Neukirchen-Vluyn 1970.

16



Zweifellos ist die Weisheit auf Erfahrung und Erfahrbarkeit ausgerichtet.
Dennoch ist der Begriff «Erfahrungs-weisheit» dem Phänomen dann nicht

ganz angemessen, wenn damit ausgesagt sein soll, dass die Weisheit ihre
Lehren unmittelbar, «empirisch» aus dem deduziert, was dem Menschen in
der Welt widerfährt. Denn die Erfahrung, auf die sich die Weisheit beruft, ist
nicht primär die individuelle als vielmehr die traditionelle Erfahrung: Die
Weisheit, die der «Vater» dem «Sohn» vermittelt, soll diesem die Hinsichten
und Gesichtspunkte mitgeben, unter denen ihm das, was ihm widerfährt,
seinerseits erst zur Erfahrung werden soll. Der «Sohn» soll die innerweltlichen
Zusammenhänge als positiv und lebensermöglichend erfahren und erkennen.
Insofern ist die Weisheit - gerade in ihrer Bezogenheit auf Erfahrung -
mindestens ebensosehr Postulat wie Erfahrung, Ausdruck einer Art apriorischen

«Ur-Glaubens».
«Wer andern eine Grube gräbt, fällt selbst hinein» oder «Hochmut kommt

vor dem Fall» - beides alttestamentliche Weisheitssätze14 - das ist nicht nur
Beschreibung, das ist ebensosehr Postulat: So sollte es sein.

Dieser postulative Charakter der Weisheit lässt sich noch an unserem
eigenen SprichWortschatz exemplifizieren. Wir sagen: «Morgenstund ' hat

Gold im Mund» und «Müssiggang ist aller Laster Anfang». Vom alltäglichen
Erleben her liesse sich auch formulieren: «Morgenstund' ist aller Laster

Anfang» und «Müssiggang hat Gold im Mund». Doch das wird nicht zum
Sprichwort. Das mag es zwar auch geben, doch das führt nicht zum Leben.
Gerade in der Verfremdung macht der Kalauer deutlich, worauf die Weisheit
zielt: auf den Erfahrungshorizont der positiven Weltzusammenhänge.

Doch auch gegenüber Begriffen wie «Aufklärung» und «Freisetzung der
Vernunft» ist Zurückhaltung am Platz. Gewiss hat die Weisheit ihre ratio -
aber das haben auf ihre Weise auch Mythos und Kult. Und von einer

aufgeklärten «Autonomie der Vernunft» kann schon gar nicht die Rede sein.

Im Gegenteil: Es geht um eine in hohem Masse «gebundene» Vernunft. Auch
wenn die Weisheit auf Evidenz hin angelegt ist, bleibt es eine behauptete
Evidenz. Gerade indem die Weisheit auf Evidenz aus ist, beruft sie sich auf
Tradition: Es ist immer wieder der Vater, der seinen Sohn lehrt - und wo
einzelne Weisheitslehren mit Verfassernamen bedacht werden, sind es in aller
Regel paradigmatische Weise einer frühen Vergangenheit, Salomo in Israel,
Ptahhotep in Ägypten - oder die sieben Weisen in Griechenland. Erfahrung,
Tradition und Evidenz spielen in der Weisheit in äusserst komplexer Weise
ineinander.

14 Prov 27,27; Jes Sir 27,26 (vgl. Koh 10,8) bzw. Prov 16,18.

17



II. Die Krise der alttestamentlichen Weisheit

Zu einem bestimmten Zeitpunkt der israelitischen Geistesgeschichte gerät die
altweisheitliche Weltsicht in eine Krise, verliert diese Rationalität ihre
Evidenz, verliert sie die Fähigkeit, Wirklichkeit verbindlich zu erschliessen. Der
Vorgang ist nicht leicht auf eine Jahreszahl festzulegen; der Umkreis ist

jedenfalls der des Zusammenbrechens der Eigenstaatlichkeit Israels, der
Umkreis der exilisch-nachexilischen Zeit Israels. Im politischen Bereich
artikuliert sich die Krise in der Frage, wie denn Jahwe den Untergang Israels
zulassen konnte - oder hatte er Israel gar verlassen? im engeren Bereich der
Weisheitsliteratur entzündet sie sich vor allem an der schmerzlichen Erkenntnis,

dass sich der für die Weisheit so zentrale Zusammenhang von Tat und

Ergehen oft genug nicht vollzieht. Warum muss der Gerechte leiden - warum
geht es dem Gottlosen so gut?

Zahlreiche Psalmen mühen sich um diese Fundamental-Anfrage an die
Weisheit15; literaturbildend wird sie in den Büchern Hiob und Kohelet.

Analogien finden sich in Ägypten und Mesopotamien16 - und in Griechenland
formuliert sie zum ersten Mal der Elegiker Theognis: «Wie kann das gerecht
sein, dass der Gerechte, der keinerlei Frevel verübt hat, ungerechtes Geschick
erleidet?»17

Die Frage erhebt sich da, wo die überlieferte ratio das konkrete Erleben
nicht mehr zu umfangen vermag, wo die Welterfahrung in Widerspruch zur
Welterwartung gerät, wo die Welt ihre innere Einheit und Geordnetheit
verloren zu haben scheint.

Besonders eindrücklich ist diese Differenzerfahrung an Kohelet zu
beobachten: Kohelet unterscheidet zwischen dem, was er sieht, und dem, was er
weiss18: Er sieht, dass Unrecht keineswegs notwendig ins Verderben führt,
und dass umgekehrt Gerechte keineswegs automatisch das Leben gewinnen.
Er sieht, dass Frevler eine Bestattung bekommen, als wären sie Gerechte,
während Gerechte draussen vor den Toren verscharrt werden. Er sieht, dass

der Weise vor dem Toren keinen Vorzug hat; am Schluss trifft beide das

gleiche Geschick: der Tod.

15 Vgl. etwa Ps 10; 73; 94; vgl. 36; 37.
16 Vgl. wieder die o. Anm. 9 angegebenen Untersuchungen.
17 Fragm. 743.
18 Koh 8,9ff.

18



Dennoch weiss er,

dass es denen, die Gott fürchten, wohlgehen wird,
während es dem Frevler nicht gut ergehen
und er seine Tage nicht dehnen wird19.

Doch dieses Wissen ist mit dem Erleben, dem Sehen, nicht mehr vermittelbar.
Ähnlich verhält es sich im Blick auf die Zeit. Zwar weiss Kohelet gut

weisheitlich, dass jedes Ding seine Zeit hat20. Doch während es der traditionellen

Weisheit in ihrem Kontext gerade darum ging, die «richtige» Zeit zu

erkennen, stellt Kohelet fest, dass dem Menschen die Erkenntnis der richtigen
Zeit verwehrt bleibt21. Die Krise der Weisheit ist perfekt:

»Wer kann wissen, was dem Menschen im Leben gut ist

für die wenigen Tage des nichtigen Daseins?»22

Das führt zum berühmten habel habalim, vanitas vanitatum, «alles ist eitel».
Dem Menschen bleibt nur, das kleine Glück der Stunde zu ergreifen: Essen

und Trinken und sich's wohl-sein-Lassen beim geliebten Weib23. Das ist sein

«Teil» - auf den Versuch, das Ganze zu erfassen, muss er verzichten.
Elier mag noch einmal das Stichwort der «Aufklärung» ins Spiel kommen.

Wenn irgendwo im Alten Testament so etwas wie «Aufklärung» greifbar ist,
dann ist es hier, nicht bei der Etablierung der Weisheit, sondern in ihrer Krise,
da, wo sich eine eigenständige Weltbeobachtung gegen die traditionelle
Weisheit stellt.

Doch der Versuch, das Ganze zu erfassen, gibt der Mensch nicht auf, auch

im Alten Testament nicht. Doch wo soll er ansetzen? Im Alten Testament wird
das Problem auf drei Ebenen angegangen:
a) theologisch,
b) anthropologisch, und

c) kosmologisch.

19 Koh 8,12 f.
20 Koh 3,Iff.
21 Koh 3,11.
22 Koh 7,1.
23 Koh 3,12f.; 22; 5,17f.; 9,9.

19



a) Der theologische Zugang

Die in der Krise der Weisheit aufgebrochenen Fragen: «Warum geht es den

Gottlosen so gut?» und «Warum muss der Gerechte leiden?» sind im Alten
Testament nicht primär Fragen der Neugier oder der Bemühung um eine

theoretische Welterklärung. Ihr primärer Sitz im Leben ist vielmehr die Klage.
Die entsprechenden Psalmen beklagen den Zusammenbruch der ratio dieser

Welt vor Gott. Sie bitten Gott um sein Eingreifen: Er ist ja der, der die

Ordnung der Welt gewährleisten soll. Diese Psalmen klagen gleichsam bei
Gott die heile Weltordnung ein. Doch Gott bleibt stumm. So wird die Klage
zur Anklage Gottes, zum Vorwurf an Gott, besonders nachdrücklich in den

Klagen Hiobs24. So erhebt sich an der Krise der weisheitlichen Rationalität die

Frage nach Gott. Sie wird auch zum Argument gegen die Gerechten im
Munde der Frevler, die hämisch feststellen: «Er hat keine Hilfe bei Gott» oder:

«Er ahndet's nicht, es ist kein Gott»25. Wo die Welt ihre Ordnung verliert,
wird Gott zum Problem; Gott selbst scheint widerlegt zu sein.

Das fordert theologische Reflexion heraus.

In der Hiobdichtung26 beteuert Hiob seine Unschuld und beklagt sein

ungerechtes Geschick, während die Freunde mit allen Mitteln eine Schuld
Hiobs zu erweisen suchen, um Hiobs Leiden zu erklären. Unter je umgekehrten

Vorzeichen gehen beide Gesprächspartner vom altweisheitlichen
Zusammenhang von Tat und Ergehen aus - und es kommt zu keiner Verständigung:
Das «Hiob»-Problem ist auf dieser Ebene nicht zu lösen. Die «Lösung» ergeht
in einer mehrteiligen Gottesrede27, in der dem Hiob in einer langen Reihe von
rhetorischen Fragen die Ökonomie und Wohlgeordnetheit dieser Welt vor
Augen geführt wird - gerade auch in Sachzusammenhängen, die Hiob nicht zu
überblicken vermag28. Im besonderen ist von Tieren die Rede, die Gott sicher
in Händen hält; Tiere (Steinbock, Wildesel, Strauss, Wildpferd, Geier), die

geographisch in der unwirtlichen Gegend zwischen Kulturland und Wüste

leben und in der Bildsprache des alten Orients die chaotischen Kräfte symbolisieren,

die den Kosmos dauernd bedrohen29. Selbst Nilpferd und Krokodil, die

24 Vgl. vor allem Hi 7,11-21, ähnlich aber mehrfach, implizit schon in der Verfluchung des

Tages der Geburt Hi 3.2ff. Für ägyptische Parallelen vgl. E. Otto, Der Vorwurf an Gott,
Hildesheim 1951.

25 Ps 3,3 bzw. Ps 10,4; 14,1.
26 Hi 3-41.
27 Hi 38-41.
28 Hi 38.

29 Hi 39. Vgl. O. Keel, Jahwes Entgegnung an Ijob, FRLANT 121, Göttingen 1978.

20



im hebräischen Text mit Namen von Chaos-Ungeheuern benannt sind30, sind
diesem Gott unterworfen31. Ja, wird hier gesagt, es gibt chaotische Kräfte in
dieser Welt, aber Gott hält auch sie in seiner Hand. Das gilt, auch wenn «Hiob»,
der Mensch, das nicht einsehen und nicht überprüfen kann. Zum Schluss sagt
Hiob : «Vom Hörensagen hatte ich von dir gehört, nun aber hat dich mein Auge
gesehen»32. Dass Gott die Welt in ihrer Ordnung hält, wird zur Glaubensaussage,

die gerade da ihren Ort hat, wo ihre unmittelbare Verifizierbarkeit
dahingefallen ist. «Glaube» wird da zum Thema, wo Gottesgewissheit und

Welterfahrung nicht mehr deckungsgleich sind, sondern in ein dialektisches
Verhältnis treten.

Einen etwas anderen Weg beschreitet die Hiobnovelle33. Unter dem Bild der
Wette zwischen Gott und dem Satan wird die Frage debattiert, ob das Böse in der
Welt im Sinne eines Dualismus auf eine widergöttliche Macht zurückzuführen
sei. Erzählend formuliert die Novelle die Antwort: Wenn derMenschwie Hiob
sagen kann

Der Herr hat's gegeben, der Herr hat's genommen,
der Name des Herrn sei gelobt34

oder
Das Gute nehmen wir an von Gott
und das Böse sollen wir nicht annehmen35

- das heisst: wenn Gott nicht nur als Inbegriff des Guten gesehen wird, sondern
als der geglaubt wird, der das Leben und die Welt in all ihrer Ambivalenz trägt,
dann kann es keinen Satan geben; folgerichtig verschwindet die Figur des

Satans denn auch am Schluss sang- und klanglos aus der Erzählung.
An diesem Punkt bahnt sich eine für die biblische Tradition wichtige

Modifikation des GottesVerständnisses an: Gott ist nicht mehr nur einfach der
Garant der positiven Weltzusammenhänge, sondern Gott ist die Instanz, die
dem Menschen ermöglicht, die Ambivalenz der Wirklichkeit durchzuhalten
und in ihr zu bestehen. Die Krise der Weisheit führt zu einer erheblich
differenzierteren Rede von Gott.

30 Behemot Hi 40,15 (Zürcher Bibel 40,10) und Leviathan 40,25 (Zürcher Bibel 40,20).
31 Hi 40 f.
32 Hi 42,5.
33 Hi 1,1-2,10; 42,10-17. Die Hiobnovelle ist nicht nur aus stilistischen Gründen von der

Himbdichtung abzuheben; sie zeichnet auch einen ganz anderen Hiob: Während der Hiob der

Hiobdichtung sich gegen seinen Gott auflehnt, nimmt der Hiob der Hiobnovelle sein Geschick
in Gottesfurcht aus Gottes Hand entgegen.

34 Hi 1,21.
35 Hi 2,10.

21



In diesen Zusammenhang gehören auch die nicht wenigen Psalmen, die wir
heute als «Vergewisserungspsalmen» bezeichnen36: Psalmen, die von Gott
nicht mehr nur - wie die Klagepsalmen - die Wende zum Guten erwarten,
sondern sich Gottes als Grund des Lebens gerade unter dem Eindruck einer

widersprüchlich gewordenen Welterfahrung versichern. Zu diesen Psalmen

gehört etwa der bekannte Ps 23, der in seinem «Wandern im finsteren Tal»

nicht um Rettung aus der Finsternis bittet, sondern der Gegenwart Gottes

gerade auch am dunklen Ort gewiss ist37.

Einen andern Akzent zur Problembewältigung setzen die ersten neun

(jüngeren) Kapitel des Proverbienbuches (Prov 1-9). Hier wird, im Unterschied

zur älteren Weisheit, die Weisheit zu einer eigenständigen Gestalt

personifiziert. Sie beginnt selbst zu reden, zu mahnen, zu locken, um sich zu

werben. Sie wird als Gastgeberin vorgestellt, die die Vorübergehenden

anspricht und mit beredten Worten zum Tisch der Weisheit lädt:

Hört auf mich, meine Söhne,
höret auf Mahnung, dass ihr weise werdet.

Denn wer mich findet, der findet das Leben
und erlangt Wohlgefallen beim Herrn.38

Warum dies geschieht, wird am Schluss des Abschnittes deutlich, wo neben
die Frau Weisheit die Frau Torheit tritt, die - äusserlich vom «Frau Weisheit»
kaum unterscheidbar - mit umgekehrten Vorzeichen ihr Haus anpreist. Was
sie verheisst, ist verführerisch:

Gestohlenes Wasser ist süss,
und heimliches Brot schmeckt gut39

- es ist das, was uns oben als die Verfremdung der Weisheit entgegentrat.
Während Frau Weisheit darum wirbt, auch gegen das vordergründige Erleben
an der Weisheit festzuhalten, ermuntert Frau Torheit dazu, der vordergründigen

Erfahrung nachzugeben.
Was hat sich damit vollzogen? Die Weisheit ist nicht mehr eindeutig, es ist

strittig geworden, was wahre Weisheit ist; der Mensch steht im Widerstreit
zwischen Weisheit und Torheit, er steht vor der Entscheidung zwischen
Weisheit und Torheit. Herakles steht am Scheidewege. Auch hier wird die

36 F. Stolz, Psalmen im nachkultischen Raum, ThSt 129, Zürich 1983.
37 Vgl. auch Ps 32; 37; 49; 62; 73 u.a.
38 Prov 8,32f.
39 Prov 9,17.

22



Entscheidung zur Weisheit zu einer G/a«focnsentscheidung. Hier hat denn
auch die berühmte Formulierung ihren Ort:

Jahwefurcht ist der Anfang der Weisheit.40

Die Identität von Weltvertrauen und Gottvertrauen ist zerbrochen. Weltvertrauen

allein reicht nicht mehr aus; um weise zu sein bedarf es der Gottesfurcht.

Die Gottesfurcht ermöglicht, auch in der Situation der mehrdeutig
gewordenen Erfahrung den Anspruch der Weisheit und des Lebens durchzuhalten,

im Vertrauen auf den, der als Schöpfer der Welt den Zusammenhang
von Weisheit und Leben gerade auch im Widerstreit der Erfahrung gewährt.

b) Der anthropologische Zugang

Im Zusammenbruch des altweisheitlichen Denkens stellt sich aber nicht nur
die Frage nach Gott, sondern auch die Frage nach dem Menschen. Kann sich
denn der Mensch überhaupt so (positiv) verhalten, dass er im Sinne der
Weisheit wirklich Kosmos konstituieren kann? Gibt es für ihn ein posse non
peccare?

Es gibt im Alten Testament prominente Stimmen, die das bezweifeln. Eine
von ihnen wird in Ps 143 laut, wo es heisst:

O Herr, höre auf mein Gebet,
vernimm mein Flehen,
in deiner Treue, in deiner Gande erhöre mich!
Gehe nicht ins Gericht mit deinem Knecht,
kein Lebender ist ja vor dir gerecht.41

Zentral wird die Frage in der Urgeschichte der Genesis (Gen 1-11) abgehandelt.

Die Erzählung vom Sündenfall42 berichtet vom Verlust des Paradieses.
Ihr Thema ist: Warum lebt der Mensch der Geschichte nicht im Paradies?, und
ihre Antwort lautet: Das hängt damit zusammen, dass der Mensch vom Baum
der Erkenntnis gegessen und die Fähigkeit der Unterscheidung von Gut und
Böse gewonnen hat. Unterscheiden von Gut und Böse ist eine grundweisheitli-
che Fähigkeit. Gerade dazu wollte die Weisheit anleiten: zwischen Gut und
Böse, zwischen lebensförderlich und lebenshinderlich zu unterscheiden, für

40 1,7; 9.10; Ps 111,10.
41 Ps 143,1 f.
42 Gen 2f.

23



das Leben selber einzustehen, Verantwortung zu übernehmen43. Solcherweise

zwischen Gut und Böse unterscheiden zu können, macht den Menschen erst

eigentlich zum Menschen.
Die Urgeschichte zeigt nun aber, dass gerade in dieser Grundfähigkeit des

Menschen gleichzeitig dessen Grundgefährdung liegt, und die gleiche
Geschichte bringt das auch auf den Begriff: «sein zu wollen wie Gott»44.

Griechenland hat für solche Grenzüberscheitungen des Menschen den Begriff
der «Hybris» geprägt.

Diese Ambivalenz des Menschen zwischen Können und Versagen wird
dann im Fortgang der Urgeschichte illustriert - und zwar nach beiden Seiten.

Auf der einen Seite ist da Kain, der den Abel erschlägt45, und ist die

Menschheit, die Türme bis in den Himmel baut46 - das heisst: da ist die

problematische Entwicklung der Menschheit. Auf der andern Seite ist da aber

auch der erste Hirt, der erste Bauer, der erste Städtebauer, der erste Musiker,
der erste Schmied47: da sind auch die positiven kulturellen Errungenschaften
des Menschen. Beide Seiten des Menschen gehören zusammen und hängen

eng ineinander.
In gewisser Analogie dazu werden später die Philosophen sagen, die

negative Seite des Menschseins sei der Preis für die Freiheit des Menschen.
Sie werden hinzufügen, dass darum die nicht-paradiesische Welt doch die
beste von allen möglichen Welten sei. So optimistisch ist allerdings die
biblische Urgeschichte nicht. Ihre Summe zieht sie mit dem Bild der Sintflut48:

Ginge es nur nach dem Tun des Menschen - und nach dem Zusammenhang
von Tat und Ergehen -, wäre die Welt schon lange untergegangen. Dass die
Welt nach wie vor existiert und Leben gewährt, hat einen anderen Grund; dies

beruht auf einer göttlichen Verheissung:

Ich will hinfort nicht mehr die Erde um der Menschen willen verfluchen.

Ich will hinfort nicht mehr schlagen, was da lebt, wie ich getan habe.

Solange die Erde steht, soll nicht aufhören Saat und Ernte, Frost und

Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht.49

43 Vgl. dazu etwa die Erzählung von 1. Kön 3.
44 Gen 3,5.
45 Gen 4,1-16.
46 Gen 11,1-9.
47 Gen 4,17-22.
48 Gen 6-8.
49 Gen 8,21 f.

24



Dass die Welt besteht - und noch immer besteht -, ist nicht der menschlichen
Weisheit zu verdanken, sondern jener Weisheit und Zusage Gottes, die noch
anders und höher ist als die Weisheit des Menschen. So verweist am Schluss
auch die Frage nach dem Menschen auf die Frage nach Gott.

Eine andere Linie findet sich in der priesterlichen Kultgesetzgebung des

Buches Leviticus. Gott verordnet Israel durch die Vermittlung des Mose ein
immenses Kultinstitut. Die Opfer, die da eingerichtet werden, haben alle
sühnende Funktion. Vorausgesetzt ist dabei einerseits, dass die Schuld des

Menschen als Hauptgrund dafür angesehen wird, dass der Mensch vom Heil,
vom Leben entfernt ist, und andererseits, dass diese Schuld zu gross ist, als
dass sich der Mensch von sich aus von ihr befreien könnte. Gott selbst muss
dem Menschen die Möglichkeit der Sühne an die Hand geben. Denn erst wenn
die Schuld vergeben ist, nicht angerechnet wird, erst dann kann wieder von
Heil und «Leben» im Vollsinn des Wortes gesprochen werden. Dass hier
Schritte getan werden, an die dann im Neuen Testament, nicht zuletzt von
Paulus, angeknüpft wird, ist unübersehbar.

c) Der kosmologische Zugang

Die Krise der Weisheit hat nicht nur die Frage nach Gott und die Frage nach
dem Menschen evoziert, sondern auch die Frage nach der Welt. Was ist es

denn um diese Welt, die offensichtlich nicht so ist, wie sie sein sollte?
Besonders eindrücklich wird das Problem exponiert in einem Lied über die

Weisheit in Hiob28. Das Gedicht preist zunächst50 die weitreichende Fähigkeit

des Menschen, den Dingen auf den Grund zu gehen. Bis in die tiefsten
Berge hinein vermag er seine Schächte vorzutreiben, auf Pfaden, die selbst der
Falke nicht sieht und der Löwe nicht beschreiten kann. Die Härte des Gesteins,
das Dunkel, die einbrechenden Wasser - alles, was sich ihm entgegenstellt,
vermag der Mensch zu überwinden, und er stösst vor zu den grössten
Schätzen, die die Welt gewähren kann, Silber, Gold und Lapislazuli. Doch
dann kommt das grosse Aber:

Doch die Weisheit - wo ist sie zu finden?
Wo ist die Stätte der Erkenntnis?
Der Mensch kennt nicht den Weg zu ihr,
sie ist nicht zu finden im Land der Lebendigen.

50 Hi 28,1-11

25



Die Flut spricht: In mir ist sie nicht,
und das Meer spricht: Sie ist nicht bei mir.

Die Weisheit also - woher kommt sie?
Wo ist die Stätte der Erkenntnis?
Verhüllt ist sie den Augen alles Lebendigen,
und den Vögeln des Himmels ist sie verborgen.
Abgrund und Tod, sie sprechen:
Nur ein Gerücht von ihr haben wir gehört.
Gott allein weiss den Weg zu ihr,
und er, er kennt ihre Stätte.51

In dieser Welt ist die Weisheit nicht (mehr) zu finden. Sie ist kein Teil dieser

Welt (mehr). Es gibt sie, ja, und Gott weiss den Weg zu ihr - aber nur er. Die
Weisheit der Welt, ihr Sinn, liegt ausserhalb ihrer selbst.

Ist damit die Situation in der Welt nicht hoffnungslos geworden? Das Alte
Testament meint Nein, und dies wiederum in verschiedenartiger Weise;

genannt seien kurz die interessantesten Positionen:
In Mal 3, beim letzten Propheten des alttestamentlichen Prophetenkanons,

wird einmal die Klage darüber laut, dass es dem Frevler gut geht und sich der
Einsatz für die Gerechtigkeit in dieser Welt nicht lohnt52. Doch den angefochtenen

Gerechten wird gesagt, dass ihre Namen in einem Buch aufgeschrieben
seien, das dann, am Tage, da Gott einschreitet, geöffnet werde.

Dann werdet ihr wieder den Unterschied sehen

zwischen dem Gerechten und dem Gottlosen,
zwischen dem, der Gott dient, und dem, der ihm nicht dient.53

An jenem Tage wird die jetzt verborgene Weisheit (und Gerechtigkeit)
offenbar werden - auch ein Thema, das das Neue Testament wieder aufgreifen
wird.

Dieser Text zeigt - in nuce - den problemgeschichtlichen Ort des eschatolo-
gischen Denkens im Alten Testament. Vor dem Hintergrund der Krise der
Weisheit wird die Welt als vorläufige, defiziente, uneigentliche Welt erfahren.

Doch das ist nicht das letzte, nicht das eschaton, was die Wirklichkeit zu
bieten hat. Die Spannung zwischen Eigentlich und Uneigentlich schafft sich

51 Hi 28,12-14.20-23.
52 Mal 3,13-18.
53 Mal 3,18.

26



unter dem Bild zweier unterschiedlicher Zeiten Ausdruck: Die jetzige Zeit ist

uneigentlich, vorläufig, heil-los. Doch in jenen Tagen wird die Welt zu ihrer

Eigentlichkeit kommen, wird das jetzt Verborgene offenbar.

«Selig, wer in jenen Tagen leben wird», formuliert ein apokrypher Psalm
Salomos54. Und die Verstorbenen? Die Antwort des späten Alten Testaments

und der zwischentestamentlichen Zeit lautet: Sie werden auferstehen.

In jener Zeit wird dein Volk errettet werden, ein jeder, der sich

aufgezeichnet findet im Buch (des Lebens). Und viele von denen, die
schlafen im Erdenstaube, werden erwachen, die einen zu ewigem
Leben, die andern zu Schmach, zu ewigem Abscheu. Die Weisen aber

werden leuchten wie der Glanz der Himmelsfeste und die, die viele zur
Gerechtigkeit geführt, wie die Sterne am Himmel.55

Dann werden die Weisen, die in dieser Welt das Leben nicht gewonnnen
haben, Anteil am Leben bekommen und die, die in Torheit gewandelt sind,
den Ertrag ihrer Torheit ernten müssen.

Und in der Zwischenzeit? Für die Zwischenzeit ist dem frommen Juden

nach den spätalttestamentlichen und zwischentestamentlichen Schriften das

Gesetz gegeben. Ist die Weisheit in der Welt nicht mehr präsent, hat der
Fromme doch im Gesetz an ihr Anteil wie es z.B. Ps 1 in Transformation
altweisheitlicher Redeweise formuliert:

Wohl dem, der nicht wandelt im Rate der Gottlosen,
noch tritt auf den Weg der Sünder,
noch sitzt im Kreise der Spötter,
sondern seine Lust hat am Gesetz des Herrn
und über sein Gesetz sinnt Tag und Nacht.
Der ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbächen,

der seine Frucht bringt zu seiner Zeit
und dessen Blätter nicht verwelken.
Nicht so die Gottlosen,
sondern sie sind wie die Spreu,
die der Wind verweht.56

Was früher von der Weisheit galt, gilt jetzt vom Gesetz; jetzt ist der, der das

Gesetz hält, der wahrhaft Weise, er gewinnt das Leben.

54 Ps Sal 17,44.
55 Dan 12,1-3.
56 Ps 1,1-4.

27



Mythisierend bringt das Jes Sir 24 ins Bild. Da wird berichtet, dass die
Weisheit - seit der Erschaffung der Welt - beim Höchsten ihren Thron gehabt
habe und von ihrer himmlischen Wohnstatt ausging, um sich auf der Erde den

Menschen mitzuteilen. Von Gott selbst wird sie an Israel verwiesen, und da
lässt sie sich denn auch nieder - im alttestamentlichen Gesetz57.

Wie ist die Gegenwart der Weisheit zu denken? In der Beantwortung dieser

Frage unterscheiden sich die verschiedenen Stränge des Judentums.
Für das hellenistische Diasporajudentum, das sich auf einen positiven

Dialog mit der griechischen Tradition einlässt, ist das jüdische Gesetz nichts
anderes als das, was die Griechen mit vôpoç und mit Xôyoç, benannten. Das
Gesetz enthält und vermittelt die dianoetischen Tugenden:

Von Weisheit (aöcpta) ist es so voll wie der Pison (von Wasser)
und wie der Tigris in den Tagen der Erstlingsfrüchte;
von Einsicht (auveotç) fliesst es über wie der Euphrat
und wie der Jordan in den Tagen der Ernte,
von Belehrung (jtatôeta) flutet es wie der Nil;
wie der Gihon in den Tagen der Weinlese.58

Was die Tora sagt, ist somit im Prinzip durch die Vernunft auch allen anderen
zugänglich59.

So wird schliesslich die Tora als die wahre Philosophie hingestellt, mehr
noch: behauptet, dass die griechischen Philosophen, was sie erkannten,
letztlich bei Mose gelernt hätten. So kann denn auch eine jüdische Philosophie
entworfen werden (Philo von Alexandrien), so kann sich das Ethos des
Gesetzes mit stoischer Tradition verbinden (Paulus), und so wird die
Frömmigkeit zur ctQexf|, zur Tugend im klassischen Sinn (Flavius Josephus).

Konträr dazu ist das Gesetz im pharisäisch-rabbinischen Judentum gerade
das Bollwerk gegen den Hellenismus, das Unterscheidungsmerkmal zwischen
Juden und Griechen, die den Juden eigene und nur ihnen zugängliche
Weisheit. So hat sich nach pharisäisch-rabbinischer Tradition Gott ein für alle
Mal in der Tora und nur in der Tora offenbart, und der Mensch hat sein
Verhältnis zu Gott (und der Weisheit) nur durch die Tora.

Nochmals anders sieht es der apokalyptische Strang des damaligen Judentums.

Hier ist der religiöse Weltpessimismus so dominant geworden, dass
auch fraglich wird, ob das Gesetz wirklich Anteilhabe an der Weisheit zu

57 Jes Sir 24,23.
58 Jes Sir 24,25-27.
59 Vgl. dazu auch Paulus in Rom 2.

28



vermitteln vermag. In erster Linie zeigt ja das Gesetz, dass der Mensch

überhaupt nicht imstande ist, es zu halten. Apokalyptische Seher melden sich

zu Wort, die im visionären Blick in die himmlische und zukünftige Welt
sehen, dass sich die Weisheit vollends in den Himmel zurückgezogen hat.

Dort ist sie und wartet, bis sie im kommenden Äon wieder weltbestimmend
werden kann. Das mythische Bild der vom Himmel herabgestiegenen und im
Gesetz inkarnierten Weisheit von Jes Sir 24 wird korrigiert:

Die Weisheit fand keinen Platz, wo sie wohnen konnte,
da ward ihr in den Himmeln eine Wohnstätte zuteil.
Da ging die Weisheit fort,
unter den Menschenkindern zu wohnen,
sie fand aber keine Wohnstätte.
So kehrte die Weisheit an ihren Ort zurück
und nahm unter den Engeln ihren Sitz.
Da trat die Ungerechtigkeit aus ihren Kammern.
Sie fand die, die sie nicht suchen musste,
und liess sich bei ihnen nieder,
wie der Regen auf die Steppe,
wie der Tau auf durstig Land.60

Anteil an dieser im Himmel aufbewahrten Weisheit werden nur die Erwählten
haben, diejenigen, die nach dem Untergang dieser Welt der Auferstehung
teilhaftig werden.

Im Prolog des Johannesevangeliums steht zu lesen, dass am Anfang der

kôyoc, gewesen sei, dass durch ihn alles geworden sei, dass die Finsternis
dieses Licht aber nicht angenommen habe. Dann sei dieses Wort Fleisch

geworden. Was hier in Anlehnung an griechische Tradition Àôyoç heisst, ist
nichts anderes als das, was eben im Alten Testament als Weisheit zu
beobachten war. Anders formuliert: Was der Rabbinismus in der Tora suchte

und die Apokalyptik im Übergriff auf den kommenden Äon: die Anteilhabe an
der Weisheit und am Leben - das ist nach diesem neutestamentlichen Zeugnis
in Jesus Christus in die Welt gekommen. In ihm ist die Weisheit Gottes - und
damit auch die Weisheit der Welt präsent.

Unmerklich sind wir vom Thema der Weisheit in den Bereich der Theologie
gekommen; nicht erst mit dem Verweis auf den Prolog des Johannesevangeliums,

sondern schon viel früher - eigentlich von dem Moment an, in dem von
der Krise der Weisheit zu sprechen war. Das ist kein Zufall. Denn in der Tat ist

60 Äthiopischer Henoch 42.

29



im Alten Testament die Krise der Weisheit einer der Orte, an denen die

spezifisch theologische Reflexion einsetzt - ein zweiter, problemgeschichtlich

durchaus analoger Ort ist die Krise der vorexilisch-nationalen Kultreligion

Israels, was darzustellen hier allerdings nicht der Ort ist. Wieweit den

Autoren der neutestamentlichen Schriften dieser Ursprungsort der Theologie
noch bewusst ist, kann hier dahingestellt bleiben; jedenfalls knüpfen die
neutestamentlichen Autoren theologisch zentral an jene Formen des Gottes-,
Welt- und MenschenVerständnisses an, die im Zusammenhang der Verarbeitung

jener Krisen erwachsen sind, von denen manche alttestamentlichen
Schriften noch heute beredtes Zeugnis ablegen. Insofern bewegen sich zumindest

indirekt noch breite Stränge neutestamentlicher theologischer Bemühung
im Problemhorizont der geistigen (und religiösen) Bewältigung jener Krise
der Weisheit.

Das lenkt den Blick zurück auf die eingangs gestreifte Frage nach dem
Verhältnis der alttestamentlichen Weisheit zu jener Weisheit, auf die die

griechische Tradition mit ihrer «Philo-Sophie» zielte. Es würde den Verfasser

dieses alttestamentlichen Überblicks nicht überraschen, wenn sich
herausstellte, dass im griechischen Bereich die Anfänge der Philosophie in
einem analogen Problemhorizont, im Kontext ebenfalls der Krise einer
vorphilosophischen und vor-wissenschaftlichen Weisheitstradition anzusiedeln
wären. Auch wenn die Lehren der «Sieben Weisen» oder der Vorsokratiker
mit denen der alttestamentlich-altorientalischen Weisheit nicht einfach in-
eins gesetzt werden können, geht es doch in beiden Bereichen um eine

fundamental-anthropologische Bemühung des Menschen, Klarheit über die

Grundzusammenhänge der Welt und über den Ort, das Verhalten und das

Geschick des Menschen in der Welt zu gewinnen. Die zumindest seit
Hesiod etablierte Vorstellung vom gerechten Weltenherrscher Zeus, die

einige Entsprechungen zum vorexilischen Jahwe-Verständnis aufweist, lässt

jedenfalls auch für den griechischen Bereich auf ein dem altorientalischen
Denken nicht unähnliches Weltordnungskonzept schliessen; und es ist nicht
zu übersehen, dass auch dieses - wie etwa die Sophistik und die Tragödie
zeigen - in eine erhebliche Krise geraten ist. Überlegen liesse sich sogar,
ob nicht die platonische Unterscheidung zwischen einer eigentlichen und
einer uneigentlichen Welt zwar nicht in der Problem/ösung, wohl aber in
der Problemsre//wng mit dem eschatologischen Denken der biblischen
Tradition zu vergleichen wäre - beides als Antwort auf die Krise eines zu
undifferenzierten weisheitlichen Weltkonzeptes. Schliesslich könnte sich
der Blick auch auf die aristotelische Verhältnisbestimmung zwischen Weisheit

und Philosophie richten. Wieder: Auch wenn «Weisheit» bei Aristote-

30



les nicht einfach dasselbe meint wie im Alten Testament, wird doch die

Philosophie von Aristoteles sehr eng an die Weisheit, die JtQüm) cpùoao-
cpfa als das Haupt aller Philosophien, gerückt61 - und nicht zuletzt ist daran

zu erinnern, dass die Weisheit bei Aristoteles zumindest gelegentlich auch

die ftEOÂoyixf] (pi/.ooocpi'a heissen kann62. Auf diese Weisheit sind schliesslich

bei Aristoteles auch die Wissenschaften ausgerichtet - vor dem Hintergrund

der Erkenntnis, dass die aïofhioiç allein keine Weisheit zu vermitteln
vermag63. Erinnert das nicht an das oben zitierte Lied aus Hiob 28, das davon

spricht, dass die Weisheit noch einen anderen Urgrund hat; einen Urgrund, der
selbst durch das tiefste Vordringen des Menschen in diese Welt empirisch
nicht zureichend ergründet werden kann? Müsste - allenfalls - die «Metaphysik»

des Aristoteles insgesamt und auf ihre Weise als eine gross angelegte
Auseinandersetzung mit der Krise der Weisheit angesehen werden?

Alle diese Fragen mögen hier ohne nähere Erörterung stehen bleiben. Wie
immer sie auch zu beantworten sind: Sie sind jedenfalls Hinweise darauf, dass

mit dem Stichwort «Weisheit» ein Problemkreis zur Debatte steht, der von so

grundsätzlich-anthropologischer Relevanz ist, dass sich auch sehr
unterschiedliche Kulturen genötigt sahen, sich mit ihm fundamental auseinanderzusetzen.

61 Nikomachische Ethik Z 1141 a 9 bis 1141 b 8; Metaphysik A 1 und 2, 980 a 21 bis 983 a

23.
62 Metaphysik E 1026 a 19; K 1064 b 3.
63 Metaphysik A 981 b 10.

31




	Die alttestamentliche Weisheit und ihre Rationalität

