Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 47 (1988)

Artikel: Die alttestamentliche Weisheit und ihre Rationalitat
Autor: Schmid, Hans Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883127

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Traditionen / Approches traditionnelles

Studia Philosophica 47/88

HANS HEINRICH SCHMID

Die alttestamentliche Weisheit
und ihre Rationalitat

1. Alttestamentliche Weisheit

Die alttestamentliche, d. h. altisraelitische Kultur kennt — vor dem positiven
Kontakt mit dem Hellenismus (Stichwort: Philo von Alexandrien) — keine
Philosophie; das gleiche gilt auch fiir den iibrigen alten Orient. Das Verhiltnis
Zu untersuchen, in welchem die alttestamentlich-altorientalische Weisheit zu
jener «Weisheit» steht, auf die die griechische «Philo-Sophie» zielt, wire ein
dusserst interessantes, noch kaum in Angriff genommenes Unternehmen. Zur
Debatte steht hier allerdings zunichst die alttestamentliche Weisheit; genauer:
die Frage nach der Rationalitit, die dieser Weisheit innewohnt, und nach der
Geschichte, die diese Weisheit mit dem Thema der Rationalitit durchlebt hat.

Eine Begriffsklarung zuvor: In der alttestamentlichen Wissenschaft wird
der Begriff Weisheit in doppelter Weise verwendet: a) als Bezeichnung einer
besonderen Gruppe von Literaturwerken, der sog. Weisheitsliteratur, zu der in
erster Linie die Biicher der Proverbien, Hiob und Kohelet (der Prediger)
gezihlt werden, aus spiterer Zeit auch Jesus Sirach und die Sapientia
Salomonis, und b) als Bezeichnung jener besonderen Geistigkeit, die fiir diese
Literatur kennzeichnend ist, die man aber auch ausserhalb ihrer Belege kennt:
In einzelnen Psalmen, bei Propheten, aber auch in Erzihlwerken — eine
Geistigkeit, die sich sichtbar insbesondere vom mythischen Denken wie auch
von der Ritualsprache des Kultes unterscheidet, ohne aber dennoch véllig von
thnen geschieden zu sein. Die folgende Darstellung geht von Texten der
Weisheitsliteratur aus.

Aussere Kennzeichen der Weisheit sind, dass die Weisheit
a) auffillig alltiglich, fast «profan» einhergeht,

KOrrespondenzadresse : Prof. Dr. Hans Heinrich Schmid, In der Halden 11, CH-8603 Schwerzen-
bach

11



b) zumindest in ihren dlteren Erscheinungsformen mit der offiziellen Religion
kaum vermittelt ist,
¢) dem Kult eher kritisch gegeniibersteht, und
d) auffallend international geprégt ist: so ist sogar ein lingerer Abschnitt aus
dem biblischen Proverbienbuch unmittelbares Exzerpt aus einer dgyptischen
Weisheitslehre (Amenemope).'

Worum geht es unter dem Stichwort der Weisheit? Die dgyptische Weisheit®
hat ihren Sitz im Leben zu wesentlichen Stiicken in der Beamtenerziehung. Sie
formuliert Anweisungen fiir Beamte und fiir den Umgang mit Beamten.

Wenn du einer von den Vertrauten bist, den ein Grosser zum Andern
schickt, so verfahre richtig nach dem Wesen der Angelegenheit, fiir die
du geschickt wurdest. . . Verheimliche nichts von dem, was er dir sagt,
und hiite dich vor einer Vergesslichkeit. Bleibe bei der Wahrheit, aber
tibertreibe sie auch nicht.

Wenn du bei dem Verwalter eines Amtslokals wartend stehst oder
sitzest, so gib acht auf den Diener, der anmeldet; den man ruft, der
findet redlich Platz. Das Amtslokal hat seine Ordnung, und alles in ihm
geht nach der Mess-Schnur, dringe dich nicht vor, Gott ist es, der den
vorderen Platz verleiht, mit dem Ellenbogen erreicht man nichts.
Wenn du ein Mann in leitender Stellung bist, dann sei1 geduldig, wenn
du die Rede eines Bittstellers anhorst. Fahre ihn nicht an, bevor er
seinen Leib ausgekehrt hat von dem, was er dir zu sagen sich vorgenom-
men hatte. Dem Bedriickten ist es wichtiger, sein Herz zu erleichtern,
als dass geschieht, weswegen er gekommen ist. . . Auch wenn nichts
von dem, worum er gebeten hat, erfiillbar ist, so bedeutet das gute
Zuhoren doch ein Glitten des Herzens.?

Die israelitische Weisheit, etwa diejenige des Proverbienbuches, besteht im
wesentlichen aus Sprichwortern und Mahnungen, die zum Teil auch eine
hofische Situation voraussetzen, hdufiger aber sehr allgemein-menschlicher
Natur sind.

[hofische Weisheit:]

Wie die Hohe des Himmels und die Tiefe der Erde,
so ist auch der Konige Herz unergriindlich.

1 Prov 22,17-23,11; wahrscheinlich auch 24,10-12.

2 Vgl. H. Brunner, Die Weisheitsliteratur, in: Handbuch der Orientalistik, hg. von B. Spuler,
/2 90-110; ds., Altagyptische Erziehung, Wiesbaden 1957.

3 Lehre des Ptahhotep, 145—151. 220-231. 264-269. 275.

12



Werden die Schlacken vom Silber geschieden,

so gelingt dem Goldschmied ein Gerit:

wird der Frevler beseitigt durch koniglichen Spruch,
so gewinnt der Thron Bestand durch Gerechtigkeit.
Masse dir nicht Ehre an vor dem Konig,

und stelle dich nicht an den Platz der Grossen;
denn besser, man sagt zu dir: «kKomm hier herauf!»
als dass man dich vor dem Fiirsten herabsetzt.
Wenn deine Augen etwas gesehen haben,

bringe es nicht alsbald vor Gericht;

denn was willst du zuletzt machen, wenn dich der andere beschamt.

[allgemein-menschliche Weisheit:]

So wenig wie Schnee zum Sommer und Regen zur Ernte,
so wenig passt Ehre zum Toren.

Wie der Sperling wegflattert und die Schwalbe entfliegt,
so ein unverdienter Fluch: er trifft nicht ein.

Dem Pferd die Peitsche, dem Esel der Zaum

und dem Riicken der Toren die Rute.

Der Trige steckt seine Hand in die Schiissel:
doch er ist zu faul, sie zum Munde zu fiihren.*

Ahnlich verhilt es sich mit der mesopotamischen Weisheit’.

Uberblickt man die weisheitlichen Sentenzen in ihrer Fiille, so schilen sich
einige fiir den Weisen bestimmende Grund-Verhaltensmuster heraus: Durch
die Weisheitslehre soll der Mensch dazu angeleitet werden, die richtige Zeit zu
erkennen, das richtige Mass einzuhalten, das richtige Wort zu finden und das
richtige Schweigen zu iiben; gleichzeitig wird er dazu angewiesen, Recht und
Gerechtigkeit zu tun und Unrecht und «Liige» zu meiden.

Besonders auffillig ist im biblischen Spriichebuch die lange Reihung
antithetischer Sétze (Prov 10—-25), die in fast monotoner Weise einen strengen
Zusammenhang von Tat und Ergehen konstatieren:

Ein weiser Sohn macht dem Vater Freude,
aber ein torichter Sohn ist seiner Mutter Herzeleid.

4 Prov 25,3-8; 26,1-3.15.
5 Vgl. W. G. Lambert, Babylonian Wisdom Literature, Oxford 1960.

13



Schitze, durch Unrecht erworben, niitzen nichts,
Wohltun aber errettet vom Tode.

Der Herr ldsst den Hunger des Frommen nicht ungestillt,
die Gier des Gottlosen aber stosst er zuriick.

Liassige Hand bringt Armut,

fleissige Hand schafft Reichtum.

Wer im Sommer einsammelt, handelt klug,

wer aber schlift in der Ernte, handelt schandlich.
Segnungen kommen vom Haupte des Frommen,

aber der Gottlosen Mund birgt Gewalttat.®

Die Weisheit geht davon aus, dass weisem Verhalten ein gutes Ergehen folge.

Welche ratio steht hinter diesem weisheitlichen Denken?

Bis vor wenigen Jahrzehnten wurde die Weisheit eher vordergriindig als
utilitaristisch und euddmonistisch orientierte «Lebensweisheit» — oder gar als
blosse «Klugheitsmoral» — verstanden’. Doch in der Zwischenzeit hat sich die
Einschiatzung der Weisheit qualitativ verindert. Es wurde erkannt, dass das
weisheitliche Denken erheblich tiefer greift. Den Ausgangspunkt bildeten
Untersuchungen zur dgyptischen Weisheitsliteratur, bei denen sich zeigte,
dass sich die dgyptische Weisheit immer wieder um den einen Zentralbegriff
der «Maat» dreht.

Tut das Rechte (maa) dem Konig, denn die Maat ist das, was der Gott
liebt. Sagt das Rechte (maa) dem Konig, denn das, was der Konig liebt,
ist Maat.

Ich war einer, der wahr (maa) sprach und vollendet berichtete, in der
Art, die der Konig liebt, da ich wollte, dass es mir dadurch gut gehe
beim Konig und beim grossen Gott, und da ich wollte, dass meine
Ehrung sei bei den Menschen und beim grossen Gott.

Ich tat Maat fiir ihren Herrn, ich erfreute ihn mit dem, was er liebt. Ich
redete wahr (dd.n maa) und handelte rechtlich (ir.n maa), ich redete gut
und berichtete gut.

Du sollst die Maat in deinem Hause aussprechen, damit die Grossen, die
iiber dem Lande sind, sich vor dir fiirchten.

Tue die Maat, damit du lange auf Erden bleibest. Beruhige den

6 Prov 10,1-6.

7 Vgl. etwa J. Fichtner, Die altorientalische Weisheit in ihrer israelitisch-jiidischen Auspri-
gung, BZAW 62, Giessen 1933; B. Gemser, Spriiche Salomos, Handbuch zum Alten
Testament /16, Tiibingen 1937.

14



Weinenden, unterdriicke keine Witwe, verdrange keinen Mann von der
Habe seines Vaters, und beeintrichtige nicht die Grossen in ihrem
Besitz.®

Was ist bzw. meint «Maat»?° Der Begriff «Maat» prigt nicht nur die
Weisheitsliteratur, er spielt im alten Agypten eine prominente Rolle auch in
den Bereichen des mythischen Denkens, des Kultes und des Rechtslebens.
«Maat» ist die Ur-Ordnung, die der Schopfergott bei der Erschaffung der Welt
setzte. «Maat» ist die Ordnung, die sich — durch mythische Wiederholung —im
Kult je neu realisiert, die Ordnung, die sich bei jeder Thronbesteigung des
Pharao neu einstellt. Sie ist die Ordnung, die der Richter etabliert, wenn er
dem Gerechten zu seinem Recht verhilft, sie ist die Ur-Ordnung, die sichtbar
wird, wenn der Nil seine jihrliche Uberschwemmung bringt und damit die
Fruchtbarkeit des Landes gewihrleistet, und sie ist am Schluss die Instanz,
gegen die beim Totengericht das Herz des Verstorbenen gewogen wird.
«Maat» ist die umfassende Grundordnung des Lebens, die dem, der ihr
entspricht, das Leben gewihrt.

Als solche ist «Maat» der Kernbegriff der Weisheit: «Weisheit» heisst
Erkenntnis der Grundordnungen der Welt, der Grundregeln der Schépfung,
und die weisheitlichen Mahnungen leiten ihre Horer dazu an, sich diesen
Ordnungen zu unterziehen, sich «kosmos-konform» zu bewegen und zu
verhalten — mehr noch: durch weises Verhalten zur Konstituierung von
Kosmos selbst beizutragen. Denn die Weisheit ist dessen gewiss, dass die
Welt auf Leben hin angelegt ist, dass sie das Leben birgt und dem, der weise
ist, das Leben gewihrt.

Es hat sich gezeigt, dass die altisraelitische Weisheit nicht wesentlich
anders zu verstehen ist'’. Das ist insofern nicht erstaunlich, als die israelitische
Religion der frithen Konigszeit insgesamt von Denkvoraussetzungen gepragt
war, die dem altorientalischen Schopfungs- bzw. Kosmosdenken auf weite
Strecken entsprechen. So wurde Jahwe als der Schopfer verstanden, der die
Welt in Recht und Gerechtigkeit geschaffen hat, der selber als Richter iiber
Recht und Gerechtigkeit wacht, dessen Gerechtigkeit im Klagelied angerufen
werden kann, wenn Not, Leid oder Verfolgung den Kosmos storen, und

8 Inschrift des Kagemni, Urk. I, 194—196; Inschrift des Neferseschemre, Urk. I, 198; Lehre fiir
Merikare, 45f.. 46—48.

9 Vgl. zum folgenden zusammenfassend H. Gese, Lehre und Wirklichkeit in der alten
Weisheit, Tiibingen 1958, 5ff.; H. H. Schmid, Wesen und Geschichte der Weisheit, Berlin
1966, S. 17ff.

10 Vgl. dazu — exemplarisch — die in Anm. 9 eben genannten Arbeiten.

15



dessen Recht und Gerechtigkeit auf den Konig tibergehen (Ps 72), dass er sie
im irdischen Bereich verwirkliche: Jahwe ist der Schutzherr, der Garant der
Weltordnung — des «schalom», wie es dann in Israel heisst.

Analog zu den édgyptischen Denkweisen wird auch in Israel die Welt — als
gottliche Schopfung — als ein in sich zusammenhéngendes Ganzes verstanden.
Dieses Ganze wird als grundsitzlich positiv gewertet: Wo die Schopfungsord-
nung intakt ist, realisiert sich Kosmos, lebensermdglichende Ordnung. Diese
Ordnung ist in dem Sinne gerecht, dass einer Tat das ihr entsprechende
Ergehen folgt. Wer Gerechtigkeit tut, dem widerfahrt Gerechtigkeit, und man
ist iberzeugt: Unrecht kann, darf und wird als Unrecht nicht bestehen bleiben.
Wo diese Ordnung gestort wird, sind chaotische Michte am Werk, die
zurtickgedriangt werden miissen. Garant dieser Ordnung ist kein anderer als
der (Schopfer-)Gott, der tiber dieser Ordnung wacht, Unrecht ahndet und — in
vielfaltiger Weise — den Zusammenhang von Tat und Ergehen vollstreckt.

Diese Ordnung zu erkennen und den Menschen dazu anzuleiten, sich ihr
einzugliedern, mehr noch: sie mit zu konstituieren (Maat, Recht und Gerech-
tigkeit tun, sagen, reden) — um dadurch das Leben zu gewinnen — das ist das
Ziel der Weisheit. Weisheit und Leben gehdren aufs engste zusammen,
Weltvertrauen und Gottvertrauen, Welterwartung und Gotterwartung sind
praktisch deckungsgleich, zwei Seiten ein und desselben Sachzusammenhan-
ges.

Die Weisheit ist ein Lebensbaum

denen, die sie ergreifen,!!
sagt so das Alte Testament, oder:

Wer feststeht in der Gerechtigkeit,

dem gereicht es zum Leben;

wer aber dem Bosen nachjagt,

dem gereicht es zum Tode.'?
Welches sind die Quellen weisheitlicher Welterkenntnis? Die enge Beziehung
der weisheitlichen Sentenzen auf die alltigliche Lebenswelt lenkt den Blick
auf die «Erfahrung». So wurde denn vor allem von G. von Rad, einem der
Altmeister der alttestamentlichen Wissenschaft, die alttestamentliche Weis-
heit programmatisch als «Erfahrungsweisheit» beschrieben und unter dem
Begriff der «Freisetzung der Vernunft» in den Kontext einer alttestamentli-
chen «Aufklirung» geriickt'®.

11 Prov 3,18.
12 Prov 11,19.
13 G. von Rad, Weisheit in Israel, Neukirchen-Viuyn 1970.

16



Zweifellos ist die Weisheit auf Erfahrung und Erfahrbarkeit ausgerichtet.
Dennoch ist der Begriff «Erfahrungsweisheit» dem Phinomen dann nicht
ganz angemessen, wenn damit ausgesagt sein soll, dass die Weisheit ihre
Lehren unmittelbar, «empirisch» aus dem deduziert, was dem Menschen in
der Welt widerfahrt. Denn die Erfahrung, auf die sich die Weisheit beruft, ist
nicht primdr die individuelle als vielmehr die traditionelle Erfahrung: Die
Weisheit, die der «Vater» dem «Sohn» vermittelt, soll diesem die Hinsichten
und Gesichtspunkte mitgeben, unter denen ihm das, was ihm widerféhrt,
seinerseits erst zur Erfahrung werden soll. Der «Sohn» soll die innerweltlichen
Zusammenhinge als positiv und lebenserméglichend erfahren und erkennen.
Insofern ist die Weisheit — gerade in ihrer Bezogenheit auf Erfahrung —
mindestens ebensosehr Postulat wie Erfahrung, Ausdruck einer Art apriori-
schen «Ur-Glaubens».

«Wer andern eine Grube gribt, fillt selbst hinein» oder «Hochmut kommt
vor dem Fall» — beides alttestamentliche Weisheitssitze'* — das ist nicht nur
Beschreibung, das ist ebensosehr Postulat: So sollte es sein.

Dieser postulative Charakter der Weisheit lasst sich noch an unserem
eigenen Sprichwortschatz exemplifizieren. Wir sagen: «Morgenstund’ hat
Gold im Mund» und «Miissiggang ist aller Laster Anfang». Vom alltiglichen
Erleben her liesse sich auch formulieren: «Morgenstund’ ist aller Laster
Anfang» und «Miissiggang hat Gold im Mund». Doch das wird nicht zum
Sprichwort. Das mag es zwar auch geben, doch das fiihrt nicht zum Leben.
Gerade in der Verfremdung macht der Kalauer deutlich, worauf die Weisheit
zielt: auf den Erfahrungshorizont der positiven Weltzusammenhinge.

Doch auch gegeniiber Begriffen wie «Aufkldarung» und «Freisetzung der
Vernunft» ist Zuriickhaltung am Platz. Gewiss hat die Weisheit ihre ratio —
aber das haben auf ihre Weise auch Mythos und Kult. Und von einer
aufgeklarten «Autonomie der Vernunft» kann schon gar nicht die Rede sein.
Im Gegenteil: Es geht um eine in hohem Masse «gebundene» Vernunft. Auch
wenn die Weisheit auf Evidenz hin angelegt ist, bleibt es eine behauptete
Evidenz. Gerade indem die Weisheit auf Evidenz aus ist, beruft sie sich auf
Tradition: Es ist immer wieder der Vater, der seinen Sohn lehrt — und wo
einzelne Weisheitslehren mit Verfassernamen bedacht werden, sind es in aller
Regel paradigmatische Weise einer frilhen Vergangenheit, Salomo in Israel,
Ptahhotep in Agypten — oder die sieben Weisen in Griechenland. Erfahrung,
Tradition und Evidenz spielen in der Weisheit in dusserst komplexer Weise
ineinander.

14 Prov 27,27, Jes Sir 27,26 (vgl. Koh 10,8) bzw. Prov 16,18.

17



II. Die Krise der alttestamentlichen Weisheit

Zu einem bestimmten Zeitpunkt der israelitischen Geistesgeschichte gerit die
altweisheitliche Weltsicht in eine Krise, verliert diese Rationalitit ihre Evi-
denz, verliert sie die Fahigkeit, Wirklichkeit verbindlich zu erschliessen. Der
Vorgang ist nicht leicht auf eine Jahreszahl festzulegen; der Umkreis ist
jedenfalls der des Zusammenbrechens der Eigenstaatlichkeit Israels, der
Umkreis der exilisch-nachexilischen Zeit Israels. Im politischen Bereich
artikuliert sich die Krise in der Frage, wie denn Jahwe den Untergang Israels
zulassen konnte — oder hatte er Israel gar verlassen? —; im engeren Bereich der
Weisheitsliteratur entziindet sie sich vor allem an der schmerzlichen Erkennt-
nis, dass sich der fiir die Weisheit so zentrale Zusammenhang von Tat und
Ergehen oft genug nicht vollzieht. Warum muss der Gerechte leiden — warum
geht es dem Gottlosen so gut?

Zahlreiche Psalmen miihen sich um diese Fundamental-Anfrage an die
Weisheit'; literaturbildend wird sie in den Biichern Hiob und Kohelet.
Analogien finden sich in Agypten und Mesopotamien'® — und in Griechenland
formuliert sie zum ersten Mal der Elegiker Theognis: «Wie kann das gerecht
sein, dass der Gerechte, der keinerlei Frevel veriibt hat, ungerechtes Geschick
erleidet?»!

Die Frage erhebt sich da, wo die iiberlieferte ratio das konkrete Erleben
nicht mehr zu umfangen vermag, wo die Welterfahrung in Widerspruch zur
Welterwartung gerit, wo die Welt ihre innere Einheit und Geordnetheit
verloren zu haben scheint.

Besonders eindriicklich ist diese Differenzerfahrung an Kohelet zu beob-
achten: Kohelet unterscheidet zwischen dem, was er sieht, und dem, was er
weiss'®: Er sieht, dass Unrecht keineswegs notwendig ins Verderben fiihrt,
und dass umgekehrt Gerechte keineswegs automatisch das Leben gewinnen.
Er sieht, dass Frevler eine Bestattung bekommen, als wiren sie Gerechte,
wihrend Gerechte draussen vor den Toren verscharrt werden. Er sieht, dass
der Weise vor dem Toren keinen Vorzug hat; am Schluss trifft beide das
gleiche Geschick: der Tod.

15 Vgl. etwa Ps 10; 73; 94; vgl. 36; 37.

16 Vgl. wieder die 0. Anm. 9 angegebenen Untersuchungen.
17 Fragm. 743.

18 Koh 8,9ff.

18



Dennoch weiss er,

dass es denen, die Gott fiirchten, wohlgehen wird,
wihrend es dem Frevler nicht gut ergehen
und er seine Tage nicht dehnen wird®.

Doch dieses Wissen ist mit dem Erleben, dem Sehen, nicht mehr vermittelbar.

Ahnlich verhilt es sich im Blick auf die Zeit. Zwar weiss Kohelet gut
weisheitlich, dass jedes Ding seine Zeit hat?®. Doch wihrend es der traditio-
nellen Weisheit in ihrem Kontext gerade darum ging, die «richtige» Zeit zu
erkennen, stellt Kohelet fest, dass dem Menschen die Erkenntnis der richtigen
Zeit verwehrt bleibt?'. Die Krise der Weisheit ist perfekt:

»Wer kann wissen, was dem Menschen im Leben gut ist
fiir die wenigen Tage des nichtigen Daseins ?»%2

Das fiihrt zum beriihmten habel habalim, vanitas vanitatum, «alles ist eitel».
Dem Menschen bleibt nur, das kleine Gliick der Stunde zu ergreifen: Essen
und Trinken und sich’s wohl-sein-Lassen beim geliebten Weib®*. Das ist sein
«Teil» — auf den Versuch, das Ganze zu erfassen, muss er verzichten.

Hier mag noch einmal das Stichwort der «Aufklarung» ins Spiel kommen.
Wenn irgendwo im Alten Testament so etwas wie «Aufklarung» greifbar ist,
dann ist es hier, nicht bei der Etablierung der Weisheit, sondern in ihrer Krise,
da, wo sich eine eigenstindige Weltbeobachtung gegen die traditionelle
Weisheit stellt.

Doch der Versuch, das Ganze zu erfassen, gibt der Mensch nicht auf, auch
im Alten Testament nicht. Doch wo soll er ansetzen? Im Alten Testament wird
das Problem auf drei Ebenen angegangen:

a) theologisch,
b) anthropologisch, und
¢) kosmologisch.

19 Koh 8,12f.

20 Koh 3,1ff.

21 Koh 3,11.

22 Koh 7,1.

23 Koh 3,12f.; 22; 5,17f.; 9,9.

19



a) Der theologische Zugang

Die in der Krise der Weisheit aufgebrochenen Fragen: «Warum geht es den
Gottlosen so gut?» und «Warum muss der Gerechte leiden?» sind im Alten
Testament nicht primédr Fragen der Neugier oder der Bemiihung um eine
theoretische Welterklarung. Ihr primérer Sitz im Leben ist vielmehr die Klage.
Die entsprechenden Psalmen beklagen den Zusammenbruch der ratio dieser
Welt vor Gott. Sie bitten Gott um sein Eingreifen: Er ist ja der, der die
Ordnung der Welt gewihrleisten soll. Diese Psalmen klagen gleichsam bel
Gott die heile Weltordnung ein. Doch Gott bleibt stumm. So wird die Klage
zur Anklage Gottes, zum Vorwurf an Gott, besonders nachdriicklich in den
Klagen Hiobs?*. So erhebt sich an der Krise der weisheitlichen Rationalitit die
Frage nach Gott. Sie wird auch zum Argument gegen die Gerechten im
Munde der Frevler, die hamisch feststellen: «Er hat keine Hilfe bei Gott» oder:
«Er ahndet’s nicht, es ist kein Gott»*>. Wo die Welt ihre Ordnung verliert,
wird Gott zum Problem; Gott selbst scheint widerlegt zu sein.

Das fordert theologische Reflexion heraus.

In der Hiobdichtung®® beteuert Hiob seine Unschuld und beklagt sein
ungerechtes Geschick, wihrend die Freunde mit allen Mitteln eine Schuld
Hiobs zu erweisen suchen, um Hiobs Leiden zu erkldren. Unter je umgekehr-
ten Vorzeichen gehen beide Gespriachspartner vom altweisheitlichen Zusam-
menhang von Tat und Ergehen aus — und es kommt zu keiner Verstindigung:
Das «Hiob»-Problem ist auf dieser Ebene nicht zu 16sen. Die «Ldsung» ergeht
in einer mehrteiligen Gottesrede?’, in der dem Hiob in einer langen Reihe von
rhetorischen Fragen die Okonomie und Wohlgeordnetheit dieser Welt vor
Augen gefiihrt wird — gerade auch in Sachzusammenhingen, die Hiob nicht zu
iiberblicken vermag?®. Im besonderen ist von Tieren die Rede, die Gott sicher
in Handen halt; Tiere (Steinbock, Wildesel, Strauss, Wildpferd, Geier), die
geographisch in der unwirtlichen Gegend zwischen Kulturland und Wiiste
leben und in der Bildsprache des alten Orients die chaotischen Krifte symboli-
sieren, die den Kosmos dauernd bedrohen®. Selbst Nilpferd und Krokodil, die

24 Vgl. vor allem Hi 7,11-21, adhnlich aber mehrfach, implizit schon in der Verfluchung des
Tages der Geburt Hi 3,2 ff. Fiir 4gyptische Parallelen vgl. E. Otto, Der Vorwurf an Gott,
Hildesheim 1951.

25 Ps 3,3 bzw. Ps 10,4; 14,1.

26 Hi 3-41.

27 Hi 38-41.

28 Hi 38.

29 Hi 39. Vgl. O. Keel, Jahwes Entgegnung an [job, FRLANT 121, Gottingen 1978.

20



im hebriischen Text mit Namen von Chaos-Ungeheuern benannt sind*®, sind
diesem Gott unterworfen®'. Ja, wird hier gesagt, es gibt chaotische Krifte in
dieser Welt, aber Gott hélt auch sie in seiner Hand. Das gilt, auch wenn «Hiob»,
der Mensch, das nicht einsehen und nicht tiberpriifen kann. Zum Schluss sagt
Hiob: «Vom Hérensagen hatte ich von dir gehort, nun aber hat dich mein Auge
gesehen»??. Dass Gott die Welt in ihrer Ordnung hilt, wird zur Glaubensaus-
sage, die gerade da ihren Ort hat, wo ihre unmittelbare Verifizierbarkeit
dahingefallen ist. «Glaube» wird da zum Thema, wo Gottesgewissheit und
Welterfahrung nicht mehr deckungsgleich sind, sondern in ein dialektisches
Verhiltnis treten.

Einen etwas anderen Weg beschreitet die Hiobnovelle™. Unter dem Bild der
Wette zwischen Gott und dem Satan wird die Frage debattiert, ob das Bose inder
Welt im Sinne eines Dualismus auf eine widergéttliche Macht zurilickzufiihren
sei. Erzdhlend formuliert die Novelle die Antwort: Wenn der Mensch wie Hiob
sagen kann

Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen,
der Name des Herrn sei gelobt®*

oder
Das Gute nehmen wir an von Gott

und das Bose sollen wir nicht annehmen?”

—das heisst: wenn Gott nicht nur als Inbegriff des Guten gesehen wird, sondern
als der geglaubt wird, der das Leben und die Welt in all ihrer Ambivalenz trigt,
dann kann es keinen Satan geben; folgerichtig verschwindet die Figur des
Satans denn auch am Schluss sang- und klanglos aus der Erzihlung.

An diesem Punkt bahnt sich eine fiir die biblische Tradition wichtige
Modifikation des Gottesverstindnisses an: Gott ist nicht mehr nur einfach der
Garant der positiven Weltzusammenhiinge, sondern Gott ist die Instanz, die
dem Menschen erméglicht, die Ambivalenz der Wirklichkeit durchzuhalten
und in ihr zu bestehen. Die Krise der Weisheit fiihrt zu einer erheblich
differenzierteren Rede von Gott.

30 Behemot Hi 40,15 (Ziircher Bibel 40,10) und Leviathan 40,25 (Ziircher Bibel 40,20).

31 Hi 40f.

32 Hi 42,5.

33 Hi 1,1-2,10; 42,10—17. Die Hiobnovelle ist nicht nur aus stilistischen Griinden von der
Hiobdichtung abzuheben; sie zeichnet auch einen ganz anderen Hiob: Wihrend der Hiob der
Hiobdichtung sich gegen seinen Gott auflehnt, nimmt der Hiob der Hiobnovelle sein Geschick
in Gottesfurcht aus Gottes Hand entgegen.

34 Hi1,21.

35 Hi 2,10.

21



In diesen Zusammenhang gehéren auch die nicht wenigen Psalmen, die wir
heute als «Vergewisserungspsalmen» bezeichnen®®: Psalmen, die von Gott
nicht mehr nur — wie die Klagepsalmen — die Wende zum Guten erwarten,
sondern sich Gottes als Grund des Lebens gerade unter dem Eindruck einer
widerspriichlich gewordenen Welterfahrung versichern. Zu diesen Psalmen
gehort etwa der bekannte Ps 23, der in seinem «Wandern im finsteren Tal»
nicht um Rettung aus der Finsternis bittet, sondern der Gegenwart Gottes
gerade auch am dunklen Ort gewiss ist®’.

Einen andern Akzent zur Problembewiltigung setzen die ersten neun
(jingeren) Kapitel des Proverbienbuches (Prov 1—9). Hier wird, im Unter-
schied zur élteren Weisheit, die Weisheit zu einer eigenstindigen Gestalt
personifiziert. Sie beginnt selbst zu reden, zu mahnen, zu locken, um sich zu
werben. Sie wird als Gastgeberin vorgestellt, die die Voriibergehenden
anspricht und mit beredten Worten zum Tisch der Weisheit 1adt:

Hort auf mich, meine Sohne,
horet auf Mahnung, dass ihr weise werdet.

Denn wer mich findet, der findet das Leben
und erlangt Wohlgefallen beim Herrn.

Warum dies geschieht, wird am Schluss des Abschnittes deutlich, wo neben
die Frau Weisheit die Frau Torheit tritt, die — dusserlich vom «Frau Weisheit»

kaum unterscheidbar — mit umgekehrten Vorzeichen ihr Haus anpreist. Was
sie verheisst, ist verfithrerisch:

Gestohlenes Wasser ist siiss,
und heimliches Brot schmeckt gut®

— es ist das, was uns oben als die Verfremdung der Weisheit entgegentrat.
Wihrend Frau Weisheit darum wirbt, auch gegen das vordergriindige Erleben
an der Weisheit festzuhalten, ermuntert Frau Torheit dazu, der vordergriindi-
gen Erfahrung nachzugeben.

Was hat sich damit vollzogen? Die Weisheit ist nicht mehr eindeutig, es ist
strittig geworden, was wahre Weisheit ist; der Mensch steht im Widerstreit
zwischen Weisheit und Torheit, er steht vor der Entscheidung zwischen
Weisheit und Torheit. Herakles steht am Scheidewege. Auch hier wird die

36 F. Stolz, Psalmen im nachkultischen Raum, ThSt 129, Ziirich 1983.
37 Vgl. auch Ps 32; 37, 49; 62; 73 u.a.
38 Prov 8,32f.

39 Prov 9,17.

22



Entscheidung zur Weisheit zu einer Glaubensentscheidung. Hier hat denn
auch die beriihmte Formulierung ihren Ort:

Jahwefurcht ist der Anfang der Weisheit.*

Die Identitat von Weltvertrauen und Gottvertrauen ist zerbrochen. Weltver-
trauen allein reicht nicht mehr aus; um weise zu sein bedarf es der Gottes-
furcht. Die Gottesfurcht ermoglicht, auch in der Situation der mehrdeutig
gewordenen Erfahrung den Anspruch der Weisheit und des Lebens durchzu-
halten, im Vertrauen auf den, der als Schopfer der Welt den Zusammenhang
von Weisheit und Leben gerade auch im Widerstreit der Erfahrung gewihrt.

b) Der anthropologische Zugang

Im Zusammenbruch des altweisheitlichen Denkens stellt sich aber nicht nur
die Frage nach Gott, sondern auch die Frage nach dem Menschen. Kann sich
denn der Mensch iiberhaupt so (positiv) verhalten, dass er im Sinne der
Weisheit wirklich Kosmos konstituieren kann? Gibt es fiir ihn ein posse non
peccare?

Es gibt im Alten Testament prominente Stimmen, die das bezweifeln. Eine
von ihnen wird in Ps /43 laut, wo es heisst:

O Herr, hore auf mein Gebet,

vernimm mein Flehen,

in deiner Treue, in deiner Gande erhore mich!
Gehe nicht ins Gericht mit deinem Knecht,
kein Lebender ist ja vor dir gerecht.*!

Zentral wird die Frage in der Urgeschichte der Genesis (Gen 1—-11) abgehan-
delt. Die Erzdhlung vom Siindenfall*? berichtet vom Verlust des Paradieses.
Thr Thema ist: Warum lebt der Mensch der Geschichte nicht im Paradies?, und
ihre Antwort lautet: Das hingt damit zusammen, dass der Mensch vom Baum
der Erkenntnis gegessen und die Fihigkeit der Unterscheidung von Gut und
Bose gewonnen hat. Unterscheiden von Gut und Bése ist eine grundweisheitli-
che Fihigkeit. Gerade dazu wollte die Weisheit anleiten: zwischen Gut und
Bose, zwischen lebensforderlich und lebenshinderlich zu unterscheiden, fiir

40 1,7;9,10; Ps 111,10.
41 Ps 143,1f.
42 Gen 2f.

23



das Leben selber einzustehen, Verantwortung zu iibernehmen®. Solcherweise
zwischen Gut und Bose unterscheiden zu kénnen, macht den Menschen erst
eigentlich zum Menschen. _

Die Urgeschichte zcigt nun aber, dass gerade in dieser Grundfihigkeit des
Menschen gleichzeitig dessen Grundgefihrdung liegt, und die gleiche Gf‘—
schichte bringt das auch auf den Begriff: «sein zu wollen wie Gott». .
Griechenland hat fiir solche Grenziiberscheitungen des Menschen den Begriff
der «Hybris» gepragt. .

Diese Ambivalenz des Menschen zwischen Konnen und Versagen erd
dann im Fortgang der Urgeschichte illustriert — und zwar nach beiden Selte:'l.
Auf der einen Seite ist da Kain, der den Abel erschligt®, und ist d}e
Menschheit, die Tiirme bis in den Himmel baut*® — das heisst: da ist die
problematische Entwicklung der Menschheit. Auf der andern Seite ist da ?ber
auch der erste Hirt, der erste Bauer, der erste Stadtebauer, der erste Musiker,
der erste Schmied*’: da sind auch die positiven kulturellen Errungenschaften
des Menschen. Beide Seiten des Menschen gehéren zusammen und héngen
eng ineinander. '

In gewisser Analogie dazu werden spiter die Philosophen sagen, die
negative Seite des Menschseins sei der Preis fiir die Freiheit des Menschen.
Sie werden hinzufiigen, dass darum die nicht-paradiesische Welt doch die
beste von allen moglichen Welten sei. So optimistisch ist allerdings die
biblische Urgeschichte nicht. Ihre Summe zieht sie mit dem Bild der Sintflut*:
Ginge es nur nach dem Tun des Menschen — und nach dem Zusammenhang
von Tat und Ergehen —, wiire die Welt schon lange untergegangen. Dass die
Welt nach wie vor existiert und Leben gewihrt, hat einen anderen Grund; dies
beruht auf einer gottlichen Verheissung:

Ich will hinfort nicht mehr die Erde um der Menschen willen verflu-
chen.

Ich will hinfort nicht mehr schlagen, was da lebt, wie ich getan habe.

Solange die Erde steht, soll nicht aufhéren Saat und Ernte, Frost und
Hitze, Sommer und Winter, Tag und Nacht.*’

43 Vgl. dazu etwa die Erzihlung von 1. Kén 3.
44 Gen 3,5.

45 Gen 4,1-16.
46 Gen 11,1-9.
47 Gen 4,17-22.
48 Gen 6-8.
49 Gen 8,21f.

24



Dass die Welt besteht — und noch immer besteht —, ist nicht der menschlichen
Weisheit zu verdanken, sondern jener Weisheit und Zusage Gottes, die noch
anders und hoher ist als die Weisheit des Menschen. So verweist am Schluss
auch die Frage nach dem Menschen auf die Frage nach Gott.

Eine andere Linie findet sich in der priesterlichen Kultgesetzgebung des
Buches Leviticus. Gott verordnet Israel durch die Vermittlung des Mose ein
immenses Kultinstitut. Die Opfer, die da eingerichtet werden, haben alle
siihnende Funktion. Vorausgesetzt ist dabei einerseits, dass die Schuld des
Menschen als Hauptgrund dafiir angesehen wird, dass der Mensch vom Heil,
vom Leben entfernt ist, und andererseits, dass diese Schuld zu gross ist, als
dass sich der Mensch von sich aus von ihr befreien konnte. Gott selbst muss
dem Menschen die Moglichkeit der Siihne an die Hand geben. Denn erst wenn
die Schuld vergeben ist, nicht angerechnet wird, erst dann kann wieder von
Heil und «Leben» im Vollsinn des Wortes gesprochen werden. Dass hier
Schritte getan werden, an die dann im Neuen Testament, nicht zuletzt von
Paulus, angekniipft wird, ist uniibersehbar.

¢) Der kosmologische Zugang

Die Krise der Weisheit hat nicht nur die Frage nach Gott und die Frage nach
dem Menschen evoziert, sondern auch die Frage nach der Welt. Was ist es
denn um diese Welt, die offensichtlich nicht so ist, wie sie sein sollte?

Besonders eindriicklich wird das Problem exponiert in einem Lied iiber die
Weisheit in Hiob 28. Das Gedicht preist zuniichst™ die weitreichende Fihig-
keit des Menschen, den Dingen auf den Grund zu gehen. Bis in die tiefsten
Berge hinein vermag er seine Schiichte vorzutreiben, auf Pfaden, die selbst der
Falke nicht sieht und der Lowe nicht beschreiten kann. Die Hirte des Gesteins,
das Dunkel, die einbrechenden Wasser — alles, was sich ihm entgegenstellt,
vermag der Mensch zu iliberwinden, und er stdsst vor zu den grossten
Schitzen, die die Welt gewihren kann, Silber, Gold und Lapislazuli. Doch
dann kommt das grosse Aber:

Doch die Weisheit — wo ist sie zu finden?

Wo ist die Stitte der Erkenntnis?

Der Mensch kennt nicht den Weg zu ihr,

sie ist nicht zu finden im Land der Lebendigen.

50 Hi 28,1-11

25



Die Flut spricht: In mir ist sie nicht,
und das Meer spricht: Sie ist nicht bei mir.

Die Weisheit also — woher kommt sie?

Wo i1st die Stitte der Erkenntnis?

Verhiillt ist sie den Augen alles Lebendigen,
und den Vogeln des Himmels ist sie verborgen.
Abgrund und Tod, sie sprechen:

Nur ein Geriicht von ihr haben wir gehort.
Gott allein weiss den Weg zu ihr,

und er, er kennt ihre Stitte.>!

In dieser Welt ist die Weisheit nicht (mehr) zu finden. Sie ist kein Teil dieser
Welt (mehr). Es gibt sie, ja, und Gott weiss den Weg zu ihr — aber nur er. Die
Weisheit der Welt, ihr Sinn, liegt ausserhalb ihrer selbst.

Ist damit die Situation in der Welt nicht hoffnungslos geworden? Das Alte
Testament meint Nein, und dies wiederum in verschiedenartiger Weise;
genannt seien kurz die interessantesten Positionen:

In Mal 3, beim letzten Propheten des alttestamentlichen Prophetenkanons,
wird einmal die Klage dariiber laut, dass es dem Frevler gut geht und sich der
Einsatz fiir die Gerechtigkeit in dieser Welt nicht lohnt*>, Doch den angefoch-
tenen Gerechten wird gesagt, dass ihre Namen in einem Buch aufgeschrieben
seien, das dann, am Tage, da Gott einschreitet, gedffnet werde.

Dann werdet ihr wieder den Unterschied sehen
zwischen dem Gerechten und dem Gottlosen,
zwischen dem, der Gott dient, und dem, der ihm nicht dient.>

An jenem Tage wird die jetzt verborgene Weisheit (und Gerechtigkeit)
offenbar werden — auch ein Thema, das das Neue Testament wieder aufgreifen
wird.

Dieser Text zeigt — in nuce — den problemgeschichtlichen Ort des eschatolo-
gischen Denkens im Alten Testament. Vor dem Hintergrund der Krise der
Weisheit wird die Welt als vorliufige, defiziente, uneigentliche Welt erfah-
ren. Doch das ist nicht das letzte, nicht das eschaton, was die Wirklichkeit zu
bieten hat. Die Spannung zwischen Eigentlich und Uneigentlich schafft sich

51 Hi 28,12-14.20-23.
52 Mal 3,13-18.
53 Mal 3,18.

26



unter dem Bild zweier unterschiedlicher Zeiten Ausdruck: Die jetzige Zeit ist
uneigentlich, vorlaufig, heil-los. Doch in jenen Tagen wird die Welt zu ihrer
Eigentlichkeit kommen, wird das jetzt Verborgene offenbar.

«Selig, wer in jenen Tagen leben wird», formuliert ein apokrypher Psalm
Salomos*. Und die Verstorbenen? Die Antwort des spiten Alten Testaments
und der zwischentestamentlichen Zeit lautet: Sie werden auferstehen.

In jener Zeit wird dein Volk errettet werden, ein jeder, der sich
aufgezeichnet findet im Buch (des Lebens). Und viele von denen, die
schlafen im Erdenstaube, werden erwachen, die einen zu ewigem
Leben, die andern zu Schmach, zu ewigem Abscheu. Die Weisen aber
werden leuchten wie der Glanz der Himmelsfeste und die, die viele zur
Gerechtigkeit gefiihrt, wie die Sterne am Himmel.

Dann werden die Weisen, die in dieser Welt das Leben nicht gewonnnen
haben, Anteil am Leben bekommen und die, die in Torheit gewandelt sind,
den Ertrag ihrer Torheit ernten miissen.

Und in der Zwischenzeit? Fiir die Zwischenzeit ist dem frommen Juden
nach den spitalttestamentlichen und zwischentestamentlichen Schriften das
Geserz gegeben. Ist die Weisheit in der Welt nicht mehr priasent, hat der
Fromme doch im Gesetz an ihr Anteil wie es z.B. Ps I in Transformation
altweisheitlicher Redeweise formuliert:

Wohl dem, der nicht wandelt im Rate der Gottlosen,
noch tritt auf den Weg der Siinder,

noch sitzt im Kreise der Spdtter,

sondern seine Lust hat am Gesetz des Herrn

und tiber sein Gesetz sinnt Tag und Nacht.

Der ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbichen,
der seine Frucht bringt zu seiner Zeit

und dessen Blitter nicht verwelken.

Nicht so die Gottlosen,

sondern sie sind wie die Spreu,

die der Wind verweht.>®

Was friiher von der Weisheit galt, gilt jetzt vom Gesetz; jetzt ist der, der das
Gesetz hilt, der wahrhaft Weise, er gewinnt das Leben.

54 Ps Sal 17,44.
55 Dan 12,1-3.
56 Ps 1,1-4.

21



Mythisierend bringt das Jes Sir 24 ins Bild. Da wird _berichtet, dass fhe
Weisheit — seit der Erschaffung der Welt — beim Hochsten ihren Thron gehabt
habe und von ihrer himmlischen Wohnstatt ausging, um sich auf der Erde den
Menschen mitzuteilen. Von Gott selbst wird sie an Israel verwiesen, und da
ldsst sie sich denn auch nieder — im alttestamentlichen Gesetz®’. .

Wie ist die Gegenwart der Weisheit zu denken? In der Beantwortung dieser
Frage unterscheiden sich die verschiedenen Strﬁnge_des Juder.ltums. N

Fir das hellenistische Diasporajudentum, das sich auf einen positiven
Dialog mit der griechischen Tradition einlisst, ist das jl'i’dische Gesetz nichts
anderes als das, was die Griechen mit vouog und mit A0yog benannten. Das
Gesetz enthilt und vermittelt die dianoetischen Tugenden:

Von Weisheit (c6@ia) ist es so voll wie der Pison (von Wasser)
und wie der Tigris in den Tagen der Erstlingsfriichte;

von Einsicht (oUveoig) fliesst es iiber wie der Euphrat

und wie der Jordan in den Tagen der Ernte,

von Belehrung (awdeia) flutet es wie der Nil;

wie der Gihon in den Tagen der Weinlese.*®

Was die Tora sagt, ist somit im Prinzip durch die Vernunft auch allen anderen
zuginglich®. o

So wird schliesslich die Tora als die wahre Philosophie hmgestellt, mehr
noch: behauptet, dass die griechischen Philosophen, was sie er‘kanntel‘l,
letztlich bei Mose gelernt hétten. So kann denn auch eine jiidische Philosophie
entworfen werden (Philo von Alexandrien), so kann sich das EFhos "deS
Gesetzes mit stoischer Tradition verbinden (Paulus), und so wird die From-
migkeit zur GQETY, zur Tugend im klassischen Sinn (Flavius Josephus).

Kontrir dazu ist das Gesetz im pharisdisch-rabbinischen Judentum gerade
das Bollwerk gegen den Hellenismus, das Unterscheidungsmerkmal z.\-mscthen
Juden und Griechen, die den Juden eigene und nur ihnen zuganghche
Weisheit. So hat sich nach pharisaisch-rabbinischer Tradition Gott ein fiir al.le
Mal in der Tora und nur in der Tora offenbart, und der Mensch hat sein
Verhiltnis zu Gott (und der Weisheit) nur durch die Tora.

Nochmals anders sieht es der apokalyptische Strang des damaligen Juden-
tums. Hier ist der religidse Weltpessimismus so dominant geword_en, .daSS
auch fraglich wird, ob das Gesetz wirklich Anteilhabe an der Weisheit zu

57 Jes Sir 24,23.
58 Jes Sir 24,25-27.
59 Vgl. dazu auch Paulus in Rom 2.

28



vermitteln vermag. In erster Linie zeigt ja das Gesetz, dass der Mensch
tberhaupt nicht imstande ist, es zu halten. Apokalyptische Seher melden sich
zu Wort, die im visiondren Blick in die himmlische und zukiinftige Welt
sehen, dass sich die Weisheit vollends in den Himmel zuriickgezogen hat.
Dort ist sie und wartet, bis sie im kommenden Aon wieder weltbestimmend
werden kann. Das mythische Bild der vom Himmel herabgestiegenen und im
Gesetz inkarnierten Weisheit von Jes Sir 24 wird korrigiert:

Die Weisheit fand keinen Platz, wo sie wohnen konnte,
da ward ihr in den Himmeln eine Wohnstitte zuteil.
Da ging die Weisheit fort,

unter den Menschenkindern zu wohnen,

sie fand aber keine Wohnstitte.

So kehrte die Weisheit an ihren Ort zuriick

und nahm unter den Engeln ihren Sitz.

Da trat die Ungerechtigkeit aus ihren Kammern.
Sie fand die, die sie nicht suchen musste,

und liess sich bei ithnen nieder,

wie der Regen auf die Steppe,

wie der Tau auf durstig Land.®

Anteil an dieser im Himmel aufbewahrten Weisheit werden nur die Erwihlten
haben, diejenigen, die nach dem Untergang dieser Welt der Auferstehung
teilhaftig werden.

Im Prolog des Johannesevangeliums steht zu lesen, dass am Anfang der
AOYOG gewesen sei, dass durch ihn alles geworden sei, dass die Finsternis
dieses Licht aber nicht angenommen habe. Dann sei dieses Wort Fleisch
geworden. Was hier in Anlehnung an griechische Tradition Aoyog heisst, ist
nichts anderes als das, was eben im Alten Testament als Weisheit zu
beobachten war. Anders formuliert: Was der Rabbinismus in der Tora suchte
und die Apokalyptik im Ubergriff auf den kommenden Aon: die Anteilhabe an
der Weisheit und am Leben — das ist nach diesem neutestamentlichen Zeugnis
in Jesus Christus in die Welt gekommen. In iim ist die Weisheit Gottes — und
damit auch die Weisheit der Welt présent.

Unmerklich sind wir vom Thema der Weisheit in den Bereich der Theologie
gekommen; nicht erst mit dem Verweis auf den Prolog des Johannesevange-
liums, sondern schon viel friiher — eigentlich von dem Moment an, in dem von
der Krise der Weisheit zu sprechen war. Das ist kein Zufall. Denn in der Tat ist

60 Athiopischer Henoch 42.

29



im Alten Testament die Krise der Weisheit einer der Orte, an denen die
spezifisch theologische Reflexion einsetzt — ein zweiter, problemgeschicht-
lich durchaus analoger Ort ist die Krise der vorexilisch-nationalen Kultreli-
gion Israels, was darzustellen hier allerdings nicht der Ort ist. Wieweit den
Autoren der neutestamentlichen Schriften dieser Ursprungsort der Theologie
noch bewusst ist, kann hier dahingestellt bleiben; jedenfalls kniipfen die
neutestamentlichen Autoren theologisch zentral an jene Formen des Gottes-,
Welt- und Menschenverstiandnisses an, die im Zusammenhang der Verarbei-
tung jener Krisen erwachsen sind, von denen manche alttestamentlichen
Schriften noch heute beredtes Zeugnis ablegen. Insofern bewegen sich zumin-
dest indirekt noch breite Stringe neutestamentlicher theologischer Bemiithung
im Problemhorizont der geistigen (und religiosen) Bewiltigung jener Krise
der Weisheit.

Das lenkt den Blick zuriick auf die eingangs gestreifte Frage nach dem
Verhiiltnis der alttestamentlichen Weisheit zu jener Weisheit, auf die die
griechische Tradition mit ihrer «Philo-Sophie» zielte. Es wiirde den Verfas-
ser dieses alttestamentlichen Uberblicks nicht iiberraschen, wenn sich her-
ausstellte, dass im griechischen Bereich die Anfinge der Philosophie in
einem analogen Problemhorizont, im Kontext ebenfalls der Krise einer vor-
philosophischen und vor-wissenschaftlichen Weisheitstradition anzusiedeln
wiren. Auch wenn die Lehren der «Sieben Weisen» oder der Vorsokratiker
mit denen der alttestamentlich-altorientalischen Weisheit nicht einfach in-
eins gesetzt werden konnen, geht es doch in beiden Bereichen um eine
fundamental-anthropologische Bemiihung des Menschen, Klarheit iiber die
Grundzusammenhinge der Welt und tber den Ort, das Verhalten und das
Geschick des Menschen in der Welt zu gewinnen. Die zumindest seit
Hesiod etablierte Vorstellung vom gerechten Weltenherrscher Zeus, die
einige Entsprechungen zum vorexilischen Jahwe-Verstindnis aufweist, lasst
jedenfalls auch fiir den griechischen Bereich auf ein dem altorientalischen
Denken nicht unihnliches Weltordnungskonzept schliessen; und es ist nicht
zu ubersehen, dass auch dieses — wie etwa die Sophistik und die Tragddie
zeigen — in eine erhebliche Krise geraten ist. Uberlegen liesse sich sogar,
ob nicht die platonische Unterscheidung zwischen einer eigentlichen und
einer uneigentlichen Welt zwar nicht in der Problemldsung, wohl aber in
der Problemstellung mit dem eschatologischen Denken der biblischen Tra-
dition zu vergleichen wire — beides als Antwort auf die Krise eines zu
undifferenzierten weisheitlichen Weltkonzeptes. Schliesslich konnte sich
der Blick auch auf die aristotelische Verhiltnisbestimmung zwischen Weis-
heit und Philosophie richten. Wieder: Auch wenn «Weisheit» bei Aristote-

30



les nicht einfach dasselbe meint wie im Alten Testament, wird doch die
Philosophie von Aristoteles sehr eng an die Weisheit, die momtn @LA000-
@ta als das Haupt aller Philosophien, geriickt®® — und nicht zuletzt ist daran
zu erinnern, dass die Weisheit bei Aristoteles zumindest gelegentlich auch
die Jeohoywurn gprrhocogia heissen kann®?. Auf diese Weisheit sind schliess-
lich bei Aristoteles auch die Wissenschaften ausgerichtet — vor dem Hinter-
grund der Erkenntnis, dass die aiotmoig allein keine Weisheit zu vermitteln
vermag®. Erinnert das nicht an das oben zitierte Lied aus Hiob 28, das davon
spricht, dass die Weisheit noch einen anderen Urgrund hat; einen Urgrund, der
selbst durch das tiefste Vordringen des Menschen in diese Welt empirisch
nicht zureichend ergriindet werden kann? Miisste — allenfalls — die «Metaphy-
sik» des Aristoteles insgesamt und auf ihre Weise als eine gross angelegte
Auseinandersetzung mit der Krise der Weisheit angesehen werden?

Alle diese Fragen mdgen hier ohne néhere Erérterung stehen bleiben. Wie
Immer sie auch zu beantworten sind: Sie sind jedenfalls Hinweise darauf, dass
mit dem Stichwort «Weisheit» ein Problemkreis zur Debatte steht, der von so
grundsitzlich-anthropologischer Relevanz ist, dass sich auch sehr unter-
schiedliche Kulturen gendtigt sahen, sich mit ihm fundamental auseinander-
Zusetzen.

61 Nikomachische Ethik Z 1141 a 9 bis 1141 b 8; Metaphysik A 1 und 2, 980 a 21 bis 983 a
23.

62 Metaphysik E 1026 a 19; K 1064 b 3.

63 Metaphysik A 981 b 10.

3l






	Die alttestamentliche Weisheit und ihre Rationalität

