Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 46 (1987)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Histoire de la philosophie /
Geschichte der Philosophie

Le logos grec. Mises en discours, Etudes de Lettres (Lausanne), juillet-septembre 1986.

Ce fascicule comprend quatre études consacrées aux différentes formes de mises en oeuvre
du discours grec. Ce logos, ancien et permanent, «dans ’épaisseur de sa complexité, demande
a étre sans cesse redit» (p. 4), interrogé quant au contenu, mais aussi analysé en tenant compte
du jeu des formes littéraires et textuelles.

Létude de Sylvie Bonzon («Dialogue, récit, récit de dialogue: les discours du Phédon»,
p. 5-24) concerne le Phédon, un dialogue raconté dans lequel la mise en récit induit des effets
de sens tout en posant le probléme des rapports entre la narration et I'imitation. Loin d’étre le
compte rendu d’un entretien réel, afin d’éviter I'illusion mimétique, le Phédon est une fiction
¢laborée dont la vérité est celle du message socratique. Celui-ci est une invitation a la philoso-
phie en tant que pratique dialogique a la recherche de la vérité, une recherche qui doit se pour-
suivre au-dela de la mort corporelle de Socrate. Socrate meurt mais le logos doit étre immortel:
«faire le récit de ce dialogue «devant la mort> , c’est travailler a la survie du logos» (p. 10). Larti-
culation entre récit, mythe, mort, immortalité de I’ame suggere a 'auteur des réflexions, inspi-
rées de Lévinas et Blanchot, sur I'indicibilité de la mort et sur 'opposition entre la réalité pré-
sente et un ailleurs, une autre scéne ou I’Ame s’échappe pour suivre sa destinée véritable.

Larticle de Claude Calame («Hérodote sujet de son discours: littérature ou histoire»,
p. 25-48, texte de la lecon inaugurale a I’'Université de Lausanne) essaie de répondre a la ques-
tion de savoir quel est le statut de ’objet textuel que sont les Histoires d’Hérodote. Interprétées
tour a tour comme une oeuvre de «mythologue» (diseur de fables), historien, ethnographe ou
littérateur («poiétes»), le texte d’Hérodote peut étre abordé du point de vue de la problémati-
que sémiotique de I’énonciation que caractérise I’attention «focalisée sur les marques linguisti-
ques qui représentent, dans le discours lui-méme, la trace du processus de son énonciation»
(p- 27). 1l s’agit, en particulier, des indices relatifs au rapport entre I’énonciateur et ’énoncia-
taire (émetteur et récepteur effectifs du texte) et a celui entre le narrateur et le narrataire (le «je»
du récit et son destinataire éventuel). Si, a 'instar d’Homeére, Hérodote a pour but de célébrer
les hauts faits des hommes pour empécher I'oubli di au temps destructeur, de transposer les
actes humains au rang d’exploits dignes d’étre remémorés, le réle et le statut du narrateur sont
completement transformés. Il ne s’agit plus d’un Je qui s’adresse a un Tu, les Muses inspiratri-
ces, mais d’un narrateur pourvu d’identité et de nom propre qui peut se dire a la troisiéme per-
sonne (cf. prologue), qui n’a plus de narrataire précis et qui peut également intervenir directe-
ment au cours de’exposé de ’'enquéte. Ces interventions du Je a la premiére personne et au pré-
sent concernant notamment des indications sur la nature des sources d’information (visuelle,
auditive; autopsie) et des jugements sur la valeur de vérité des renseignements. Hérodote rap-
porte ainsi des discours impersonnels qui se disent a travers son propre logos. Linstance qui fait
parler ce n’est plus la Muse, mais le raconteur qu’Hérodote semble transcrire en tant que simple
intermédiaire. En réalité, Pauteur opére une assimilation des discours d’autrui et en fournit des
reconstructions fictives dans lesquelles le témoignage historique est en méme temps une oeuvre
de «poiesis».

201



Le «Chant du cygne», texte de la legon d’adieu de Francgois Lasserre p. 49-66, aborde le pro-
bleme des rapports entre dialogue socratique et connaissance philosophique chez Platon a par-
tir du dernier discours de Socrate dans le Phédon. Ce récit est comparé par Platon au chant
divinatoire du cygne qui va mourir et cette image du cygne est utilisée également par Speusippe
dans sa biographie de Platon. Suivant ce récit, Socrate, la veille de sa premiére rencontre avec
Platon, réve d’un cygne qui se pose sur ses genoux et Platon lui-méme, peu avant sa mort, se
voit transformé en cygne. C’est pourquoi, pour ses premiers lecteurs, le Phédon est aussi un
témoignage de Platon sur Platon. Le chant du cygne du dialogue est un mythe qui a pour but de
révéler la destinée immortelle de ’ame alors que son passé peut faire I’objet d’un raisonnement.
Une démonstration par l’acte se substitue ainsi a une démonstration par ’argument dans un jeu
complexe des formes du langage philosophique. Le texte platonicien du dialogue socratique
devient alors «une sorte d’organisme biologique complexe et mobile» dans lequel fond et
forme sont indissociables, «s’incarnent et se personnalisent dans la figure de Socrate vivant et
parlant» (p. 62).

Létude d’André-Jean Voelke («Santé de I’dAme et bonheur de la raison: la fonction thérapeu-
tique de la philosophie dans I’épicurisme», p. 67-87) s’appuie sur I’idée épicurienne que le dis-
cours philosophique qui ne soigne aucune affection humaine est un discours vide. Dans I'opti-
que de la théorie de la connaissance, il faut relever I'importance des prénotions ou prolepses,
généralisations d’un souvenir répété, qui sont conformes au «tupos» ou schéma en tant que
représentation homogene a la chose qui constitue un double intermédiaire entre le langage et la
réalité et entre la prénotion et la chose. Mais «faute d’une doctrine de I’abstraction instituant
une différence essentielle entre le concept et I'image, le schéma et la prénotion tendent a se con-
fondre en une représentation tenant a la fois de la notion et de 'image». Les prénotions ont sur-
tout pour fonction de «remplir» le langage qui sans elles serait vide et faux. Dans la mesure ou
les opinions, les désirs, les afflictions et les affections en général peuvent également étre vides,
le philosophe-médecin qui doit guérir des troubles doit en quelque sorte expulser et dissoudre
les croyances vides et fausses. Or la suppression des affections est 'oeuvre de la raison bienheu-
reuse car le bonheur s’inscrit «dans ’activité méme de la raison qui tend a le procurer» (p. 82).
Mais cette idée de guérison par la raison comporte une transformation du modele médical dont
elle reléve et méme une «inversion paradoxale: dissolution, purgation, amputation désignent
métaphoriquement le passage du vide a la plénitude, du manque a la possession achevée»
(p. 83). Curzio Chiesa (Geneve)

M. Vegetti, G. A. Ferrari, G. Cambiano: Il pensiero antico: nuove prospettive. Edizioni Sezione
culturale Migros Ticino, Lugano 1986.

E’ una pubblicazione che raccoglie, in un’edizione modesta, la serie dei contributi offerti in
un ciclo di conferenze sul pensiero antico organizzato a Lugano dalla Sezione culturale Migros
Ticino con la collaborazione della Societa filosofica della Svizzera italiana. Gli autori sono le-
gati dal comune intento di presentare i temi della filosofia e della scienza antiche nel loro rap-
portocon lealtre forme della cultura e con la societd antica stessa, considerando che questa, con
il suo immaginario, le sue credenze e le sue pratiche, ¢ come il terreno sul quale le prime sono
sorte e chein esse penetra. In queste analisi, come precisa Vegetti nella sua iniziale riflessione di
ordine metodologico arricchita da precisi esempi, I’antico non ¢ pit considerato come classico
o come direttamente attualizzabile, bensi come «laboratorio intellettualey. I testi filosofici e
scientifici ad es. vengono studiati non in quanto contributi da esaminare con criteri di ordine
teorico (filosofico o scientifico), ma per cercare di scoprire perche sono stati prodotti, a chi so-
no stati indirizzati, per quali obiettivi, secondo quali codici comunicativi e infine sulla base di
quali immagini o metafore, a loro volta rinvianti a pratiche concrete di vita sociale. Ne risulta

202



una visione della filosofia e della scienza estremamente ricca e che, se non ha il fascino del clas-
sico nel senso di «museo delle forme perfette», ha pero quello della realta storica quando si pre-
senta nella sua originalita unica e irripetibile, fatta di una concreta, multiforme complessita.
Vegetti affronta con questo metodo il tema della biologia aristotelica e piu precisamente del
cardiocentrismo di Aristotele, per mostrare come vi convergono e si intrecciano procedure e
componenti propriamente scientifiche a componenti antropologiche e ideologiche. Il cuore ri-
sulta cosi essere, oltre che oggettivo centro del sistema venoso, principio del calore vitale, foco-
lare - hestia - del corpo, causa della crescita e della statura eretta, principio della vita e delle fa-
colta percettive, primo e unico come lo sono il Primo motore su scala cosmica e il monarca e il
capofamiglia su scala sociale. In altri densi contributi Vegetti esamina poi il tema del rapporto
tra anima e corpo seguendo un itinerario che va da Omero a Plotino, e il tema dell’educazione
delle passioni da Platone a Galeno.

Ferrari svolze invece una serrata analisi e ricostruzione dell” atteggiamento dei greci nei con-
fronti della tecnica distinguendo e approfondendo le successive tradizioni nelle quali tale atteg-
giamento si e tradotto, da quella costruttiva, a quella meccanica a quella pneumatica e infine
alla loro sintesi nella trattatistica meccanica che sorge attorno alla meta del 111 sec. a. C. con-
temporanea della nascita di quella nuova figura di tecnico che € il meccanico antico. Da un lato
l'autore sottolinea 'originalita della tecnica antica e del sistema di valori che presuppone,
dall’altro indica pero anche la sua importanza nella cultura occidentale nel senso di una conti-
nuita del paradigma tecnico greco che dura fino all’eta moderna, dalla reviviscenza del mecca-
nico antico nella figura dell’ingegnere rinascimentale, alle tracce del concetto antico di tecnica
che si riconoscono sin nella Encyclopédie.

Con Cambiano si € invece introdotti ai problemi della matematica antica. Dopo una rifles-
sione critica sulla tesi del «miracolo greco» applicata alla matematica I'autore pone il problema
della geometria preeuclidea, della sua esistenza, delle sue modalita e quindi di un suo confron-
to e delle sue differenze con quella grande maestra dell’Occidente che & stata la geometria degli
Elementi di Euclide. Tracce della prima sono riconosciute dall’autore in Ippocrate di Chio e nel
noto dialogo tra Socrate e lo schiavo che Platone presenta nel Menone. Qui infatti si scopre un
esempio di percorso che non procede in modo assiomatico e deduttivo, bensi per posizione di
problemi, per riduzione di un problema complesso ad uno piu semplice - anagoghe - e infine
per errori e confutazioni prima di giungere alla soluzione. E’ un’altra geometria, che ha prece-
duto alungo quella euclidea anche se poi questa ne integrato i risultati in una struttura formale
che da Platone in poi si € progressivamente imposta come normale e unica. Il contributo di
Cambiano si completa poi in una riflessione sul rapporto critico nel quale Platone pone geo-
metria e dialettica, sul nesso tra critica platonica alla geometria deduttiva e critica platonica
della scrittura e infine sulla filosofia della matematica in Proclo.

Dalla filosofia, alla scienza, alla tecnica sono dunque sempre temi centrali del pensiero anti-
co ad essere esplorati secondo prospettive maturate in questi ultimi decenni. I diversi contributi
non soltanto ricollocano la cultura antica entro la sua originalita per mostrarcela nella sua giu-
sta distanza dalla nostra, ma pongono anche, per un effetto di ritorno, un interrogativo alla ri-
cerca filosofica odierna. La messa a fuoco cosi chiara e efficace di componenti derivanti da
pratiche sociali e da presupposti antropologici e ideologici nel discorso filosofico e scientifico
antico induce quasi inevitabilmente a interrogarsi in termini analoghi e a cercare di assumere
un analogo sguardo sulla ricerca odierna per tentare di vedere in che modo e in che misura simi-
li componenti agiscono oggi dentro il discorso teorico. Sarebbe infatti per lo meno affrettato
sostenere che cio € potuto avvenire solo in uno stadio iniziale e ormai superato della scienza e
della filosofia. Vedendo in modo nuovo che cosa sono state la filosofia, la scienza e la tecnica
nel mondo antico vi € la possibilita di orientarsi a vedere in modo nuovo che cosa sono oggi.

Brenno Bernardi (Lodrino TI)

203



Karen Gloy: Studien zur Platonischen Naturphilosophie im Timaios. Konigshau-
sen + Neumann Verlag, Wiirzburg 1986.

Die vorliegende Studie unternimmt den Versuch, im Rahmen einer Auslegung der eikds-
logos-Theorie die einzelnen Momente der methexis von Ideenwelt und Sinnenwelt zu explizie-
ren. Dies geschieht anhand einer eingehenden Erdrterung des von Platon selber hierfiir vorge-
schlagenen Losungsmodells, namlich des Urbild-Abbild-Verhaltnisses.

Die «allgemeine Bildanalyse» (15-17) fiithrt zu dem Resultat, dass das Urbild einerseits onto-
logisch als selbstindiges {iber das Abbild dominiert und als dessen Bedingung fungiert, wah-
rend es andererseits epistemologisch nur aus diesem zu erschliessen ist. Um das Verhaltnis von
Urbild und Abbild genauer zu bestimmen, werden sie in ihrer «partialen Identitit und Diffe-
renz» (50-51) dargelegt. Dies geschieht unter Zuhilfenahme Wittgensteinscher Termini, nam-
lich von «Form der Abbildung» und «Form der Darstellung». «Form der Abbildung» meint
dasjenige, was unter Beachtung «gradueller Differenz» in der Bestimmung der Ahnlichkeit
von Urbild und Abbild gleichbleibt. «Form der Darstellung» meint die Komponente, die auf
das Medium der Darstellung zuriickgeht und verantwortlich ist fiir eine Vielzahl der Abwei-
chungen von der Norm.

Dies hat insofern entscheidende Konsequenzen fiir die Vermittlungsglieder, als nun ver-
standlich wird, wie «aus der Verfassung der Welt, . . . sofern sie in die Funktion eines Abbildes
gebracht wird, ihr Vorbild und dessen Struktur» (17) erschlossen werden kénnen.

Fiir das «Paradigma der Welt» (17-26) folgt daraus, dass es ein durch rationale und mathe-
matische Gesetze bestimmtes, fiir sich selbst bestehendes und sich selbst begriindendes Ver-
nunftsystem ist (causa finalis), das sich ontologisch wie auch epistemologisch aus dem sinnlich
wahrnehmbaren Kosmos abstrahieren lasst. Damit iibernimmt es die Funktion eines «Konsti-
tutionsprinzips» (21) fiir die Welt.

Fiir das Abbild folgt, dass es nur in Form des eikos logos erkannt werden kann, d. h. das tiber
es nur eine wahrscheinliche Rede moglich ist. Sie ist begriindet in der chora, dem materiell er-
fillten dynamischen Raum (vgl. 29), der - wie Gloy nachweist - «die Matrix der Représenta-
tion der Ideen» (81) ist, also das, worin diese mehr oder weniger deutlich erscheinen. Er bildet
alsdritte Gattung neben den Ideen und dem real Seienden den « Ermdéglichungsgrund» (31) des
Werdens, wiewohl er weder durch die Wahrnehmung noch durch das Denken zu erfassen ist,
sondern nur durch die «Traumwahrnehmung», die als «Moglichkeitsvorstellung» (30) zu ver-
stehen ist.

Weiteres Thema der Arbeit neben dem Raum ist die von Platon gegebene Definition der Zeit,
nach der diese «das in Zahlen fortschreitende donische Abbild des im Einen verharrenden
Aeon» (37d) ist. Gloy versucht in einer eingehenden, allen Aspekten dieser Definition gerecht
werdenden Interpretation die Rolle der Zeit hinsichtlich des intelligiblen und des sinnlichen Be-
reiches zu bestimmen, und zwar so, dass die Zeit - im Unterschied zum Raum - nicht als «Form
der Darstellung», sondern als «Form der Abbildung» erscheint. Aus dieser Uberlegung wird
nicht nur ihre grundsitzliche Differenz zum Raum sichtbar, sondern gleichzeitig ihre «Vermitt-
lerrolle» zu dem Ubersinnlichen und Sinnlichen.

Die Arbeit ist sehr sorgfaltig und systematisch erstellt - dies zeigt sich besonders an der stren-
gen Gliederung des Inhaltes, an der fast vollstdndigen Erarbeitung der Literatur (vgl. Litera-
turverzeichnis 97-105) wie auch an der Diskussion diverser Schwierigkeiten in der Erklarung
relevanter Theorien Platons -, gelegentlich gewinnt man aber den Eindruck, dass Anleihen bei
Theorien neuzeitlicher Philosophie, insbesondere der Kantischen, gemacht wurden, so z. B.
bei der Bestimmung des Raumes. Rigo Soder (Freiburg i. Br.)

204



Jorge J. E. Gracia: Introduction to the Problem of Individuation in the Early Middle Ages.
Analytica. Philosophia Verlag, Miinchen/Wien 1984,

Das vorliegende Buch schliesst Liicken in der Philosophiegeschichtsschreibung: Fiir einmal
ist nicht das Universalienproblem von Abaelard bis Ockham Thema, sondern das dazu kom-
plementdre Problem des Individuums (particulare, singulare), das zu unrecht, wie auch dieses
Buch zeigt, im Schatten der Universalienthematik stand. Zudem diskutiert Gracia das Indivi-
duationsproblem im Frithmittelalter und widerlegt damit die Ansicht, dass es erst bei ausgear-
beiteten realistischen Standpunkten, etwa bei Thomas von Aquin oder bei Duns Scotus, auf-
tauche, wenn sich z. B. die Frage stellt, in welchem Sinne man vom Sein des Individuellen spre-
chen konne, wenn doch das Sein in erster Linie dem Allgemeinen zugesprochen werden miisse.
Nach weitverbreiteter Ansicht verschwindet im 14. Jahrhundert dann das Individuationspro-
blem wieder gemaiss der Devise, die Ockham sinngemadss so formuliert: Jedes ausserhalb der
Seele Seiende ist von sich selbst her Einzelnes. Man miisse daher, statt nach dem Grund der In-
dividuation, eher fragen, wie es moglich sei und worin es griinde, dass etwas allgemein ist (Sen-
tenzenkommentar I, d. 2, q. VI; Opera theologicall, S. 197). Dass das Problem damit nicht
einfach Anathemaist, zeigt z. B. in der Philosophie der Neuzeit Leibniz’ Begriff der individuel-
len Substanz und Kants Unterscheidung von Anschauung und Begriff. In etwas veranderter
Fragestellung ist das Problem, wie auch Gracia zeigt, auch im 20. Jh. prisent. Dass es sehr hef-
tig umstritten ist, etwa in der analytischen Philosophie, wird sofort deutlich, wenn man die
sechs Aspekte anfiihrt, dienach Gracia fiir das Problem konstitutiv sind: Da sind einmal Inten-
sion (Unteilbarkeit, Unterscheidbarkeit, Division, Identitat, Impradikabilitat) und Extension
des Individuenbegriffs zu nennen. Beziiglich der Extension reichen die Thesen von «Alles Sei-
ende ist ein Individuum» bis hin zu «Kein Seiendes ist ein Individuum». Der dritte Aspekt hebt
auf den ontologischen Status der Individualitit ab, also auf die Frage, ob in allen Naturen das
Individuum als solches etwas zur natura communis hinzufiige. Die weiteren drei Aspekte wer-
den durch die Fragen nach einem Individuationsprinzip, nach der Unterscheidbarkeit von In-
dividuen und nach den Eigennamen und deiktischen Ausdriicken festgelegt. Heute werden die-
se Fragen naturgemadss in der Logik und in der analytischen Philosophie idealsprachlicher und
normalsprachlicher Richtung (z. B. Strawson: «Individuals») unter den Themen: Namens-
theorie (singuldre Terme), Kennzeichnungstheorie, Identitit und Modalitit im Zusammen-
hang mit dem Prinzip der logischen Identitdt und dem principium identitatis indiscernibilium,
verhandelt.

Gracia versteht sein vorliegendes Buch als historischen und systematischen Beitrag. So be-
ginnt er denn mit einem knapp 50seitigen systematischen Abriss des Problems, in dem er auch
den terminologischen Rahmen der darauf folgenden 200seitigen historischen Ubersicht iiber
das Individuationsproblem im Friithmittelalter (von Porphyr bis zur Ubersetzung der Araber)
absteckt, in welchem er bei jedem Autor die genannten sechs Aspekte unterscheidet und be-
handelt.

Die historische Abhandlung, die immer als systematischer Diskussionsbeitrag verstanden
wird, beginnt mit Boethius, dessen Theorie der Individualitit nicht nur iiber die Vetus Logica,
sondern auch iiber die Trinitdtsproblematik (De trinitate) den mittelalterlichen Schulbetrieb
entscheidend geprigt hat. Gracia konstatiert denn auch eine «Standard theory of individuali-
ty» (STI), die ihren Ursprung bei Boethius und naturgeméiss Porphyr hat und mit geringfigi-
gen Variationen von Johannes Scotus Eriugena, Odo von Tours, Anselm von Aosta, Adelard
von Bath, Clarembald von Arras, Wilhelm von Champeaux, Thierry von Chartres, mit stirke-
ren Abweichungen von Gilbertus Porretanus, dem subtilsten Individuationstheoretiker des
Frithmittelalters (S. 175) und Johannes von Salisbury vertreten und schliesslich von Abaelard
teilweise scharf kritisiert wird. Gracia nennt vier Charakteristiken von STI:

1. Individualitit ist eine Art Differenz oder Distinktion.
2. Substanzen und nur Substanzen (keine Akzidenzen) sind individuell.

205



3. Das Individuationsproblem wird nicht geniigend unterschieden vom Problem der indivi-
duellen Unterscheidbarkeit.

4. Annahme einer akzidentellen oder Biindel-Theorie der Individuation.

Geht STI von der theologischen Exposition in Boethius’ «De Trinitate» aus, so ist die Kritik
von STI durch Abaelard und teilweise durch Johannes von Salisbury auch an Boethius orien-
tiert, eher aber an dessen Porphyr- und Aristoteles-Kommentaren. Diese stiitzen sich auf den
logischen Begriff des Individuums als «impraedicabile de multis», kritisieren das akzidentelle
Individuationsprinzip und weiten Individualitdt auf alles Seiende, Substanzen und Akziden-
zen, aus.

Gracia formuliert abschliessend zur generellen Entwicklung zwei Resultate. Im Frithmittel-
alter zeigte sich ein fortschreitendes Bewusstsein der Komplexitit beziiglich des Problems der
Individualitat. Zweitens lédsst sich eine von Gracia als «nominalistisch» bezeichnete Tendenz
ausmachen, in der Individualitat als mindestens so wichtig fiir die Beschreibung der Welt ange-
sehen wird wie Universalitit (S. 275). Diese «general conclusions», die eher als trivial und iiber-
all nachlesbar anmuten, machen beileibe nicht das Niveau und den Wert dieses Buches aus: Es
ist systematisch sehr anregend und betritt historisch vielfach Neuland. Man erfihrt auch eini-
ges liber die Begriffsgeschichte. So wird z. B. von Gilbertus Porretanus das Universale mit ei-
nem im klassischen Latein sehr haufigen Adjektiv angesprochen: «dividuum». Hatte man die-
sen Ausdruck beibehalten, so wire der Konnex von Individuationsproblem und Dividuations-
problem immer einleuchtend und zum Beispiel die Platon-Aristoteles-Kontroverse immer auch
vom zugrundeliegenden Individuationsbegriff her, und nicht vorab vom Sein des Allgemeinen,
aufschliessbar gewesen. Peter Schulthess (Ziirich)

Brenno Bernardi: Studio sul significato di «esse», «forma», «essentia» nel primo libro dello
Scriptum in libros Sententiarum di San Tommaso d’Aquino. Peter Lang, Berne 1984.

Latheése de B. Bernardi est une étude rigoureuse et compléte du lexique de I’étre que Thomas
d’Aquin utilise dans le premier livre de son commentaire des Sentences. Dans cette oeuvre, qui
se situe au début de la carriere de Thomas, on constate une présence constante de termes
comme «esse», «essentia», «ensy», «formay et «actus» et de certaines formules métaphysiques,
comme par exemple «forma facit esse in actu» ou «vivere viventibus est esse». La difficulté du
travail provient du fait que, dans les Sentences, le vocabulaire métaphysique se présente dans le
cadre figé de ’enseignement du commentateur. Dans le De Ente et Essentia et dans le De Princi-
piis naturage, Thomas proposera plus tard une clarification systématique des mots qu’il avait
utilisés pour dire I’étre.

Pour Thomas, comme pour Aristote, ’étre est dit de plusieurs manieres. Un certain privilege
est accordé a I’&tre en tant que vrai, qui dépend de ’Ame et de I'intellect créé. Létre est aussi
l«actus essentiae», car 'essence communique immédiatement ’étre au sujet qui la possede, et
la «quidditas vel natura rei», c’est-a-dire ce qu’est la chose signifiée par la définition.

Le vocabulaire métaphysique de Thomas se transformera dans les oeuvres successives, mais,
comme le dit Pauteur dans sa conclusion, I’étude de I’évolution lexicale ne peut pas faire abs-
traction de ’examen du cadre problématique dans lequel la pensée de Thomas s’est formée.

Curzio Chiesa (Geneve)

Paulus Venetus: Logica Parva. Translation of the 1472 Edition with Introduction and Notes by
Alan R. Perreiah. The Catholic University of America Press Washington, D. C.; Analytica.
Philosophia Verlag, Miinchen/Wien 1984.

Der Augustiner Paulus Venetus, alias Paolo Nicoletto da Udine (c. 1369-1429), gilt als der
letzte grosse «moderne Logiker». Bochenski, der das Interesse an Paulus Venetus im 20. Jh.
weckte, riihmt seine «Logica magna» als «wahrscheinlich das grésste systematische formal-

206



logische Werk des Mittelalters» '. Die sogenannte «Logica moderna» ist die Lehre von den
proprietates terminorum, die bei Petrus Hispanus und Wilhelm von Shyreswood lehrbuchmas-
sig ausgebildet wurde und zurecht als iiber das Aristotelische Organon hinausgehende eigentli-
che Errungenschaft der mittelalterlichen Logik gilt. Nach seiner Ausbildung in einem Oxfor-
der Konvent brachte Paulus Venetus neben einem sidkular-averroistischen Aristotelismus die-
senin Oxford und Paris beheimateten «Terminismus» kurz vor 1400 (Riickkehr: 1393) nach Ita-
lien, genauer nach Padua, wo er mehr als 25 Jahre lang lehrte. Den langsamen Verfall der scho-
lastischen Logik nach Paulus Venetus konnten weder seine Paduaner Schiiler Paul von Pergola
(gest. 1451) und Cajetan von Thiene (1387-1465) aufhalten noch kurze Bliitezeiten in Frank-
reich (Montaigu und Paris) von etwa 1490 bis 1530 unter dem Hauptreprdsentanten Johannes
Maior (1469-1530), zu dessen Schiilerschaft auch Johannes Calvin zdhlte, und in Spanien (Al-
cala und Salamanca) von 1530 an unter dem fithrenden Thomisten Dominicus Soto
(1494-1560) riickgédngig machen.

Die humanistisch-rhetorische Logik der «Sprachdialektik», durch Agricola (1444-1485)
und Lorenzo Valla (1407-1457) mit grosser Polemik in Szene gesetzt und von Ludovico Vives
(1493-1540), Melanchthon (1497-1560) und schliesslich Petrus Ramus (1515-1572) verbreitet,
verketzerte diese mittelalterlichen Errungenschaften, was im Spott tiber den Titel zum Aus-
druck kommt, unter dem diese Traktate erschienen: Parva logicalia. Damit sind jeweils die
«Summulae logicales» des Petrus Hispanus gemeint, welche Schrift in unzdhligen Auflagen er-
schien und als insbesondere fiur Einfiihrungskurse geeignetes Lehrbuch galt, oder dann einzel-
ne Traktate oder Themen daraus >. Deutet noch der «grosste Katholik des 16. Jh.», Johannes
Eck (1486-1543), das «parvus» in Absetzung von der sogenannten «Logica magna» (auch «Lo-
gica maior») des Aristoteles, worunter das Organon und die Kommentare dazu verstanden
wurden * , so kontaminiert dann 1520 Vives den Titel kurzerhand zu «prava logicalia» (schiefe
Logik) 4. Auch Thomas Morus (1478-1535) lasst 1515 in einem Brief an Dorp keinen Zweifel
dariiber aufkommen, dass Titel und Inhalt der «Parva logicalia» iibereinstimmen: Sie hiessen
so, weil ihr Inhalt wenig Logik enthalte 3 Weshalb so wenig Logik enthalten sei, prazisiert Me-
lanchthon dann 1555 in seinen «Erotemata dialectices»: «Man hat der Aristotelischen Dialek-
tik eine wahrhafter grammatische als dialektische Doktrin hinzugefiigt, die man <Parva Logi-
calia> nennt, in der ziigellos Regeln angehduft werden und unentwirrbare und nutzlose Laby-
rinthe erdichtet werden.»

Der vorliegende Text nun, die sogenannte «Parva Logica» des Paulus Venetus gehort zu die-
ser Sorte Einfiihrungsliteratur an der Wende vom 14. zum 15. Jh. In der Einleitung sagt Paulus
Venetus: «Ich stellte ein fiir die jungen Studenten niitzliches Kompendium aus mehreren Trak-
taten zusammen» (compendium utile construxi iuvenibus pluribus divisum tractatibus). Die

1 I. M. Bochenski, Formale Logik, 4. Aufl., Freiburg/Miinchen 1978, S. 185.

2 Manchmal aber auch Marsilius’ von Inghens (1330-1396) « Textus dialectices». Vgl. dazu:
A. Seifert, Logik zwischen Scholastik und Humanismus, Miinchen 1978, S. 14, 105.

3 Zit. in Seifert, S. 105.

4 Seifert, S. 51.

5 «Caeterum liber ille parvorum Logicalium (quem ideo sic mihi appellatum puto, quod pa-
rum habeat logices)», in: Thomae Mori Opera Omnia Latina, Frankfurt und Leipzig 1689,
Nachdruck Frankfurt 1963, S. 287.

6 «Addita est Aristotelis Dialecticae, doctrina verius Grammatica quam Dialectica, quam
nominaverunt Parvalogicalia, in qua dum praeceptaimmodice cumularunt, et labyrinthos
Inextricabiles, sine aliqua utilitate finxerunt . . .» (Erotemata Dialectices, in: Corpus Re-
formatorum XIII, S. 750).

207



Traktate behandeln: Noticia (Terminus, Propositio, Syllogismus), Suppositio, Illatio, Proba-
tio, Obligatio und Insolubilia. Der Titel «Parva Logica» stammt allerdings nicht vom Inkuna-
beldruck (Venedig 1472) 7, der keinen Titel hat. Im Werk selbst ist die Rede bloss von «Sumu-
lae» (S. 162, 190), was dann Perreiah einfach mit «small logic book» libersetzte, ohne dafiir
Griinde zu nennen. Offenbar schien Perreiah dieser Name geeignet, weil Paulus Venetus dane-
ben noch eine «Logica magnay (Venedig 1499) verfasste, die zwar dieselben Themen, allerdings
weit ausfithrlicher und insbesondere mit Referat der zeitgendssischen Diskussionen behandel-
te, so dass sie von Perreiah eine «Anthologie der Logik des 14. Jh.» (S. 13) genannt werden
konnte ®.

Perreiah ist in seinen einleitenden Essays (S. 1-117) zu den einzelnen Traktaten der «Logica
Parva» mit dem Problem von Melanchthon beschéftigt: In welchem Verhaltnis stehen diese
acht Traktate zur Grammatik? Die mittelalterliche Logik ist fiir Perreiah keine moderne for-
male Logik im Sinne eines Kodifikates aller moglichen Formen eines rationalen Diskurses, also
kein idealsprachliches, formalisiertes System, sondern eine Theorie der logischen Form. Die
Theorie der logischen Form ist fiir die Scholastiker nach Bochenski und Perreiah die Theorie
der Syncategoremata. Exemplarisch formuliert Johannes Buridan dieses mittelalterliche Ver-
standnis der logischen Form: «Insoweit hier von Form und Stoff die Rede ist, versteht man un-
ter dem Stoff der Aussage bzw. der Konsequenz die rein kategorematischen Termini, d. h. die
Subjekte und die Préddikate, unter Ausschliessung der synkategorematischen, welche zu ihnen
hinzugefiigt sind, durch welche sie verbunden, verneint oder verteilt werden und ihnen eine be-
stimmte Form der Supposition gegeben wird. Man sagt aber hier, dass zur Form alles (ibrige
gehort.» % So ist die Theorie der logischen Form keine idealsprachliche formale Logik, son-
dern eine Theorie der Syncategoremata der natiirlichen Sprache, hier des mittelalterlichen La-
teins.

Die Suppositionslehre, das Herzstiick der «Logica moderna», ist dann in Perreiahs Interpre-
tation der «Logica Parva» keine formallogisch-semiotische Theorie (S. 34), also keine syntak-
tische (Moody, Boehner, Bochenski), keine semantische (Perreiah 1971) und keine pragmati-
sche (Kneale, De Rijk) Theorie, sondern eine Theorie der logischen Form, insofern sie die logi-
sche Form der Sétze, also z. B. des Synkategorema «est», in einer natuirlichen Sprache offenbar
macht (S. 35, 45). Von daher lasst es sich auch begreifen, dass Perreiah mit keinem Wort auf die

7 Nachdruck im Olms-Verlag unter dem Titel: Paulus Venetus, Logica, Hildesheim/New
York 1970. Bochenski (loc. cit., Anm. 1, S. 560) betitelt die Ausgaben Mailand 1474 und
Venedig 1488: «Summulae seu Logicae Institutiones».

8 Die «Logica Magna» wird sukzessive ediert: 1971 gab Perreiah den « Tractatus de Supposi-
tionibus» heraus (mit Ubersetzung, St. Bonaventure 1971) und 1976 folgten Marilyn
Mc¢ Cord Adams und F. de Punta mit der Edition des 10. (De veritate et falsitate proposi-
tionis) und 11. (De significato propositionis) Traktats: Logica Magna of Paul of Venice,
Fasc. 6.2, Oxford 1976. Obwohl schon 1970im Ms. fertiggestellt, wurde der « Tractatus de
Terminis» erst 1979 von Norman Kretzmann mit einer englischen Ubersetzung herausge-
geben: Pauli Veneti Logica Magna. Prima Pars. Tractatus de Terminis. Edited with an
English Translation and Notes by N. Kretzmann. Published for the British Academy by
the Oxford University Press, 1979. Vgl. zum Vergleich von «Logica Magna» und «Logica
Parva» im vorliegenden Buch den Appendix «Concordance Logica Parva - Logica Mag-
na» (S. 327-343).

9 Bochenski, loc. cit., S. 181; vgl. auch: Jean Buridans Logic. The Treatise on Supposition.
The Treatise on Consequences, ed. P. King, Dordrecht 1985, S. 194.

208



inder Literatur strittige Frage, ob Paulus Venetus ein Realist 10 oder ein Nominalist ' sei, ein-
geht. Die Suppositionslehre, insbesondere die Theorie der Suppositio simplex 12 (steht der
Term fiir eine res universalis oder fiir eine intentio animae?) gibt namlich fir die Frage nach
dem Sein von Universalien nur Aufschluss, wenn sie als semantische Theorie verstanden wird.
Von daher lasst es sich auch erkldren, dass der Terminismus sowohl im Realismus als auch im
Nominalismus verbreitet war.

Dieses Verstandnis der «Logica Parva» als Theorie der logischen Form der natiirlichen Spra-
che zeigt sich auch in der Consequentia-Lehre. Die consequentiae werden von der «nota ratio-
nis» (ergo, igitur) der lateinischen Sprache her definiert und die Regeln der Konsequenz formu-
lieren die logische Form dieser Synkategoremata. Die Konsequenzen sind nicht einfach Deduk-
tionen (kontextunabhéangige rein formale Schliisse), sondern umfassen auch materiale und un-
glltige Schlisse. Demzufolge sind auch die Regeln fiir die Konsequenzen nicht bloss formallo-
gische Umformungen (Metatheoreme in einem formalen System), als was sie seit Moody 13 oft
in modernen Untersuchungen der mittelalterlichen Konsequenzenlehre dargestellt werden,
sondern eben bloss nichtdeduzierbare Regeln des Ubergangs von einem Antecedens zu einem
Consequens (igitur, ergo).

In Perreiahs origineller Interpretation der Theorie der Obligationes, dieses oft vernachlas-
sigten Traktates der Logica moderna, der auf die «Topik» des Aristoteles zuriickgeht, erschei-
nen die Obligationes als pidagogische Ubungsgespriche und -argumente zur Bestimmung der
logischen Form von Sitzen (S. 83). Nach Perreiah sind Obligationen und deren Regeln in Exa-
mensgespriachen in Logik angewendet worden, wo es an den Tag kommen sollte, ob die Studen-
ten die logische Form bestimmen kénnen und ob sie die Verifikations- und Beweisarten (Reso-
lutio, Expositio, Officiatio und Descriptio) und Konsequenzregeln beherrschen.

Zur Textedition ist schliesslich zu bemerken, dass mir die stichprobenweise tiberpriifte Uber-
setzung iiberzeugend erscheint. Wo Ubersetzungsschwierigkeiten auftauchen, z.B. in der
Theorie der Konsequenzen (bonae, validae, usw.), ist jeweils der lateinische Ausdruck in Klam-
mern beigefiigt. Ubersetzungsgrundlage ist die Ausgabe Venedig 1472, Perreiah hat aber das
fritheste Manuskript (1401) beigezogen und, wo nétig, die Manuskript-Ergédnzungen im Text
angebracht. Die Beriicksichtigung von weiteren 80 Manuskripten ergab, dass «the 1472 Edition
faithfully represents the manuscript tradition» (S. 12). Anmerkungen zum Text sind nur relativ
wenige gemacht. Verstandlich ist, dass Perreiah die zeitgenodssischen Quellen nicht nennt, da
der Stand der Forschung dies noch kaum zuldsst (S. 16). Weniger verstindlich ist mir jedoch,
dass Verweise auf Aristotelesin den Anmerkungen nicht genauer (etwa in der Bekker-Zihlung)
gegeben werden als im Text von Paulus Venetus selbst. Bedauerlich erscheint weiter, dass der la-
teinische Text, der zwar leicht greifbar, aber schwer lesbar ist (Inkunabeldruck), in einer so um-
fassenden (120 Seiten Einfithrung, 200 Seiten Text, Appendix, Bibliographie, Register) und zu-
dem teuren Ausgabe nicht mitgedruckt wurde. Es wire auch wiinschenswert gewesen, wenn das
Buch eine Bibliographie der logischen Werke von Paulus Venetus enthielte. So findet man nicht
einmal die Edition des «Tractatus de Terminis» aus der «Logica Magna» von Kretzmann (zit.
Anm. 8) verzeichnet. Zudem spricht Perreiha S. 9 von vier logischen Werken des Paulus Vene-
tus, obwohl bereits andere im Reprint bei Olms (Hildesheim) erschienen sind und Kretzmannin
seiner Edition deren neun aufzahlt (S. XV/XVI). Peter Schulthess (Ziirich)

10 A. Seifert, loc. cit., S. 35.

11 G.Nuchelmans, Late-Scholastic and Humanist Theories of Proposition, Amster-
dam/Oxford/New York 1980, S. 7.

12 Inder «Logica parva» ist, im Gegensatz zur «Logica magna», die Suppositio simplex nicht
erwahnt.

13 E. A. Moody, Truth and Consequence in Medieval Logic, Amsterdam 1953.

209



Studia Spinozana, vol. 1 (1985): Spinoza’s Philosophy of Society. Walther & Walther Verlag,
Alling 1985.

Spinoza suscite un intérét toujours plus grand chez les philosophes et les historiens de la phi-
losophie de toute la planete. Mais, il y a peu de temps encore, les études spinozistes se faisaient
dans plusieurs domaines assez cloisonnés: il y avait des traditions frangaise, anglo-saxonne,
italienne, néerlandaise ou allemande d’interprétation de Spinoza, qui n’avaient que des con-
tacts limités entre elles. Les colloques organisés a ’occasion du 300¢me anniversaire de la mort
de Spinoza, en 1977, puis du 350¢me anniversaire de sa naissance, en 1982, ainsi que les publica-
tions collectives qui s’en sont suivies, ont manifesté la richesse de ces diverses traditions et les
ont mises en contact. C’est pourquoi, a c6té d’une revue telle que les Cahiers Spinoza, s’est
imposée la création d’une revue vraiment internationale consacrée au philosophe.

Les langues utilisées dans les Studia Spinoziana sont le francais, I'anglais, ’allemand et I’ita-
lien. Chacun des articles principaux est résumé dans I'une des autres langues que celle dans
laquelle il est écrit. Le volume s’organise selon la division générale suivante: théme central, arti-
cles sur d’autres questions, documents de ou sur Spinoza, informations sur les activités spino-
zistes dans le monde, et recensions d’ouvrages d’études spinozistes. La présentation générale
est claire, bien que, malheureusement, la typographie de ce premier numéro ne soit pas encore
parfaitement au point: on trouve de trés nombreuses coquilles, qui sont probablement des
défauts de jeunesse et qu’on peut espérer voir disparaitre dans les numéros suivants.

Le théme de ce premier volume, la philosophie de la société chez Spinoza, est traité par une
douzaine d’articles de spécialistes de Spinoza, qui abordent les différents aspects du sujet: les
questions de I’économie, du droit, des fondements de la société, des formes de gouvernement,
du rapport entre politique et religion, ou entre politique et éthique, ainsi que des formes du dis-
cours philosophico-politique. L’'intérét n’est pas exclusivement historique, mais souvent lié aux
questions actuelles - I’article de D. J. Den Uyl, par exemple, confronte la doctrine de Spinoza a
celles de F. A. Hayek, de J. Buchanan, et de R. Axelrod. Si les langues et les références des
auteurs sont différentes, il est frappant de remarquer combien certains traits leur sont tres lar-
gement communs: non seulement on retrouve généralement la comparaison avec Machiavel, et
partout avec Hobbes (ce qui est assez naturel a propos de la philosophie politique de Spinoza),
mais il y a également un accord entier pour accentuer I'opposition de Spinoza a Hobbes, ainsi
que pour accuser les faiblesses de ’Anglais et mettre en relief I’avance de la pensée spinozienne
par rapport a celle de ses prédécesseurs. On cherche souvent a montrer que Spinoza en est venu
a abandonner la théorie du contrat social pour substituer aux analyses normatives de Hobbes
une étude plus positive de la formation des sociétés et des rapports qui s’y instaurent. [l faut se
réjouir du degré d’approfondissement de la pensée spinoziste qu’on trouve généralement dans
ces études, et qui révele une théorie politique bien plus subtile et complexe que celle que voyait
chez Spinoza I’histoire philosophico-politique traditionnelle. Mais je crains qu’en restaurant le
portrait de Spinoza, on ne renforce simultanément les traits de la caricature de Hobbes - un
phénomene qui n’est peut-étre pas destiné a se perpétuer longtemps toutefois, si, par bonheur,
le prochain 400¢me anniversaire de la naissance de Hobbes a pour I'étude de son oeuvre le
méme effet bénéfique que de semblables événements ont eu pour les recherches spinozistes.

Les parties dédiées aux informations et aux recensions prouvent abondamment [’utilité
d’une telle revue spinoziste internationale a ceux qui pourraient douter de I'importance
actuelle du philosophe: les colloques, conférences, représentations théitrales et livres qui lui
sont consacrés sont nombreux, en Europe comme sur les autres continents. Relevons a ce pro-
pos le soin apporté aux recensions, qui sont toutes I'oeuvre de chercheurs spinozistes, de telle
fagon qu’elles peuvent constituer en élément sérieux du débat dans le domaine.

Gilbert Boss (Ziirich)

210



Walter Kaufmann: Nietzsche: Philosoph - Psychologe - Antichrist. Aus dem Amerikanischen
tibersetzt von Jorg Salaquarda. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1982,

Wieder ein neues Buch iiber Nietzsche in der gegenwartigen Flut von Nietzsche-Biichern,
wird man meinen und das hier zu besprechende Buch jenem Biicherhaufen zuordnen, der nicht
nur durch die neue kritische Gesamtausgabe der Werke Nietzsches (hrsg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari, 1967 ff.), sondern auch durch den aktuellen irrationalistischen Aufwind
kraftig gewachsen ist. Aber vorweg gesagt: Kaufmanns Buch gehort nicht zu jenen unzéhlba-
ren Biichern der gegenwirtigen Nietzsche-Renaissance. Es sticht hervor als eines der wenigen
Standardwerke der Nietzsche-Forschung; ein Werk, das sich neben den anerkannten
Nietzsche-Interpretationen von Jaspers, Lowith, Heidegger und Miiller-Lauter sehen lassen
kann. Diese herausgehobene Stellung bestétigt sich durch die seit 1950 immer wieder verbesser-
te Neuauflage von Kaufmanns Buch, das nun, auf der Grundlage der 4. Auflage von 1974, in
einer ausgezeichneten Ubersetzung von Jorg Salaquarda endlich auch in deutscher Sprache er-
hiltlich ist.

Kaufmanns Buch ist eines der wenigen, die durch Ubersetzung gewinnen. Dies ist nicht nur
bedingt durch die vielen Zitate und Schliisselbegriffe, die nun in Originalsprache aufgefiihrt
werden konnen, sondern auch durch die Zitierweise, die sich in der vorliegenden Ubersetzung
auf die heute massgebende «Kritische Gesamtausgabe» von Nietzsches Werken abstiitzen
kann. (Kaufmann selbst hatte noch mit der « Musarion-Ausgabe» gearbeitet.) Dieser Zitierwei-
se kommt Kaufmanns Bestreben entgegen, bei den Zitaten jeweils den textlichen und zeitlichen
Zusammenhang anzugeben. Viele Werke der Nietzsche-Literatur konnen sich eine solche Zi-
tierweise nicht leisten, weil dadurch das eklektizistische Springen zwischen verschiedenen zeit-
lichen und textlichen Zusammenhangen allzu deutlich zum Ausdruck kdme. Es ist ein ange-
nehmes Charakteristikum von Kaufmanns Darstellung, dass er Nietzsches Gedanken in ihrer
Entwicklung zu erfassen versucht: «Scheinbar tieferreichende Widerspriiche lassen sich auflo-
sen, wenn man einen grosseren Kontext beriicksichtigt, ndmlich Nietzsches Philosophie, seine
Entwicklung und seine wesentlichen Absichten» (S. 15). In der Betonung des Entwicklungszu-
sammenhangs von Nietzsches Gedanken gelingt es Kaufmann in iiberzeugender Weise, unver-
stellte Zugdnge zu komplexen Problembereichen wie z. B. Nietzsches «Machtphilosophie»
(S. 207 ff.) oder seine «Verwerfung des Christentums» (S. 393 ff.) zu erschliessen. Der gedankli-
che Weg Nietzsches zu den schwerverstiandlichen, oft schrillen und iiberspitzten Formulierun-
gen wird von Kaufmann sorgfiltig rekonstruiert und dem Leser in ihrer Genese zugidnglich und
nachvollziehbar gemacht.

Dieser Betonung des Entwicklungszusammenhangs entsprechend ist auch Kaufmanns
Buch aufgebaut. Ininduktiver Weise fithrt Kaufmann den Leser von der «Nietzsche-Legende»
(Prolog) iiber den «Hintergrund» der Philosophie Nietzsches (Erster Teil) zur «Entwicklung
von Nietzsches Denken» (Zweiter Teil); «Nietzsches Philosophie der Macht» (Dritter Teil) ist
Kulminationspunkt dieses Weges, der mit einer «Synopse» iiber «Nietzsches Zuriickweisung
Christi» und seine «Einstellung gegeniiber Sokrates» (Vierter Teil) abgeschlossen wird. Der an
Nietzsche-Forschung interessierte Leser schitzt auch die angefiigte Bibliographie, die aktuali-
sierte und kommentierte Hinweise auf die im Buch zum Teil sehr ausfiihrlich rezensierte
Nietzsche-Literatur gibt. (In diesem Sinne ist das Buch tatséchlich - wie Kaufmann im Vorwort
notiert - «ein Leitfaden durch grosse Teile der Nietzsche-Literatur».) Auch das ausgezeichnete
Register bietet dem Leser unschitzbare Hilfe.

Bei einer so souverdnen und tiberzeugenden Darstellung von Nietzsches PhiJosophie muss
man sich unweigerlich fragen, weshalb es so lange gedauert hat, bis das schon 1950in den Verei-
nigten Staaten erschienene Buch ins Deutsche tibersetzt worden ist. Nicht nur die spite Uber-
setzung, auch die oft mangelhafte Rezeption von Kaufmanns Werk in der deutschen
Nietzsche-Forschung deutet auf eine im Vergleich zu anderen Standardwerken zu geringe Be-

211



achtung von Kaufmanns Interpretation im deutschen Sprachraum. Reprisentativ dafir ist der
Forschungsbericht «90 Jahre philosophische Nietzsche-Rezeption» (hrsg. von A. Guzzoni), in
dem Kaufmann fehlt. Ich meine, dass diese unangemessene Rezeption mit charakteristischen
inhaltlichen Aspekten von Kaufmanns Werk zusammenhéngt. Fiir die Charakterisierung von
Kaufmanns Interpretation ist es deshalb lohnend, diesen Aspekten hier kurz nachzugehen. Es
sind im wesentlichen drei Grundziige von Kaufmanns Werk, die in diesem Zusammenhang zu
erwidhnen sind:

Zum einen mochte Kaufmanns Buch eine umfassende Darstellung von Nietzsches Denken
geben, die «sich ebenso an das allgemeine Publikum wie auch an die Fachwelt» richtet. Diese
allgemeine Ausrichtung konnte fiir viele Nietzsche-Forscher ein Grund sein, um diese Darstel-
lung nicht ganz ernst zu nehmen, wird doch haufig eine Ausrichtung auf das «allgemeine Pu-
blikump» gleichgesetzt mit einer vereinfachenden Popularisierung, bei der die differenzierten
wissenschaftlichen Erkenntnisse auf eingdngige und grobschlachtige Meinungen reduziert
werden. Bei Kaufmanns Buch trifft dies aber sicher nicht zu. Im Gegenteil: In der allgemeinen
Ausrichtung geht Kaufmann auf die gdngigen Klischee-Vorstellungen tiber Nietzsche ein, die
von der etablierten Nietzsche-Forschung vielfach ignoriert werden, um durch deren Abbau
dem geneigten Leser einen genuinen Zugang zu subtilen Gedankengédngen Nietzsches zu er-
moglichen.

Ein anderer charakteristischer Aspekt von Kaufmanns Nietzsche-Interpretation kdnnte
ebenso als Erkldrung fiir die mangelnde Rezeption im deutschen Sprachraum aufgefiihrt wer-
den: Kaufmanns Argumentationsweise hat auf weite Strecken einen apologetischen Grund-
zug. Man merkt es auch noch in der neuesten Auflage von 1974, dass Kaufmann sein
Nietzsche-Buch fiir eine nichtdeutsche, vor allem fiir eine amerikanische Leserschaft, und
zwar flr eine spezifische Nachkriegs-Leserschaft geschrieben hat, die Nietzsche als Prafaschi-
sten sieht. Kaufmann versucht Nietzsche immer wieder gegen das «Vorurteil» zu verteidigen,
dass er der Staatsphilosoph der Nationalsozialisten war, dessen « Ubermensch»-Ideologie den
deutschen Wehrmachtsoldaten in seinem Kampfwillen bestimmt habe («Zarathustra im Torni-
ster»). Fiir diese apologetische Auseinandersetzung mit den im nationalsozialistischen
Deutschtum missbrauchten Vorstellungen wie z. B. «Ubermensch» (S. 359 ff.), «blonde Be-
stien (S. 262 ff.) oder «Herrenrasse» (S. 331 ff.) braucht Kaufmann viel Raum. Es verwundert
nicht, dass die deutsche Nietzsche-Forschung in ihrer aufgeschobenen (oder verdrangten?)
Vergangenheitsbewiltigung diese «Vorurteile» nicht ernst nehmen wollte. Die neue Uberset-
zung von Kaufmann béte hier Gelegenheit, die notwendige Erforschung der Entstehung dieser
«Vorurteile» und deren Verbindungen zum Werk Nietzsches grossere Aufmerksamkeit zukom-
men zu lassen. Dies erscheint um so dringlicher, als Nietzsche heute wieder vermehrt als Ver-
kiinder einer «neuen Mythologie» angepriesen wird. Auch in dieser Hinsicht konnte Kauf-
mann aufschlussreich sein, der nicht miide wird, gegen das irrationalistische « Romantiker»-
Bild von Nietzsche anzugehen (vgl. S. 144 ff. und S. 444 ff.) und statt dessen Nietzsches Affini-
tat zur Aufklarungstradition (zu Lessing S. 159 ff. und Heine S. 438 ff.) aufzuzeigen.

Schliesslich sei noch ein charakteristischer dritter Aspekt von Kaufmanns Interpretation
herausgehoben, welche die deutsche Rezeption bis anhin mdglicherweise behinderte. Wie
schonder Titel ankiindigt, versteht Kaufmann Nietzsche auch als Psychologen. Dieser psycho-
logische Ansarz kommt vor allem in Kaufmanns Deutung von Nietzsches Philosophie der
Macht zum Ausdruck (S. 245 ff.). Kaufmann interpretiert Nietzsches «Wille zur Macht» indi-
vidualistisch als Wille zur «Uberwindung», vor allem als «Selbstiiberwindung»: «Nietzsche
versteht den Willen zur Macht als Willen zur Selbstiberwindung» (S. 233). In diesem Zusam-
menhang kann Kaufmann mit seinem Schlisselbegriff «Sublimierung» wichtige Aspekte von
Nietzsches Machtphilosophie erschliessen. Der «Wille zur Macht» wird in dieser Perspektive
als Wille zur «Uberwindung» und «Vergeistigung» der (eigenen) Triebe begriffen; Ziel dieser

212



«Sublimierung» sei die «Selbstvervollkommnung» (S. 480) des einzelnen Menschen. In einem
interessanten Vergleich mit Hegels «aufheben» (S. 274 ff.) bewahrt sich Kaufmann eine philo-
sophische Dimension bei seiner «Sublimierungs»-Deutung, die Betonung aber, dass es bei
Nietzsche - im Unterschied zu Hegel - «mehr um das Individuum und um dessen Selbstver-
wirklichung» (S. 282) gehe, zeigt seine vorwiegend psychologisch-individualistische Ausrich-
tung, die einer philosophischen Rezeption gewisse Schwierigkeiten bieten konnte. Hier setzt in
der Tat eine ernst zu nehmende Kritik an Kaufmann ein, die ihm vorwirft, die politisch-soziale
Dimension von Nietzsches «Wille zur Macht» in unzulidssiger Weise auszuklammern (vgl. dazu
etwa Walter H. Sokel: «Political uses and abuses of Nietzsche in Walter Kaufmann’s image of
Nietzsche», in: Nietzsche-Studien Bd. 12, S. 436 ff.).

In der historischen Distanz von rund 30 Jahren seit der ersten Auflage lidsst sich mit Be-
stimmtheit sagen, dass Kaufmanns Nietzsche-Interpretation auch fiir eine gréssere deutsche
Leserschaft als Standardwerk der Nietzsche-Literatur angesehen werden kann. Auch wenn
Kaufmann inseiner apologetischen Tendenz vielleicht manchmal zu weit geht und zu Verharm-
losungen neigt, so wenn er z. B. Nietzsches Wort «Krieg» bloss als «Wettstreit» oder «Macht»
als «Selbstvervollkommnung» verstanden wissen will (vgl. S. 480), so muss man doch dem Ver-
such Kaufmanns, den rationalen und humanistischen Nietzsche in den Vordergrund zu stellen,
eine starke Rezeption wiinschen. Gerade im gegenwirtigen «Diskurs der Postmoderne», in
dem Nietzsche als «Drehscheibe» auftritt zwischen Rationalitdt und Irrationalitat, konnte
Kaufmann ein gewichtiges Wort mitreden. Walter Joos (Ziirich)

Philosophie des 20. Jahrhunderts /
Philosophie au 20e siécle

Theodor Lessing: Ich warf eine Flaschenpost ins Eismeer der Geschichte. Essays und Feuille-
tons, hrsg. und eingeleitet von Rainer Marwedel, Sammlung Luchterhand, Neuwied 1986.
«Ein politisches Trauma.» Mit dieser Feststellung begriindete der Literaturwissenschafter
Hans Mayer bereits 1971 das grosse Schweigen um den Namen Theodor Lessing. In der Zwi-
schenzeit hat es nun aber immer wieder und vermehrt Bemithungen um eine Wiederent-
deckung gegeben. Erwihnt seien die Nachdrucke von «Die verfluchte Kultur. Gedanken iiber
den Gegensatz von Leben und Geist» (1921), «Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen»
(1919), «Der Jidische Selbsthass» (1930) und «Nietzsche» (1925) durch den Kleinverlag
Matthes & Seitz in den Jahren 1981, 1983, 1984 und 1985. Am heftigsten nun kritisiert Rainer
Marwedel, der Herausgeber der vorliegenden erstmals nachgedruckten 78 (nicht 65) Texte aus
der Zeit von 1923-1933, d. h. den letzten zehn Lebensjahren Lessings, diese Taktik des Tot-
schweigens: «Dass iiber fiinfzig Jahre nach Theodor Lessings Ermordung durch NS-
Verbrecher in seiner Heimatstadt niemand sich fiir die Wiedergutmachung begangener Schuld
zustindig fithlt, obwohl man aufgrund erdriickender Dokumente inzwischen zugegeben hat,
dass Lessings Tod erst durch die 1925/26 in Hannover gegen ihn angefachte Hetzkampagne
moglich gemacht wurde, ist ein Skandal, der durch diese Notedition einiger wichtiger Texte
nicht beigelegt sein kann.» In eben dieser Vorbemerkung teilt Marwedel mit, dass ihm fiir diese
455 Seiten umfassende Edition keinerlei 6ffentliche finanzielle Unterstiitzung zuteil geworden,
diese vielmehr durch Gelder seiner Eltern zustande gekommen ist. Geméss Verlagsprogramm
1986 studierte Rainer Marwedel Politik und Literaturwissenschaften in Hannover; er arbeitet
an einer Biographie iiber Lessing, die im Frithjahr 1987 als Dissertation im selben Verlag er-

213



scheinen soll. Zu bewundern ist denn auch die Tatsache, dass iiberhaupt angesichts der desola-
ten Forschungslage einerseits und der dieser korrelierenden philosophiepolitischen Unter-
driickungspolitik andererseits 374 Seiten kleine Schriften von Th. Lessing wieder greifbar
sind. Dieses fraglos vorrangige Dass-tiberhaupt wird allerdings im Hinblick auf eine addquate
philosophische Rezeption durch das Wie der Interpretation der Philosophie Lessings, wie sie in
der mit 166 Anmerkungen versehenen Einleitung (S. 9-51) gegeben wird, vom wissenschaftli-
chen Standpunkt aus relativiert.

Doch zuvor: Wer war Theodor Lessing? Nach seinem Selbstverstandnis: Jude, Deutscher,
Sozialist. Nach eigenen Erfahrungen in philosophischen Kreisen ist diese Frage leider immer
noch notig. Generell entspricht dem Fehlen einer wissenschaftlichen Aufarbeitung von Leben
und Werk Lessings eine bis ans Groteske grenzende Verkennung: eine listige Wiederholung des
schon zu seinen Lebzeiten sich abspielenden Prozesses. Lessing ist am 8. Februar 1872 in Han-
nover geboren worden und stammt aus dem deutschjiidischen assimilierten Grossbiirgertum.
Unerwiinscht, ungeliebt, jiidisch wichst er in einer verantwortungslos-verlotterten Arztfami-
lie auf. Aus dieser nach Hans Mayer zeittypischen und von Lessing als «Wiiste» bezeichneten
Kindheit brechen friih die leidenschaftlichen Blumen der Dichtung und Philosophie auf. 1894
erscheint u. a. der zweibdandige Roman «Komddie». Nach eigenen Angaben gehen die ersten
philosophischen Entwiirfe zu einem vierbandigen systematischen Hauptwerk mit dem Titel
«Philosophie der Not» auf das Jahr 1895 zuriick. Beide Produktionen entstehen wihrend sei-
ner ersten Studienjahre als Mediziner (WS 1893 in Bonn bzw. WS 1894 in Miinchen), in denen
er zugleich Logik und Mathematik studiert: Die fiinf Definitionen der mathematischen Funk-
tion von David Hilbert sind ihm ebenso vertraut wie die Entdeckungen der grossen Naturwis-
senschafter seiner Zeit, denen er 1903 vorwirft, «typisch unmathematische Kopfe» zu sein.
Sein Vorbildist in dieser Hinsicht Leibniz. Erwahnt seien noch die psychologischen Studien bei
Theodor Lipps, die er aber zugunsten der Philosophie nicht abschloss. Er besteht am 19. Juli
1899 in Erlangen das Doktorexamen in Philosophie mit einer Dissertation iiber « A frican Spir’s
Erkenntnislehre». Entgegen allen bisherigen Behauptungen hat Lessing den friithen System-
entwurf realisiert, wenn auch nicht in Form einer traditionellen Trias. Dazu fehlte ihm erstens
die 6konomische Basis: Er blieb von Ende 1907 bis zu seiner Entlassung aus dem Amte im Juni
1926 Privatdozent fiir Philosophie an der Technischen Hochschule in Hannover. Der Titel ei-
nes a. o. Professors ist ihm wohl spéter zuerkannt worden, doch blieb seine Lehrtatigkeit unbe-
zahlt. Dieser elementar wichtige Umstand erklart denn auch seine rastlose weitgefacherte pu-
blizistische Tatigkeit... «hundert und aber(sic!)hundert Buchkritiken und Theaterkriti-
ken ... hundert und aberhundert Geschichten, Plaudereien, Feuilletons». Zweitens gewihrten
ihm Privat- und Zeitgeschehen keine Ruhe. Genannt seien nur der Bruch mit seiner Frau und
Ludwig Klages von 1904, der Erste Weltkrieg, in welchem er in seiner Profession als Arzt tatig
war und die Jahre der Weimarer Republik (1918-1933), wihrend derer er mit der ihm eigenen
prognostischen Prizision unerschrocken gegen den nahenden nationalen Wahnsinn an-
kampft. Wo immer er lebte, focht er mit seinen scharfen Waffen des Geistes gegen jede Form
von Ungerechtigkeit, Dummbheit und Verlogenheit. Seine sozialen Aktivitdten und sein Eintre-
ten, etwa fiir die Gleichstellung der Frauen, konnen gar nicht erwidhnt werden. Er provoziert ei-
nen Skandal nach dem andern und avanciert zum «bestgehassten Intellektuellen» der Weima-
rer Republik. Oskar Panizza 1895, Samuel Lublinski und im Anschluss daran Thomas Mann
1910, Fritz Haarmann 1924 sind nur ein paar Stichworte. Am 25. April 1925 veroffentlicht er ei-
nen Artikel im «Prager Tagblatt», in dem er hellsichtig vor der Wahl Hindenburgs zum Reichs-
prasidenten warnt. Dieser hat das Mass voll gemacht. «Man kann sagen: <Besser ein Zero als
ein Nero» . Leider zeigt die Geschichte, dass hinter einem Zero immer ein kiinftiger Nero ver-
borgen steht.» Im Juni 1926 wird «der Schmachfleck auf dem Ehrenschild der Technischen
Hochschule», «der Schmutzfleck im Lehrkorper» nach einer skandalosen Hetze seines Amtes

214



enthoben. Die venia legendi, die ihm dieselbe Hochschule aufgrund seiner Probevorlesung
«Wissenschaft als Kraftokonomie» vom Oktober 1907 verliehen hat, darf er knapp behalten.
Im iiblen Pamphlet von Julius Streicher «Juden sehen Dich an» (NS-Druck und Verlag, Berlin
0. J.) wird auch direkt zum Mord an Lessing aufgerufen. Begriindung: «. . . hetzte gegen das
Deutschtum. Schrieb u. a. eine liigenhafte Schindung Schopenhauers, Wagners und Nietz-
sches. Wurde auf Druck der deutschen Jugend entfernt, worauf ithm das sozialdemokratische
Kultusministerium einen <Studienauftrag> gab. Liigner und Hetzer im Hintergrund.» Ge-
meint ist das 482 Seiten umfassende philosophische Werk «Schopenhauer Wagner Nietzsche.
Einfiihrung in moderne deutsche Philosophie» von 1906. Im April 1933 flieht er ins Exil, ins
tschechische Marienbad, wo er am 30. August kurz vor Mitternacht «legal» durch Schiisse
durch das Fenster in seinem Studierzimmer ermordet wird. Er stirbt an den auf ihn abgefeuer-
ten Kopfschiissen vor ein Uhr des 31. August. Auf sein Leben bzw. seinen Tod hatte Hermann
Goring eine Pramie von 80 000 Reichsmark ausgesetzt. Die Titerschaft ist bis heute nicht auf-
geklart worden. Der physischen Liquidierung war die geistige vorausgegangen. Seine Biicher
wurden verbrannt. Nach eigenen Angaben schrieb er deren 30, das Deutsche Literaturarchivin
Marbach verzeichnet 24.

An dieser wahrhaft das «politische Trauma» bestatigenden Nichtexistenz einer philosophi-
schen Rezeption zeigen sich denn auch die Grenzen der in der Einleitung versuchten Interpreta-
tion. Die Auswahl der Texte, meist aus dem wichtigsten Publikationsorgan Lessings, dem «Pra-
ger Tagblatt», kennzeichnet Marwedel eindeutig als «philosophische Publizistik» (S. 430) poli-
tischen, satirischen, sozialphysiognomischen und autobiographischen Inhalts. Diese wird dem
Titel des ganzen Buches «Ich warf eine Flaschenpost ins Eismeer der Geschichte», einer von
Lessing haufig und variiert verwendeten Metapher, subsumiert: eine verwirrende Ver-
strickung! Diese Metapher gilt «als ein Notsymbol philosophischer Kommunikation» (S. 10).
Selbstverstandlich illustriert sie Lessings Aussenseitertum und insbesondere seine akademi-
sche Unzeitgemiissheit. Sie ist ihm aber zugleich Ausdruck der Hoffnung auf eine spétere Re-
zeption «. . ., hoffend auf gliicklichen Zufall, der eines Lebens Erntesaat an gesegnete Kiiste
rettet» (1914). Es stellt sich eine doppelte methodisch-hermeneutische Aufgabe: Erstens muss
die Metapher den gemeinten Sinn durchsichtig machen, und zweitens miissen die vorliegenden
philosophischen Schriften in ihrer Spezifitat als solche zur Darstellung gebracht werden. Die
erste Aufgabe wird dadurch gelost, dass der Zentralbegriff der Not als tertium comparationis
eingesetzt wird. Dadurch wird die Metapher liberanstrengt, indem sie zum Erkldrungsmodell
der ganzen schwierigen Philosophie Lessings umfunktionalisiert wird. Was die Modalitit der
Notwendigkeit im philosophischen oder gar im systemimmanenten Sinne Lessings bedeuten
konnte, wird gar nicht erst reflektiert. So heisst es u. a. etwa: «Eine erfahrungsorientierte Phi-
losophie der Not muss zur <Sozialwissenschaft und Ethik> (Anm. 52) fortgebildet werden.
Das Bewusstsein von der gesellschaftlich bedingten Not zwingt zur Notwendigkeit einer Wen-
de, zur Not-Wende, und das gelingt nur in der reflektierten und organisierten Praxis politischer
Machtkdmpfe (Anm. 53)» (S. 21). «Wende der Not» kann man auch schon bei Nietzsche nach-
lesen (1883), « «Not-wendigkeit> . Das heisst: bestimmt, eine Not zu wenden!», bei Lessing
erstmals 1912.

Damit komme ich zum zweiten Punkt meiner Kritik: dem Aufweisen der spezifisch philoso-
phischen Leistung. Kann die defiziente Darstellung im allgemeinen der desolaten Forschungs-
lage angelastet werden, so im besonderen aber vielleicht nicht mehr die Methode, mit welcher
ein Philosophiekonzept re-konstruiert wird. Gemeint ist die Art und Weise des Zitierens. Nach
einer genauen Priifung der die Einleitung konstituierenden 166 Anmerkungen vermag mich
das Verfahren nicht zu iberzeugen. Das Zitieren erfolgt ohne Riicksicht auf Produktions- und
Rezeptionsbedingungen. Chronologische Abfolge wie das hiufige vertiefte Uberarbeiten frii-
herer Konzeptionen, worauf Lessing in Fussnoten auch immer wieder verweist, werden nicht

215



beriicksichtigt. So stammt obige Anmerkung 52 aus dem Jahre 1906, Anmerkung 53 datiert
von 1930. Gattungsunterschiede (Dichtung, Satiren, Novellen, Rezensionen, Berichterstat-
tung, Autobiographie) werden ebenso egalisiert wie Unterschiede der Wissenschaftsdiszipli-
nen (Medizin, Mathematik, Naturwissenschaft, Geisteswissenschaft). Genannt werden miiss-
ten auch diein mehrfachen und zum Teil unterschiedlichen Auflagen und/oder mit verschiede-
nen Untertiteln versehenen Werke. Vom Erstdruck von «Europa und Asien» von 1918 (131 S.)
bis zur fiinften «vollig neu gearbeitete(n) Auflage» von 1930 (358 S.) mit dem Untertitel «Un-
tergang der Erde am Geist» ist es ein langer Erkenntnisprozess. Marwedel zitiert durchgingig
nur aus der 5. Auflage von 1930, ohne Angabe des Untertitels (vgl. Anm. 62, 102, 113, 141).
Anmerkung 88 bringt ein Zitat aus dem Vorwort zur 4. Auflage von 1924, welche die 5. Auflage
von 1930 im Anhang enthélt! Der volle Titel der 2. Auflage von 1923 (439S.) z. B. lautet: «Eu-
ropa und Asien oder Der Mensch und das Wandellose». Dagegen wird abwechslungsweise aus
dem. Erstdruck von «Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen» von 1919 (299 S.) bzw. aus der
vierten «vollig umgearbeitete(n)» Auflage mit dem Titel «Geschichte als Sinngebung des Sinn-
losen oder die Geburt der Geschichte aus dem Mythos» von 1927 (342 S.) (vgl. Anm. 435, 46) zi-
tiert. Anmerkung 102, 103, 141 sind beispielsweise nicht verifizierbar. - So schafft Marwedel
sich eine Lessing-Collage nach seinem Bild.

R. Marwedel ist fiir die Herausgabe dieser Texte zu danken. Dringend erforderlich aber
bleibt eine wissenschaftlichen Anspriichen geniigende vollstindige Edition der philosophi-
schen Werke von Theodor Lessing, der vollig unabhidngig von der damaligen Philosophie be-
reits 1914 eine mathematisch-physikalisch fundierte Existentialphilosophie entwickelt hat.

Da aus diesen spiten Texten die systematische Gewordenheit der Philosophie Lessings
spricht, bleibt dem Leser letztlich deren Eigentlichkeit verborgen. Er wird vieles nicht nach-
denken, sondern bloss dariiber staunen konnen. Maja I. Siegrist (Basel)

Karl Jaspers: Philosophie. Orientation dans le monde, éclairement de ’existence, métaphysi-
que. Traduction de Jeanne Hersch, avec collab. de Iréne Kruse et Jeanne Etoré. Springer-
Verlag, Paris, Berlin, Heidelberg, New York, Tokyo 1986.

La traduction de la Philosophie (3 vol: Weltorientierung, Existenzerhellung, Metaphysik),
I'oeuvre fondamentale de Karl Jaspers parue en 1932, restera certainement précieuse pour le
lecteur frangais, aussi bien gqu’elle constitue un monument de fidelité a son auteur. Il faut avant
tout remercier Jeanne Hersch d’avoir su affronter une tache aussi redoutable.

Certes, depuis un bon demi-siécle, que la pensée de Jaspers a franchi le Rhin, la traductrice
d’abord - dans son [lusion philosophique (1936) -, puis Paul Ricoeur et Mikel Dufrenne, Jean
Wahl, Xavier Tilliette, pour n’en nommer que quelques-uns, ont rendu cette philosophie fami-
liere en pays de langue francaise. Mais les traductions étaient consacrées — outre celle de la
Psychopathologie générale - surtout a des écrits traitant de philosophes et d’artistes, a des pro-
blémes tels que I'histoire, a des débats d’actualité et de politique. Campleur des deux grandes
oeuvres, la Philosophie et Von der Wahrheit (celle-ci d’ailleurs inachevée) intimidait. Seules les
traductions de trois ouvrages assez brefs, la Foi philosophique, 'Introduction a la méthode
philosophique et surtout 'Introduction a la philosophie présentaient la pensée proprement
philosophique du maitre de Heidelberg et de Béle.

En traduisant elle-méme ce dernier ouvrage (entre plusieurs autres), ainsi que, dans les
Grands philosophes, 'importante étude réservée a Kant, puis, dans son Kar/ Jaspers, un choix
particulierement pertinent de soixante extraits des oeuvres, Jeanne Hersch avait déja large-
ment contribué a la connaissance directe de 'oeuvre de Jaspers. Mais maintenant c’est la Philo-
sophie elle-méme qui est rendue accessible en francais.

216



On pourra donc désormais recueillir cette pensée en ce qu’elle a de plus authentique et la dis-
cuter sur la base d’un ouvrage qui en présente 'ensemble achevé. Il suffit de rappeler quelques-
uns des points qui ont été le plus souvent évoqués: d’abord, l«éclairement de l'existence»
comme «existence possible» dans son authenticité, son individualité, son historicité et dans
son rapport a la «transcendance»; mais aussi ces «situations-limites» ou I’existence rencontre
dans «I’échec» les signes du sens de sa condition et de sa liberté; ou encore les problémes de la
communauté, de larencontre d’autrui et de la «communication». On comprendra aussi de plus
pres, en lisant la «Métaphysique», la notion de «chiffre», ce langage de la transcendance qui ne
s’adresse qu’a la seule «existence possible». Peut-&tre pensera-t-on - par exemple - en lisant ces
pages combien I’on pourrait encore développer, dans la poétique et la musique et, en général,
dans toute la problématique de l«interprétation» (Deutung), les possibilités ouvertes par la dif-
férence entre «chiffre» et symbole.

Mais ce n’est pas ici le lieu de refaire I'exposé€, I’éloge ou la discussion de cette pensée.
D’autant que, on le sait, ce n’est pas une doctrine que Jaspers a voulu établir et enseigner, mais
bien une maniére de philosopher dans I’existence authentique, dont il a voulu montrer moins
I’exemple ou le modéle que ’'approche, le sens et la portée. Pour apprendre a suivre - peut-étre
a accompagner - le mouvement de ce «philosopher», le lecteur trouvera, au début du volume,
une note fort utile sur la traduction d’une trentaine d’expressions particulierement difficiles a
rendre en francais et sur le sens dans lequel Jaspers en use. Un ample index alphabétique-
systématique des termes frangais (établi par Marc Hanggi) sera aussi, a divers stades de la lec-
ture, un auxiliaire précieux.

La traductrice, attachée a rendre intacte une grande oeuvre qui se suffit, s’est abstenue, dans
sa note liminaire, de toute «présentation», mais I’on pourra aussi bien recourir 4 son Kar/ Jas-
pers (LAge ’Homme, Lausanne 1978) qui sera, par sa simplicité et sa pénétration, la meilleure
des introductions. Enfin, la lecture de cette Philosophie fera comprendre encore que la traduc-
tion elle-méme peut étre un acte du «philosopher» qui mieux que tout commentaire engage
dans une réflexion vivante. Daniel Christoff (Lausanne)

Elisabeth Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben und Werk. S. Fischer Verlag, Frankfurt/M.
1986.

Der Fischer-Verlag hat gut daran getan, die umfassende und detaillierte Hannah-Arendt-
Biographie aus dem Amerikanischen ins Deutsche {ibersetzen zu lassen. Man hat den Ein-
druck, dass alles, was iiber das Leben dieser ausserordentlichen Frau mitteilenswert ist, in dem
vorliegenden Buch steht. Das ist natiirlich nur ein Eindruck, schliesslich ist die Wirklichkeit
immer reicher als deren Darstellung. Und es gibt auch noch viele unveréffentlichte Briefe - ins-
besondere die Korrespondenz mit Heidegger -, die sicher neues Licht auf die Person Hannah
Arendt werfen werden.

Die Verfasserin ist zu Recht immer wieder auf Hannah Arendts Freundschaften und Be-
kanntschaften eingegangen, dennim Leben und Schaffen dieser Frau spielen die menschlichen
Begegnungen (mit zumeist bedeutenden Personlichkeiten) eine grosse Rolle. Man ist gleichzei-
tig erstaunt, wie es Hannah Arendt - vor allem in der amerikanischen Zeit - gelungen ist, im-
mer wieder freie Stunden fiir andere zu finden. Hierbei denke ich nicht nur an die geselligen
Treffen, intellektuellen Gesprache und 6ffentlichen Auftritte, sondern auch an die vielen Un-
terstiittzungen fur andere. Wir wissen, wie sehr sie sich um die Ubersetzung der Werke von Jas-
pers ins Amerikanische bemiiht hat, woriiber die Verfasserin ibrigens wenig berichtet, wie sie
mit Brochs Werk und mit seinem Nachlass beschiftigt war, dass sie im allgemeinen alles las,
was ihre neuen Freunde geschrieben hatten. Sie brauchte wahrscheinlich diese vielen menschli-
chen Kontakte, um ihrem Leben einen unmitte/baren Sinn zu verleihen.

217



Wir erfahren auch vieles iiber Hannah Arendts Lieben, wobei endlich einmal ihr Verhiltnis
mit Heidegger klar aufgedeckt wird. Bis zu dem Erscheinen dieses Buches (1982 in der Origi-
nalfassung) war man immer auf Vermutungen angewiesen, die oft an Klatsch grenzten. Man
wusste auch bis dahin nicht, wieviel Hannah Arendt fiir Heidegger bedeutet hatte, und ob Jas-
pers von dieser Liebe Kenntnis hatte. Ich finde es sehr erfreulich, dass die Verfasserin keinerlei
Priderie an den Tag legt. Das betrifft nicht nur Hannah Arendt, sondern auch andere Persén-
lichkeiten, wie etwa Paul Tillich. Sogar die Ehekrise bei den Bliichers wird erwdahnt. Allerdings
will die Verfasserin Bliichers Worte, mit denen er seine spitere Beziehung zu Hannah Arendt
charakterisierte, nicht biographisch kommentieren, was man ihr nicht verdenken kann. Blii-
cher umschrieb vor seinen Studenten die Liebe als ein « Anerkennen des ganzen Menschen von
innen her» und die Freundschaft als ein «Anerkennen der ganzen Personlichkeit von innen
her». Fiir seine Beziehung zu Hannah Arendt fand er, wie die Verfasserin berichtet, die Formel:
«Freundschaft bedeutet Liebe ohne eros. Der eros ist iiberwunden. Er war am Anfang da, aber
er ist iberwunden worden und spielt keine Rolle mehr. Was jetzt zahlt, ist die wechselseitige
Einsicht zweier Personlichkeiten, die einander als solche anerkennen, die letzten Endes zuein-
ander sagen kénnen, <Ich garantiere dir die Entwicklung deiner Persénlichkeit, und du garan-
tierst mir die Entwicklung der meinen> » (S. 591). Man ist geneigt, diese Vorstellung als eine
Utopie abzutun, aber vielleicht fanden sich hier zwei Menschen zusammen, die sie zu realisie-
ren vermochten. Damit hitten sie ein wahres Menschsein manifestiert.

Die Verfasserin hatte das vorliegende Buch an amerikanische Leser gerichtet, was man daran
merkt, dass sie die Lebenslaufe von bedeutenden Deutschen, die auf Hannah Arendts Ent-
wicklung einen Einfluss hatten, sehr genau beschreibt, wahrend sie bei den Amerikanern, die
Hannah Arendt kennenlernte, voraussetzt, dass wir wissen, wer sie waren. Da ich kein Liebha-
ber von allzu vielen Informationen, die man auch in Nachschlagewerken finden kann, bin, be-
dauere ich nur, dass der Verleger bzw. Ubersetzer Hans Giinter Holl keine Kiirzungen in den
Abschnitten, die Hannah Arendts Leben in Deutschland betreffen, vorgenommen hat. Gleich-
zeitig kann ich mir deutsche Leser vorstellen, die sich fiir Hannah Arendts amerikanische Zeit
Erganzungen gewiinscht hétten.

Wenn man will, kann man alle Schriften Hannah Arendts autobiographisch erkldaren. Die
Verfasserin scheint sich dieser Moglichkeit bewusst zu sein, aber sie hat davon nicht tibermas-
sig Gebrauch gemacht. Ihre diesbeziigliche Zuriickhaltung muss man billigen, denn man be-
greift Hannah Arendts Biicher und Aufsitze keineswegs besser, wenn man den biographischen
Anlass dazu in Betracht zieht. Das Gleiche betrifft auch die aktuellen historischen Anlédsse.
Das Wissen um sie erschwert manchmal die Erkenntnis bestimmter Ideen, die Arendt zu ent-
wickeln suchte. Man kann dies bei der Rezeption des Eichmannbuches beobachten, das ja aus
einem aktuellen Ereignis heraus geschrieben ist. Die ersten Leser waren keineswegs die besten,
wie man aus den damaligen Debatten ersieht, die die Verfasserin kurz referiert. Sie versucht so-
gar Partei zu ergreifen, Hannah Arendt in Schutz zu nehmen. Und so wie Arendts Opponenten
geht auch sie kaum auf die Frage ein, wie man in einem totalitaren System Widerstand leisten
kann. Dies ist eine grundlegende Frage, die im Eichmannbuch immer wieder durchschimmert,
und nur von hier aus ist zu verstehen, warum Arendt so prinzipiell, mitleidslos die Haltung und
Handlungen der Judenrite angriff. Es ging ihr darum, zu zeigen, dass man gegen birokrati-
sche Massnahmen in einem totalitdren Staatsgebilde - und nicht nur dort - ankommen kann,
wenn man gleich zu Beginn der neuen menschenrechtsverletzenden Verwaltungsanordnungen
massenhafte Verweigerungsaktionen in die Wege leitet, denn da habe sich noch keiner an das
Unrecht gewohnt. Die Machthaber werden ziemlich schnell Unsicherheit an den Tag legen, und
bei anhaltendem Protest werde es ihnen an Hérte und Entschlossenheit fehlen, die geplanten
Massnahmen durchzufiihren. Hannah Arendt fithrt als Musterbeispiel die Haltung der dédni-
schen Bevolkerung an. «Diese Geschichte», schreibt sie in ihrem Eichmannbuch, «mdéchte

218



man als Pflichtlektiire allen Studenten der politischen Wissenschaft empfehlen, die etwas dar-
lber erfahren wollen, welche ungeheure Macht in gewaltloser Aktion und Widerstand gegen
einen an Gewaltmitteln vielfach iiberlegenen Gegner liegt.» Nur Aufruf zum Widerstand hitte
gewisse Erfolge zeitigen konnen und nicht behutsames Vorgehen ohne Teilnahme der Offent-
lichkeit. Das scheint eine allgemeine Wahrheit fiir unsere heutige Zeit der «verwalteten Welt»
zu sein, um einen Ausdruck von Adorno zu gebrauchen, den Hannah Arendt so gar nicht
mochte. Er war ihr zu behutsam und kompromisslerisch.

Die Verfasserin behandelt relativ breit die Werke Hannah Arendts. Der Kenner ihrer Schrif-
ten wird dies vielleicht als iiberfliissig empfinden; inwieweit es fiir den Nicht-Kenner eine Hilfe
darstellt, ist schwer zu sagen, wahrscheinlich wird er grossere Ausfiihrlichkeit verlangen. Sehr
wertvoll sind Young-Bruehls Angaben zur Entstehungsgeschichte der einzelnen Schriften.
Hannah Arendt schrieb bekanntlich am liebsten Essays. Biicher schreiben bedeutete fiir sie,
sich «freiwillig ins Gefangnis zu begeben». Sie baute daher «alle ihre Biicher aus essayhaften
Teilen auf», wie die Verfasserin schreibt, «wobei sie manchmal vergass, die Ubergiinge ZWi-
schen den Teilen zu gldtten» (S. 389). Sie hatte den Mut zum Unvollendeten und Mangelhaften,
kénnte man hinzufiigen. Sie lahmte ihre Schaffenskraft nicht durch einen Hang zum Perfek-
tionismus, wie es bei so vielen intelligenten Menschen der Fall ist.

Aufschlussreich sind die hdufigen Verweise auf den geplanten dritten Teil der Vorlesungsrei-
he «Vom Leben des Geistes», der vom Urteilen handeln sollte. Hierbei fiihrt die Verfasserin
auch einiges aus dem Nachlass an. Einen guten Einblick in Hannah Arendts Ideen zum Phino-
men des Urteilens vermittelt u. a. die folgende Stelle in einem Transkript, das sich in der Libra-
ry of Congress befindet: «Also meine ich, dass dieses <Denken: , iiber das ich geschrieben habe
und auch jetzt noch schreibe - Denken im sokratischen Sinne - eine méieutische Funktion, eine
Geburtshilfe ist. Das heisst, man holt alle seine Meinungen, Vorurteile und dergleichen her-
aus. .. In gewisser Weise ist man nach dem Denken leer . .. Und wenn man erst einmal diese
Leere erreicht hat, ist man auf schwer zu beschreibende Weise fihig zu urteilen. Das heisst, man
muss dann, ohne einen Regelkodex zu haben, unter den man einen Einzelfall subsumieren
kann, sagen: «dasist gut>, «dasist schlecht>, «dasistrichtig» , «dasist falsch», «dasist schon»
und «das ist hisslich» . .. Das heisst, wir sind jetzt in der Lage, den Phdnomenen sozusagen
frontal zu begegnen, ohne dabei ein vorgefasstes System anzuwenden» (S. 615). Im Urteilen
verbinden sich Denken und Politik, denn es sei die «wahrhaft politische Tatigkeit des Geistes»
(S. 616).

Nach der Lektiire dieser so ausfithrlichen und materialreichen Biographie fragt man sich,
woher Hannah Arendt die Kraft nahm, so vieles zu leisten. Sie schrieb ja nicht nur grundlegen-
de Biicher und Essays, sondern beantwortete auch die vielen Briefe, nahm dauernd an irgend-
welchen Symposien und 6ffentlichen Diskussionen teil, verfolgte aufmerksam das Weltgesche-
hen, das sie immer wieder kommentierte, hielt Vorlesungen, reiste viel, iibersetzte die eigenen
Werke aus dem Englischen ins Deutsche, schaute Ubersetzungen ihrer Freunde durch und
kimmerte sich auch noch um Heinrich Bliicher, der ihr zwar geistig eine wichtige Hilfe war,
aber auch ein Dickkopf gewesen sein muss (ganz zu schweigen von den Spannungen in der Zeit,
als die Mutter noch lebte). Und man fragt sich auch, wie Hannah Arendt ihren schriftstelleri-
schen Ehrgeiz an der Seite eines Mannes aufrechterhalten konnte, der stolz war, nicht zu schrei-
ben. Eine Voraussetzung war sicher ihre Mitleidslosigkeit mit sich selber, ihre relativ offene Art
anderen gegeniiber (das Wort relativ ist hier angebracht, wenn man z. B. an ihr Verhiltnis zu
Heidegger denkt; sie hat sich u. a. seinetwegen mit ihren fundamentalen philosophischen
Uberlegungen zuriickgehalten, da diese in grossem Masse gegen ihn gerichtet waren) und nicht
zuletzt der Zuspruch von Jaspers. Alles in allem bleibt uns Bewunderung fiir diese grosse, ir-
gendwo auch einmalige Denkerin des 20. Jahrhunderts. Karol Sauerland (Warschau)

219



Gegenwartsanalysen

Michel Henry: La Barbarie. Grasset, Paris 1987.

Wie ist es zu verstehen, dass Leben sich selbst zerstort, obwohl es das Leben ist und bleibt?

Michel Henry - 1922 in Haiphong geboren, Professor fiir Philosophie an der Universitat
Montpellier und preisgekréonter Romanschriftsteller - geht zur Beantwortung dieser Frage von
einem Lebensverstdndnis aus, das «absolute Subjektivitdt» als unmittelbar «kulturelle Praxis»
einschliesst. Sein letztes Buch «La Barbarie» 13st gegenwirtig in Frankreich eine ebenso hefti-
ge intellektuelle wie politische Diskussion aus.

Der Autor zeigt darin, wie sich das Leben gegen sich selbst kehren muss, sobald die Wirklich-
keit des Subjektiven aus dem Erkenntnisanspruch nach «Ob-jektivitdt» ausgeschieden wird.
Deshalb umfasst Henrys zeitbezogene Kulturanalyse gleichzeitig eine Wissenschaftskritik und
Philosophie-Neuorientierung. Denn die methodisch bedingte Subjekteinklammerung in den
Wissenschaften seit Galilei und die phanomenologische Grundausrichtung des Menschen auf
eine «Welt» werden als analoge Lebensverkennungen diagnostiziert.

Michel Henry fragt also nicht in erster Linie nach neuen Begriindungen von ethischen Wer-
ten oder nach idealeren Kommunikationsbedingungen angesichts einer Existenz, die zuneh-
mend durch Medien geprédgt wird («existence médiatique»). Diesen letzten Aspekt riickten
Fernsehen, Radio und Presse von sich aus notwendigerweise in den Mittelpunkt der Auseinan-
dersetzung. Als Selbstrechtfertigung miissen die Medien in der Tat einen «Aktualitdts»-
Begriff verwenden, der den Anschein des «Uberall» und «Unmittelbaren» als « Dabei-sein» (li-
fe) erzeugt. Was sie jedoch zuriickbehalten, ist keineswegs «das Leben» (la Vie), sondern ein
«Nichts» (néant). Die mediale Verbildlichung als Ersatz fir einen lebendigen Gefiihlsaus-
tauschist darauf angelegt, vom Bild (image) oder der nachsten kiinstlich erzeugten Vorstellung
(représentation) als der je «aktuelleren» dem Vergessen anheim gegeben zu werden (S. 187 ff.).

Solches «Geschehnis» (événement) lenkt von dem eigentlichen Lebens-«Ereignis»
(a-venement) in jedem Subjekt ab. Dieses «innere» Leben wird verborgen und verstiimmelt,
und zwar in einer sich selbst stindig enttiuschenden Weise, wie es dem rational-technischen
Zugriff «wissenschaftlicher Kultur» auf jede subjektiv geprdgte «Lebenswelt» per se zu-
kommt.

Was grundsitzlich jedoch nicht ohne selbstzerstérerische Folgen des Lebens als Leben me-
thodisch negiert werden kann bzw. sich ver-weltlichen lésst, ist das Leben in seinem strikten
Sinne als «Wesen der Erscheinung» (essence de la manifestation) im Menschen. Kultur wird
folglich 1. dann zur Barbarei, wenn die Subjektivitit sich nicht mehr als eine solche Lebenser-
scheinung oder Lebensaffektion (affection de la vie) er-fahrt, er-probt und er-tridgt. Dieses
«s’éprouver de soi-méme» ist als Erkenntnis jedem Eindruck, Affekt oder Gefiihl sowie der re-
flexiven Bewusstseinsgewissheit vorgelagert. Aber es handelt sich dabei nicht um ein bloss
vital-anonymes Fiihlen, sondern solche Lebensaffektion bildet die Moglichkeit der Seinszu-
génglichkeit iiberhaupt.

Von der Grunderfahrung her, die das Ich als ein lebendiges Selbst-sein (ipséité) in sich tragt,
weiss sich das Subjekt als ein unmittelbar «kénnendes [ch-Vermogen» (Je Peux). So entspre-
chen sich Ich und Welt durch die «Kraft» (force), die in mir zunéchst «Affektion» ist und als
Welt in Erscheinung tritt durch die unendlichen «Firbungen» (tonalités) von Schmerz und
Freude. Diese haften jedem «Ding» und jedem «Ereignis» untrennbar an. Wird versucht, die-
sen «Austausch» zu unterbinden, um wissenschaftliche Objektivitat ohne Ténung, Rhythmus,
Musikalitdat usw. zu gewinnen, so besitzt auch das Subjekt schliesslich keinen «Ort» mehr, um
sich selbst - in jedem Augenblick - als ungeteilt affektives Leben zur Darstellung (re-
présentation) zu bringen.

220



Dass bisherige Menschheitskultur durch Kunst, Religion, Ethik und Wissen stets eine blei-
bende Bereicherung der «inneren» Lebenserfahrung versucht hat, erscheint von diesem Ansatz
her verstdndlich. Ebenso klar ist aber auch die heutige Verdrangung dieser klassischen Kultur-
bereiche («humanités») in Randgebiete innerhalb der aus immanenter Not sich weitertreiben-
den technisch-industriellen Gesellschaften. Allerdings folgt Michel Henry keineswegs einer
nostalgischen Restaurationsabsicht bei diesen Beobachtungen, sondern seine 2. Kulturthese
zur Erklarung der «Barbarei», die sich vor unseren Augen vollzieht, lautet:

Die Grunderfahrung des Lebens schliesst das «Er-tragen» seiner «Unertriglichkeit» ein,
denn die Person moéchte dem entfliehen, was sich als reine Subjektivitidt - «ohne Ausflucht vor
dem Leben» - mit dem Lebendig-sein selbst anbietet. Denn genau diese Flucht ist im Grunde
die «galileische Methode» mit ihren Anwendungen; sie ist Zerstorung, Einklammerung, Ver-
zicht auf alle «subjektiven» Momente, um dadurch sich selbst als unentrinnbarer Subjektivitit
zu entgehen. Die «Selbst-Zerstérung» (auto-négation) des Lebens verdankt sich also niemals
einer von aussen ihm auferlegten Entwicklung, sondern diese Eigenverneinung bedeutet den
Ausdruck des innersten «Pathos» des Lebens, wenn keine affektoffenen Kulturformen mehr
zur Verfiigung stehen (S. 172 ff.).

Dies lenkt auf die Ausgangsthese als 3. Gesichtspunkt zuriick, die «Innerlichkeit» der affek-
tiven Subjektivitit sei in sich selbst bereits die grundlegende «kulturelle Praxis». Sofern wir
nicht selbst Urheber des Lebens sind, konnen wir es nur im Akt einer unumgehbaren «Passivi-
tiat» entgegennehmen. Von daher entzieht sich auch das Leben letztlich immer jeder Konstruk-
tion und Definition, hinein in die «abyssale Nacht» der Absolutheit des Lebensursprungs. Al-
lerdings bedeutet diese passive « Affektion» durch das Leben zugleich die bis ins Ausserste ge-
hende «Anstrengung» (effort), diesern Leben als mein bestimmtes Ich zu entsprechen. Michel
Henry spricht wiederholt von der umschlingenden «Umarmung» (étreinte), worin sich das Le-
ben selbst einholt in der Unausweichlichkeit seiner schlechthin subjektiven Vergegenwirtigung
im Menschen (vgl. z. B. S. 123). Subjektive «Praxis» der Lebensaffiziertheit heisst mithin das
Aus-tragen des «Pathischen» als Vereinigung von Schmerz und Freude, sofern eine von Gliick
(bonheur) gepragte Ubereinstimmung meiner Existenz mit dem darin sich vergeschichtlichen-
den Leben maoglich ist. «Kultur» ihrerseits ist diese alltdgliche oder dsthetisch bewusst «erar-
beitete» Lebens-«Praxis» als affektive Sinn(en)-Bereicherung.

Das Kapitel iiber die historische Sondereinrichtung Universitit, wo sich gegenwirtig Gesell-
schaft und Kultur im definierten Sinne politisch «bis auf den Tod bekdmpfen» (S. 201-239),
kann daraufhin nicht als ein bloss interessant-stimulierender Beitrag zur Diskussion um die
«Hochschulreform» eingereiht werden. Analog zur Wissenschaftskritik in diesem Buch setzt
M. Henry die Frage diesbeziiglich «ausserhalb» des «Systems» selbst an. Kultur a/s Leben ladsst
sich nicht von einem irgendwie schon vor-gegebenem «Objekt» der Ausbildung und Forschung
her verstehen, sei dieses soziologisch, epistemologisch, gesellschaftskritisch oder geschichts-
kontinuierlich. In geduldigster Anstrengung muss die Kultur zunéchst selbst zur «Lebenser-
probtheit» (épreuve de la vie) werden, um ihre Einheit in allem als «universitas» mitvollziehen
zu kdnnen. Dies schliesst das Erlernen von «Techniken» nicht aus, die als affektiv geprigtes
Entdecken von methodischen «Gewissheiten» selbst die Lebenssubjektivitit bis in die héchste
Abstraktion hinein in sich tragen. Aber philosophisch heisst dies vor allem, dass der Reflexion
kein geringeres und kein anderes Bemiihen auferlegt ist, als die ihr eigene «Theorie» als «Pra-
xis» des «Lebendigen» zu erkennen und zu ver-antworten.

Ethik, die aus solcher Lebensiibereinstimmung zu begriinden bleibt, vermag sich deshalb
kaum in den bereits vorgezeichneten Bahnen einer meta-kritischen Normendiskussion darauf-
hin zu vollziehen. Diese setzt eine aposteriorische, verspitete Zustimmung zu dem voraus, was
schon verworfen oder angenommen ist: das «gelungene Leben» des Subjekt-seins (vgl. S. 161).
Michel Henry hat bisher nicht aufgezeigt, welche ethischen Konsequenzen sich ausdriicklich

221



aus seiner Gleichsetzung von absoluter Subjektivitat und ursprunghaftem Lebensgefiihl erge-
ben, so dass von hier aus die kritische Frage entsteht, ob sein Entwurf nicht in der Unbestimmt-
heit des letztlich dsthetisch empfundenen «Einen» verharrt.

Und es wird eine weitere bohrende Frage bleiben, ob die «Erschiitterung» (boulversement)
oder das «Da-zwischen-rufen» (interpellation) durch die mir zutiefst unzugangliche absolute
Subjektivitidt des Anderen ausreicht, um dieselbe Ursprunghaftigkeit bei ihm mitzubegriinden
und gegen die Gewalt verfremdender Anspriiche zu verteidigen. Zumindest jedoch weist der
neue Begriff des leiblich begriindeten «Gemeinbesitzes» (Corpspropriation) als «ursprung-
hafter Mitbesitz» (copropriation originelle) von Erde und Leiblichkeit auf eine auch affektiv
grundlegende Intersubjektivitdat hin, die unaufkiindbar ist mit ihren elementaren Modi des
Wohnens, Kleidens, Essens usw. (vgl. S. 82 ff.).

Hinter dieser spezifisch abendlandischen Problematik Desselben und des Anderen, hinter
der trans-biologischen Zirkularitit des affektiven Lebens samt seiner Offnung zum Absoluten
als Lebens(ab)grund hin, stellt sich zweifelsohne auch die Frage nach dem Wesen der Sprache
schliesslich. Gewiss, jeder Wort-Sinn wurzelt in einer Intentionalitat der Sinngebung mittels ei-
ner Vorstellung, welche dem Leben als solchem nicht zukommt. Aber gelangt andererseits
nicht erst mit dem konkreten «Namen» die Subjektivitit, zu der Michel Henry mit radikaler
phianomenologischer De-Intentionalisierung hinfiihrt, zu sich selbst, und zwar als diese singu-
lar «pathische» Existenz hier und jetzt? Und gewinnen nicht erst im «Benennen» Lebens-
macht, Lebensstrom, Lebensenergie oder Lebenswille ihre eigentliche Vollendung, auf die jede
Affektion angewiesen bleibt, sofern sie von sich aus immer auch unabkémmlicher Aus-
Druck sein will, mitsamt des sie begriindenden Aktgeschehens, welches sich in der Tat nicht
phianomenalisieren lasst?

Die Reflexion tiber die Leiblichkeit als Selbst-Affektion, welche bei Michel Henry am weite-
sten vorangetrieben ist - vom «corps organique» bis zum «Archi-Corps» iiber den «corps sub-
jectif absolu» -, wird das «Wort» (parole) als unverzichtbares Lebenssigel der Unverwechsel-
barkeit und Unverdusserlichkeit zu integrieren haben. Darauf griindet u. a. die nicht ganz ge-
leugnete «Kultur»-Hoffnung im letzten Buchkapitel «Underground», welcher den Lebensaus-
tausch voriibergehend und ersatzweise noch tragt: «’échange auquel (la culture) prétend ne se
produit plus dans la lumiére de la Cité, par le biais de ses monuments, de sa peinture, de sa mu-
sique, de son enseignement - de ses médias. Il est entré lui aussi en clandistinité: ce sont de brefs
propos, des indications hatives, quelques références que des individus esseulés se communi-
quent I'un a I'autre lorsque, au hasard des rencontres, ils se reconnaissent marqués du méme
signe» (S. 247; Hvh. Verf.). Rolf Kiithn (Singen)

J. David Bolter: Turing’s Man. Penguin Books, 1986.

La publication de cet ouvrage en collection de poche (lére édition: 1984) atteste du succes
qu’il a connu dans les pays anglo-saxons et de son accessibilité a un large public: nul besoin
d’étre dipldmé en informatique ou en cybernétique pour suivre le propos de 'auteur. Bolter n’a
d’ailleurs pas voulu écrire un livre technique, ni méme d’ailleurs un livre sur la technique exclu-
sivement: son dessein est d’étudier I'impact que les ordinateurs ont et auront sur notre culture,
ce qui implique, bien sir, une étude du fonctionnement des machines électroniques — d’ou des
chapitres dévolus a Turing, 4 von Neumann et aux caractéristiques des ordinateurs -, mais aussi
un examen de notre culture et de la maniére dont elle a évolué depuis 'Antiquité. Ce mariage
entre la technologie et I’histoire, qui débouche sur une évaluation de notre civilisation électro-
nique et sur les perspectives qu’elle ouvre, est particulierement bien réussi par 'auteur, comme
Patteste ce jugement de Sir A. J. Ayer, qu’on lit dans la préface qu’il a écrite pour cet ouvrage:
«Ce livre est le plus éclairant que j’aie lu sur le sujet de I'intelligence artificielle.»

222



La thése fondamentale de Bolter est que la technologie est un trait essentiel de la civilisation
occidentale et que chaque époque en connait une forme dominante qui influence profondé-
ment la maniére de penser de ceux dont elle accompagne I’existence. Par exemple, le scientifi-
que et le philosophe qui travaillent avec un ordinateur pensent différemment que ceux qui ont
écrit avec une plume sur du papier ou avec un style sur une tablette: ils choisissent des proble-
mes différents et se satisfont de solutions autres (7-8). A premiére vue, on pourrait penser que
l'auteur soutient la la conception marxiste de la détermination de I’idéologie par 'infrastruc-
ture économico-technique, mais il n’en est rien: il a plutdt une vue holiste des civilisations ou
chaque facteur influence et est influencé par les autres. Ainsi, la technologie n’est pas la cause
de la maniére dont les hommes pensent, il y a interaction entre les deux (100); il reste que ce que
I'auteur étudie surtout, c’est 'influence de la premiere sur la seconde, ce qui lui permet de carac-
tériser trois hommes: I'’homme antique, ’homme moderne et ’homme de Turing, chacun étant
déterminé par la technologie dominante de son temps: I'art de la poterie, ’horloge puis la
machine a vapeur, 'ordinateur.

La prédominance de la poterie s’accompagne d’une vision du monde fondée sur le cercle et
le fagonnage d’une matiére lourde et inerte; d’oli une conception cyclique du temps, le mythe de
la création du monde par un dieu-artisan (Timée) et I’hylémorphisme aristotélicien. L’avéne-
ment de I’horloge va de pair avec une fagon mécaniste de penser, d’ou ’'animal-machine, puis
I’homme-machine (La Mettrie) et les horloges harmoniquement préréglées de Leibniz. Avec la
machine a vapeur apparaissent des conceptions énergétistes et linéaires de ’homme et des cho-
ses que I'on retrouve partout a I’époque de la révolution industrielle et qui durent jusqu’au mo-
ment ou I'ordinateur entre a son tour dans le jeu. Si ’'on ne peut pas encore dire exactement ce
qui sortira de I’électronisation de notre mode d’appréhender ’homme et la réalité - la machine
intelligente n’a pas encore pénétré toutes les facettes de notre comportement -, on peut cepen-
dant déja observer une tendance a concevoir ’homme comme un étre qui traite de 'informa-
tion et la nature comme de I'information a traiter. Cela suffit pour qu’on puisse évaluer le che-
min parcouru depuis les Grecs, et ’'auteur s’attache a le faire de maniére plus précise sur certains
aspects fondamentaux de la culture occidentale. Dans I’ordre, il examine I’évolution de nos
conceptions dans les mathématiques, la logique, sur ’espace, le temps, le progrés, le langage, la
mémoire et la création. Il ne saurait étre question de développer tous ces points dans le cadre de
ce compte-rendu; nous donnerons cependant quelques indications sur ’un d’entre eux, le lan-
gage (ch. 8), afin d’illustrer la démarche de 'auteur.

Le langage a d’abord été oral et 'attitude des Grecs face a lui peut étre caractérisée comme
poétique et magique: les mots ont un pouvoir sur les choses, ils ne se bornent pas a les nommer.
Les sophistes sont les premiers a briser ce modele: le langage devient manipulable presque a vo-
lonté, parce qu’il est envisagé comme un moyen logique d’argumenter a la disposition du rhé-
teur; 'usage de I’écrit favorise d’ailleurs ce mouvement: il est plus facile de se distancer d’un tex-
te que I'on a devant soi que d’un discours enflammé et pathétique. Si Platon préfére encore
’oral a I’écrit, Aristote regarde le langage d’un oeil plus froid, ce qui lui permet d’en dégager
partiellement la forme dans sa syllogistique (on y observe pour la premieére fois [’'usage de varia-
bles). La culture orale (a tendance magique) ne sera définitivement supplantée par la culture
écrite (a tendance logique) qu’avec I'invention de 'imprimerie; jusque 13, la rareté des manus-
crits obligeait la plupart du temps a eniendre lire, et méme si on en possédait, la maniere dont
ils étaient écrits forgait a les lire & haute voix. Or, posséder un livre, le lire a voix basse et le médi-
ter favorisent la conception des mots comme symboles dénués de vie propre, chargés seulement
de communiquer un message. Il y a 1a progrés dans I’abstraction, et ce n’est pas par hasard
qu’éclosent alors I'idée de la mathématisation de la nature avec Galilée (le livre de la nature est
écrit dans le langage des mathématiques) et celle d’une caractéristique universelle chez Leibniz:
le langage n’est qu’un calcul logique qui permet de résoudre mécaniquement tous les proble-

223



mes: «Calculons!» Ce programme sera, on le sait, repris par les positivistes du XXes. (Car-
nap). Avec l’arrivée des ordinateurs, le triomphe de la logique sur la magie et la poésie s’affirme
encore: la structure (syntaxe) réussit méme a éliminer le contenu (sémantique), dans le sens ou
la signification des énoncés est réduite a leur structure. Cela se traduit, par exemple, dans ’oeu-
vre de Chomsky, qui considére le langage humain comme un spécialiste des ordinateurs regarde
le code de la machine.

Une telle conception, on le voit, ne va pas sans certaines simplifications - qui sont encore ac-
centuges par mon resume —, dont auteur est d’ailleurs conscient; certains points de ses déve-
loppements pourraient, bien siir, étre contestés; il n’en reste pas moins que le mouvement déga-
gé est extrémement suggestif et convainc de la justesse de la thése défendue: certaines innova-
tions techniques - 'usage du papyrus et du parchemin, I'invention de 'imprimerie et ’écriture
électronique - ont contribué a modifier 'image que ’homme se fait du langage: d’incantation
magique qu’il était au début, il a fini par devenir une pure syntaxe. Cela pose d’ailleurs immé-
diatement un autre probléme, que Bolter traite aussi, celui de I’intelligence artificielle: le langa-
ge syntaxique des ordinateurs peut-il étre considéré comme un duplicata du langage humain
(ch. 11)? Certains auteurs, comme Searle (cf. Du cerveau au savoir, Paris, Hermann. 1985,
ch. 2) ont nié que ce puisse étre le cas: le langage humain comprend toujours, outre sa syntaxe,
une sémantique, et celle-ci ne peut &tre réduite a celle-1a. Que pense Bolter d’un tel argument?
Il releve d’abord que le projet de I’intelligence artificielle est a replacer a I'intérieur de la tentati-
ve pérenne de fabriquer un homme (Pygmalion, homuncule), puis il remarque que les langages
électroniques élaborés sont soit tres efficaces et fort éloignés du langage ordinaire, soit proches
de celui-ci, mais seulement dans des domaines inintéressants et trés restreints (ex. programme
SHRDLU); si bien que, contrairement a ce que Turing prophétisait, il est toujours tres facile de
distinguer un langage humain d’un langage de machine. Est-ce a dire que Bolter est d’accord
avec Searle: les deux langages ne seront jamais équivalents? Non, car il pense en définitive que
le probléme de leur équivalence est un faux probléme: ce qui est intéressant, ce n’est pas de créer
de nouveaux hommes - il n’en manque pas sur terre! -, mais d’imiter certaines de ses facultés
(p. ex. celle de calculer, de résoudre tel type de problemes) qui, pense-t-on, pourront étre amé-
liorées par la machine. Et alors se posera la question intéressante, celle non pas de savoir si les
ordinateurs peuvent parler et penser comme ’homme, mais si les hommes peuvent ou veulent
acqueérir les qualités nouvelles développées par les machines.

Cela nous rameéne a ’homme de Turing: est-il 'avenir de ’homme ou un monstre contre le-
quel nous devons lutter? Cet homme est-il autre chose qu’un étre dénaturé, car dépourvu de
sentiment, de subjectivité, d’intentionnalité et de sens moral? Bolter remarque pour commen-
cer que I’homme naturel est lui-méme un produit de la culture: «Les sentiments érotiques font
partie de la biologie de la race humaine, mais non I’attachement sentimental et romantique a la
nature, aux animaux et aux enfants» (215); il n’y a donc pas d’étalon naturel qui soit utilisable
pour évaluer ’homme de Turing, lequel n’est donc pas plus dénaturé que I’homme romantique!
Lauteur note ensuite que 'ordinateur est 1a - jamais machine ne s’est infiltrée aussi profondé-
ment dans tous les recoins de la vie humaine - et qu’il nous modifiera quoi qu’on en ait; il s’agit
donc d’en tirer le maximum de profit et Bolter, dans sa conclusion, esquisse les traits d’une nou-
velle culture qui retiendrait toutes les richesses du passé et intégrerait 'ordinateur, mis au servi-
ce de ’'homme non en tant que machine (autonome), mais qu’outil (dépendant).

Je terminerai en étendant quelque peu le propos de I'auteur, en le mettant, si 'on veut, en
perspective. A la lecture de ce livre, il apparait que seule une conception ouverte et historique de
I’homme peut accueillir les nouvelles technologies et 'homme de Turing. Certes, Bolter ne nie
pas qu’il existe une nature humaine biologique, mais celle-ci sous-détermine toujours ’homme
culturel, qui est ’homme réel: la biologie ne nous dit pas a priori ce qui est bon et mauvais pour
I’homme, ni méme quelle est sa nature. Nous n’avons pas de définition biologique englobante

224



de’homme, ce quirevient a dire, comme nous ne croyons plus au transcendantalisme, que nous
n’en avons pas de définition objective, universelle. homme est, disait Sartre, ce qu’il se sera
fait, et il se fait différemment a chaque époque de I’histoire, notamment en fonction des nouvel-
les technologies. Celles-ci ont toujours remis en question I'image que I’homme se faisait de lui-
meéme, et si actuellement 'ordinateur en est un exemple, les manipulations génétiques en sont
un autre, si bien que les conceptions traditionnelles - et souvent rigides - de la nature humaine
ne sont plus & méme de résoudre les probléemes posés: modifications du génome, banques
d’embryons . . . La technologie oblige donc, si ’on ne veut pas se cantonner dans une opposi-
tion aussi raide que stérile a toute innovation marquante, a adopter une conception ouverte et
historique de la nature humaine. Est-ce dire que nous sommes condamnés a I’historicisme?
Non, car ce qui est ouvert n’est pas nécessairement sans direction, sans but. Comme le remar-
que justement Bolter, «’esprit ressemble plus a un ordinateur qu’a une horloge» (207): les mé-
taphores changent, et méme si elles sont parfois incommensurables - «Est-ce que I’esprit res-
semble plus a un ordinateur qu’a une Cité grecque?» (207) -, elles indiquent tout de méme une
direction - au nom de laquelle on peut refuser de considérer ipso facto toute nouveauté comme
un progres —, méme si aucun terme ne sera jamais atteint, car ’homme se découvre et se fait en
méme temps. C’est 1a aussi, me semble-t-il, une lecon importante que nous apporte cet ouvrage.

Bernard Baertschi (Geneve)

Psychoanalyse/Psychanalyse

Odo Urbanitsch: Wissenschaftstheoretische und philosophisch-anthropologische Aspekte
der Freudschen Psychoanalyse. (Basler Beitrage zur Philosophie und ihrer Geschichte, Bd. 8.)
Birkhduser-Verlag, Basel/Boston/Stuttgart 1983.

Freuds Psychoanalyse auf die in ihr enthaltenen Beitrige zur Erweiterung des Menschenbil-
des zu befragen, heisst gleichzeitig, die methodische Infragestellung heraufzubeschwéren, wel-
che von der wissenschaftstheoretischen Kritik wohl gerade der Psychoanalyse gegeniiber am
scharfsten formuliert wurde. Es ist unméglich, Freuds Ergebnisse zu anthropologischen Fak-
ten zu verallgemeinern, ohne den wissenschaftstheoretisch problematischen Weg zu erértern,
auf dem diese Ergebnisse gewonnen wurden. Odo Urbanitsch hat sich dieser Probleme im Rah-
men einer von der Philosophisch-Historischen Fakultit der Universitidt Basel im Jahre 1979
angenommenen Dissertation zu ndhern versucht, deren Druckfassung hier zu besprechen ist.

Der Titel der Arbeit weckt grosse Erwartungen. Denn Freuds Psychoanalyse diirfte die ein-
dringlichste psychologische Erkenntnisbemiihung um den Menschen im zwanzigsten Jahr-
hundert darstellen - vielleicht neben Heideggers Daseinsanalytik, die sich jedoch selbst nicht
als psychologischen Beitrag verstand, in Binswangers Daseinsanalyse aber dennoch psycholo-
gisch fruchtbar gemacht wurde, wenn auch auf der Grundlage eines von Binswanger selbst ein-
gestandenen «Missverstehens» der Intention Heideggers.

Urbanitsch kritisiert die unzulénglichen Grundlagen zur Disqualifizierung der Psychoana-
lyse als «strenger» Wissenschaft durch die Wissenschaftstheoretiker - wobei letzteren freilich
das selbstmissverstandene Bemiihen Freuds um eine «natur»wissenschaftliche Fundierung sei-
ner Ergebnisse sehr entgegenkam. Freuds Hang zum theoretischen Konstruieren, seine mecha-
nistischen Grundvorstellungen und seine anthropologischen Vorurteile wurden schon friih
(z. B. von v. Gebsattel) moniert, und Urbanitsch stellt zu Recht fest, dass eine Hebung des sach-
lichen Gehalts der Psychoanalyse aus solchen Verdeutungen ebensowenig im Rekurs auf
Freuds eigenes Verstindnis seiner wissenschaftlichen Position wie durch wissenschaftstheo-

225



retisch-formale Uberlegungen erreicht werden kann (62). Weder der Vorwurf mangelnder
«Exaktheit» im quantifizierenden Sinne, noch die empiristische Verengung des Geltungsberei-
ches naturwissenschaftlicher Erkenntnisse auf Beobachtung und Experiment, noch gar die
physiologisch ausgerichteten Kritiken treffen den Kern psychoanalytischen Erkennens. Dies il-
lustriert zumal das von Urbanitsch angefiihrte eindriickliche Urteil Rohrachers, wonach
Freuds Annahme unbewusster seelischer Prozesse «iiberfliissig» sei. Die Gehirnprozesse bzw.
«die «submentalen> ... organischen Prozesse konnten, wenn man sie zur Grundlage einer
Theorie macht, die von der Psychoanalyse <erklarten> Neurosen wahrscheinlich ebensogut
erklaren. Man miisste dann sagen: unangenehme Erlebnisse erzeugen in bestimmten Gan-
glienzellen molekulare Strukturverdnderungen, die sich in Platzangst oder Ansteckungsfurcht
auswirken kénnen» (39 f., 106)! Im iibrigen gibt es wohl im strengen Sinne keine positive Wis-
senschaft, welche die Forderung nach Verzicht auf theoretische Konstruktionen, gedankliche
Ergidnzungen bzw. Abstraktionen im wissenschaftlichen Erkennen ganz erfiillt. «Offensicht-
lich», schreibt Urbanitsch, «sind Vertreter der modernen Wissenschaftstheorie der festen
Uberzeugung, Wissenschaftlichkeit miisse sich als «exakte Naturwissenschaftlichkeit> - auch
im psychoanalytischen Erkennen also letztlich in Experiment und Statistik - bekunden. Die ei-
nem solchen Wissenschaftsverstindnis entstammende - moderne - Kritik an der Psychoanaly-
se diirfte gewissermassen von der Verkennung des Gegenstandes und der Eigenart psychoana-
lytischen Erkennens <eben> . Dabei wird den betreffenden Kritikern die «wissenschaftliche
Strenge> freilich nicht abzusprechen sein; doch scheint es sich um Irrwege zu handeln, die mit
«wissenschaftlicher Strenge> beschritten werden, wenn etwa versucht wird, die psychoanaly-
tische Theorie analog «der Molekulartheorie der Gase» zu iiberpriifen» (28).

Sowohl die Auseinandersetzung mit den wissenschaftstheoretischen Einwanden und Vorbe-
halten gegeniiber der Psychoanalyse wie deren inhaltliche und methodologische Verteidigung
durch Urbanitsch geht auf das Werk des 1982 verstorbenen Basler Anthropologen Hans Kunz
zuriick, als dessen Schiiler sich Urbanitsch versteht (5). Die Anlehnung an Kunz geht soweit,
dass sich praktisch alle bei Urbanitsch angefiihrten relevanten Autoren samt Zitatstellen auch
bei Kunz finden (samt dessen Interpretation der ontisch-ontologischen Doppeldeutigkeit von
Heideggers Daseinsanalytik). Der Kenner des Werkes von Kunz freut sich, dass dieses Werk re-
zipiert wird, gehort es doch zu den adaquatesten und subtilsten Wiirdigungen der psychoana-
lytischen Primarliteratur. Argerlich ist dagegen, dass der Name von Kunz weder im Titel noch
in einem Untertitel erscheint: wissenschaftliche Redlichkeit hétte hier wohl mehr verlangt als
einen knappen Dank an Kunz (5). Das vorliegende Buch jedenfalls verdankt seine Substanz
ausschliesslich Hans Kunz.

Urbanitsch verweist auf die von Kunz beigebrachte Bestimmung des psychologischen Ge-
genstandes als der méglichen Erlebens- und Gebahrensweisen des Menschen, womit gewisser-
massen ein «Phantom» an Stelle des konkret im einzelnen Menschen sich ereignenden Erle-
bensund Benehmens gesetzt ist (151). Dieses «Phantom» gewinnt wissenschaftliche «Realitédt»
fiir die Psychologie zumindest dann, wenn deren Aussagen auf a//e Menschen zutreffen sollen.
Virtuelles Erleben und Gebaren des Menschen lassen sich aber nicht direkt durch Beobachtung
und Experiment allein feststellen. Es braucht hierfiir den Rekurs auf die vor aller wissenschaft-
lichen Vergegenstindlichung liegenden Mdglichkeiten des Menschen - fiir den «objektiv-
wissenschaftlich» verfahrenden Experimentator nicht weniger als fiir den Psychoanalytiker.
An dieser Tatsache muss eine auf Statistik ausgerichtete quantifizierende Psychologie schei-
tern, wenn sie z. B. die von Freud behauptete Ubiquitit des «Odipuskomplexes» iiberpriifen
will. Es handelt sich bei letzterem, wie Kunz sagt, um eine «generelle Potenzialitdt» (10), zu de-
ren Erschliessung es keiner Statistik bedarf. Letztere kann nur die Verbreitung der Verwirkli-
chung des Odipuskomplexes registrieren; statistisch-quantifizierende Methoden erreichen je-
doch nicht jenes vorgegenstandliche potentielle Menschsein, das aus den konkreten Fakten er-

226



schlossen ist und fiir dessen Aufweis im Prinzip ein einziger Fall geniigt - ebenso wie es grund-
satzlich moglich wire, dass die gesamte Psychologie durch einen Psychologen (bei geniigen-
dem Differenzierungsvermogen desselben) aus ihm selbst geschopft wiirde. In enger Anleh-
nung an Kunz bestehen die zentralen Passagen bei Urbanitsch in einer Anwendung der von
Kunz vorgelegten Analyse der Seinsmoglichkeiten auf die Psychoanalyse. Kunz unterscheidet
im Bereich der prinzipiell realisierbaren Moglichkeiten des Menschen solche, die der vitalen,
der mitmenschlich-mitweltlichen und der denkend-entwerfenden Sphéire angehéren. Urba-
nitsch kann so die mitmenschlich-mitweltlichen Mdéglichkeiten als den engeren Gegenstands-
bereich der Psychoanalyse umgrenzen. In diesen Bereich fallen somit auch die menschlichen
«Rollen» und «Masken» wie generell die pathologischen und normgemassen Verhaltensweisen
dem anderen Menschen gegeniiber. Die Psychoanalyse hat es mit den Realisierungsbedingun-
gen existenzieller Virtualititen im mitmenschlichen Bereich zu tun. Die grossen Themen der
Psychoanalyse: lebensgeschichtliche Pragungen, traumatische Erlebnisse, Komplexe, Verdran-
gungen, Fixierungen, Triebkonflikte - sie haben ihre zentrale Bedeutung fiir den Aufweis «la-
tenter Seinsmoglichkeiten» bzw. deren Verwirklichungshemmung in der vom einzelnen Men-
schen konkret durchlebten Psychoanalyse. Unter diesem Aspekt tritt die Relevanz von Freuds
vielkritisierter vergegenstandlichender energetischer Triebspekulation weitgehend zuriick hin-
ter Freuds Aufweis der ungegenstindlichen Mdoglichkeiten der Trieberfiillung respektive des-
sen Aberrationen und den hiermit verbundenen lebensgeschichtlich fundierten potentiellen
seelischen Konflikten. Auch die Tatsache der relativ leichten Stérbarkeit und Anfilligkeit mit-
menschlicher Beziige und Rollen (ihre z. B. in der Perversionstheorie zu verstehenden Defor-
mationen) erfahrt ihre Erhellung durch Kunz insofern, als nach ihm alle Seinsmoglichkeiten
gleichsam an der letzten Moglichkeit (der «uniiberholbaren», wie Heidegger sagt) des Todes
partizipieren. Imr Wissen um das Sterbenmiissen des Menschen ist das Wissen um das poten-
tielle Ende der menschlichen Art zu sein beschlossen. In der Moglichkeit des spezifischen
Seinsverlustes, formuliert Urbanitsch im Anschluss an Kunz, «scheint die <Fragilitat
menschlichen Seinkénnens (der menschlichen Seinsmoglichkeiten) zu griitnden» (207). Den
Blick auf die iibiquitdre Storbarkeit mitmenschlicher Beziige hat die wirklichkeitserschliessen-
de Kraft von Freuds Denken gescharft.

Im Aufweis des Moglichkeitscharakters des Gegenstandes der Psychologie erweist sich
exemplarisch der apriorische Richtungszug einer auf das Menschsein dringenden Wissen-
schaft. Aus letzterer Perspektive mag man zwar mit Holzkamp der experimentellen Psycholo-
gie «Trivialititenproduktion» unterstellen (42), doch ist es fiir eine sachliche Kritik wichtiger
zu registrieren, dass das Experiment selbst enorme wissenschaftstheoretische Probleme birgt.
Auch hier folgt Urbanitsch Kunz, der die Unmoglichkeit einer tatsachlichen Erfiillung des ex-
perimentellen Desiderats nach wissenschaftlicher «Objektivitit» gezeigt hat: weder ldsst sich
jeim menschlichen Bereich eine eindeutige und als solche klar gegeniiber der individuellen Le-
bensgeschichte isolierte Ausgangssituation fiir das Experiment gewinnen, noch ist es moglich,
anderes als Reaktionen im Experiment zu untersuchen. Hinzu kommt, dass die zahl- und mess-
baren Eigenschaften des Erlebens und Gebahrens in der Regel bloss peripher und iiberdies im
Bereiche der Introspektion an sprachlich-auslegende Stellungnahmen gebunden sind, und
schliesslich sind Antriebe und Absichten in allen humanen Verhaltens- und Erlebensweisen
grundsatzlich mehrdeutig (41 f.). «Im psychologischen Erkennen jedenfalls», so wird Kunz
von Urbanitsch zusammenfassend zitiert, «diirfte als Kriterium der Wissenschaftlichkeit
<nicht die Exaktheit im Sinne der Zdhl-, Mess- und Berechenbarkeit) gelten, «sondern die
Treue zur Wirklichkeit menschlichen Erlebens und Verhaltens und die Strenge in der Adaquat-
heit ihrer begrifflichen Erfassung» » (61). Letzterer entspricht das von Kunz so genannte «ver-
nehmende Erkennen». Damit ist ein Erkenntnisbegriff intendiert, der ebenso die dichotome
Erkenntniskritik Kants wie auch einen positivistisch verengten Empirismus relativiert. Die ein-

227



driicklichsten Passagen in Urbanitschs Buch finden sich denn auch in der Anwendung dieser
erkenntnistheoretischen Grundeinstellung von Kunz auf das vernehmende Denken Freuds.
Letzteres macht auch vor dem Schmerzlichen, dem Krankenden nicht Halt (324) - dies gilt es
zumal jenen Kritikern gegenuber festzuhalten, die nur das konstruiert Vergegenstidndlichte in
Freuds Werk sehen.

Weil der Moglichkeitscharakter des Menschseins den verwirklichten Gestalten menschli-
chen Daseins immer vorausliegt, kann er auch nicht im Sinne der positiven Wissenschaften ob-
jektiviert werden. Binswangers Sorge um das Verfehlen des Menschseins durch die vergegen-
standlichende Psychologie (das «Krebsiibel aller Psychologie», 103) hat somit ihren guten
Grund (auch wenn es zu sehen gilt, dass jedes Denken notgedrungen vergegenstandlicht). Kunz
hat einen mdglichen addquaten Zugang zu den menschlichen Phidnomenen in Abhebung zur
«verdinglichenden», «dingontologischen» Auslegung des Menschseins aufgewiesen. Wissen-
schaftliche Psychologie in seinem Sinne erfordert eine philosophische Reflexion auf die
Grundlagen und impliziten Voraussetzungen ihrer Erkenntnisweise. Und so ist auch Urba-
nitsch zuzustimmen, dass sich die philosophisch-kritische Reflexion auf die Psychoanalyse
nicht mit dem formalen wissenschaftstheoretisch-methodologischen Aspekt begniigen darf,
sondern umgekehrt die Methodik dem Inhalt nachfolgen lassen muss. Solange namlich die
wissenschaftstheoretische Begrifflichkeit der Methode der Psychoanalyse prinzipiell unange-
messen ist, solange besteht kein Grund, die inhaltlichen Errungenschaften der Psychologie
Freuds deswegen zu verwerfen, weil ihre Methodik einem von aussen an sie herangetragenen
und seinerseits historisch bedingten Wissenschaftsverstdndnis nicht entspricht.

Max Herzog (Ziirich)

Michel Henry: Généalogie de la psychanalyse. PUF, Paris 1985.

Dans le titre de 'ouvrage de M. Henry le mot psychanalyse pourrait étre remplacé par le
terme d’inconscient. Mais que signifie «généalogie de I'inconscient»? En fait, c’est la que réside
la clef de 'ouvrage: comprendre ce que ces termes signifient, c’est entrer dans la démarche de
Pauteur, c’est saisir le sens de son projet philosophique dans ce livre. I'idée de I'inconscient,
dont on sait la fortune au XXe siecle, a une longue histoire. Cependant sa «généalogie» ne
releve pas chez M. Henry de I’histoire des idées, pas méme sous la forme sophistiquée d’une
«archéologie» qui déterminerait sa place dans les structures épistémiques qui dirigent la pensée
moderne. Car ce qu’il faut d’abord savoir, c’est pourquoi elle y prend place et une place si
importante. Capparition et le développement de I’idée de I’inconscient chez les philosophes
qui, en Occident, ont fait la pensée moderne, tout en défaisant la tradition sur laquelle elle
repose, chez un Schopenhauer, chez un Nietzsche et jusqu’a Freud, le développement de cette
idée n’obéit pas au mouvement arbitraire d’une histoire intellectuelle, c’est-a-dire finalement au
hasard, car les idées ne naissent pas du hasard, ni du génie spontané de tel ou tel penseur. Elles
naissent de ce a quoi elle se réféerent, de la réalité dont elles sont toujours par principe la traduc-
tion, méme si traduire c’est parfois trahir. Et si telle idée est une idée fondamentale et renvoie a
quelque chose d’essentiel dans la réalité, orientant son propre concept vers le mystére de I’étre
meéme - et c’est précisément le cas du concept d’inconscient — alors I’histoire de cette idée recou-
vre ce qu’il faut appeler un historial, qui signifie, chez M. Henry, beaucoup plus radicalement
que chez Heidegger, que I’étre s’annonce dans les idées qu’on en forme, parce qu’elles sont en
son pouvoir, parce qu’il les domine et les détermine a étre son reflet. C’est I’8tre «quise dita la
pensée comme l'inconscient» (p. 14). Aussi, «comprendre la psychanalyse dans sa provenance
historiale a partir de I’étre» (p. 15), c’est bien la ce qu’il faut comprendre sous le terme de généa-
logie de la psychanalyse et qui rend compte en premier lieu du projet philosophique de
M. Henry. Pourtant I’intérét philosophique de son travail doit étre cherché encore plus loin,
dans ce que veut dire cet historial lui-méme. Car si l'idée de 'inconscient provient de I’étre qui

228



se dit en lui, 'important dans ce proces de genése, c’est ce qu’il dit ou ce qui se dit en lui. Le tra-
vail de M. Henry consiste, a travers la répétition philosophique des textes de la pensée moderne
(répétition qu’on a vue a 'oeuvre dans les ouvrages précédents, pour Hegel, Heidegger, Maine
de Biran, Maitre Eckhart, Marx, etc. . .), & traduire sur un mode explicite les intuitions fonda-
mentales des fondateurs et représentants de cette pensée moderne - Descartes, Leibniz, Kant,
Schopenhauer, Nietzsche, dont la série prépare le freudisme. Il consiste, plus précisément, a
¢élaborer de fagon systématique ce qu’ils ont pressenti sans le penser jusqu’au bout: le concept
de I’étre en tant qu’irréductible a la lumieére de la conscience et qui s’annonce, a travers I'idée
d’inconscient, en son mode de révélation propre, dans sa «lumiére» invisible, intérieure. Ainsi
I'oeuvre commencée dans Philosophie et Phénomeénologie du Corps, dans I’Essence de la
Manifestation et dans Marx, se poursuitici. La Généalogie de la Psychanalyse ajoute une piéce
a I’édifice, achéve la construction de cette ontologie phénoménologique de I’'absolu comme vie
et affectivité, qui est en méme temps une destruction du préjugé moniste (la réduction de I’étre
a I’étre conscient) qui détermine toute notre tradition philosophique - tradition dont le freu-
disme représente a la fois un dépassement et le dernier avatar.

Cependant si, dans la perspective de M. Henry, la premiére grande rupture avec cette tradi-
tion s’accomplit chez Schopenhauer et son disciple Nietzsche, les intuitions géniales de ces
deux penseurs surgissent, brillent sur fond de nuit, sur le fond de cette période qu’on a appelée
sansironie l«Aufklarung», I’époque de Kant, succédant comme un déclin a la premiére révolu-
tion de I’histoire de la pensée occidentale, accomplie par Descartes. Descartes, 'initiateur, en
effet, de la pensée moderne, mais en un sens, ici, plus radical qu’on ne I’a jamais dit. Dans les
deux premiers chapitres consacrés a Descartes — qui proposent I’analyse la plus brillante et la
plus profonde, a notre connaissance, du cogito - M. Henry découvre, relisant les Méditations,
I’affirmation quasi explicite de ce qu’il appelle la nature phénoménologique de I’8tre, 4 savoir
son essence en tant qu’elle s’épuise dans un acte d’autorévélation absolument intérieur. Tel est
le sens du cogifo sum cartésien, dont le sum se réalise, par I’époché du monde, dans un cogito
originel, indépendant de tout cogifatum et qui, dans cette sphére d’immanence absolue, impli-
que une expérience qui n‘appartient qu’a I’ego et que Malebranche saura définir lorsqu’il par-
lera du «sentiment de soi de ’ame». Que I'intuition géniale de Descartes, celle de I’étre du moi
saisi dans son essence originelle absolue comme révélation immanente, étrangére au mode de
manifestation extérieure propre au savoir, et pressentie comme affectivité, que cette intuition
de loriginaire et de I’absolu au coeur de la subjectivité se trouve cependant perdue dés la
seconde Méditation, dans laquelle Descartes glisse du cogito substantiel (en soi) et transparent
(a soi) qu’il vient de poser, au cogifo comme pensée de . . ., comme condition de toute objecti-
vité, faisant ainsi de I’ego sum un je suis formel et vide, voila qui a I'aube des temps modernes,
place Descartes a la croisée des chemins. «Ainsi s’est produite la déviance historiale par 'effet
delaquelle la voie frayée vers le Commencement fut abandonnée tandis que la «philosophie de
la conscience» s’engageait dans une direction opposée qui conduisait au monde et 4 son savoir,
a une théorie transcendantale de la connaissance et de la science, rendant possible a leur tour la
maitrise des choses et I'univers de la technique» (p. 7). «La pensée la plus initiale, dit encore
M. Henry, entrevue par Descartes a I’aube de la culture moderne, n’avait justement rien a voir
avec celle qui allait guider cette culture par le biais des théories de la connaissance et de la
science vers un univers tel que le ndtre» (p. 52). Cette culture est désormais préte — des lors que
la condition de manifestation de I’8tre obéit au modéle de I’idée claire et distincte, c’est-a-dire a
la pensée, a la «conscience d’objet» - elle est préte a voir naitre le concept d’inconscient, qui
signifiera d’abord le rejet de I’étre et de son mode de révélation dans I’obscurité de la non-
conscience.

La réduction du cogito et du sum qui lui appartient, a la structure qui est celle de toute con-
naissance objective contient en germe I’échec philosophique qui sera celui de Kant. Le kan-

229



tisme accomplit une régression en dega du sum et de I’ego devenus inconnaissables, parce qu’ils
échappent aux lois de la représentation. Mais pourquoi I’étre du moi échappe-t-il a notre repré-
sentation? C’est ce que montre de fagon magistrale le chapitre [V consacré a Kant et ou se
trouve mis au jour le présupposé ultime qui explique'dans le systéeme kantien son échec
métaphysique. La raison de cet échec réside dans une vérité qui est déja présente chez Descar-
tes, qui le sera encore chez Schopenhauer et que Nietzsche saura exprimer presque explicite-
ment. Elle ne réside pas dans une quelconque limite de ’esprit humain, incapable de saisir I’étre
en soi, mais en cet étre lui-méme et dans son essence, qui est telle qu’elle rejette absolument la
représentation et son mode de manifestation extérieure - non point parce qu’elle veut ’obscu-
rité, mais parce que son mode de manifestation est intérieur.

L’idée d’un inconscient, c’est-a-dire d’une sphere de non-phénoménalité, aux limites de la
phénomeénalité objective qui appartient a la pensée, au savoir, a la ¢onscience - I'affirmation
schopenhauérienne, par exemple, selon laquelle le «sujet connait tout . . . sans étre lui-méme
connu», qui pourrait résumer le kantisme - qui pourrait servir de titre a toute notre tradition
philosophique - I'idée de I’inconscient donc, ainsi compris dans sa généalogie, apparait équi-
voque et sa portée est double. Car ce «sujet connaissant» dont Schopenhauer nous dit encore
que «comme tel», «il ne saurait étre connuy, cette origine de la phénomeénalité qui se trouve exi-
lée au-dela des frontiéres du monde, s’annonce dans cet exil (chez Descartes, mais aussi, para-
doxalement, chez Kant) comme irréductible a ce monde et a ses structures, comme absolument
hétérogene aux lois de I'objectivité qui gouvernent la science du monde.

Ce qui s’annonce ainsi, Schopenhauer est le premier a le recueillir, a la fois au coeur de la tra-
dition philosophique dont il est issu et contre elle, comme une vérité encore secréte qu’il saura,
pour la premiére fois, porter au jour. «Si Schopenhauer peut se découvrir aujourd’hui a nous,
en dépit de ses incertitudes . . . comme 'un des philosophes les plus importants de notre his-
toire, c’est parce qu’il a introduit en celle-ci une rupture radicale, a savoir le rejet explicite et
décisif de 'interprétation de I’étre comme représentéité.» (159) C’est ce rejet - le rejet de 'exté-
riorité, de 'ekstasis propre au sujet connaissant - et, conjointement, I’intuition d’un mode de
phénoménalité immanent comme structure fondamentale de ’étre, que M. Henry déchiffre
dans le concept de volonté, tel qu’il est pensé par Schopenhauer comme vouloir vivre et défini
par lui de fagon explicite avec les attributs de sa propre expérience de soi: I'immédiateté, la
transparence. Le concept de volonté est «le seul, dit Schopenhauer, qui n’ait pas son origine
dans le phénomene, dans une simple représentation intuitive, mais vienne du fond de la cons-
cience immédiate de I’individu, dans laquelle il se connaisse lui-méme dans son essence, immé-
diatement, sans aucune forme, méme celle du sujet et de ’objet, attendu qu’ici le connaissant et
le connu coincident» (cité p. 168). Que le concept de volonté, cest-a-dire de ’absolu, ainsi
pensé comme immanent, désigne déja la vie, elle-méme percue par Schopenhauer dans son
affectivité essentielle, ne signifie pas qu’il trouve chez ce philosophe une élaboration achevée de
son contenu onto-phénoménologique. Pour M. Henry, la révélation de I'absolu demeure ici
encore dépourvue de statut phénoménologique, parce que I’expérience immédiate qui le définit
n’est pas considérée comme une «connaissance adéquate». Autrement dit, dans la perspective
de Schopenhauer, qui demeure celle du monisme de la pensée occidentale, elle ne constitue pas
un mode de conscience ou de connaissance authentique. Etrangére au moi conscient, «aveu-
gle», «sans intelligence», la volonté se trouve bientdt opposée comme un instinct obscur a la
lumiere du sujet connaissant. Lopposition de la volonté et de la représentation comme de
I'absolu et du relatif, comme de I'étre et de 'apparaitre, aboutit a son contraire, a la subordina-
tion de la volonté a la représentation qui seule lui offre savoir et conscience, grace a laquelle,
comme le dit le philosophe, «elle parvient a savoir ce qu’elle veut» (cité p. 194).

Pour M. Henry, Schopenhauer représente dans ’historial de I’étre, a la fois le dévoilement et
le voilement de I’étre. Son voilement, conforme a la loi qui préside a I’historial, se produit lors-

230



que la quéte qui est celle de la vie vers sa manifestation aboutit a la lumiére de la représentation,
milieu de manifestation «auquel la vie se dérobe par principe» (p. 203). La contradiction qui est
au coeur de la pensée de Schopenhauer éclaire la situation qui est la ndtre aujourd’hui, ou se
poursuit le méme historial et sa loi, elle préfigure en'particulier la contradiction qui sera au
coeur de la doctrine freudienne. «Ainsi prend naissance, écrit M. Henry, le paradoxe de la pen-
sée moderne: plus la représentation sera soumise a la critique et contestée dans sa prétention de
s’égaler a la réalité . . . plus notre époque se définira contre elle et se comprendra comme l«ére
du soupgon», et plus ’empire de cette méme représentation s’étendra . . . Et cela parce que plus
que jamais, ... elle continue de constituer I'unique essence de la manifestation et de I’étre.
Ainsi se produit un étonnant renversement des valeurs, lequel trouve sa conclusion dans le freu-
disme: la mise en question de la représentation aboutissant a I’établissement de son régne sans
partage et proprement a son diktat» (194).

Dans I'interprétation de M. Henry, le passage de Schopenhauer - parvenu au seuil d’un con-
cept de 'absolu dont il a pergu les deux caractéres essentiels: 1a vie et I'affectivité - le passage de
Schopenhauer a Nietzsche représente précisément, a travers un langage chiffré, certes, mais
sans équivoque, la conquéte de ce concept. En fait, ce qu’accomplit la lecture philosophique de
M. Henry, dans les deux longs chapitres VII et VIII consacrés a Nietzsche, ce n'est pas seule-
ment la démonstration (déja faite) de la portée ontologique du discours multiforme, tour a tour
poétique, moralisant, psychologique, etc., qui est celui de Nietzsche (lecture qui seule d’ailleurs
puisse sauver les nombreuses platitudes et les redondances de ce discours). Mais C’est & une véri-
table élaboration de 'ontologie implicite qui se laisse lire a travers les mythes, les métaphores,
les figures, les notions-clefs du discours nietzschéen - c’est, plus précisement a la reconstitution
d’une pensée qui a saisi les propriétés fondamentales de I’étre et de son mode absolu de révéla-
tion, que procéde I’interpreéte, qui est ici plus que partout ailleurs dans le livre, le philosophe de
L’Essence de la manifestation. Ce que signifie chez Nietzsche le concept central de volonté de
puissance, ce n'est pas seulement le vouloir vivre schopenhauérien avec sa détermination affec-
tive (mais privée de statut phénoménologique), c’est la volonté désormais pensée dans son
énergie et sa puissance d’accroissement interne, et dont tous les attributs indiquent sans con-
teste, dans la pensée géniale de Nietzsche, I'intuition de la structure fondamentale de la vie et de
son vouloir propre: 'immanence. La vie n’est plus alors, comme chez Schopenhauer, désir sans
fin, mais, conformément a sa structure immanente, joie d’étre, «félicité de vivren», elle trouve en
elle-méme son «plaisir d’exister», en elle-méme, dans son étre subjectif, dans sa pure épreuve de
soi, C'est-a-dire dans son affectivité essentielle. Et c’est ce que signifie la «souffrance» de Diony-
sos, qui est identique a cette «félicité de vivre»: elle signifie la structure immanente de I’étre et
son mode de révélation absolu dans laffectivité; en tant que mythe central du nietzschéisme,
elle signifie la venue, dans I’historial de I’étre, du nom de I’absolu, la saisie implicite de son con-
cept. C’est ce concept qui justifie chez Nietzsche la critique de la connaissance et de la vérité,
critique qui revét alors toute sa portée et permet de déterminer la place de Nietzsche dans I’his-
toire de la philosophie moderne et plus profondément la place de sa pensée dans I’historial de
I’étre. «Ce qui advient chez Nietzsche, . .. c'est donc que I’essence de la vérité ne réside plus
dans la connaissance, ni dans son fondement. Telle est la mutation décisive, le déplacement de
la phénoménalité originelle, identique a la vérité, du milieu de 'ekstasis a 'essence de la vie»
(p. 307).

Pour M. Henry, c’est chez Nietzsche (comme aussi chez Marx) que s’accomplit la grande rup-
ture avec la tradition philosophique occidentale. Le déplacement de la pensée de’l’étre, passant
de la sphere de la représentation a celle de la volonté, signifie une pensée qui, désormais, se
dirige vers le lieu originel, vers I’essence de I’étre qui est la vie. Mais ce déplacement et cette
orientation ne sont possibles que si cette vie est aper¢ue dans sa structure phénoménologique,
comme révélation immédiate de soi a soi, que si la «nuit» de la non-conscience est comprise
comme celant une autre lumiere dans I’épreuve du souffrir-jouir de la vie.

231



La pensée de Nietzsche chez M. Henry, c'est la pensée de I’absolu, élaborant son concept a
travers la triple détermination de I'immanence, de la subjectivité et de affectivité; c’est la pen-
sée de I'absolu se déroulant devant nous a la faveur de ce qu’il faut appeler une «répétition phi-
losophique» de la pensée de Nietzsche et au long de laquelle est & 'oeuvre une seule pensée es-
sentielle. Elle est a ’oeuvre, en vérité, depuis le début de 'ouvrage et va permettre d’éclairer, en-
fin, dans le dernier chapitre, la théorie freudienne de I'inconscient. C’est ce que dit 'auteur lui-
méme au début du chapitre en des termes qui résument admirablement son projet philosophi-
que intégral. «’élaboration systématique des structures fondamentales de ’apparaitre telle
qu’elle s’est poursuivie a travers ’'analyse des problématiques inaugurales de Descartes, de
Schopenhauer et de Nietzsche, rend maintenant possible une critique radicale de la psychana-
lyse, c’est-a-dire une détermination philosophique du concept d’inconscient» (p. 343).

Deux points fondamentaux peuvent étre retenus dans ’analyse de M. Henry, si 'on ne veut
pas entrer dans les méandres de I'interprétation. D’une part, le paradoxe d’une doctrine de I’in-
conscient qui ne comporte pas une notion définie et élaborée des termes de conscience et d’in-
conscient. Le fait, pour s’expliquer par des raisons méthodologiques (le refus de considérer les
phénomenes psychiques a priori, indépendamment des contenus empiriques), n’en exprime
pas moins le présupposé (caché précisément dans cette précaution de méthode), selon lequel
les productions conscientes ou inconscientes ne peuvent étre saisies que dans leurs produits,
Cest-a-dire la ou la conscience est déja conscience de, dans le champ de I'objectivité par consé-
quent. (On retrouve le glissement cartésien du cogito au cogitatum, autrement dit la tendance
générale propre au monisme de la philosophie occidentale, qui 'entraine irrépressiblement a se
détourner de la réalité originaire du sujet connaissant pour le chercher dans I'irréalité de ses ob-
jets de connaissance). Le paradoxe est encore renforcé si ’on remarque, d’autre part, le privile-
ge accordé par Freud a des déterminations de la psyché traditionnellement méprisées — aux for-
mations imaginaires comme aux affects - dans lesquels Freud, sans conteste, selon M. Henry,
a su reconnaitre des déterminations rigoureusement internes, indépendantes du pouvoir de la
conscience, conformes par conséquent 4 la loi d’immanence de la vie et comme des expressions
immeédiates de sa force et de son pouvoir internes.

Le premier point explique pourquoi ces derniéres intuitions se trouvent pourtant oblitérées
dans le systéme, qui se condamne lui-méme a une ultime contradiction. En effet, dans un syste-
me qui obéit secrétement a une philosophie de la représentation et a sa téléologie, les détermi-
nations vitales, quelles que soit leur structure et flt-elle incompatible avec celle de la conscien-
ce, ces déterminations seront subordonnées a la conscience et trouveront dans sa structure,
dans ’objectivité, la loi de leur intelligibilité. C’est pourquoi la psychanalyse, comme théorie
ou comme pratique, trouvera toujours son accomplissement dans la conscience, dans la trans-
formation des états inconscients en états conscients, dans le passage de ce qui échappe a la pen-
sée et au langage - le monde radicalement subjectif des images et des affects qui vivent au plus
profond de nous-mémes - dans la sphére qui est celle de la pensée et du langage. Clest
ce qui explique le role considérable, mais paradoxal, que joue en psychanalyse le langage (au
point qu’il a pu dans une théorie récente servir de modele d’identification a ’inconscient lui-
méme); le langage, comme médiateur de phénomeénes dont I’essence est pourtant irréductible a
I’étre du langage, ou encore comme schéme d’explication (le fameux code oedipien, applicable
partout, parce qu’étranger a chacun de ses objets, il est substituable a tous).

Quela quasi-totalité de notre psychologie contemporaine, avec les thérapies qui en ont résul-
té, repose sur cet énorme malentendu, voila qui donne a penser!

Mais il ne s’agit pas seulement de psychologie. Dans cette élucidation radicale des présuppo-
sés philosophiques de la psychanalyse, qui s’est développée comme une des sciences humaines
en suivant le destin de celles-ci, c’est aussi bien un modéle de démystification que nous propose
M. Henry, applicable a ce qui tient lieu aujourd’hui de philosophie, aux sciences humaines pré-

232



cisément. « Conto-phénoménologie matérielle», c’est-a-dire la pensée de I’étre du sujet dans la
plénitude de sa substance et de sa révélation a soi, antérieurement a toute science, 'onto-
phénoménologie de M. Henry nous place ainsi devant un choix: ou bien le concept vide de
I’homme réduit a un je pense formel, dés lors réductible a toutes les théories, manipulable par
toutes les idéologies; ou bien ’homme qui se définit par la vie et dont la prise en compte seule,
dans les théories, les méthodes et les procédures scientifiques, fera des sciences humaines un sa-
voir adéquat, c’est-a-dire subordonné a I’étre de son objet.

On retrouve dans Généalogie de la Psychanalyse le méme enjeu que dans les deux volumes
du Marx de M. Henry et tel qu’il est impliqué dans la pensée de ceux qu’on a appelés les «mai-
tres du soup¢on». Le «soupgon», I'universelle mise en question, I'impitoyable démystification
d’un certain savoir trouvent ici la raison de leurs négations: dans ’affirmation qui est celle de
Schopenhauer, de Nietzsche, de Freud, comme elle fut celle de Marx, 'affirmation de la vie dé-
signée comme I’étre absolu, 'unique origine et le fondement de tout savoir et de toute culture.

G. Dufour-Kowalska (Geneve)

Religionsphilosophie/Philosophie de la religion

Hermann Liibbe: Religion nach der Aufklidrung. Verlag Styria, Graz, Wien, Koln 1986.

Worin besteht die Funktion der Religion in der Gegenwart? Hermann Liibbe hat diese Frage
bereits 1978 mit seinem gleichnamigen Aufsatz in konzentrierter Form zu beantworten ver-
sucht. Religion nach der Aufklidrung ist, so hiess es damals, Kontingenzbewaltigungspraxis.
Sie hat sowohl die Religionskritik der Aufklarung als auch die Sdkularisierung iiberlebt. Die
Bedeutung von Religion als eines Mittels sozialer Kontrolle hat abgenommen. Dagegen tritt ih-
re bleibende Bedeutung fiir die individuelle Einstellung zu allgemeinen und speziellen Wider-
fahrnissen, welche sich nicht durch menschliches Handeln als sinnvoll integrieren und veran-
dern lassen, umso deutlicher zutage.

Eine zentrale Funktion der Religion, so lautet nun die sprachlich revidierte These des Verfas-
sers, ist angemessene Kontingenzvergegenwartigung. Religion erinnert uns daran, dass wir die
Umstinde, die wir durch menschliches Handeln nicht zu verindern vermogen, annehmen
missen. Kénnen wir die Umsténde nicht d&ndern, so kénnen wir doch uns selber und unsere
Einstellung zu ihnen dndern. Zu diesen Umstanden gehort nun auch die traditionelle und insti-
tutionelle Gestalt der Religion, der wir anhingen - oder auch nicht mehr. Religion ist in ihrem
spezifischen, z. B. konfessionellen Gehalt selber «zufilliges Widerfahrnis», in ihrer wesentli-
chen Funktion jedoch durch nichts Ausserreligidses zu ersetzen.

Zur Kontingenzerfahrung, auf welche Religion antwortet, gehéren Erfahrungen der Angst,
des Leids, der Not, der Einsamkeit, aber auch des Gliicks und der Begegnung. Natiirlich sind
die Grenzen zwischen Verfiigbarem und Unverfiigbarem nicht immer scharf, doch die eigene
Herkunft und die Sterblichkeit des Menschen lassen sich prinzipiell weder wihlen noch aus der
Welt schaffen.

Die Praxis der Religion nach der Aufklarung steht unter dem doppelten Stern der Religions-
freiheit und der Wissenschaftsfreiheit. Die Wissenschaft hat ihre Rolle als Weltanschauungs-
lieferant eingebiisst, wahrend die Religion nur noch in Ausnahmefillen als ernsthafter Kon-
kurrent gegen den Erklarungsanspruch der Wissenschaften auftritt. Unter der Bedingung der
Meinungsvielfalt ist es aber nicht mehr moglich, Menschen zu einem einheitlichen Verstdndnis
religioser Texte, Symbole und Rituale anzuhalten. Trotzdem erlaubt dieser Pluralismus auch
dem aufgeweckten Menschen, der iiber Kenntnisse anderer Religionen und Konfessionen ver-
fiigt, ein freundliches Verhaltnis zur eigenen Religion einzunehmen - ein Verhiltnis «in histo-

233



risch gebrochener Selbstwahrnehmung». Umso wichtiger ist gerade in dieser Situation das,
was der Verfasser als minimalen «institutionellen Geltungsschutz» bezeichnet - ein Schutz, der
sich nur noch auf die geltenden Texte (z. B. den Wortlaut des Kirchengesangbuchs, des bibli-
schen Kanons) oder die iiblichen Ritualformen erstreckt, aber nicht mehr auf deren einheitli-
che Deutung. Unsere Gottesdienste werden gleichsam zu Nischen, in denen wir wenigstens in
bezug auf ihre dusseren Formen davor bewahrt werden, uns stindig dem Anpassungsdruck
durch den sozialen Wandel zu beugen.

Mit originellen Argumenten wird die sogenannte Placebotheorie der Religion entkriftet: die
Auffassung namlich, Religion sei nur wirksam, solange der Religitse den «Schwindel» nicht
durchschaue. Der Vergleich mit dem Placebo ist schon deshalb irrefithrend, weil dabei falschli-
cherweise unterstellt wird, Placebos seien nur so lange wirksam, als der Konsument sich iiber
ihre chemische Wirkung im Irrtum befinde. Doch es gibt Fille von wirksamer Placebobehand-
lung, in denen die Patienten iiber die chemische Wirkungslosigkeit der verabreichten Medika-
mente informiert werden. Uberdies ist das Motiv der Teilnahme an religiosen Praktiken im
Selbstbewusstsein von Glaubigen nicht die Aussicht auf deren soziale Niitzlichkeit. Die Innen-
ansicht der Religion ist nicht dasselbe wie die soziologische Aussenansicht derselben.

Die iiberzeugenden Einwinde gegen die Kritiker einer funktionalen Religionstheorie liessen
sich allerdings auch gegen Liibbes Utilitarismuskritik vorbringen. Fiir die Utilitaristen war das
Prinzip des Allgemeinnutzens ebenfalls der Rahmen fiir eine funktionale Aussenbetrachtung
der Moral, und nicht etwa Ausdruck einer sittlichen Einstellung. Leider wird der Utilitarismus,
der an zwei Stellen mit unzureichenden Argumenten kritisiert wird, im Sachregister nicht ein-
mal erwdhnt. Bereits John Stuart Mill sah sich in der Mitte des letzten Jahrhunderts in der La-
ge, ein Gespenst des Utilitarismus gegen zwei genau entgegengesetzte Einwinde verteidigen zu
miissen: gegen den Einwand, er vermoge sittliche Opfer nicht verniinftig zu begriinden, und
gleichzeitig gegen den Einwand, er fithre zu einer totalen Uberforderung von menschlichen
Energien. Schliesslich hat Henry Sidgwick, ein Exponent des klassischen Utilitarismus, aus-
driicklich festgehalten, dass sich die Kluft zwischen moralischer Pflicht und Eigeninteresse in
einigen Fallen nicht rational Gberbriicken lasse. Doch er hat auch die Chance, diese Kluft durch
religiose Postulate zu schliessen, skeptisch beurteilt.

Vielleicht wird auch die Formel von der Kontingenz, die sich nicht in Handlungssinn inte-
grieren lasse, gleichsam aufgeweicht in theistischen Religionen, welche die Hoffnung des Men-
schen auf ein Handeln Gottes in der Geschichte abstiitzen. Immerhin wird auch dieses «kor-
perlose Handeln Gottes» durch Bezugnahme auf Absichten Gottes beschrieben. Es stellt sich
die Frage, ob «Kontingenz» in theistischen Religionen nicht weit eher «aufgeldst», d. h. in
Handlungsbeschreibungen iibersetzt wird, als in nichttheistischen Religionen.

Problematisch ist der Typus von Begriindung, den der Verfasser fiir die Geltung der Men-
schenrechte heranzieht. Er vertritt nimlich die Ansicht, dass die blosse Zugehorigkeit zur Spe-
zies homo sapiens das einzige unverfingliche Kriterium zur Festlegung mdéglicher Menschen-
rechtssubjekte ist. Es wird nicht vollig durchsichtig, inwiefern Religion allein qua Kontingenz-
vergegenwirtigung etwas zu dieser Festlegung beitrdgt. Dieses Kriterium, so wird dann weiter
gesagt, hat sich in einer langen Geschichte der Diskriminierung von Menschen aufgrund ihrer
Rasse, Klasse, ihres Geschlechts, ihrer Intelligenz usw. als kulturelle Norm herauskristallisiert,
welche sich am wenigsten ideologisch missbrauchen ldsst. Die Naturalisierung der Menschen-
rechtssubjekte verhindert damit einen grundsétzlichen moralischen Elitismus.

Diese Argumentation ist allerdings aus zwei Griinden unbefriedigend: einerseits ist sie frag-
mentarisch, denn sie bricht an dem Punkt ab, wo sich die interessante Frage auftut, was es denn
mit den Mitgliedern dieser Spezies auf sich hat, dass sie so wertvoll oder schiitzenswert sind.
Gibt es darauf keine Antwort? Darf es darauf keine Antwort geben? Der Autor pladiert fiir ein
«Bewertungsverbot». Doch ist damit eine nidhere Kldrung des Eigenwerts menschlichen Le-

234



bens ebenfalls ausgeschlossen? Die Auszeichnung der blossen Speziesmitgliedschaft kommt
einer Selbstidolatrie der menschlichen Gattung sehr nahe. Liessen sich die Menschenrechte
nicht positivim Eigenwert von Menschen begriinden, so wiren sie nichts anderes als eine Art
Clubregeln, und der Club selber brichte nichts anderes als eine entschlossene Komplizenschaft
der Mitglieder der Spezies homo sapiens gegeniiber der ganzen iibrigen Welt zum Ausdruck.
Die Frage, warum z. B. nicht einige Tiere zu diesem Club gehéren, wire gesperrt durch willkiir-
liche Festsetzung eines Kriteriums.

Andererseits hat diese Argumentation denselben logischen Schénheitsfehler, den z. B. rassi-
stische Argumente haben: sie zeichnet ein rein biologisches Merkmal als moralisch relevantes
Merkmal aus. Dieser logische Konsistenzfehler wird als «Speziesismus» bezeichnet. Dieser
zweite Einwand verweist also weder auf einen Mangel an Letztbegriindung, noch auf eine sittli-
che Verfehlung, sondern auf einen Verstoss gegen die Universalisierbarkeitsforderung in bezug
auf moralische Urteile.

An welche Leser richtet sich dieses Buch? Darstellung und Stil geben ihm eine Zwischenstel-
lung zwischen Feuilleton und Traktat. Sowohl die kulturkritischen Téne - etwa die «antimo-
dernistischen» Bekenntnisse zu Opferbereitschaft und anderen vernachlassigten Tugenden so-
wie zur Religion als legitimer Tréstung fiir unabwendbare Entsagungen - als auch das struktur-
konservative Fazit - nicht die Ausiibung von Zwang als solche, sondern der Anderungswille als
solcher wird mit dem onus probandi belastet - scheinen sich hauptsichlich den Vertretern der
politischen Elite zu empfehlen. Das Buch enthilt eine ungeschriebene Widmung an massgebli-
che Fiirsten. Liibbe hat die Optik von Administratoren getroffen, welche unter der Regierbar-
keitskrise der modernen Massengesellschaften seufzen und in der Religion der « Frommen» ei-
ne willkommene Schranke gegen «Kontingenzverweigerer» und «Kontingenzprotestler» (sic!)
sehen. Doch gerade die Tatsache, dass die Grenzlinie zwischen Verfiigbarem und Unverfiigba-
rem nicht immer scharf zu ziehen ist, ldsst die Moglichkeit offen, dass diese Grenzlinie von cle-
veren Technokraten gezogen wird. Zudem hat die Religion gerade in ihrer institutionell-
hierarchischen Pragung auch in diesem Jahrhundert nicht aufgehért, nach innen sich als
Repressions- und Disziplinierungsmaschinerie und nach aussen im Paktieren mit totalitdren
und imperialistischen Machten zu «bewidhren». Die «Kriminalgeschichte des Christentums»
ist noch nicht abgeschlossen. Deshalb ist die Religionskritik von Feuerbach bis Freud nicht
«veraltet», sowenig wie die «Religion nach der Aufklarung».

Besonders lehrreich ist Liibbes Einsicht in die Rolle von Traditionen, die er bereits in seinem
Buch «Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse» entfaltet hat: Traditionen entlasten uns vor
dem permanenten Druck der Anpassung an den beschleunigten sozialen Wandel und damit
auch von dem Zwang, dauernd zu argumentieren oder gar ad hoc Letztbegriindungen zu lei-
sten. «Iraditionen gelten somit wegen der erweislichen Unméglichkeit, ohne sie auszukom-
men.» Darin liegt ein interessantes Argument gegen den iiberzogenen Anspruch der Aufkli-
rung, nicht nur einzelne Traditionen, sondern das Prinzip der Traditionalitit iiberhaupt {iber
Bord zu werfen.

Esbleibt jedoch stets zu beachten, dass die sogenannte « Pragmatik der Diskursbegrenzung»
mindestens vier verschiedene Bedeutungen annehmen kann: 1) die pragmatische Kontextun-
terscheidung von Diskussionen unter Zeit- und Beschlussfassungsdruck und «Seminardiskus-
sionen»; 2)die Kritik am Anspruch verniinftiger Letztbegriindung («Restdezisionismus»);
3) das onus probandi fiir Kritiker vorherrschender Traditionen oder bestehender Strukturen;
4)die Diskursverweigerung gegeniiber politischen Gegnern, die als «dreist» oder «irre» einge-
stuft werden. Es ist kaum zu betonen, dass diese vier Bedeutungen nur locker miteinander zu-
sammenhingen. Demnach ist es — mit einigem kritischen Unterscheidungsvermégen - durch-
aus moglich, auch dieses Buch mit Gewinn zu lesen, ohne gleichzeitig alle politischen Optionen
seines Verfassers zu teilen. Es enthilt eine Fiille von Gedanken, die sich auf wenigen Seiten

235



nicht zusammenfassen lassen. Es verteidigt erfolgreich eine funktionale Betrachtung der Reli-
gion. Sobald sich der Verfasser allerdings auf Details religioser Deutungen einlédsst, wird die
Grenze seiner Ausfithrungen offensichtlich. Hiob z. B. wird nur als Dulder gesehen, der Rebell
wird glatt iibergangen. An dieser Stelle wire auf Ernst Bloch zu verweisen, der - in geradezu
komplementérer Einseitigkeit - Hiob als biblischen Prometheus gezeichnet und verzeichnet
hat.

Die funktionale Religionstheorie ist nicht dazu konzipiert, die Hiob-Exegese zu férdern,
und sie sollte deshalb auch nicht an diesem Beitrag gemessen werden. Ihre Bedeutung liegt viel-
mehr darin, eine Blindheit fiir die Rolle der Religion zu kurieren, welche besonders unter eini-
gen Aposteln von Marx und Freud grassiert. Dieser Aufgabe hat sich Hermann Liibbe mit um-
fassender Informiertheit, schoner Anschaulichkeit und zuweilen augenzwinkernder Ironie an-
genommen. Jean-Claude Wolf (Bern)

Ethik/Ethique

Heinrich Beck / Arnulf Rieber: Anthropologie und Ethik der Sexualitat. Zur ideologischen
Auseinandersetzung um korperliche Liebe. (Salzburger Studien zur Philosophie, Bd. 13.) An-
ton Pustet, Miinchen - Salzburg 1982.

Die vorliegende Untersuchung ist das Ergebnis eines Gemeinschaftswerkes, zu dem die bei-
den Autoren, Beck und Rieber, Studenten, Diplomanden und Doktoranden miteinbezogen.
Sie richtet sich, erklarter Absicht zufolge, ausser an ein interessiertes Fachpublikum auch an
Gymnasiasten und Studenten. Die angewandte Methode nennen die Autoren «ontologische
Hermeneutik» und beschreiben sie als «integrale Einheit mehrerer Methoden (die sich erst
nachtriglich und nur begrenzt trennen lassen): der phanomenologischen, der faktorenanalyti-
schen, der interpretierend-synthetischen, der <objektivs und «<subjektiv> transzendental-
rationalen sowie der ideologiekritischen, wobei sich der <theoretische> und der «praktische>
Ansatz gegenseitig erhellen» (334).

Das Buch gliedert sich demnach in einen theoretischen und einen praktischen Hauptteil. Er-
sterer geht aus von der Art und Weise, wie die Sexualitat dem theoretischen Blick zunéchst er-
scheint, ndmlich als «biologisch-kosmologisches Ereignis» (335). Sexualitit erscheint hier un-
ter dem doppelten Aspekt des sozialen Ereignisses einerseits, dessen grundlegendes biologi-
sches «Ziel» in der «Erhaltung der Art» liegt und damit mittelbar auch der Evolution
dient (22). Andererseits erschopft sich die Sexualitit nicht in diesem sozialen Aspekt, sondern
ist ebenso biologisch-individuelles Ausdrucksgeschehen: «Indem das Individuum zur Zeu-
gung sich an den Sexualpartner hingibt und sich zu ihm hin (bzw. in ihn hinein) iibersteigt,
kommt es maximal aus sich heraus, driickt sich aus und stellt sich dar» (336). Unter beiden
Aspekten erscheint die Sexualitidt noch als biologisches Geschehen, das nicht dem Menschen
vorbehalten ist. Deshalb ergibt sich als Konsequenz der nédchste Schritt: nach dem spezifisch
psychologisch-anthropologischen «Sinn» der Sexualitét zu fragen.

Zur Frage nach dem humanen «Sinn» der Sexualitit referieren die Autoren zunachst ver-
schiedene Auffassungen: Sexualitidt als «Trieb nach Lust» (Freud), als Ausdruck der durch
«Archetypen» gesteuerten «seelischen Anlage des Menschen auf gegenseitige Ergdnzung»
(Jung) oder Sexualitdt im Rahmen der geschlechterpolaren Entsprechung von «physischer und
psychischer Struktur» (Lersch). Die kritische Diskussion dieser Auffassungen vollziehen Beck
und Rieber unter Voraussetzung ihrer Uberzeugung, wonach die Sexualitit nicht Selbstzweck
sel, sondern «einer umfassenderen Verwirklichung des Menschseins» diene: «Sexualitét ist

236



Medium der Selbstiiberschreitung des Menschen und erfiillt sich erst, indem diese gelingt. Der
Mensch bewegt sich in der geschlechtlichen Liebe aus sich heraus und in den Partner hin-
ein» (299).

Fir Beck und Rieber ist jedoch erst mit der «meta-physischen» (335) Dimension die volle
Bedeutungstiefe der menschlichen Sexualitit erreicht: «Im Gegensatz zu psycho-technischen
Interessen der Neuzeit, die primér auf die biologische, psychologische und soziologische Ver-
fugbarkeit der Wirklichkeit ausgerichtet sind, sehen frithere Philosophen in den vorder-
grindigen Phanomenen die Andeutung eines hinter-griindigen Sinnes. Um nicht der Einseitig-
keit einer Zeitperspektive zu verfallen, muss sich daher eine theoretische Philosophie, die von
vornherein fiir die Gesamtwirklichkeit offen sein will, solchen meta-physischen Deutungen der
psycho-physischen Erscheinungen stellen» (338). Die Autoren tun dies an Hand der vorperso-
nalen Sicht der Antike: Platos «Idee der Liebe», der im Mittelalter sich auspragenden Ich-Du-
Relation: Sexualitat als «Schopfungssymbol» bei Hildegard von Bingen (1098-1179) und der in
der Neuzeit erfolgenden Verankerung der Sexualitdt in einem absoluten Seinsgrund: Sexualitat
«zwischen Trinitdtsteilhabe und Urschuld» in der Sicht von Franz von Baader (1765-1841).

Ahnlich geht auch der praktische Teil des Buches, der die praktisch-existentielle Dimension
humaner Sexualitit erhellt, von empirisch konstatierbaren Fakten aus, um diese dann einer
kritischen Sinndeutung zu unterwerfen. Der Erorterung der «empirisch-positivistischen So-
ziologie der Sexualitdt» bei Schelsky folgt diejenige der neo-marxistischen Ideologiekritik
(Marcuse, Reich) sowie der Unterdriickungstheorie der Geschlechter mit jeweils umgekehrtem
Vorzeichen (de Beauvoir und Vilar). Mit der so erreichten «konstruktiv-kritischen Sozialphilo-
sophie» (341) ist indirekt der Einstieg in die ethische Fragestellung gewonnen, die dann aus der
Sicht Kierkegaards erfolgt. Seine Grundfrage lautet: «wie der weitgehend von aussen bestimm-
te und sich selbst fremde Mensch seine Eigentlichkeit ergreifen und den Sinn seiner je einmali-
gen Existenz verwirklichen koénne. (. . .) Dies geschieht, indem der Mensch auf seinem Lebens-
wege drei Stadien durchléduft, in denen er sich immer tiefer zu sich selbst hin entscheidet und so
«sich selber wahlt> : das <dsthetische>, das <ethische> und das «religiose> Stadium» (249).

Erst nach dieser Vorarbeit in theoretischer und praktischer Hinsicht beschéftigen sich die
Autoren mit den theoretisch heiklen und praktisch brisanten Themen «Ethik der Ehe und der
nicht-ehelichen Sexualitdt» sowie der damit zusammenhédngenden «Familienplanung und Ge-
burtenkontrolle als Problem der Verantwortung». Als Grundvoraussetzung fungiert hierfiir
offensichtlich eine Ontologie, die sich besonders deutlich im Begriff der Ordnung konkreti-
siert, wie ihn die Autoren z. B. im Zusammenhang mit dem Schwangerschaftsabbruch verwen-
den. Sie schreiben, es entspreche «der Natur des (relativ) Niedrigeren, dem (relativ) Hoheren
zu dienen. Im «Normal- oder Regelfall> > geschieht dies, indem man das (relativ) Niedrigere
um des (relativ) Hoheren willen wahrt und verwirklicht; im (vielleicht haufigen) «Grenzgfalle>
hingegen, in dem keine andere Moglichkeit besteht, muss das im Seinsrang Niedrigere (bzw.
weniger Wichtige) um der Erhaltung des hoheren Ganzen willen ausgeschaltet werden» (321).
So lautet die Grundaufgabe einer Ethik der Ehe «weniger, Ordnung «durchzusetzen , als viel-
mehr, sie <zuzulassen» » (278). Aus dieser Sicht gehen Beck und Rieber auch das Problem der
normativen Begriindung der Ehe und der Geburtenkontrolle an. Ist einmal die Ehe «die der
Leib-Seele-Geist-Struktur angemessene Form der Selbstverwirklichung des Menschen als Ge-
schlechtswesen» (284), so ist zum andern konsequenterweise auch Geburtenkontrolle nur dort
gerechtfertigt, wo sie Unordnung in der Form von Ubel (z. B. wo die Zeugung dem Kinde
selbst, etwa infolge mangelnder Existenzbedingungen, nicht zum Guten gereicht, 322) vermei-
den hilft. Die von den Autoren postulierte « Verantwortungsethik nach Massgabe des geringst-
méglichen Ubels» gestattet so auch den direkten «technischen Eingriff» zur Empfangnisver-
hiitung, «sofern man dabei bestrebt ist, das in der jeweiligen Situation aufs Ganze gesehen ge-
ringstmogliche Ubel zu verursachen» (326).

237



Das Buch von Beck und Rieber besticht durch seine umfangreiche Materialsammlung, deren
Breite hier nur angedeutet werden konnte. Trotzdem wird zumal der philosophisch interessierte
Leser eine sich bald einstellende Skepsis auch nach der Lektiire bestatigt finden. Zunéchst ha-
ben die Autoren einige wichtige Beitrdge von Psychologen, wie diejenigen von Schultz-Hencke,
von Binswanger oder die im Beitrag von Hans Kunz zur anthropologisch-normativen Perver-
sionstheorie angelegte Bestimmung der humanen Sexualitdt Gibergangen, zum Teil zugunsten
von Autoren, die ausserhalb der katholisch-kirchlich gepragten Diskussion kaum mehr eine
Rolle spielen. Entscheidender aber ist, dass es eben schlechterdings nicht méglich ist, das von
den Autoren gewahlte und eingangs erwdhnte Methodenkonglomerat zu der behaupteten «in-
tegralen Einheit» zu verschmelzen. So ist der phanomenologische Ansatz bei aller Komplexitat
des Themas unvereinbar mit dem (zugegeben: deklarierten) ideologischen Interesse der Auto-
ren. Die vom phianomenalen Befund her tatsichlich nicht haltbaren Aussagen iiber die Sexuali-
tat (etwa im Zusammenhang mit Jungs « Archetypen» oder Freuds «Lusttrieb») lassen sich ge-
rade nicht unter der jetzt ihrerseits unhinterfragten Voraussetzung der oben fragmentarisch
skizzierten Ontologie destruieren. Die in der thomistischen Katholizitdt wurzelnde Auffassung
von der Ordnung des Seienden und dementsprechend von seiner Sinnstruktur durchdringt das
ganze Buch und wird insbesondere in den Teleologismen sichtbar, die die Autoren ihrerseits an
Stelle der von ihnen (zu Recht) in Frage gestellten Biologismen und Soziologismen setzen. Ein
Beispiel: die Autoren kritisieren einerseits mit gutem Grund Schelskys soziologische Defini-
tion des Abnormen und Perversen, um dann ihrerseits von einem «gesamtmenschlichen Sinn
der Sexualitat» zu sprechen, an dem gemessen etwa der Perverse als «<abnorm» zu deklarieren
sei. «Also nicht aufgrund der Abweichung von den Normen der Gesellschaft, sondern von den
Normen der Wirklichkeit selbst ist jemand legitim als <abnorm> (bzw. <krank» ) zu bezeich-
nen, d. h. von Normen, die sich aus der Total-Wirklichkeit des Menschseins her ergeben» (169).
Esliegt auf offener Hand, dass die solcherart postulierten « Normen der Wirklichkeit» hier nur
wieder teleologistisch auf eine (immer schon vorausgesetzte) Letztheit hin (oder dann: bloss
statistisch) zu fundieren sind. Andernfalls wére zu begriinden, warum eine und dieselbe Wirk-
lichkeit das Abweichen von den «Normen der Wirklichkeit» gestattet - ganz abgesehen davon,
dass es ethisch hochst fragwiirdig ist, die perversen Realisierungsformen aus der «Total-
Wirklichkeit des Menschseins» auszuklammern.

Dem kritisch zu begegnenden Ansatz des Buches entspricht auch die Bestimmung, wonach
die Fragerichtung der Philosophie auf die den Phinomenen «zugrundeliegende eigentliche
Wirklichkeit» zielt (29). Welches aber sind die Kriterien zur Verifikation dieser «eigentlichen»
Wirklichkeit? Bequem ldsst sich damit jeder Erscheinung ein beliebiger, an der universalen
Schopfungsordnung partizipierender «Sinn» unterstellen - so dass am Ende nicht nur der Phi-
losophie, sondern auch der Wissenschaft wieder die alte und doch eigentlich tiberwunden ge-
glaubte Rolle der ancilla theologiae zufallt. Max Herzog (Ziirich)

Sprachphilosophie/Philosophie de langue

Sprachliche Universalien und das philosophische Universalienproblem

Elmar Holenstein: Sprachliche Universalien. Eine Untersuchung zur Natur des menschlichen
Geistes. Studienverlag Dr. Norbert Brockmeyer, Bochum 1985.

Die scheinbar endlosen Variationen zwischen verschiedenen Sprachen sind nach den letzten
Ergebnissen der linguistischen Forschung in der Tat weder endlos noch beliebig noch zufillig:

238



Hinter den Unterschieden lassen sich Regelmassigkeiten feststellen, die man sprachliche Uni-
versalien nennt. Dies ist die Hauptthese des Werks von Holenstein, die er dem kulturellen und
vor allem dem sprachlichen Relativismus entgegenstellt. Die sprachlichen Universalien sind
nicht logisch ableitbar, aber auf empirischem Weg feststellbar; sie haben daher nur statistische
Geltung von hoher Wahrscheinlichkeit (S. 11). Sie werden durch Hinweise auf neurologische
Beschaffenheiten des menschlichen Gehirns, auf psychologische, pragmatische, kognitive und
sogar teleologische Eigenschaften und Faktoren erklért (S. 12, 117). Sie gelten hauptsachlich in
der Form von Implikationsgesetzen, z. B. vom Typ: Wenn eine Sprache die Eigenschaft C hat,
dann hat sie auch die Eigenschaft B, und wenn sie B hat, dann auch die weitere Eigenschaft A,
aber nicht umgekehrt. Der Verfasser ist der Ansicht, dass neben sprachlichen Universalien
noch weitere Universalien auf anderen Gebieten, wie z. B. in der Ethik und fiir die Emotionali-
tat feststellbar sind. Als Beispiele nennt er die Mutter-Kleinkind-Beziehung und Gesichtsaus-
driicke fiir primére Gefiihlszustidnde (Gliick, Zorn, Furcht, Uberraschung, Ekel, Trauer), die
universal gedeutet werden. Auch im letzteren Fall wird auf neurologische Faktoren rekurriert:
man vermutet eine Verbindung zwischen den nervésen Erregungen, die den wichtigsten Emo-
tionen zugrundeliegen, und den entsprechenden Gesichtsmuskeln (S. 11).

Esist offensichtlich, dass die Theorie der sprachlichen Universalien eine radikale Neuorien-
tierung gegeniiber der traditionellen philosophischen Diskussion des Universalienproblems
darstellt. Man merkt dies schon daran, dass im Zentrum der neuen Universalienforschung Ge-
setze und Funktionen stehen, nicht mehr Essenzen, Klassen, Ding-Worter oder, wie der Verfas-
ser sagt, Bedeutungskategorien (S. 14 f.). Holenstein selber ist sich iiber den unterschiedlichen
Gebrauch des Wortes «universal» volligim klaren (S. 153). Dennoch ist seine Arbeit fiir das tra-
ditionelle philosophische Universalienproblem nicht ohne Bedeutung. Es lassen sich Implika-
tionen auf zwei Ebenen feststellen.

1. Auf der Metaebene wird behauptet, dass die Welt, oder zumindest der menschliche Geist,
eine erkennbare Struktur aufweist. Diese These kénnte man als eine «platonistische» oder rea-
listische Position bezeichnen. Sie widerspricht der nominalistischen These einer strukturlosen
Welt, die schon bei Ockham, aber auch bei den modernen Nominalisten - wie Goodman - vor-
zufinden ist.

2. Holenstein stellt Universalien auf drei Gebieten der Linguistik vor: in der Semantik
(Kap. 2), Grammatik (Kap. 3) und Phonologie (Kap. 4). Von diesen sind die ersteren nicht nur
auf der Metaebene, sondern auch fiir sich fiir das philosophische Universalienproblem wich-
tig. Hier wird nicht nur behauptet, dass die Welt eine Struktur hat, es werden auch schon die
Umrisse dieser Struktur skizziert. Die Diskussion der semantischen Universalien zeigt nim-
lich, dass einige Allgemeinausdriicke - ihrem Inhalt und natiirlich nicht ihrer Ausdrucksform
nach - von (fast) allen Menschen geteilt werden und keineswegs willkiirlich zustandekommen,
sondern natiirliche Gebilde sind.

Die Implikationen der modernen Sprachforschung fiir das philosophische Universalienpro-
blem sollen nun auf beiden Ebenen an einigen Beispielen gezeigt werden.

Der sprachliche Relativismus oder Nominalismus geht davon aus, dass die Erfahrung ein
Kontinuum bildet, das sich beliebig teilen l4sst und dessen Teile beliebig kombinierbar und un-
ter Begriffe zusammenzufassen sind (S. 8). Mit anderen Worten: die Welt der vorsprachlichen
Erfahrung ist gestaltlos, amorph, und wir nehmen sie so wahr, wie wir es in der sprachlichen
Kommunikation gelernt haben (S. 22). Diese relativistische These wurde von den Nominalisten
anhand des Farbspektrums erhirtet. Dessen Farben bilden einen kontinuierlichen Ubergang,
und es scheint, dass beliebige Segmentierung moglich ist. In der Tat weisen auch verschiedene
Sprachen eine sehr unterschiedliche Anzahl von Farbwortern auf, von weniger als einem hal-
ben Dutzend bis zu hunderten. - Die neue Forschung stellt demgegeniiber fest, dass es héch-
stens elf Grundfarbworter gibt. Und falls welche fehlen, dann geschieht dies nach einem kon-
stanten Muster. Alle Sprachen unterscheiden zwischen schwarz und weiss (dunkel/hell). Hat

239



eine Sprache drei Farbworter, dann ist das dritte Wort das Wort fiir rot; hat sie vier, kommt gelb
oder «bliin» (blau und griin) hinzu; bei fiinf Wortern sind gelb und bliin beide vorhanden und
bei sechs Wortern treten separate Worter fiir blau und griin auf. Als ndchstes kommt das Wort
fiir braun hinzu; erst dann folgen in beliebiger Reihenfolge orange, grau, violett und rosa. Dar-
aus lassen sich Schliisse ziehen. Die Segmentierung des Farbspektrums ist offensichtlich nicht
beliebig, sondern universal strukturiert. Erklart wird dieses Phinomen mit dem Hinweis auf
die neurologische Struktur unseres Gehirns und unserer Wahrnehmung; in neurologischer
Hinsicht bildet das Farbspektrum kein Kontinuum. (Es sei angemerkt, dass diese Erkldrung
nicht weiter bewiesen wird, sondern eher spekulativ anmutet.) Ein weiteres, gegen die relativi-
stische These, dass die gegebene Sprache die Segmentierung von Erfahrung bestimme, gerich-
tetes Argument stiitzt sich auf die Tatsache, dass blau und griin auch von Kulturen unterschie-
den werden, die nur ein Wort fiir beide Farben haben. Dies deutet darauf hin, dass Wahrneh-
mung.unterscheidungen auf neurologischen Eigenschaften und nur bedingt auf sprachlichen
Unterschieden griinden. Die Bedeutung der Sprache wird abgewertet. Die Sprache diktiert
nicht unsere kognitiven Fahigkeiten, sondern umgekehrt: die Sprache wird von unseren kogni-
tiven Fahigkeiten bestimmt (S. 10).

Ebenfalls von grosser Bedeutung fiir den philosophischen Universalienstreit sind Klassen-
worter. Holenstein diskutiert sie im Zusammenhang mit der Suche nach Universalien in der
Verwandtschaftsterminologie (S. 52 ff.) und in Ethnotaxonomien (S. 81 ff.). Im Gegensatz zum
Farbspektrum handelt es sich hier um diskrete, diskontinuierliche Entitaten. Der Nominalis-
mus geht von der beliebigen Klassifizierbarkeit jedweder Menge von Gegebenheiten aus, mit
dem Argument, es gebe unendlich viele Hinsichten, in denen sich irgendwelche Gegenstande
dhnlich sind, und gleichzeitig unendlich viele Hinsichten, in denen dieselben Gegenstande von-
einander verschieden sind. Deshalb findet sich nach Ansicht der Nominalisten immer eine ge-
meinsame Eigenschaft, die die Anwendung desselben Wortes erlaubt, aber auch eine unter-
scheidende Eigenschaft, die die Anwendung von verschiedenen Wortern erlaubt (S. 52). Der
Verfasser wendet nun ein, dass nicht jede logisch mégliche Klassifikation auch eine natiirliche
ist; Eigenschaften haben nicht das gleiche klassifikatorische Gewicht. Nimmt man z. B. eine
Reihe geometrischer Figuren, in der rote Kreise, weisse Kreise, rotc Dreiecke und weisse Drei-
ecke in beliebiger Reihenfolge auftreten, wird man diese Figuren beliebig gruppieren kénnen.
In der Tat werden sie aber eher zuerst nach Form, dann nach Farbe und erst an letzter Stelle
nach dusseren Merkmalen wie z. B. Stellung gruppiert (S. 53).

Das unterschiedliche klassifikatorische Gewicht von Eigenschaften wird auch von Nomina-
listen anerkannt. Die Frage ist, ob dieser Befund rein kulturell oder, in allgemeinen kognitiven
Prinzipien griindend, neuro-psychologisch bedingt ist und also sprachliche Universalien nach
sich zieht. Die Gegner Holensteins argumentieren in dieser Beziehung nicht sehr radikal. Rah-
menkategorien wurden schon frither anerkannt, d. h. universale klassifikatorische Systeme,
z. B. Erziehung, Gestik, Medizin, Musik, Totenbestattung usw. Die Resultate der modernen
Forschung deuten aber darauf hin, dass Universalien nicht nur fiir die Grobstruktur, sondern,
in der Form von Implikationsgesetzen, auch fiir die Feinstruktur gelten. Als Beispiel nennt der
Verfasser die Tatsache, dass bei Klassifikationen in der Verwandtschaftsterminologie vorerst
konjunktive und nur selten disjunktive Kategorisierungen gelten (S. 58).

Ethnotaxonomien sind vorwissenschaftliche Klassifikationssysteme, in denen Klassen klas-
sifiziert werden. So wird z. B. ein Gegenstand zunichst als Kiichentisch, dann als Tisch und
weiter als Mobelstiick eingestuft. Die Bildung von Ethnotaxonomien ist keineswegs willkiir-
lich, sondern folgt gewissen Regeln oder Universalien. Die drei wichtigsten lauten:

1) es gibt nicht mehr als fiinf Ebenen der Klassifikation,

2) eine der Ebenen ist genetisch und struktural die Grundebene,

3) die der zentralen Ebene iiber- und untergeordneten Ebenen sind voneinander unterscheid-
bar (S. 81).

240



Besonders wichtig fiir das philosophische Universalienproblem ist die Tatsache, dass es so et-
was wie natiirliche Kategorien gibt, d. h. natiirliche Allgemeinausdriicke. Kategorien werden
mit Vorzug so gebildet, dass sie sich optimal voneinander abheben; optimale Kategorien wei-
sen am meisten Attribute auf, die den Mitgliedern der Kategorie gemeinsam sind und am we-
nigsten Attribute, die sie gemeinsam mit Mitgliedern anderer Kategorien teilen. Sie sind uni-
versal in der Klassifikation von Wahrnehmungsgegebenheiten massgebend und werden von
Kindern zuerst gelernt (S. 86). Die traditionelle nominalistische Position ist hier hingegen ein
rein logisches Konstrukt: eine Taxonomie entsteht auf Grund der kleinsten bemerkbaren Un-
terscheidungen. So kénnen z. B. Klassierungen von geometrischen Figuren nach Farbe, Gestalt
und Grosse erfolgen. Dabei sind die méglichen Farben, Gestalten und Grossen beliebig kombi-
nierbar, und oft wird nur ein klassifikatorisches Kriterium gebraucht. Holenstein weist auf die
Kiinstlichkeit dieser These hin; im Alltagsleben erfolgen Sortierungen nach mehreren vonein-
ander abhingigen Kriterien: Lebewesen mit Federn haben meistens auch Fliigel und eher
Schnibel als Zihne. Solche Taxonomien sind wichtiger als diejenigen, die auf dem kleinsten
bemerkbaren Unterschied griinden. Viele logisch moéglichen Eigenschaftskombinationen
kommen weder sprachlich noch faktisch vor. Wiirmer haben z. B. weder Herzen noch Nieren,
und es gibt keine Klasse mit den typischen Wiirmereigenschaften plus Herz und/oder Niere.

Die Bedeutung dieser Theorie fiir den philosophischen Universalienstreit liegt auf der
Hand. Die Behauptung ist, dass Klassen keine willkiirlich aufgegriffenen Phinomene sind,
sondern eher natiirliche Gebilde, die 1) die Struktur der Welt beriicksichtigen und 2) funktional
in der Sprache sind. Sie sind in einem gewissen Sinne vorgegeben; zumindest sind wir pradispo-
niert, die Klassenworter so zu bilden, wie wir es in der Tat tun. Ahnliches kann man auch fiir
Farbworter sagen. Zwar hat das jeweilige Wort fiir rot nicht unbedingt immer die gleiche Be-
deutung - in einer Sprache mit drei Grundfarbwértern wird das Wort wahrscheinlich einen
grosseren Teil des Farbspekirums umfassen als in einer Sprache mit elf Grundfarbwoértern -
dennoch bezeichnet das Wort rot in allen Sprachen ungefihr dasselbe. Abgesehen davon, dass
«Rot» den Status von etwas Vorgegebenem erlangt, wird hier auch die Referenz-Theorie der Be-
deutung impliziert.

Hier liegt wohl der Grund dafiir, dass Holenstein gerade das Familiendhnlichkeitskonzept
Wittgensteins kritisiert (S. 169-180), auch wenn der genaue Zweck dieser Kritik ungentgend
umschrieben wird. Nach Wittgensteins Auffassung trifft ein Wort nicht deswegen zu, weil die
bezeichneten Dinge eine gemeinsame Eigenschaft haben, sondern dank sprachlichen Regeln,
d. h. Konventionen (S. 1). Holenstein pléddiert fiir eine gemeinsame Bedeutungskomponente
bei Wortern wie «Spiel», deren verschiedene Anwendungen nach Wittgenstein nur durch eine
Familiendhnlichkeit miteinander verkniipft werden. Holenstein kritisiert Wittgensteins Ana-
lyse des Wortes «Spiel» als oberfldachlich. Wittgenstein mache keine Unterscheidung zwischen
eigentlichem und iibertragenem Gebrauch eines Wortes, beriicksichtige nicht Bedeutungsver-
schiebungen und unternehme auch keinen Versuch einer genetischen Erkldrung von familien-
dhnlichen Ausdriicken. Funktionale Verschiebungen kénnen namlich die Invarianz der Bedeu-
tungskomponente aufldsen, und nur historische Kenntnisse ermoglichen das Nachvollziehen
der Bedeutungswandlung. Der Konflikt der Theorie Wittgensteins mit derjenigen der sprachli-
chen Universalien liegt nicht auf der Metaebene. Sprachliche Universalien als Gesetzméssig-
keiten verschiedener Sprachen wiren auch dann denkbar, wenn Ausdriicke keine gemeinsame
Bedeutungskomponente aufwiesen. Ein méglicher Widerspruch bahnt sich erst bei der Theo-
rie der Klassenbildung an: Natiirliche Klassenworter scheinen besser durch eine Referenz zu
Gegenstianden als durch sprachliche Regeln erklarbar zu sein.

Die meisten der von Holenstein aufgefiihrten Beispiele sind auf mehrere Studien abgestiitzt
und machen einen recht plausiblen Eindruck. Dennoch erweckt Holensteins Angriff auf den
Relativismus und Nominalismus vor allem hinsichtlich der Methodologie einige Bedenken. Er
geht von einer Maxime aus, die von den fritheren Relativisten nicht beachtet worden ist: Varia-

241



tionen zwischen Sprachen sind zu ordnen, und die Ordnung ist méglichst einheitlich zu erkli-
ren (S. 30). Diese Maxime erinnert sehr stark an Kants regulative Prinzipien der reinen Ver-
nunft (K. d.r. V. A642/B 670 ff.); diese fordern den Forscher auf, nach einer grosseren Ord-
nung zu suchen, ohne aber den Erfolg dieser Suche zu garantieren. Sie selber sind zwar a priori,
werden aber nicht objektiv, sondern subjektiv genannt, denn die dank ihrer Anwendung ent-
stehende Ordnung ist nicht objektiv, d. h., kantisch gesprochen, nicht kategorial synthetisiert.
Man weiss nicht, welche der ersten zwei Regeln man in einem gegebenen Fall, in dem Begriffe
vorliegen, anwenden soll: ob die der Homogenitit, die nach Oberbegriffen verlangt, oder die
der Varietit, die partikuldrere Begriffe fordert. Die Wahl der Regel ist gewissermassen beliebig,
und damit auch die mittels ihrer gefundene Ordnung, denn andere Ordnungen miissten eben-
falls denkbar sein. Aus der Gegeniiberstellung mit Kant ergeben sich zwei Fragen beziiglich der
Holensteinschen Regel.

1) Im Gegensatz zu Kant behauptet Holenstein von seiner Regel nicht, sie sei eine Maxime
a priori der reinen Vernunft. So wird aber nicht begriindet, warum man iiberhaupt diese Regel
annehmen soll - eher als eine andere oder als gar keine. Die mittels der Regel gesuchte Ordnung
ist keineswegs unmittelbar einsichtig, sondern kann nur in mithsamer Arbeit gefunden werden.
Holenstein selbst fragt nicht nach dem Status seiner Regel, und man kann iiber seine Ansicht
hier nur mutmassen. Es erscheint wahrscheinlich, dass er eine pragmatische Antwort gébe: Die
Resultate der Suche rechtfertigen die Methode. Ohne die Regel wiirde man nicht einmal den
Anlass zum Forschen finden, und dank der Regel erzielt man interessante Resultate.

2) Gewichtiger ist die Frage nach den Folgen der Anwendung dieser Regel. Lassen sich nicht
verschiedene Ordnungen «entdecken», die vielleicht miteinander inkompatibel sind? Man
nehme hier wieder das Farbwortschatzbeispiel. Dort fangt man die Suche nach der Ordnung so
an, dass man zunichst die Grundfarben feststellt. Dazu nimmt man sieben Kriterien an
(S.29f.), um die Grundfarben zu identifizieren und von den Mischfarben zu unterscheiden.
Holensteins Kriterien sehen zwar nicht unplausibel aus, es lassen sich aber zwei Einwinde for-
mulieren. Erstens diirfte es als ein Mangel erscheinen, dass keines der Kriterien spezifiziert,
dass die Grundfarbe von der jeweiligen Sprache auch als Grundfarbe identifiziert werden
muss. So driangt sich der Verdacht auf, dass die Annahme der Unterscheidung von Grund- und
Mischfarben nur in unserem Kulturkreis gemacht wird, so dass das oben skizzierte Muster auf
den Voraussetzungen unseres Kulturkreises beruht und somit gar nicht universal ist. Es ist
zweitens aber auch denkbar, dass die Inanspruchnahme anderer Kriterien moglicherweise an-
dere Farben als Grundfarben ergeben wiirde und dann auch andere Gesetzmassigkeiten.

Dies wire auf beiden oben erwihnten Ebenen von Bedeutung:

1) Es legte sich die Vermutung nahe, dass die von den Sprachforschern «entdeckten» Ge-
setzméssigkeiten doch nicht in den Sachen, sondern bloss im Geist sind, und zwar nicht als
Universalien, sondern als kulturell bedingte Gebilde. Und falls mehrere Systeme sprachlicher
Universalien gefunden werden - vielleicht als Resultat der Annahme verschiedener Ausgangs-
kriterien - wird das Argument fiir den Realismus entkréftet. Denn wenn schon das Vorhanden-
sein der Naturwissenschaft den Nominalismus nicht widerlegen kann, wiirden die verschiede-
nen miteinander inkompatiblen Systeme sprachlicher Universalien den Realismus auch nicht
beweisen.

2) Die semantischen «Universalien» wiren ebenfalls nur kulturell bedingt, und somit nicht
universal. Das Wort «rot» z. B. wire in den verschiedenen Sprachen auf ganz unterschiedliche
Segmente des Farbspektrums anwendbar und somit in seiner Bedeutung von sprachlichen Re-
geln, nicht aber von der Referenz auf einen Gegenstand abhingig.

Wie gewichtig diese Einwédnde wirklich sind und ob eine Mehrzahl miteinander inkompati-
bler Systeme sprachlicher Universalien mehr als eine bloss logische Moglichkeit ist, wird sich
vermutlich in der Sprachforschung in den niachsten Jahren entscheiden.

242



Man kann sich schliesslich auch fragen, wie gross der Anteil der von Holenstein beschriebe-
nen sprachlichen Universalien am menschlichen Handeln, etwa in der Politik oder in der Kul-
tur ist. Es sieht ndmlich so aus, dass sie sich im Meer des Kulturrelativen fast véllig verlieren.

Vilem Mudroch (Baden)

Philosophiedidaktik/Didactique de la philosophie

Wulff D. Rehfus, Der Philosophieunterricht. Kritik der Kommunikationsdidaktik und unter-
richtspraktischer Leitfaden, Stuttgart - Bad Cannstatt, 1986, 223 S.

Der Autor dieses Buches ist durch mehrere Publikationen als einer der namhaftesten Vertre-
ter der blithenden Literaturgattung «Philosophiedidaktik» ausgewiesen; seine «Didaktik der
Philosophie» von 1980 und das zusammen mit Horst Becker herausgegebene « Handbuch des
Philosophieunterrichts» kénnen als Standardwerke bezeichnet werden. Sein neuestes Buch, in
der Reihe « Problemata» bei Frommann-Holzboog erschienen, hat zwei vollig verschiedenarti-
ge Teile. Der erste Teil ist eine Streitschrift, die dann recht unvermittelt in eine Art praktischer
Auslege-Ordnung iibergeht. Der doppelte Untertitel ist dadurch mehr als gerechtfertigt. Die
vorliegende Rezension mochte beiden Teilen gerecht werden, muss aber, dem Aufbau des Bu-
ches folgend, mit dem polemischen Teil beginnen, der seinerseits wenigstens nach deutlichen
Abgrenzungen ruft. Der unhé6fliche Aufbau der Besprechung sollte nicht den Eindruck er-
wecken, das Buch von Rehfus wire rundweg abzulehnen; im zweiten Teil finden sich sehr viele
hochst bedenkenswerte Anregungen und Vorbilder.

Eine dhnlich einflussreiche Stellung in der deutschen Philosophiedidaktik wie Rehfus
nimmt der Hamburger Ekkehard Martens ein, um den sich auch die «Zeitschrift fiir Didaktik
der Philosophie» mit oft beachtlichen, unterrichtspraktischen Aufsédtzen schart. Gegen ihn
richtet sich die Polemik des darzustellenden Buches. Jeden Punkt dieser Streitschrift, die oft
redundant und wiederholungsreich ist, wiederzugeben, wiirde zu weit fithren, und darum soll
in der Folge die Grundlage der Kritik betrachtet werden, dann einzelne Einwénde, schliesslich
die wesentlichen Behauptungen.

Vielleicht miisste man aber vorher noch anmerken, dass die Polemik von Rehfus trotz sehr
vieler wortlicher Zitate aus Martens sich eigentlich gar nicht gegen diesen richtet, sondern viel
eher gegen eine mogliche Art von Philosophieunterricht, die sich, vorausgesetzt es gibe sie
iiberhaupt, auf Martens berufen konnte. Das ist nicht von vornherein illegitim (. . . quia parvus
error in principio magnus est in fine); einem Standpunkt seine letzten denkbaren Konsequen-
zen vorzuhalten, kann sogar geboten erscheinen, wenn die Sorge um die Praxis dabei glaub-
wiirdig erscheint. Allerdings liesse sich der Spiess natiirlich umkehren, und aus den Behaup-
tungen des Autors ebenfalls eine noch denkbare, sich auf ihn berufende extreme Praxis ausden-
ken, womit dann der Streit wieder ausgeglichen wiirde um den Preis grésster Dissensbildung.
Wollte man also die Kritik von Rehfus teilen, so miisste sie gelost werden von der Folie des
Standpunktes, der immer wieder sehr prononciert bekannt wird. Es geht also nicht darum, eine
Theorie oder eine Praxis in Schutz zu nehmen, schon gar nicht eine politisch-pragmatistische
Zerrform, die Rehfus vielleicht meint; auch nicht darum, der Auffassung von Rehfus mit den
gleichen Mitteln zu Leibe zu riicken; vielmehr versuchen wir, die strittigen Fragen von einem
Standpunkt aus zu beleuchten, der jedes Entweder-Oder von sich weist im Namen des (in der
einen wie in der andern Schule) meist nicht unverniinftigen wirklichen Unterrichts. Wir wollen
ausserdem von nichtdidaktischen Implikationen, vor allem von Fragen der politisch-sozialen
Hintergriinde der jeweiligen Praxis, nach Kraften abstrahieren. Auch das wére einmal interes-

243



sant, namlich iber Martens und Rehfus und die ganze riesige Didaktikliteratur weniger Jahre
zu reden als Gegenwartserscheinungen der deutschen Schule; doch fehlt uns dazu allzuviel
Wissen, und eine Buchanzeige wére dafiir nicht der faire Kampfplatz.

Zur Grundlage des Streites:
Martens und Rehfus verstehen die Aufgabe der Philosophiedidaktik vollig verschieden. Mar-
tens leugnet im Grund die Existenz einer besonderen Wissenschaft dieser Art, indem er zeigt,
dass jede Philosophie, die von einer Didaktik abgehoben gedacht wird, unphilosophischer
Wissensstoff wire. Philosophie ist also selbst Didaktik. Demgegeniiber versteht Rehfus unter
Didaktik eine Spezialdisziplin, die er abhdngig weiss von iibergeordneten Theorien: Keine The-
orie der Didaktik ohne Theorie der Wahrheit und des Verstehens; keine Theorie davon ohne
Theorie der Wirklichkeit, diese nicht ohne Theorie des Bewusstseins . . . und (iiberraschend)
diese nicht ohne tibergeordnete Theorie der Moderne. In diesem Sinn will auch seine Didaktik
philosophisch sein und nicht etwa technisch-methodologisch. Aber sie ist nach seiner Auffas-
sung kein Bediirfnis der Philosophielehrer (was allerdings im Verlauf des Buches nicht plausi-
bel bleibt), sondern: eines derjenigen, die die Philosophie rechtfertigen wollen. Philosophiedi-
daktik hat also den Philosophieunterricht zu begriinden. Das kann allerdings bei Martens (und
zum Beispiel bei Schmucke-Hartmann) genau gleich herauskommen, wie iiberhaupt die Posi-
tionen mehr in den Grundsitzen als in der Ausfithrung gegensatzlich bleiben. Wird die Krise
der Philosophie voll wahrgenommen, so ebnen sich diese Unterschiede im Begriff der Philoso-
phiedidaktik ein. Immerhin: Zugespitzt konnte man sagen, fiir Rehfus bleibe die klassische
Trias «Stoff-Lehrer-Schiiler» massgebend, wahrend sich der Stoff fiir Martens nicht mehr als
Teilnehmer an irgendeinem aristotelischen oder herbartischen Dreieck mobilisieren ldsst — er
ist abhanden gekommen - und das massgebende Bestimmungsdreieck nun formuliert werden
kann als soziales: «Gesellschaft-Lehrer-Schiiler». Dies erkldrt wohl auch die Gereiztheit von
Rehfus. Stellt man sich auf den Standpunkt der Kommunikationsdidaktik, so wird Philoso-
phie etwas nicht mehr Feststellbares, Tradierbares, es west allenfalls noch in einem bestimmten,
von dreiseitigen Interessen umstrittenen Unterrichtsgeschehen. Dass damit Philosophie aus
den «wissenschaftlichen» Fachern, die je ein Gebiet in der hoheren Bildung verteidigen (nach
einem vollig begriffslosen, rein historisch-zufélligen Schliissel abrigens), herausfillt, diirfte
Angst machen. Wir werden dieser Angst in verschiedenen einzelnen Argumenten wieder be-
gegnen.
Zu einzelnen Einwdnden:
Ein wichtiges Anliegen ist Rehfus die Unterscheidung der « Lernorte» der Philosophie. Um den
Stellenwert des Philosophieunterrichts richtig zu bestimmen - und um die mogliche Konse-
quenz aus der Didaktik von Martens abzuwehren, nach der letztlich jedes Gesprich, ja Ge-
schwitz im Schulzimmer zu authentischem «Philosophieren» ernannt werden kénnte -, legt er
eine grosse Distanz zwischen die Lernorte Universitédt und Schule. Dabei tragt sein Argument
vor allem auf der Seite des Schulunterrichts, der von der unerhorten Forderung, hier miisste
origindre Philosophie «produziert» werden (das meint Rehfus mit «Lernort»), entlastet wird.
Ob das Argument auch auf der Seite der Universitatsphilosophie taugt - und ob nicht die Zahl
der «Lernorte» dusserst klein werden miisste, kann manimmerhin fragen. Jedenfalls ist bei den
Themen, die zum philosophischen Stoff aus unserem Jahrhundert genannt werden, die Aus-
wahl wenig universitdar: Sartre, Camus und Jean Améry stehen allein «nach Nietzsche und
Wittgenstein» . . . Eine Bestimmung, die vielleicht generationstypisch ist, vielleicht auch gar
nicht existenzialistische Absichten verrit, sondern nur Auseinandersetzung mit moderner Me-
taphysikfeindschaft anleiten mochte. Es wird dem Leser jedenfalls nicht klar; eine Bruchstelle
in der Argumentation des zweiteiligen Buches.

Rehfus fordert als Grundlage fiir eine mogliche Philosophiedidaktik eine «Theorie der Mo-
derne», die «Theorie der Aufkldrung» sein miisse. Wir haben oben schon festgestellt, wie prin-

244



zipiell nach seiner Meinung diese Theorie sein miisste. Die Aufkldrung denkt er, wie das nahe-
liegt, wenn spéter die Philosophie umso strahlender zum Leuchten gebracht werden soll, «total
oder gar nicht». Als falsche Antwort auf die Orientierungslosigkeit der Moderne erscheint ihm
dann, waser die «Preisgabe des Denkens und Handelns an die Beliebigkeit» nennt. Und scharf,
wenn auch nicht iiberraschend, identifiziert er sodann einen pragmatistischen oder kommuni-
kationsorientierten Ansatz der Philosophie als Audruck eben solcher Beliebigkeit. Wir wiirden
das gern so stehen lassen, sehen aber mit Sorge einen gewaltigen Erwartungsdruck entstehen:

Welche Philosophie kann eine solche «Theorie der Moderne», eine Geschichtsphilosophie des

Beliebigen und seines Gegenteils, iiberzeugend begriinden?

Stark sind die Einwendungen, die unter der Uberschrift «Theorie und Praxis des Philosophie-

unterrichts» gegen eine Kommunikationsdidaktik gemacht werden; ihre Berechtigung leuchtet

uns unmittelbar ein:

Philosophieunterricht miisste wissen, was in Philosophie «gelernt» werden soll.

Philosophie, um die es im Unterricht geht, miisste in einer Spannung zur Alltaglichkeit ste-

hen.

«Bedenklich ist dariiberhinaus die um sich greifende Rede vom Text als (Dialog-)Partner»

(S. 52).

Sachedes Unterrichts ist «Hinfithrung», nicht Transformation von Inhalten auf eine wie im-

mer gedachte tiefere Stufe.

Weniger zwingend erscheinen uns Forderungen, die sich an diese Einwendungen anschliessen

und die ihrerseits unweigerlich der Kritik rufen werden:

- Philosophieunterricht sei prinzipiell auf «metaphysisches Denken» verpflichtet (was von
Rehfus streng unterschieden gesehen wird von metaphysischem Dogmatismus).

- Mit dem Bezug auf «Bildung» kénnte ein Gymnasium mit klassischer Orientierung sich den
Herausforderungen durch sozialkritische Fragen erfolgreich entziehen; Rehfus erkennt in
all seinen Gegnern «Niitzlichkeitsdenken», dem er sich ohne jede Dialektik einfach so
glaubt entgegenstellen zu diirfen; dem Rezensenten fillt in solchen Augenblicken nun das
zugegebenermassen demagogische Argument ein, die Bildung miisste einfach fiir die Elite
wieder so gut werden, wie sie bei den Staatsménnern von 1914 gewesen ist . . .

- Philosophie habe primir «theoretisches Leben» zu sein; der Aristotelismus, den Rehfus dem
Martensschen Sokratismus entgegenstellt, ist zwar beeindruckend, aber wiederum geradezu
nach Dialektik schreiend.

- Es sei eine Gefahr, den Unterricht auf den Schiiler hin zu orientieren, da doch der Lehrer
dem Schiiler die philosophische Ataraxie voraushabe! In diese Ataraxie ist der Schiiler iibri-
gens nicht einzufithren, weil die Welt schwer auszuhalten ist, sondern viel mehr, weil er die
Anstrengung des Denkens aushalten soll . . .

Geradezu offensichtlich wird die Abhédngigkeit von Vorurteilen, wonach der Unterricht nur

einmal so sein miisse, wie er eben ist, wenn Rehfus seine (iibrigens praktisch immer sehr gut ver-

ankerten, jedem erfahrenen Lehrer einleuchtenden) Grundsitze entwickelt, nach denen der

Philosophieunterricht zu gestalten wire. Wenn es Rehfus ablehnt, um Metaphysik einen Bogen

zumachen, soistihm unbedingt zuzustimmen; andererseits erklart er selbst, dass er Anthropo-

logie nach Moglichkeit vermeide. Wieviel hat das damit zu tun, dass er die Herausforderung
der Philosophie durch die moderne Wissenschaft nicht bestehen kénnte? Philosophie wird in
seinen Hinden zu einem Schulfach, unangreifbar, weil in seinen eigenen technischen Grenzen
verharrend. Und das vor allem darum, weil der Lehrer die Schiiler in etwas unterrichten soll,
was er besser versteht als sie. Das kann man gut verstehen. Aber wie steht es denn mit prakti-
scher Philosophie, mit Politik? Es muss leider angenommen werden, dass der Lehrer solcher

Pragung auch hier mit dem Anspruch auftreten wird, die Sache zu verstehen. Und wie kann da

gerechtfertigt werden, dass Philosophieunterricht philosophisch sei? «Der Bruch mit dem All-

245



tagsbewusstsein ist der Beginn des Philosophieunterrichts. Der Philosophieunterricht ist das
Ganz Andere» (S. 108). Das ist eine Beteuerung, die uns iiberaus zweifelhaft scheint. Nehmen
wir den Schulalltag des Schiilers, so wie er bis zur Unterprima gewesen ist, so hat ein Unter-
richt, der sich im Rahmen der Bedingungen von Rehfus hilt, nichts an sich, was ihn als «Ganz
Anderen» erscheinen liesse — ausser dem Stoff,

Zum Wesentlichen des Buches:

Rehfus sagt selbst in seiner Zusammenfassung:

«Das Buch verteidigt Philosophie als ein kontemplatives Denken, das nicht praxisgeleitet ist
und dem gesellschaftlichen Nutzendenken nicht unterliegt. Es verteidigt Philosophie als ein
substantielles Denken gegen seine Auflésung in Kommunikation und Diskurs. Didaktik der
Philosophie ist philosophisch, sie ist reflexionsbezogen . . .». «Der Philosophieunterricht ist
nicht konstitutiv dialogisch und entnimmt seine Inhalte der philosophischen Uberlieferung.
Seine Absicht ist nicht Handlungs-, sondern Denkorientierung, die mit dem Alltag bricht und
eine Denkhaltung erzeugt: sie 6ffnet das Denken fiir Metaphysik und tibt ein in den methodi-
schen Zweifel. Diese Geisteshaltung ist verbunden mit Ataraxie und macht den Schiiler fihig,
die Identitdtsnot der zu Ende gehenden Aufklarungsepoche zu ertragen.» (S. 7)

Diese Sitze beeindrucken durch ihre Sicherheit, von der vielleicht einiges noch Reflex ist der
programmatischen Kiirze. Sie machen uns als Leser traurig, weil sie von einer Selbstverstand-
lichkeit des Philosophischen und des Philosophieunterrichts ausgehen, die es nicht gibt, und
die gerade der Sache, um die es Rehfus geht, nach unserer Meinung nicht dienen. Wenn mit sol-
chen Behauptungen dem gesellschaftlichen Nutzendenken beizukommen wire, dann hétte die
Philosophie uns langst von Unrecht und Ausbeutung befreit.

Wesentlich ist fiir Rehfus, dass es die Philosophie als Grésse und als Unterrichtsfach einfach
gibt. Fiir die Theorien von Martens, aber auch fiir andere weniger affirmative Anséitze einer
Philosophiedidaktik, wird der mehr Verstandnis haben, der Philosophieunterricht als Frei-
raum, als Neuerung (nicht nur in der deutschen Gymnasialreform), als « Gegen-Schule» erlebt.
Die Lehrer der andern Facher, die Psychologen, (zum Teil) die Schiiler: Sie erhoffen sich von ei-
nem Fach «Philosophie» gewiss mehr als ein altrémisch verbramtes weites geistesgeschichtli-
ches Fach. Was Rehfus verteidigt, ist der Philosophieunterricht von gestern. Ein guter, wertvol-
ler Stoff, mit einem sicheren und gebildeten Lehrer, und mit einem Schiiler, von dem gesagt
werden kann, was er einmal brauchen wird: Fahigkeit, die Identitdtsnot der zu Ende gehenden
Aufklarungsepoche zu ertragen. Ist das genug? Es ist ja nicht wenig. [st es das Richtige?

Soviel zum polemischen Inhalt des Buches von Rehfus. Wir stellten fest, dass er den Unterricht
von gestern verteidige.

Der zweite Teil des Buches, ein praktisches Reden vom Philosophieunterricht, beginnt nicht
an einer Stelle. Schon in die Polemik mischt sich immer mehr Auskunft iiber Erfahrung; etwa
von S. 90 an wird dies zur Hauptsache, und die bekennende Polemik tritt zuriick.

Und nun wire auch noch etwas zu diesem zweiten Teil zu sagen. Es kann nur mit Begeiste-
rung gesagt werden, zum Beispiel in der Formulierung: Wenn Rehfus den Philosophieunter-
richt von gestern verteidigt, dann einen optimalen, einen ganz ausgezeichneten, einen vermut-
lich meist erfolgreichen Unterricht.

Das ist nicht mit Reserve gemeint: Wenn es solchen Unterricht noch gibt, dann ist er unbe-
dingt zum Besten zu zdhlen, was Schiilern in europiischen Gymnasien begegnen kann. Mit an-
erkennenswerter Offenheit sagt Rehfus, was er macht, nennt die Grenzen, die realistischen
Moglichkeiten, die Bedingungen. Fiir Lehrer, die sich und ihr Fach noch so verstehen kénnen,
die so viel Zeit zur Verfiigung haben, die Philosophie als einen «Stoff» verstehen konnen im
traditionellen pddagogischen Sinn, wird hier ein Massstab angeboten. Auch fiir die Selbstaus-
bildung zum Philosophielehrer liegt hervorragendes Material vor. Was Rehfus etwa bedenkt
zur Auswahl seiner Texte, zur Frage der Sammelbénde, der Hilfsmaterialien iiberhaupt, der

246



«ganzen Werke» und der «wichtigen Werke», das kénnte ich bis ins Detail aus eigener Erfah-
rung bestétigen.

Es wire schon, wenn «Geistesgeschichte» als «Problemgeschichte» noch gerettet werden
konnte. Es wire schon, wenn es Lehrer gébe, die die Schiiler in Philosophie belehren, priifen,
benoten kénnten, ohne sich zu schamen. Es wire schon, wenn die Verteidiger traditioneller Di-
daktik dariiber hinaus spiiren kénnten, warum andere, wie etwa Ekkehard Martens, neue Wege
meinen gehen zu miissen. Christoph Dejung (Ziirich

247






	Buchbesprechungen = Comptes rendus

