
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Histoire de la philosophie /
Geschichte der Philosophie

Le logos grec. Mises en discours, Etudes de Lettres (Lausanne), juillet-septembre 1986.

Ce fascicule comprend quatre études consacrées aux différentes formes de mises en oeuvre
du discours grec. Ce logos, ancien et permanent, «dans l'épaisseur de sa complexité, demande
à être sans cesse redit» (p. 4), interrogé quant au contenu, mais aussi analysé en tenant compte
du jeu des formes littéraires et textuelles.

L'étude de Sylvie Bonzon («Dialogue, récit, récit de dialogue: les discours du Phédon»,
p. 5-24) concerne le Phédon, un dialogue raconté dans lequel la mise en récit induit des effets
de sens tout en posant le problème des rapports entre la narration et l'imitation. Loin d'être le

compte rendu d'un entretien réel, afin d'éviter l'illusion mimétique, le Phédon est une fiction
élaborée dont la vérité est celle du message socratique. Celui-ci est une invitation à la philosophie

en tant que pratique dialogique à la recherche de la vérité, une recherche qui doit se
poursuivre au-delà de la mort corporelle de Socrate. Socrate meurt mais le logos doit être immortel:
«faire le récit de ce dialogue (devant la mort>, c'est travailler à la survie du logos» (p. 10).
L'articulation entre récit, mythe, mort, immortalité de l'âme suggère à l'auteur des réflexions, inspirées

de Lévinas et Blanchot, sur l'indicibilité de la mort et sur l'opposition entre la réalité
présente et un ailleurs, une autre scène où l'âme s'échappe pour suivre sa destinée véritable.

L'article de Claude Calame («Hérodote sujet de son discours: littérature ou histoire»,
p. 25-48, texte de la leçon inaugurale à l'Université de Lausanne) essaie de répondre à la question

de savoir quel est le statut de l'objet textuel que sont les Histoires d'Hérodote. Interprétées
tour à tour comme une oeuvre de «mythologue» (diseur de fables), historien, ethnographe ou
littérateur («poiètes»), le texte d'Hérodote peut être abordé du point de vue de la problématique

sémiotique de l'énonciation que caractérise l'attention «focalisée sur les marques linguistiques

qui représentent, dans le discours lui-même, la trace du processus de son énonciation»
(p. 27). 11 s'agit, en particulier, des indices relatifs au rapport entre l'énonciateur et l'énoncia-
taire (émetteur et récepteur effectifs du texte) et à celui entre le narrateur et le narrataire (le «je»
du récit et son destinataire éventuel). Si, à l'instar d'Homère, Hérodote a pour but de célébrer
les hauts faits des hommes pour empêcher l'oubli dû au temps destructeur, de transposer les

actes humains au rang d'exploits dignes d'être remémorés, le rôle et le statut du narrateur sont
complètement transformés. Il ne s'agit plus d'un Je qui s'adresse à un Tu, les Muses inspiratrices,

mais d'un narrateur pourvu d'identité et de nom propre qui peut se dire à la troisième
personne (cf. prologue), qui n'a plus de narrataire précis et qui peut également intervenir directement

au cours de l'exposé de l'enquête. Ces interventions du Je à la première personne et au présent

concernant notamment des indications sur la nature des sources d'information (visuelle,
auditive; autopsie) et des jugements sur la valeur de vérité des renseignements. Hérodote
rapporte ainsi des discours impersonnels qui se disent à travers son propre logos. L'instance qui fait
parler ce n'est plus la Muse, mais le raconteur qu'Hérodote semble transcrire en tant que simple
intermédiaire. En réalité, l'auteur opère une assimilation des discours d'autrui et en fournit des

reconstructions fictives dans lesquelles le témoignage historique est en même temps une oeuvre
de «poièsis».

201



Le «Chant du cygne», texte de la leçon d'adieu de François Lasserre p. 49-66, aborde le
problème des rapports entre dialogue socratique et connaissance philosophique chez Platon à partir

du dernier discours de Socrate dans le Phédon. Ce récit est comparé par Platon au chant
divinatoire du cygne qui va mourir et cette image du cygne est utilisée également par Speusippe
dans sa biographie de Platon. Suivant ce récit, Socrate, la veille de sa première rencontre avec
Platon, rêve d'un cygne qui se pose sur ses genoux et Platon lui-même, peu avant sa mort, se

voit transformé en cygne. C'est pourquoi, pour ses premiers lecteurs, le Phédon est aussi un
témoignage de Platon sur Platon. Le chant du cygne du dialogue est un mythe qui a pour but de

révéler la destinée immortelle de l'âme alors que son passé peut faire l'objet d'un raisonnement.
Une démonstration par l'acte se substitue ainsi à une démonstration par l'argument dans un jeu
complexe des formes du langage philosophique. Le texte platonicien du dialogue socratique
devient alors «une sorte d'organisme biologique complexe et mobile» dans lequel fond et
forme sont indissociables, «s'incarnent et se personnalisent dans la figure de Socrate vivant et
parlant» (p. 62).

L'étude d'André-Jean Voelke («Santé de l'âme et bonheur de la raison: la fonction thérapeutique

de la philosophie dans l'épicurisme», p. 67-87) s'appuie sur l'idée épicurienne que le

discours philosophique qui ne soigne aucune affection humaine est un discours vide. Dans l'optique

de la théorie de la connaissance, il faut relever l'importance des prénotions ou prolepses,
généralisations d'un souvenir répété, qui sont conformes au «tupos» ou schéma en tant que
représentation homogène à la chose qui constitue un double intermédiaire entre le langage et la
réalité et entre la prénotion et la chose. Mais «faute d'une doctrine de l'abstraction instituant
une différence essentielle entre le concept et l'image, le schéma et la prénotion tendent à se

confondre en une représentation tenant à la fois de la notion et de l'image». Les prénotions ont
surtout pour fonction de «remplir» le langage qui sans elles serait vide et faux. Dans la mesure où
les opinions, les désirs, les afflictions et les affections en général peuvent également être vides,
le philosophe-médecin qui doit guérir des troubles doit en quelque sorte expulser et dissoudre
les croyances vides et fausses. Or la suppression des affections est l'oeuvre de la raison bienheureuse

car le bonheur s'inscrit «dans l'activité même de la raison qui tend à le procurer» (p. 82).
Mais cette idée de guérison par la raison comporte une transformation du modèle médical dont
elle relève et même une «inversion paradoxale: dissolution, purgation, amputation désignent
métaphoriquement le passage du vide à la plénitude, du manque à la possession achevée»

(p. 83). Curzio Chiesa (Genève)

M. Vegetti, G. A. Ferrari, G. Cambiano: Il pensiero antico: nuove prospettive. Edizioni Sezione
culturale Migras Ticino, Lugano 1986.

E' una pubblicazione che raccoglie, in un'edizione modesta, la Serie dei contributi offerti in

un ciclo di conferenze sul pensiero antico organizzato a Lugano dalla Sezione culturale Migras
Ticino con la collaborazione délia Società filosofica délia Svizzera italiana. Gli autori sono le-

gati dal comune intento di presentare i terni délia filosofia e délia scienza antiche nel loro rap-
porto con le altre forme délia cultura e con la società antica stessa, considerando che questa, con
il suo immaginario, le sue credenze e le sue pratiche, è corne il terreno sul quale le prime sono
sorte e che in esse pénétra. In queste analisi, corne précisa Vegetti nella sua iniziale riflessione di
ordine metodologico arricchita da precisi esempi, l'antico non è più considerato corne classico

o come direttamente attualizzabile, bensi corne «laboratorio intelle'ttuale». 1 testi filosofici e

scientifici ad es. vengono studiati non in quanto contributi da esaminare con criteri di ordine
teorico (filosofico o scientifico), ma per cercare di scoprire perché sono stati prodotti, a chi sono

stati indirizzati, per quali obiettivi, secondo quali codici comunicativi e infine sulla base di

quali immagini o metafore, a loro volta rinvianti a pratiche concrete di vita sociale. Ne risulta

202



una visione délia filosofia e della scienza estremamente ricca e che, se non ha il fascino del clas-
sico nel senso di «museo delle forme perfette», ha perö quello della realtà storica quando si

présenta nella sua originalità unica e irripetibile, fatta di una concreta, multiforme complessità.
Vegetti affronta con questo metodo il tema della biologia aristotelica e più precisamente del
cardiocentrismo di Aristotele, per mostrare come vi convergono e si intrecciano procedure e

componenti propriamente scientifiche a componenti antropologiche e ideologiche. 11 cuore ri-
sulta cosi essere, oltre che oggettivo centro del sistema venoso, principio del calore vitale, foco-
lare - hestia - del corpo, causa della crescita e della statura eretta, principio della vita e delle fa-
coltà percettive, primo e unico come lo sono il Primo motore su scala cosmica e il monarca e il
capofamiglia su scala sociale. In altri densi contributi Vegetti esamina poi il tema del rapporto
tra anima e corpo seguendo un itinerario che va da Omero a Plotino, e il tema dell'educazione
delle passioni da Piatone a Galeno.

Ferrari svolge invece una serrata analisi e ricostruzione dell' atteggiamento dei greci nei con-
fronti della tecnica distinguendo e approfondendo le successive tradizioni nelle quali tale
atteggiamento si è tradotto, da quella costruttiva, a quella meccanica a quella pneumatica e infine
alla loro sintesi nella trattatistica meccanica che sorge attorno alla metà del 111 sec. a. C. con-
temporanea della nascita di quella nuova figura di tecnico che è il meccanico antico. Da un lato
l'autore sottolinea l'originalità della tecnica antica e del sistema di valori che presuppone,
dall'altro indica pero anche la sua importanza nella cultura occidentale nel senso di una conti-
nuità del paradigma tecnico greco che dura fino all'età moderna, dalla reviviscenza del meccanico

antico nella figura dell'ingegnere rinascimentale, alle tracce del concetto antico di tecnica
che si riconoscono sin nella Encyclopédie.

Con Cambiano si è invece introdotti ai problemi della matematica antica. Dopo una rifles-
sione critica sulla tesi del «miracolo greco» applicata alia matematica l'autore pone il problema
della geometria preeuclidea, della sua esistenza, delle sue modalità e quindi di un suo confron-
to e delle sue differenze con quella grande maestra dell'Occidente che è stata la geometria degli
Elementi di Euclide. Tracce della prima sono riconosciute dall'autore in Ippocrate di Chio e nel

noto dialogo tra Socrate e lo schiavo che Platone présenta nel Menone. Qui infatti si scopre un
esempio di percorso che non procédé in modo assiomatico e deduttivo, bensi per posizione di
problemi, per riduzione di un problema complesso ad uno più semplice - anagoghè - e infine
per errori e confutazioni prima di giungere alla soluzione. E' un'altra geometria, che ha prece-
duto a lungo quella euclidea anche se poi questa ne integrato i risultati in una struttura formale
che da Platone in poi si è progressivamente imposta come normale e unica. 11 contributo di
Cambiano si compléta poi in una riflessione sul rapporto critico nel quale Platone pone
geometria e dialettica, sul nesso tra critica platonica alia geometria deduttiva e critica platonica
della scrittura e infine sulla filosofia della matematica in Proclo.

Dalla filosofia, alia scienza, alia tecnica sono dunque sempre temi centrali del pensiero antico

ad essere esplorati secondo prospettive maturate in questi Ultimi decenni. 1 diversi contributi
non soltanto ricollocano la cultura antica entro la sua originalità per mostrarcela nella sua giu-
sta distanza dalla nostra, ma pongono anche, per un effetto di ritorno, un interrogativo alia ri-
cerca filosofica odierna. La messa a fuoco cosi chiara e efficace di componenti derivanti da

pratiche sociali e da presupposti antropologici e ideologici nel discorso filosofico e scientifico
antico induce quasi inevitabilmente a interrogarsi in termini analoghi e a cercare di assumere
un analogo sguardo sulla ricerca odierna per tentare di vedere in che modo e in che misura simili

componenti agiscono oggi dentro il discorso teorico. Sarebbe infatti per lo meno affrettato
sostenere che ciö è potuto avvenire solo in uno stadio iniziale e ormai superato della scienza e

della filosofia. Vedendo in modo nuovo che cosa sono state la filosofia, la scienza e la tecnica
nel mondo antico vi è la possibilità di orientarsi a vedere in modo nuovo che cosa sono oggi.

Brenno Bernardi (Lodrino TI)

203



Karen Gloy: Studien zur Platonischen Naturphilosophie im Timaios. Königshausen
+ Neumann Verlag, Würzburg 1986.

Die vorliegende Studie unternimmt den Versuch, im Rahmen einer Auslegung der eikös-
logos-Theorie die einzelnen Momente der methexis von Ideenwelt und Sinnenwelt zu explizieren.

Dies geschieht anhand einer eingehenden Erörterung des von Piaton selber hierfür
vorgeschlagenen Lösungsmodells, nämlich des Urbild-Abbild-Verhältnisses.

Die «allgemeine Bildanalyse» (15-17) führt zu dem Resultat, dass das Urbild einerseits onto-
logisch als selbständiges über das Abbild dominiert und als dessen Bedingung fungiert, während

es andererseits epistemologisch nur aus diesem zu erschliessen ist. Um das Verhältnis von
Urbild und Abbild genauer zu bestimmen, werden sie in ihrer «partialen Identität und Differenz»

(50-51) dargelegt. Dies geschieht unter Zuhilfenahme Wittgensteinscher Termini, nämlich

von «Form der Abbildung» und «Form der Darstellung». «Form der Abbildung» meint
dasjenige, was unter Beachtung «gradueller Differenz» in der Bestimmung der Ähnlichkeit
von Urbild und Abbild gleichbleibt. «Form der Darstellung» meint die Komponente, die auf
das Medium der Darstellung zurückgeht und verantwortlich ist für eine Vielzahl der
Abweichungen von der Norm.

Dies hat insofern entscheidende Konsequenzen für die Vermittlungsglieder, als nun
verständlich wird, wie «aus der Verfassung der Welt, sofern sie in die Funktion eines Abbildes
gebracht wird, ihr Vorbild und dessen Struktur» (17) erschlossen werden können.

Für das «Paradigma der Welt» (17-26) folgt daraus, dass es ein durch rationale und
mathematische Gesetze bestimmtes, für sich selbst bestehendes und sich selbst begründendes
Vernunftsystem ist (causa finalis), das sich ontologisch wie auch epistemologisch aus dem sinnlich
wahrnehmbaren Kosmos abstrahieren lässt. Damit übernimmt es die Funktion eines
«Konstitutionsprinzips» (21) für die Welt.

Für das Abbild folgt, dass es nur in Form des eikös logos erkannt werden kann, d.h. das über
es nur eine wahrscheinliche Rede möglich ist. Sie ist begründet in der chöra, dem materiell
erfüllten dynamischen Raum (vgl. 29), der - wie Gloy nachweist - «die Matrix der Repräsentation

der Ideen» (81) ist, also das, worin diese mehr oder weniger deutlich erscheinen. Er bildet
als dritte Gattung neben den Ideen und dem real Seienden den «Ermöglichungsgrund» (31) des

Werdens, wiewohl er weder durch die Wahrnehmung noch durch das Denken zu erfassen ist,
sondern nur durch die «Traumwahrnehmung», die als «Möglichkeitsvorstellung» (30) zu
verstehen ist.

Weiteres Thema der Arbeit neben dem Raum ist die von Piaton gegebene Definition der Zeit,
nach der diese «das in Zahlen fortschreitende äonische Abbild des im Einen verharrenden
Aeon» (37d) ist. Gloy versucht in einer eingehenden, allen Aspekten dieser Definition gerecht
werdenden Interpretation die Rolle der Zeit hinsichtlich des intelligiblen und des sinnlichen
Bereiches zu bestimmen, und zwar so, dass die Zeit - im Unterschied zum Raum - nicht als «Form
der Darstellung», sondern als «Form der Abbildung» erscheint. Aus dieser Überlegung wird
nicht nur ihre grundsätzliche Differenz zum Raum sichtbar, sondern gleichzeitig ihre «Vermittlerrolle»

zu dem Übersinnlichen und Sinnlichen.
Die Arbeit ist sehr sorgfältig und systematisch erstellt - dies zeigt sich besonders an der strengen

Gliederung des Inhaltes, an der fast vollständigen Erarbeitung der Literatur (vgl.
Literaturverzeichnis 97-105) wie auch an der Diskussion diverser Schwierigkeiten in der Erklärung
relevanter Theorien Piatons -, gelegentlich gewinnt man aber den Eindruck, dass Anleihen bei
Theorien neuzeitlicher Philosophie, insbesondere der Kantischen, gemacht wurden, so z. B.

bei der Bestimmung des Raumes. Rigo Söder (Freiburg i. Br.)

204



Jorge J. E. Gracia: Introduction to the Problem of Individuation in the Early Middle Ages.
Analytica. Philosophia Verlag, München/Wien 1984.

Das vorliegende Buch schliesst Lücken in der Philosophiegeschichtsschreibung: Für einmal
ist nicht das Universalienproblem von Abaelard bis Ockham Thema, sondern das dazu
komplementäre Problem des Individuums (particulare, singulare), das zu unrecht, wie auch dieses

Buch zeigt, im Schatten der Universalienthematik stand. Zudem diskutiert Gracia das Indivi-
duationsproblem im Frühmittelalter und widerlegt damit die Ansicht, dass es erst bei ausgearbeiteten

realistischen Standpunkten, etwa bei Thomas von Aquin oder bei Duns Scotus,
auftauche, wenn sich z. B. die Frage stellt, in welchem Sinne man vom Sein des Individuellen sprechen

könne, wenn doch das Sein in erster Linie dem Allgemeinen zugesprochen werden müsse.
Nach weitverbreiteter Ansicht verschwindet im 14. Jahrhundert dann das Individuationspro-
blem wieder gemäss der Devise, die Ockham sinngemäss so formuliert: Jedes ausserhalb der
Seele Seiende ist von sich selbst her Einzelnes. Man müsse daher, statt nach dem Grund der
Individuation, eher fragen, wie es möglich sei und worin es gründe, dass etwas allgemein ist
(Sentenzenkommentar I, d. 2, q. VI; Opera theologica II, S. 197). Dass das Problem damit nicht
einfach Anathema ist, zeigt z. B. in der Philosophie der Neuzeit Leibniz' Begriff der individuellen

Substanz und Kants Unterscheidung von Anschauung und Begriff. In etwas veränderter
Fragestellung ist das Problem, wie auch Gracia zeigt, auch im 20. Jh. präsent. Dass es sehr heftig

umstritten ist, etwa in der analytischen Philosophie, wird sofort deutlich, wenn man die
sechs Aspekte anführt, die nach Gracia für das Problem konstitutiv sind: Da sind einmal Intension

(Unteilbarkeit, Unterscheidbarkeit, Division, Identität, Imprädikabilität) und Extension
des Individuenbegriffs zu nennen. Bezüglich der Extension reichen die Thesen von «Alles
Seiende ist ein Individuum» bis hin zu «Kein Seiendes ist ein Individuum». Der dritte Aspekt hebt
auf den ontologischen Status der Individualität ab, also auf die Frage, ob in allen Naturen das
Individuum als solches etwas zur natura communis hinzufüge. Die weiteren drei Aspekte werden

durch die Fragen nach einem Individuationsprinzip, nach der Unterscheidbarkeit von
Individuen und nach den Eigennamen und deiktischen Ausdrücken festgelegt. Heute werden diese

Fragen naturgemäss in der Logik und in der analytischen Philosophie idealsprachlicher und
normalsprachlicher Richtung (z. B. Strawson: «Individuais») unter den Themen: Namenstheorie

(singulare Terme), Kennzeichnungstheorie, Identität und Modalität im Zusammenhang

mit dem Prinzip der logischen Identität und dem principium identitatis indiscernibilium,
verhandelt.

Gracia versteht sein vorliegendes Buch als historischen und systematischen Beitrag. So
beginnt er denn mit einem knapp 50seitigen systematischen Abriss des Problems, in dem er auch
den terminologischen Rahmen der darauf folgenden 200seitigen historischen Übersicht über
das Individuationsproblem im Frühmittelalter (von Porphyr bis zur Übersetzung der Araber)
absteckt, in welchem er bei jedem Autor die genannten sechs Aspekte unterscheidet und
behandelt.

Die historische Abhandlung, die immer als systematischer Diskussionsbeitrag verstanden
wird, beginnt mit Boethius, dessen Theorie der Individualität nicht nur über die Vetus Logica,
sondern auch über die Trinitätsproblematik (De trinitate) den mittelalterlichen Schulbetrieb
entscheidend geprägt hat. Gracia konstatiert denn auch eine «Standard theory of individuality»

(STI), die ihren Ursprung bei Boethius und naturgemäss Porphyr hat und mit geringfügigen

Variationen von Johannes Scotus Eriugena, Odo von Tours, Anselm von Aosta, Adelard
von Bath, Clarembald von Arras, Wilhelm von Champeaux, Thierry von Chartres, mit stärkeren

Abweichungen von Gilbertus Porretanus, dem subtilsten Individuationstheoretiker des

Frühmittelalters (S. 175) und Johannes von Salisbury vertreten und schliesslich von Abaelard
teilweise scharf kritisiert wird. Gracia nennt vier Charakteristiken von STI:
1. Individualität ist eine Art Differenz oder Distinktion.
2. Substanzen und nur Substanzen (keine Akzidenzen) sind individuell.

205



3. Das Individuationsproblem wird nicht genügend unterschieden vom Problem der indivi¬
duellen Unterscheidbarkeit.

4. Annahme einer akzidentellen oder Bündel-Theorie der Individuation.
Geht STI von der theologischen Exposition in Boethius' «De Trinitate» aus, so ist die Kritik
von STI durch Abaelard und teilweise durch Johannes von Salisbury auch an Boethius orientiert,

eher aber an dessen Porphyr- und Aristoteles-Kommentaren. Diese stützen sich auf den
logischen Begriff des Individuums als «impraedicabile de multis», kritisieren das akzidentelle
Individuationsprinzip und weiten Individualität auf alles Seiende, Substanzen und Akzidenzen,

aus.
Gracia formuliert abschliessend zur generellen Entwicklung zwei Resultate. Im Frühmittelalter

zeigte sich ein fortschreitendes Bewusstsein der Komplexität bezüglich des Problems der
Individualität. Zweitens lässt sich eine von Gracia als «nominalistisch» bezeichnete Tendenz
ausmachen, in der Individualität als mindestens so wichtig für die Beschreibung der Welt
angesehen wird wie Universalität (S. 275). Diese «general conclusions», die eher als trivial und überall

nachlesbar anmuten, machen beileibe nicht das Niveau und den Wert dieses Buches aus: Es
ist systematisch sehr anregend und betritt historisch vielfach Neuland. Man erfährt auch einiges

über die Begriffsgeschichte. So wird z. B. von Gilbertus Porretanus das Universale mit
einem im klassischen Latein sehr häufigen Adjektiv angesprochen: «dividuum». Hätte man diesen

Ausdruck beibehalten, so wäre der Konnex von Individuationsproblem und Dividuations-
problem immer einleuchtend und zum Beispiel die Platon-Aristoteles-Kontroverse immer auch
vom zugrundeliegenden Individuationsbegriff her, und nicht vorab vom Sein des Allgemeinen,
aufschliessbar gewesen. Peter Schulthess (Zürich)

Brenno Bernardi: Studio sul significato di «esse», «forma», «essentia» nel primo libro dello
Scriptum in libros Sententiarum di San Tommaso d'Aquino. Peter Lang, Berne 1984.

La thèse de B. Bernardi est une étude rigoureuse et complète du lexique de l'être que Thomas
d'Aquin utilise dans le premier livre de son commentaire des Sentences. Dans cette oeuvre, qui
se situe au début de la carrière de Thomas, on constate une présence constante de termes
comme «esse», «essentia», «ens», «forma» et «actus» et de certaines formules métaphysiques,
comme par exemple «forma facit esse in actu» ou «vivere viventibus est esse». La difficulté du
travail provient du fait que, dans les Sentences, le vocabulaire métaphysique se présente dans le
cadre figé de l'enseignement du commentateur. Dans le De Ente et Essentia et dans 1 eDePrinci-
piis naturae, Thomas proposera plus tard une clarification systématique des mots qu'il avait
utilisés pour dire l'être.

Pour Thomas, comme pour Aristote, l'être est dit de plusieurs manières. Un certain privilège
est accordé à l'être en tant que vrai, qui dépend de l'âme et de l'intellect créé. L'être est aussi
lhactus essentiae», car l'essence communique immédiatement l'être au sujet qui la possède, et
la «quidditas vel natura rei», c'est-à-dire ce qu'est la chose signifiée par la définition.

Le vocabulaire métaphysique de Thomas se transformera dans les oeuvres successives, mais,
comme le dit l'auteur dans sa conclusion, l'étude de l'évolution lexicale ne peut pas faire
abstraction de l'examen du cadre problématique dans lequel la pensée de Thomas s'est formée.

Curzio Chiesa (Genève)

Paulus Venetus: Logica Parva. Translation of the 1472 Edition with Introduction and Notes by
Alan R. Perreiah. The Catholic University of America Press Washington, D. C.; Analytica.
Philosophia Verlag, München/Wien 1984.

Der Augustiner Paulus Venetus, alias Paolo Nicoletto da Udine (c. 1369-1429), gilt als der
letzte grosse «moderne Logiker». Bochenski, der das Interesse an Paulus Venetus im 20. Jh.
weckte, rühmt seine «Logica magna» als «wahrscheinlich das grösste systematische formal-

206



logische Werk des Mittelalters» 1. Die sogenannte «Logica moderna» ist die Lehre von den

proprietates terminorum, die bei Petrus Hispanus und Wilhelm von Shyreswood lehrbuchmäs-
sig ausgebildet wurde und zurecht als über das Aristotelische Organon hinausgehende eigentliche

Errungenschaft der mittelalterlichen Logik gilt. Nach seiner Ausbildung in einem Oxforder

Konvent brachte Paulus Venetus neben einem säkular-averroistischen Aristotelismus diesen

in Oxford und Paris beheimateten «Terminismus» kurz vor 1400 (Rückkehr: 1393) nach
Italien, genauer nach Padua, wo er mehr als 25 Jahre lang lehrte. Den langsamen Verfall der
scholastischen Logik nach Paulus Venetus konnten weder seine Paduaner Schüler Paul von Pergola
(gest. 1451) und Cajetan von Thiene (1387-1465) aufhalten noch kurze Blütezeiten in Frankreich

(Montaigu und Paris) von etwa 1490 bis 1530 unter dem Hauptrepräsentanten Johannes

Maior (1469-1530), zu dessen Schülerschaft auch Johannes Calvin zählte, und in Spanien (Al-
cala und Salamanca) von 1530 an unter dem führenden Thomisten Dominicus Soto
(1494-1560) rückgängig machen.

Die humanistisch-rhetorische Logik der «Sprachdialektik», durch Agricola (1444-1485)
und Lorenzo Valla (1407-1457) mit grosser Polemik in Szene gesetzt und von Ludovico Vives
(1493-1540), Melanchthon (1497-1560) und schliesslich Petrus Ramus (1515-1572) verbreitet,
verketzerte diese mittelalterlichen Errungenschaften, was im Spott über den Titel zum
Ausdruck kommt, unter dem diese Traktate erschienen: Parva logicalia. Damit sind jeweils die
«Summulae logicales» des Petrus Hispanus gemeint, welche Schrift in unzähligen Auflagen
erschien und als insbesondere für Einführungskurse geeignetes Lehrbuch galt, oder dann einzelne

Traktate oder Themen daraus2. Deutet noch der «grösste Katholik des 16. Jh.», Johannes
Eck (1486-1543), das «parvus» in Absetzung von der sogenannten «Logica magna» (auch «Logica

maior») des Aristoteles, worunter das Organon und die Kommentare dazu verstanden
wurden 3, so kontaminiert dann 1520 Vives den Titel kurzerhand zu «prava logicalia» (schiefe
Logik)4. Auch Thomas Morus (1478-1535) lässt 1515 in einem Brief an Dorp keinen Zweifel
darüber aufkommen, dass Titel und Inhalt der «Parva logicalia» übereinstimmen: Sie hiessen

so, weil ihr Inhalt wenig Logik enthalte 5. Weshalb so wenig Logik enthalten sei, präzisiert
Melanchthon dann 1555 in seinen «Erotemata dialectices»: «Man hat der Aristotelischen Dialektik

eine wahrhafter grammatische als dialektische Doktrin hinzugefügt, die man <Parva
Logicalia) nennt, in der zügellos Regeln angehäuft werden und unentwirrbare und nutzlose
Labyrinthe erdichtet werden.»

6

Der vorliegende Text nun, die sogenannte «Parva Logica» des Paulus Venetus gehört zu dieser

Sorte Einführungsliteratur an der Wende vom 14. zum 15. Jh. In der Einleitung sagt Paulus
Venetus: «Ich stellte ein für die jungen Studenten nützliches Kompendium aus mehreren Traktaten

zusammen» (compendium utile construxi iuvenibus pluribus divisum tractatibus). Die

1 I. M. Bochenski, Formale Logik, 4. Aufl., Freiburg/München 1978, S. 185.
2 Manchmal aber auch Marsilius' von Inghens (1330-1396) «Textus dialectices». Vgl. dazu:

A. Seifert, Logik zwischen Scholastik und Humanismus, München 1978, S. 14, 105.
3 Zit. in Seifert, S. 105.
4 Seifert, S. 51.
5 «Caeterum liber ille parvorum Logicalium (quem ideo sie mihi appellatum puto, quod pa-

rum habeat logices)», in: Thomae Mori Opera Omnia Latina, Frankfurt und Leipzig 1689,

Nachdruck Frankfurt 1963, S. 287.
6 «Addita est Aristotelis Dialecticae, doctrina verius Grammatica quam Dialectica, quam

nominaverunt Parvalogicalia, in qua dum praeeepta immodicecumularunt, et labyrinthos
inextricabiles, sine aliqua utilitate finxerunt. .» (Erotemata Dialectices, in: Corpus Re-

formatorum XIII, S. 750).

207



Traktate behandeln: Noticia (Terminus, Propositio, Syllogismus), Suppositio, Illatio, Proba-
tio, Obligatio und Insolubilia. Der Titel «Parva Logica» stammt allerdings nicht vom
Inkunabeldruck (Venedig 1472) der keinen Titel hat. Im Werk selbst ist die Rede bloss von «Sumu-
lae» (S. 162, 190), was dann Perreiah einfach mit «small logic book» übersetzte, ohne dafür
Gründe zu nennen. Offenbar schien Perreiah dieser Name geeignet, weil Paulus Venetus daneben

noch eine «Logica magna» (Venedig 1499) verfasste, die zwar dieselben Themen, allerdings
weit ausführlicher und insbesondere mit Referat der zeitgenössischen Diskussionen behandelte,

so dass sie von Perreiah eine «Anthologie der Logik des 14. Jh.» (S. 13) genannt werden
konnte 8.

Perreiah ist in seinen einleitenden Essays (S. 1-117) zu den einzelnen Traktaten der «Logica
Parva» mit dem Problem von Melanchthon beschäftigt: In welchem Verhältnis stehen diese

acht Traktate zur Grammatik? Die mittelalterliche Logik ist für Perreiah keine moderne
formale Logik im Sinne eines Kodifikates aller möglichen Formen eines rationalen Diskurses, also
kein idealsprachliches, formalisiertes System, sondern eine Theorie der logischen Form. Die
Theorie der logischen Form ist für die Scholastiker nach Bochenski und Perreiah die Theorie
der Syncategoremata. Exemplarisch formuliert Johannes Buridan dieses mittelalterliche
Verständnis der logischen Form: «Insoweit hier von Form und Stoff die Rede ist, versteht man unter

dem Stoff der Aussage bzw. der Konsequenz die rein kategorematischen Termini, d. h. die
Subjekte und die Prädikate, unter Ausschliessung der synkategorematischen, welche zu ihnen
hinzugefügt sind, durch welche sie verbunden, verneint oder verteilt werden und ihnen eine
bestimmte Form der Supposition gegeben wird. Man sagt aber hier, dass zur Form alles übrige
gehört.»

9
So ist die Theorie der logischen Form keine idealsprachliche formale Logik,

sondern eine Theorie der Syncategoremata der natürlichen Sprache, hier des mittelalterlichen
Lateins.

Die Suppositionslehre, das Herzstück der «Logica moderna», ist dann in Perreiahs Interpretation

der «Logica Parva» keine formallogisch-semiotische Theorie (S. 34), also keine syntaktische

(Moody, Boehner, Bochenski), keine semantische (Perreiah 1971) und keine pragmatische

(Kneale, De Rijk) Theorie, sondern eine Theorie der logischen Form, insofern sie die logische

Form der Sätze, also z. B. des Synkategorema «est», in einer natürlichen Sprache offenbar
macht (S. 35, 45). Von daher lässt es sich auch begreifen, dass Perreiah mit keinem Wort auf die

7 Nachdruck im Olms-Verlag unter dem Titel: Paulus Venetus, Logica, Hildesheim/New
York 1970. Bochenski (loc. cit., Anm. 1, S. 560) betitelt die Ausgaben Mailand 1474 und
Venedig 1488: «Summulae seu Logicae Institutiones».

8 Die «Logica Magna» wird sukzessive ediert : 1971 gab Perreiah den «Tractatus de Supposi-
tionibus» heraus (mit Übersetzung, St. Bonaventure 1971) und 1976 folgten Marilyn
Mc Cord Adams und F. de Punta mit der Edition des 10. (De veritate et falsitate proposi-
tionis) und 11. (De significato propositionis) Traktats: Logica Magna of Paul of Venice,
Fase. 6.2, Oxford 1976. Obwohl schon 1970im Ms. fertiggestellt, wurde der «Tractatus de
Terminis» erst 1979 von Norman Kretzmann mit einer englischen Übersetzung herausgegeben:

Pauli Veneti Logica Magna. Prima Pars. Tractatus de Terminis. Edited with an
English Translation and Notes by N. Kretzmann. Published for the British Academy bv
the Oxford University Press, 1979. Vgl. zum Vergleich von «Logica Magna» und «Logica
Parva» im vorliegenden Buch den Appendix «Concordance Logica Parva - Logica Magna»

(S. 327-343).
9 Bochenski, loc. cit., S. 181 ; vgl. auch: Jean Buridans Logic. The Treatise on Supposition.

The Treatise on Consequences, ed. P. King, Dordrecht 1985, S. 194.

208



in der Literatur strittige Frage, ob Paulus Venetus ein Realist 10 oder ein Nominalist 11
sei,

eingeht. Die Suppositionslehre, insbesondere die Theorie der Suppositio simplex
12

(steht der
Term für eine res universalis oder für eine intentio animae?) gibt nämlich für die Frage nach
dem Sein von Universalien nur Aufschluss, wenn sie als semantische Theorie verstanden wird.
Von daher lässt es sich auch erklären, dass der Terminismus sowohl im Realismus als auch im
Nominalismus verbreitet war.

Dieses Verständnis der «Logica Parva» als Theorie der logischen Form der natürlichen Sprache

zeigt sich auch in der Consequentia-Lehre. Die consequentiae werden von der «nota ratio-
nis» (ergo, igitur) der lateinischen Sprache her definiert und die Regeln der Konsequenz formulieren

die logische Form dieser Synkategoremata. Die Konsequenzen sind nicht einfach Deduktionen

(kontextunabhängige rein formale Schlüsse), sondern umfassen auch materiale und
ungültige Schlüsse. Demzufolge sind auch die Regeln für die Konsequenzen nicht bloss formallogische

Umformungen (Metatheoreme in einem formalen System), als was sie seit Moody
13 oft

in modernen Untersuchungen der mittelalterlichen Konsequenzenlehre dargestellt werden,
sondern eben bloss nichtdeduzierbare Regeln des Übergangs von einem Antecedens zu einem
Consequens (igitur, ergo).

In Perreiahs origineller Interpretation der Theorie der Obligationes, dieses oft vernachlässigten

Traktates der Logica moderna, der auf die «Topik» des Aristoteles zurückgeht, erscheinen

die Obligationes als pädagogische Übungsgespräche und -argumente zur Bestimmung der
logischen Form von Sätzen (S. 83). Nach Perreiah sind Obligationen und deren Regeln in
Examensgesprächen in Logik angewendet worden, wo es an den Tag kommen sollte, ob die Studenten

die logische Form bestimmen können und ob sie die Verifikations- und Beweisarten (Reso-
lutio, Expositio, Officiatio und Descriptio) und Konsequenzregeln beherrschen.

Zur Textedition ist schliesslich zu bemerken, dass mir die stichprobenweise überprüfte
Übersetzung überzeugend erscheint. Wo Übersetzungsschwierigkeiten auftauchen, z. B. in der
Theorie der Konsequenzen (bonae, validae, usw.), ist jeweils der lateinische Ausdruck in Klammern

beigefügt. Übersetzungsgrundlage ist die Ausgabe Venedig 1472. Perreiah hat aber das

früheste Manuskript (1401) beigezogen und, wo nötig, die Manuskript-Ergänzungen im Text

angebracht. Die Berücksichtigung von weiteren 80 Manuskripten ergab, dass «the 1472 Edition
faithfully represents the manuscript tradition» (S. 12). Anmerkungen zum Text sind nur relativ
wenige gemacht. Verständlich ist, dass Perreiah die zeitgenössischen Quellen nicht nennt, da
der Stand der Forschung dies noch kaum zulässt (S. 16). Weniger verständlich ist mir jedoch,
dass Verweise au f Aristoteles in den Anmerkungen nicht genauer (etwa in der Bekker-Zählung)
gegeben werden als im Text von Paulus Venetus selbst. Bedauerlich erscheint weiter, dass der
lateinische Text, der zwar leicht greifbar, aber schwer lesbar ist (Inkunabeldruck), in einer so
umfassenden (120 Seiten Einführung, 200 Seiten Text, Appendix, Bibliographie, Register) und
zudem teuren Ausgabe nicht mitgedruckt wurde. Es wäre auch wünschenswert gewesen, wenn das

Buch eine Bibliographie der logischen Werke von Paulus Venetus enthielte. So findet man nicht
einmal die Edition des «Tractatus de Terminis» aus der «Logica Magna» von Kretzmann (zit.
Anm. 8) verzeichnet. Zudem spricht Perreiha S. 9 von vier logischen Werken des Paulus Venetus,

obwohl bereits andere im Reprint bei Olms (Hildesheim) erschienen sind und Kretzmann in
seiner Edition deren neun aufzählt (S. XV/XVI). Peter Schulthess (Zürich)

10 A. Seifert, loc. cit., S. 35.
11 G. Nuchelmans, Late-Scholastic and Humanist Theories of Proposition,

Amsterdam/Oxford/New York 1980, S. 7.

12 In der «Logica parva» ist, im Gegensatz zur «Logica magna», die Suppositio simplex nicht
erwähnt.

13 E. A. Moody, Truth and Consequence in Medieval Logic, Amsterdam 1953.

209



Studio Spinozana, vol. I (1985): Spinoza's Philosophy of Society. Walther & Walther Verlag,
Alling 1985.

Spinoza suscite un intérêt toujours plus grand chez les philosophes et les historiens de la
philosophie de toute la planète. Mais, il y a peu de temps encore, les études spinozistes se faisaient
dans plusieurs domaines assez cloisonnés: il y avait des traditions française, anglo-saxonne,
italienne, néerlandaise ou allemande d'interprétation de Spinoza, qui n'avaient que des
contacts limités entre elles. Les colloques organisés à l'occasion du 300ème anniversaire de la mort
de Spinoza, en 1977, puis du 350ème anniversaire de sa naissance, en 1982, ainsi que les publications

collectives qui s'en sont suivies, ont manifesté la richesse de ces diverses traditions et les

ont mises en contact. C'est pourquoi, à côté d'une revue telle que les Cahiers Spinoza, s'est

imposée la création d'une revue vraiment internationale consacrée au philosophe.
Les langues utilisées dans les Studia Spinoziana sont le français, l'anglais, l'allemand et l'italien.

Chacun des articles principaux est résumé dans l'une des autres langues que celle dans

laquelle il est écrit. Le volume s'organise selon la division générale suivante: thème central, articles

sur d'autres questions, documents de ou sur Spinoza, informations sur les activités spinozistes

dans le monde, et recensions d'ouvrages d'études spinozistes. La présentation générale
est claire, bien que, malheureusement, la typographie de ce premier numéro ne soit pas encore
parfaitement au point: on trouve de très nombreuses coquilles, qui sont probablement des

défauts de jeunesse et qu'on peut espérer voir disparaître dans les numéros suivants.
Le thème de ce premier volume, la philosophie de la société chez Spinoza, est traité par une

douzaine d'articles de spécialistes de Spinoza, qui abordent les différents aspects du sujet: les

questions de l'économie, du droit, des fondements de la société, des formes de gouvernement,
du rapport entre politique et religion, ou entre politique et éthique, ainsi que des formes du
discours philosophico-politique. L'intérêt n'est pas exclusivement historique, mais souvent lié aux
questions actuelles - l'article de D. J. Den Uyl, par exemple, confronte la doctrine de Spinoza à

celles de F. A. Hayek, de J. Buchanan, et de R. Axelrod. Si les langues et les références des

auteurs sont différentes, il est frappant de remarquer combien certains traits leur sont très
largement communs: non seulement on retrouve généralement la comparaison avec Machiavel, et

partout avec Hobbes (ce qui est assez naturel à propos de la philosophie politique de Spinoza),
mais il y a également un accord entier pour accentuer l'opposition de Spinoza à Hobbes, ainsi

que pour accuser les faiblesses de l'Anglais et mettre en relief l'avance de la pensée spinozienne
par rapport à celle de ses prédécesseurs. On cherche souvent à montrer que Spinoza en est venu
à abandonner la théorie du contrat social pour substituer aux analyses normatives de Hobbes
une étude plus positive de la formation des sociétés et des rapports qui s'y instaurent. Il faut se

réjouir du degré d'approfondissement de la pensée spinoziste qu'on trouve généralement dans

ces études, et qui révèle une théorie politique bien plus subtile et complexe que celle que voyait
chez Spinoza l'histoire philosophico-politique traditionnelle. Mais je crains qu'en restaurant le

portrait de Spinoza, on ne renforce simultanément les traits de la caricature de Hobbes - un
phénomène qui n'est peut-être pas destiné à se perpétuer longtemps toutefois, si, par bonheur,
le prochain 400éme anniversaire de la naissance de Hobbes a pour l'étude de son oeuvre le
même effet bénéfique que de semblables événements ont eu pour les recherches spinozistes.

Les parties dédiées aux informations et aux recensions prouvent abondamment l'utilité
d'une telle revue spinoziste internationale à ceux qui pourraient douter de l'importance
actuelle du philosophe: les colloques, conférences, représentations théâtrales et livres qui lui
sont consacrés sont nombreux, en Europe comme sur les autres continents. Relevons à ce propos

le soin apporté aux recensions, qui sont toutes l'oeuvre de chercheurs spinozistes, de telle

façon qu'elles peuvent constituer en élément sérieux du débat dans le domaine.
Gilbert Boss (Zürich)

210



Walter Kaufmann: Nietzsche: Philosoph - Psychologe - Antichrist. Aus dem Amerikanischen
übersetzt von Jörg Salaquarda. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1982.

Wieder ein neues Buch über Nietzsche in der gegenwärtigen Flut von Nietzsche-Büchern,
wird man meinen und das hier zu besprechende Buch jenem Bücherhaufen zuordnen, der nicht
nur durch die neue kritische Gesamtausgabe der Werke Nietzsches (hrsg. von Giorgio Colli und
Mazzino Montinari, 1967 ff.), sondern auch durch den aktuellen irrationalistischen Aufwind
kräftig gewachsen ist. Aber vorweg gesagt: Kaufmanns Buch gehört nicht zu jenen unzählbaren

Büchern der gegenwärtigen Nietzsche-Renaissance. Es sticht hervor als eines der wenigen
Standardwerke der Nietzsche-Forschung; ein Werk, das sich neben den anerkannten
Nietzsche-Interpretationen von Jaspers, Löwith, Heidegger und Müller-Lauter sehen lassen
kann. Diese herausgehobene Stellung bestätigt sich durch die seit 1950 immer wieder verbesserte

Neuauflage von Kaufmanns Buch, das nun, auf der Grundlage der 4. Auflage von 1974, in
einer ausgezeichneten Übersetzung von Jörg Salaquarda endlich auch in deutscher Sprache
erhältlich ist.

Kaufmanns Buch ist eines der wenigen, die durch Übersetzung gewinnen. Dies ist nicht nur
bedingt durch die vielen Zitate und Schlüsselbegriffe, die nun in Originalsprache aufgeführt
werden können, sondern auch durch die Zitierweise, die sich in der vorliegenden Übersetzung
auf die heute massgebende «Kritische Gesamtausgabe» von Nietzsches Werken abstützen
kann. (Kaufmann selbst hatte noch mit der «Musarion-Ausgabe» gearbeitet.) Dieser Zitierweise

kommt Kaufmanns Bestreben entgegen, bei den Zitaten jeweils den textlichen und zeitlichen
Zusammenhang anzugeben. Viele Werke der Nietzsche-Literatur können sich eine solche
Zitierweise nicht leisten, weil dadurch das eklektizistische Springen zwischen verschiedenen
zeitlichen und textlichen Zusammenhängen allzu deutlich zum Ausdruck käme. Es ist ein
angenehmes Charakteristikum von Kaufmanns Darstellung, dass er Nietzsches Gedanken in ihrer
Entwicklung zu erfassen versucht: «Scheinbar tieferreichende Widersprüche lassen sich auflösen,

wenn man einen grösseren Kontext berücksichtigt, nämlich Nietzsches Philosophie, seine

Entwicklung und seine wesentlichen Absichten» (S. 15). In der Betonung des Entwicklungszusammenhangs

von Nietzsches Gedanken gelingt es Kaufmann in überzeugender Weise, unverstellte

Zugänge zu komplexen Problembereichen wie z. B. Nietzsches «Machtphilosophie»
(S. 207 ff.) oder seine «Verwerfung des Christentums» (S. 393 ff.) zu erschliessen. Der gedankliche

Weg Nietzsches zu den schwerverständlichen, oft schrillen und überspitzten Formulierungen

wird von Kaufmann sorgfältig rekonstruiert und dem Leser in ihrer Genese zugänglich und
nachvollziehbar gemacht.

Dieser Betonung des Entwicklungszusammenhangs entsprechend ist auch Kaufmanns
Buch aufgebaut. In induktiver Weise führt Kaufmann den Leser von der «Nietzsche-Legende»
(Prolog) über den «Hintergrund» der Philosophie Nietzsches (Erster Teil) zur «Entwicklung
von Nietzsches Denken» (Zweiter Teil); «Nietzsches Philosophie der Macht» (Dritter Teil) ist
Kulminationspunkt dieses Weges, der mit einer «Synopse» über «Nietzsches Zurückweisung
Christi» und seine «Einstellung gegenüber Sokrates» (Vierter Teil) abgeschlossen wird. Der an
Nietzsche-Forschung interessierte Leser schätzt auch die angefügte Bibliographie, die aktualisierte

und kommentierte Hinweise auf die im Buch zum Teil sehr ausführlich rezensierte
Nietzsche-Literatur gibt. (In diesem Sinne ist das Buch tatsächlich - wie Kaufmann im Vorwort
notiert - «ein Leitfaden durch grosse Teile der Nietzsche-Literatur».) Auch das ausgezeichnete
Register bietet dem Leser unschätzbare Hilfe.

Bei einer so souveränen und überzeugenden Darstellung von Nietzsches Phijosophie muss
man sich unweigerlich fragen, weshalb es so lange gedauert hat, bis das schon 1950 in den
Vereinigten Staaten erschienene Buch ins Deutsche übersetzt worden ist. Nicht nur die späte
Übersetzung, auch die oft mangelhafte Rezeption von Kaufmanns Werk in der deutschen
Nietzsche-Forschung deutet auf eine im Vergleich zu anderen Standardwerken zu geringe Be-

211



achtung von Kaufmanns Interpretation im deutschen Sprachraum. Repräsentativ dafür ist der
Forschungsbericht «90 Jahre philosophische Nietzsche-Rezeption» (hrsg. von A. Guzzoni), in
dem Kaufmann fehlt. Ich meine, dass diese unangemessene Rezeption mit charakteristischen
inhaltlichen Aspekten von Kaufmanns Werk zusammenhängt. Für die Charakterisierung von
Kaufmanns Interpretation ist es deshalb lohnend, diesen Aspekten hier kurz nachzugehen. Es

sind im wesentlichen drei Grundzüge von Kaufmanns Werk, die in diesem Zusammenhang zu
erwähnen sind:

Zum einen möchte Kaufmanns Buch eine umfassende Darstellung von Nietzsches Denken
geben, die «sich ebenso an das allgemeine Publikum wie auch an die Fachwelt» richtet. Diese

allgemeine Ausrichtung könnte für viele Nietzsche-Forscher ein Grund sein, um diese Darstellung

nicht ganz ernst zu nehmen, wird doch häufig eine Ausrichtung auf das «allgemeine
Publikum» gleichgesetzt mit einer vereinfachenden Popularisierung, bei der die differenzierten
wissenschaftlichen Erkenntnisse auf eingängige und grobschlächtige Meinungen reduziert
werden. Bei Kaufmanns Buch trifft dies aber sicher nicht zu. Im Gegenteil: In der allgemeinen
Ausrichtung geht Kaufmann auf die gängigen Klischee-Vorstellungen über Nietzsche ein, die

von der etablierten Nietzsche-Forschung vielfach ignoriert werden, um durch deren Abbau
dem geneigten Leser einen genuinen Zugang zu subtilen Gedankengängen Nietzsches zu
ermöglichen.

Ein anderer charakteristischer Aspekt von Kaufmanns Nietzsche-Interpretation könnte
ebenso als Erklärung für die mangelnde Rezeption im deutschen Sprachraum aufgeführt
werden: Kaufmanns Argumentationsweise hat auf weite Strecken einen apologetischen Grundzug.

Man merkt es auch noch in der neuesten Auflage von 1974, dass Kaufmann sein
Nietzsche-Buch für eine nichtdeutsche, vor allem für eine amerikanische Leserschaft, und
zwar für eine spezifische Nachkriegs-Leserschaft geschrieben hat, die Nietzsche als Präfaschisten

sieht. Kaufmann versucht Nietzsche immer wieder gegen das «Vorurteil» zu verteidigen,
dass er der Staatsphilosoph der Nationalsozialisten war, dessen «Übermensch»-Ideologie den
deutschen Wehrmachtsoldaten in seinem Kampfwillen bestimmt habe («Zarathustra im
Tornister»), Für diese apologetische Auseinandersetzung mit den im nationalsozialistischen
Deutschtum missbrauchten Vorstellungen wie z. B. «Übermensch» (S. 359 ff.), «blonde
Bestie» (S. 262 ff.) oder «Herrenrasse» (S. 331 ff.) braucht Kaufmann viel Raum. Es verwundert
nicht, dass die deutsche Nietzsche-Forschung in ihrer aufgeschobenen (oder verdrängten?)
Vergangenheitsbewältigung diese «Vorurteile» nicht ernst nehmen wollte. Die neue Übersetzung

von Kaufmann böte hier Gelegenheit, die notwendige Erforschung der Entstehung dieser
«Vorurteile» und deren Verbindungen zum Werk Nietzsches grössere Aufmerksamkeit zukommen

zu lassen. Dies erscheint um so dringlicher, als Nietzsche heute wieder vermehrt als
Verkünder einer «neuen Mythologie» angepriesen wird. Auch in dieser Hinsicht könnte
Kaufmann aufschlussreich sein, der nicht müde wird, gegen das irrationalistische «Romantiker»-
Bild von Nietzsche anzugehen (vgl. S. 144 ff. und S. 444 ff.) und statt dessen Nietzsches Affinität

zur Aufklärungstradition (zu Lessing S. 159 ff. und Heine S. 438 ff.) aufzuzeigen.
Schliesslich sei noch ein charakteristischer dritter Aspekt von Kaufmanns Interpretation

herausgehoben, welche die deutsche Rezeption bis anhin möglicherweise behinderte. Wie
schon der Titel ankündigt, versteht Kaufmann Nietzsche auch als Psychologen. Dieser
psychologische Ansatz kommt vor allem in Kaufmanns Deutung von Nietzsches Philosophie der
Macht zum Ausdruck (S. 245 ff.). Kaufmann interpretiert Nietzsches «Wille zur Macht»
individualistisch als Wille zur «Überwindung», vor allem als «Selbstüberwindung»: «Nietzsche
versteht den Willen zur Macht als Willen zur Selbstüberwindung» (S. 233). In diesem
Zusammenhang kann Kaufmann mit seinem Schlüsselbegriff «Sublimierung» wichtige Aspekte von
Nietzsches Machtphilosophie erschliessen. Der «Wille zur Macht» wird in dieser Perspektive
als Wille zur «Überwindung» und «Vergeistigung» der (eigenen) Triebe begriffen; Ziel dieser

212



«Sublimierung» sei die «Selbstvervollkommnung» (S. 480) des einzelnen Menschen. In einem
interessanten Vergleich mit Hegels «aufheben» (S. 274 ff.) bewahrt sich Kaufmann eine
philosophische Dimension bei seiner «Sublimierungs»-Deutung, die Betonung aber, dass es bei
Nietzsche - im Unterschied zu Hegel - «mehr um das Individuum und um dessen
Selbstverwirklichung» (S. 282) gehe, zeigt seine vorwiegend psychologisch-individualistische Ausrichtung,

die einer philosophischen Rezeption gewisse Schwierigkeiten bieten könnte. Hier setzt in
der Tat eine ernst zu nehmende Kritik an Kaufmann ein, die ihm vorwirft, die politisch-soziale
Dimension von Nietzsches «Wille zur Macht» in unzulässiger Weise auszuklammern (vgl. dazu
etwa Walter H. Sokel: «Political uses and abuses of Nietzsche in Walter Kaufmann's image of
Nietzsche», in: Nietzsche-Studien Bd. 12, S. 436 ff.).

In der historischen Distanz von rund 30 Jahren seit der ersten Auflage lässt sich mit
Bestimmtheit sagen, dass Kaufmanns Nietzsche-Interpretation auch für eine grössere deutsche
Leserschaft als Standardwerk der Nietzsche-Literatur angesehen werden kann. Auch wenn
Kaufmann in seiner apologetischen Tendenz vielleicht manchmal zu weit geht und zu Verharmlosungen

neigt, so wenn er z. B. Nietzsches Wort «Krieg» bloss als «Wettstreit» oder «Macht»
als «Selbstvervollkommnung» verstanden wissen will (vgl. S. 480), so muss man doch dem
Versuch Kaufmanns, den rationalen und humanistischen Nietzsche in den Vordergrund zu stellen,
eine starke Rezeption wünschen. Gerade im gegenwärtigen «Diskurs der Postmoderne», in
dem Nietzsche als «Drehscheibe» auftritt zwischen Rationalität und Irrationalität, könnte
Kaufmann ein gewichtiges Wort mitreden. Walter Joos (Zürich)

Philosophie des 20. Jahrhunderts /
Philosophie au 20e siècle

Theodor Lessing: Ich warf eine Flaschenpost ins Eismeer der Geschichte. Essays und Feuilletons,

hrsg. und eingeleitet von Rainer Marwedel, Sammlung Luchterhand, Neuwied 1986.

«Ein politisches Trauma.» Mit dieser Feststellung begründete der Literaturwissenschafter
Hans Mayer bereits 1971 das grosse Schweigen um den Namen Theodor Lessing. In der
Zwischenzeit hat es nun aber immer wieder und vermehrt Bemühungen um eine Wiederentdeckung

gegeben. Erwähnt seien die Nachdrucke von «Die verfluchte Kultur. Gedanken über
den Gegensatz von Leben und Geist» (1921), «Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen»
(1919), «Der Jüdische Selbsthass» (1930) und «Nietzsche» (1925) durch den Kleinverlag
Matthes& Seitz in den Jahren 1981, 1983, 1984 und 1985. Am heftigsten nun kritisiert Rainer

Marwedel, der Herausgeber der vorliegenden erstmals nachgedruckten 78 (nicht 65) Texte aus
der Zeit von 1923-1933, d. h. den letzten zehn Lebensjahren Lessings, diese Taktik des

Totschweigens: «Dass über fünfzig Jahre nach Theodor Lessings Ermordung durch NS-
Verbrecher in seiner Heimatstadt niemand sich für die Wiedergutmachung begangener Schuld
zuständig fühlt, obwohl man aufgrund erdrückender Dokumente inzwischen zugegeben hat,
dass Lessings Tod erst durch die 1925/26 in Hannover gegen ihn angefachte Hetzkampagne
möglich gemacht wurde, ist ein Skandal, der durch diese Notedition einiger wichtiger Texte

nicht beigelegt sein kann.» In eben dieser Vorbemerkung teilt Marwedel mit, dass ihm für diese

455 Seiten umfassende Edition keinerlei öffentliche finanzielle Unterstützung zuteil geworden,
diese vielmehr durch Gelder seiner Eltern zustande gekommen ist. Gemäss Verlagsprogramm
1986 studierte Rainer Marwedel Politik und Literaturwissenschaften in Hannover; er arbeitet
an einer Biographie über Lessing, die im Frühjahr 1987 als Dissertation im selben Verlag er-

213



scheinen soll. Zu bewundern ist denn auch die Tatsache, dass überhaupt angesichts der desolaten

Forschungslage einerseits und der dieser korrelierenden philosophiepolitischen
Unterdrückungspolitik andererseits 374 Seiten kleine Schriften von Th. Lessing wieder greifbar
sind. Dieses fraglos vorrangige Dass-überhaupt wird allerdings im Hinblick auf eine adäquate
philosophische Rezeption durch das Wie der Interpretation der Philosophie Lessings, wie sie in
der mit 166 Anmerkungen versehenen Einleitung (S. 9-51) gegeben wird, vom wissenschaftlichen

Standpunkt aus relativiert.
Doch zuvor: Wer war Theodor Lessing? Nach seinem Selbstverständnis: Jude, Deutscher,

Sozialist. Nach eigenen Erfahrungen in philosophischen Kreisen ist diese Frage leider immer
noch nötig. Generell entspricht dem Fehlen einer wissenschaftlichen Aufarbeitung von Leben
und Werk Lessings eine bis ans Groteske grenzende Verkennung: eine listige Wiederholung des

schon zu seinen Lebzeiten sich abspielenden Prozesses. Lessing ist am 8. Februar 1872 in
Hannover geboren worden und stammt aus dem deutschjüdischen assimilierten Grossbürgertum.
Unerwünscht, ungeliebt, jüdisch wächst er in einer verantwortungslos-verlotterten Arztfamilie

auf. Aus dieser nach Hans Mayer zeittypischen und von Lessing als «Wüste» bezeichneten
Kindheit brechen früh die leidenschaftlichen Blumen der Dichtung und Philosophie auf. 1894
erscheint u. a. der zweibändige Roman «Komödie». Nach eigenen Angaben gehen die ersten
philosophischen Entwürfe zu einem vierbändigen systematischen Hauptwerk mit dem Titel
«Philosophie der Not» auf das Jahr 1895 zurück. Beide Produktionen entstehen während seiner

ersten Studienjahre als Mediziner (WS 1893 in Bonn bzw. WS 1894 in München), in denen

er zugleich Logik und Mathematik studiert: Die fünf Definitionen der mathematischen Funktion

von David Hilbert sind ihm ebenso vertraut wie die Entdeckungen der grossen
Naturwissenschafter seiner Zeit, denen er 1903 vorwirft, «typisch unmathematische Köpfe» zu sein.
Sein Vorbild ist in dieser Hinsicht Leibniz. Erwähnt seien noch die psychologischen Studien bei
Theodor Lipps, die er aber zugunsten der Philosophie nicht abschloss. Er besteht am 19. Juli
1899 in Erlangen das Doktorexamen in Philosophie mit einer Dissertation über «African Spir's
Erkenntnislehre». Entgegen allen bisherigen Behauptungen hat Lessing den frühen
Systementwurf realisiert, wenn auch nicht in Form einer traditionellen Trias. Dazu fehlte ihm erstens
die ökonomische Basis: Er blieb von Ende 1907 bis zu seiner Entlassung aus dem Amte im Juni
1926 Privatdozent für Philosophie an der Technischen Hochschule in Hannover. Der Titel
eines a. o. Professors ist ihm wohl später zuerkannt worden, doch blieb seine Lehrtätigkeit unbezahlt.

Dieser elementar wichtige Umstand erklärt denn auch seine rastlose weitgefächerte
publizistische Tätigkeit. «hundert und aber(sic!)hundert Buchkritiken und Theaterkritiken

hundert und aberhundert Geschichten, Plaudereien, Feuilletons». Zweitens gewährten
ihm Privat- und Zeitgeschehen keine Ruhe. Genannt seien nur der Bruch mit seiner Frau und
Ludwig Klages von 1904, der Erste Weltkrieg, in welchem er in seiner Profession als Arzt tätig
war und die Jahre der Weimarer Republik (1918-1933), während derer er mit der ihm eigenen
prognostischen Präzision unerschrocken gegen den nahenden nationalen Wahnsinn
ankämpft. Wo immer er lebte, focht er mit seinen scharfen Waffen des Geistes gegen jede Form
von Ungerechtigkeit, Dummheit und Verlogenheit. Seine sozialen Aktivitäten und sein Eintreten,

etwa für die Gleichstellung der Frauen, können gar nicht erwähnt werden. Er provoziert
einen Skandal nach dem andern und avanciert zum «bestgehassten Intellektuellen» der Weimarer

Republik. Oskar Panizza 1895, Samuel Lublinski und im Anschluss daran Thomas Mann
1910, Fritz Haarmann 1924 sind nur ein paar Stichworte. Am 25. April 1925 veröffentlicht er
einen Artikel im «Prager Tagblatt», in dem er hellsichtig vor der Wahl Hindenburgs zum
Reichspräsidenten warnt. Dieser hat das Mass voll gemacht. «Man kann sagen: (Besser ein Zero als
ein Nero>. Leider zeigt die Geschichte, dass hinter einem Zero immer ein künftiger Nero
verborgen steht.» Im Juni 1926 wird «der Schmachfleck auf dem Ehrenschild der Technischen
Hochschule», «der Schmutzfleck im Lehrkörper» nach einer skandalösen Hetze seines Amtes

214



enthoben. Die venia legendi, die ihm dieselbe Hochschule aufgrund seiner Probevorlesung
«Wissenschaft als Kraftökonomie» vom Oktober 1907 verliehen hat, darf er knapp behalten.
Im üblen Pamphlet von Julius Streicher «Juden sehen Dich an» (NS-Druck und Verlag, Berlin
o. J.) wird auch direkt zum Mord an Lessing aufgerufen. Begründung: «.. hetzte gegen das
Deutschtum. Schrieb u. a. eine lügenhafte Schändung Schopenhauers, Wagners und Nietzsches.

Wurde auf Druck der deutschen Jugend entfernt, worauf ihm das sozialdemokratische
Kultusministerium einen <Studienauftrag> gab. Lügner und Hetzer im Hintergrund.»
Gemeint ist das 482 Seiten umfassende philosophische Werk «Schopenhauer Wagner Nietzsche.

Einführung in moderne deutsche Philosophie» von 1906. Im April 1933 flieht er ins Exil, ins
tschechische Marienbad, wo er am 30. August kurz vor Mitternacht «legal» durch Schüsse
durch das Fenster in seinem Studierzimmer ermordet wird. Er stirbt an den auf ihn abgefeuerten

Kopfschüssen vor ein Uhr des 31. August. Auf sein Leben bzw. seinen Tod hatte Hermann
Göring eine Prämie von 80 000 Reichsmark ausgesetzt. Die Täterschaft ist bis heute nicht
aufgeklärt worden. Der physischen Liquidierung war die geistige vorausgegangen. Seine Bücher
wurden verbrannt. Nach eigenen Angaben schrieb er deren 30, das Deutsche Literaturarchiv in
Marbach verzeichnet 24.

An dieser wahrhaft das «politische Trauma» bestätigenden Nichtexistenz einer philosophischen

Rezeption zeigen sich denn auch die Grenzen der in der Einleitung versuchten Interpretation.

Die Auswahl der Texte, meist aus dem wichtigsten Publikationsorgan Lessings, dem «Prager

Tagblatt», kennzeichnet Marwedel eindeutig als «philosophische Publizistik» (S. 430)
politischen, satirischen, sozialphysiognomischen und autobiographischen Inhalts. Diese wird dem
Titel des ganzen Buches «Ich warf eine Flaschenpost ins Eismeer der Geschichte», einer von
Lessing häufig und variiert verwendeten Metapher, subsumiert: eine verwirrende
Verstrickung! Diese Metapher gilt «als ein Notsymbol philosophischer Kommunikation» (S. 10).

Selbstverständlich illustriert sie Lessings Aussenseitertum und insbesondere seine akademische

Unzeitgemässheit. Sie ist ihm aber zugleich Ausdruck der Hoffnung auf eine spätere
Rezeption «.. hoffend auf glücklichen Zufall, der eines Lebens Erntesaat an gesegnete Küste
rettet» (1914). Es stellt sich eine doppelte methodisch-hermeneutische Aufgabe: Erstens muss
die Metapher den gemeinten Sinn durchsichtig machen, und zweitens müssen die vorliegenden
philosophischen Schriften in ihrer Spezifität als solche zur Darstellung gebracht werden. Die
erste Aufgabe wird dadurch gelöst, dass der Zentralbegriff der Not als tertium comparationis
eingesetzt wird. Dadurch wird die Metapher überanstrengt, indem sie zum Erklärungsmodell
der ganzen schwierigen Philosophie Lessings umfunktionalisiert wird. Was die Modalität der
Notwendigkeit im philosophischen oder gar im systemimmanenten Sinne Lessings bedeuten
könnte, wird gar nicht erst reflektiert. So heisst es u. a. etwa: «Eine erfahrungsorientierte
Philosophie der Not muss zur <SoziaIwissenschaft und Ethik> (Anm. 52) fortgebildet werden.
Das Bewusstsein von der gesellschaftlich bedingten Not zwingt zur Notwendigkeit einer Wende,

zur Not-Wende, und das gelingt nur in der reflektierten und organisierten Praxis politischer
Machtkämpfe (Anm. 53)» (S. 21). «Wende der Not» kann man auch schon bei Nietzsche nachlesen

(1883), « <Not-wendigkeit>. Das heisst: bestimmt, eine Not zu wenden!», bei Lessing
erstmals 1912.

Damit komme ich zum zweiten Punkt meiner Kritik: dem Aufweisen der spezifisch
philosophischen Leistung. Kann die defiziente Darstellung im allgemeinen der desolaten Forschungslage

angelastet werden, so im besonderen aber vielleicht nicht mehr die Methode, mit welcher
ein Philosophiekonzept re-konstruiert wird. Gemeint ist die Art und Weise des Zitierens. Nach
einer genauen Prüfung der die Einleitung konstituierenden 166 Anmerkungen vermag mich
das Verfahren nicht zu überzeugen. Das Zitieren erfolgt ohne Rücksicht auf Produktions- und
Rezeptionsbedingungen. Chronologische Abfolge wie das häufige vertiefte Überarbeiten
früherer Konzeptionen, worauf Lessing in Fussnoten auch immer wieder verweist, werden nicht

215



berücksichtigt. So stammt obige Anmerkung 52 aus dem Jahre 1906, Anmerkung 53 datiert
von 1930. Gattungsunterschiede (Dichtung, Satiren, Novellen, Rezensionen, Berichterstattung,

Autobiographie) werden ebenso egalisiert wie Unterschiede der Wissenschaftsdisziplinen

(Medizin, Mathematik, Naturwissenschaft, Geisteswissenschaft). Genannt werden müss-
ten auch die in mehrfachen und zum Teil unterschiedlichen Auflagen und/oder mit verschiedenen

Untertiteln versehenen Werke. Vom Erstdruck von «Europa und Asien» von 1918 (131 S.)

bis zur fünften «völlig neu gearbeitete(n) Auflage» von 1930 (358 S.) mit dem Untertitel
«Untergang der Erde am Geist» ist es ein langer Erkenntnisprozess. Marwedel zitiert durchgängig
nur aus der 5. Auflage von 1930, ohne Angabe des Untertitels (vgl. Anm. 62, 102, 113, 141).

Anmerkung 88 bringt ein Zitat aus dem Vorwort zur 4. Auflage von 1924, welche die 5. Auflage
von 1930 im Anhang enthält! Der volle Titel der 2. Auflage von 1923 (439 S.) z. B. lautet: «Europa

und Asien oder Der Mensch und das Wandellose». Dagegen wird abwechslungsweise aus
dem Erstdruck von «Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen» von 1919 (299 S.) bzw. aus der
vierten «völlig umgearbeitete(n)» Auflage mit dem Titel «Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen

oder die Geburt der Geschichte aus dem Mythos» von 1927 (342 S.) (vgl. Anm. 45, 46)
zitiert. Anmerkung 102, 103, 141 sind beispielsweise nicht verifizierbar. - So schafft Marwedel
sich eine Lessing-Collage nach seinem Bild.

R. Marwedel ist für die Herausgabe dieser Texte zu danken. Dringend erforderlich aber
bleibt eine wissenschaftlichen Ansprüchen genügende vollständige Edition der philosophischen

Werke von Theodor Lessing, der völlig unabhängig von der damaligen Philosophie
bereits 1914 eine mathematisch-physikalisch fundierte Existentialphilosophie entwickelt hat.

Da aus diesen späten Texten die systematische Gewordenheit der Philosophie Lessings

spricht, bleibt dem Leser letztlich deren Eigentlichkeit verborgen. Er wird vieles nicht
nachdenken, sondern bloss darüber staunen können. Maja 1. Siegrist (Basel)

Karl Jaspers: Philosophie. Orientation dans le monde, éclairement de l'existence, métaphysique.

Traduction de Jeanne Hersch, avec collab. de Irène Kruse et Jeanne Etoré. Springer-
Verlag, Paris, Berlin, Heidelberg, New York, Tokyo 1986.

La traduction de la Philosophie (3 vol: Weltorientierung, Existenzerhellung, Metaphysik),
l'oeuvre fondamentale de Karl Jaspers parue en 1932, restera certainement précieuse pour le
lecteur français, aussi bien qu'elle constitue un monument de fidélité à son auteur. 11 faut avant
tout remercier Jeanne Hersch d'avoir su affronter une tâche aussi redoutable.

Certes, depuis un bon demi-siècle, que la pensée de Jaspers a franchi le Rhin, la traductrice
d'abord - dans son Illusion philosophique (1936) -, puis Paul Ricoeur et Mikel Dufrenne, Jean

Wahl, Xavier Tilliette, pour n'en nommer que quelques-uns, ont rendu cette philosophie familière

en pays de langue française. Mais les traductions étaient consacrées - outre celle de la

Psychopathologie générale - surtout à des écrits traitant de philosophes et d'artistes, à des
problèmes tels que l'histoire, à des débats d'actualité et de politique. L'ampleur des deux grandes
oeuvres, la Philosophie et Von der Wahrheit)celle-ci d'ailleurs inachevée) intimidait. Seules les

traductions de trois ouvrages assez brefs, la Foi philosophique, l'Introduction à la méthode
philosophique et surtout VIntroduction à la philosophie présentaient la pensée proprement
philosophique du maître de Heidelberg et de Bâle.

En traduisant elle-même ce dernier ouvrage (entre plusieurs autres), ainsi que, dans les

Grands philosophes, l'importante étude réservée à Kant, puis, dans son Karl Jaspers, un choix
particulièrement pertinent de soixante extraits des oeuvres, Jeanne Hersch avait déjà largement

contribué à la connaissance directe de l'oeuvre de Jaspers. Mais maintenant c'est la
Philosophie elle-même qui est rendue accessible en français.

216



On pourra donc désormais recueillir cette pensée en ce qu'elle a de plus authentique et la
discuter sur la base d'un ouvrage qui en présente l'ensemble achevé. Il suffit de rappeler quelques-
uns des points qui ont été le plus souvent évoqués: d'abord, U<éclairement de l'existence»

comme «existence possible» dans son authenticité, son individualité, son historicité et dans

son rapport à la «transcendance»; mais aussi ces «situations-limites» où l'existence rencontre
dans «l'échec» les signes du sens de sa condition et de sa liberté; ou encore les problèmes de la

communauté, de la rencontre d'autrui et de la «communication». On comprendra aussi de plus
près, en lisant la «Métaphysique», la notion de «chiffre», ce langage de la transcendance qui ne
s'adresse qu'à la seule «existence possible». Peut-être pensera-t-on - par exemple - en lisant ces

pages combien l'on pourrait encore développer, dans la poétique et la musique et, en général,
dans toute la problématique de ^interprétation» (Deutung), les possibilités ouvertes par la
différence entre «chiffre» et symbole.

Mais ce n'est pas ici le lieu de refaire l'exposé, l'éloge ou la discussion de cette pensée.
D'autant que, on le sait, ce n'est pas une doctrine que Jaspers a voulu établir et enseigner, mais
bien une manière de philosopher dans l'existence authentique, dont il a voulu montrer moins
l'exemple ou le modèle que l'approche, le sens et la portée. Pour apprendre à suivre - peut-être
à accompagner - le mouvement de ce «philosopher», le lecteur trouvera, au début du volume,
une note fort utile sur la traduction d'une trentaine d'expressions particulièrement difficiles à

rendre en français et sur le sens dans lequel Jaspers en use. Un ample index alphabétique-
systématique des termes français (établi par Marc Hänggi) sera aussi, à divers stades de la
lecture, un auxiliaire précieux.

La traductrice, attachée à rendre intacte une grande oeuvre qui se suffit, s'est abstenue, dans

sa note liminaire, de toute «présentation», mais l'on pourra aussi bien recourir à son Karl
Jaspers (L'Age d'Homme, Lausanne 1978) qui sera, par sa simplicité et sa pénétration, la meilleure
des introductions. Enfin, la lecture de cette Philosophie fera comprendre encore que la traduction

elle-même peut être un acte du «philosopher» qui mieux que tout commentaire engage
dans une réflexion vivante. Daniel Christoff (Lausanne)

Elisabeth Young-Bruehl: Hannah Arendt. Leben und Werk. S. Fischer Verlag, Frankfurt/M.
1986.

Der Fischer-Verlag hat gut daran getan, die umfassende und detaillierte Hannah-Arendt-
Biographie aus dem Amerikanischen ins Deutsche übersetzen zu lassen. Man hat den
Eindruck, dass alles, was über das Leben dieser ausserordentlichen Frau mitteilenswert ist, in dem
vorliegenden Buch steht. Das ist natürlich nur ein Eindruck, schliesslich ist die Wirklichkeit
immer reicher als deren Darstellung. Und es gibt auch noch viele unveröffentlichte Briefe -
insbesondere die Korrespondenz mit Heidegger -, die sicher neues Licht auf die Person Hannah
Arendt werfen werden.

Die Verfasserin ist zu Recht immer wieder auf Hannah Arendts Freundschaften und
Bekanntschaften eingegangen, denn im Leben und Schaffen dieser Frau spielen die menschlichen
Begegnungen (mit zumeist bedeutenden Persönlichkeiten) eine grosse Rolle. Man ist gleichzeitig

erstaunt, wie es Hannah Arendt - vor allem in der amerikanischen Zeit - gelungen ist,
immer wieder freie Stunden für andere zu finden. Hierbei denke ich nicht nur an die geselligen
Treffen, intellektuellen Gespräche und öffentlichen Auftritte, sondern auch an die vielen
Unterstützungen für andere. Wir wissen, wie sehr sie sich um die Übersetzung der Werke von
Jaspers ins Amerikanische bemüht hat, worüber die Verfasserin übrigens wenig berichtet, wie sie

mit Brochs Werk und mit seinem Nachlass beschäftigt war, dass sie im allgemeinen alles las,

was ihre neuen Freunde geschrieben hatten. Sie brauchte wahrscheinlich diese vielen menschlichen

Kontakte, um ihrem Leben einen unmittelbaren Sinn zu verleihen.

217



Wir erfahren auch vieles über Hannah Arendts Lieben, wobei endlich einmal ihr Verhältnis
mit Heidegger klar aufgedeckt wird. Bis zu dem Erscheinen dieses Buches (1982 in der
Originalfassung) war man immer auf Vermutungen angewiesen, die oft an Klatsch grenzten. Man
wusste auch bis dahin nicht, wieviel Hannah Arendt für Heidegger bedeutet hatte, und ob
Jaspers von dieser Liebe Kenntnis hatte. Ich finde es sehr erfreulich, dass die Verfasserin keinerlei
Prüderie an den Tag legt. Das betrifft nicht nur Hannah Arendt, sondern auch andere
Persönlichkeiten, wie etwa Paul Tillich. Sogar die Ehekrise bei den Blüchers wird erwähnt. Allerdings
will die Verfasserin Blüchers Worte, mit denen er seine spätere Beziehung zu Hannah Arendt
charakterisierte, nicht biographisch kommentieren, was man ihr nicht verdenken kann.
Blücher umschrieb vor seinen Studenten die Liebe als ein «Anerkennen des ganzen Menschen von
innen her» und die Freundschaft als ein «Anerkennen der ganzen Persönlichkeit von innen
her». Für seine Beziehung zu Hannah Arendt fand er, wie die Verfasserin berichtet, die Formel:
«Freundschaft bedeutet Liebe ohne eras. Der eras ist überwunden. Er war am Anfang da, aber
er ist überwunden worden und spielt keine Rolle mehr. Was jetzt zählt, ist die wechselseitige
Einsicht zweier Persönlichkeiten, die einander als solche anerkennen, die letzten Endes zueinander

sagen können, <lch garantiere dir die Entwicklung deiner Persönlichkeit, und du garantierst

mir die Entwicklung der meinen) » (S. 591). Man ist geneigt, diese Vorstellung als eine

Utopie abzutun, aber vielleicht fanden sich hier zwei Menschen zusammen, die sie zu realisieren

vermochten. Damit hätten sie ein wahres Menschsein manifestiert.
Die Verfasserin hatte das vorliegende Buch an amerikanische Leser gerichtet, was man daran

merkt, dass sie die Lebensläufe von bedeutenden Deutschen, die auf Hannah Arendts
Entwicklung einen Einfluss hatten, sehr genau beschreibt, während sie bei den Amerikanern, die
Hannah Arendt kennenlernte, voraussetzt, dass wir wissen, wer sie waren. Da ich kein Liebhaber

von allzu vielen Informationen, die man auch in Nachschlagewerken finden kann, bin,
bedauere ich nur, dass der Verleger bzw. Übersetzer Hans Günter Holl keine Kürzungen in den

Abschnitten, die Hannah Arendts Leben in Deutschland betreffen, vorgenommen hat. Gleichzeitig

kann ich mir deutsche Leser vorstellen, die sich für Hannah Arendts amerikanische Zeit
Ergänzungen gewünscht hätten.

Wenn man will, kann man alle Schriften Hannah Arendts autobiographisch erklären. Die
Verfasserin scheint sich dieser Möglichkeit bewusst zu sein, aber sie hat davon nicht übermässig

Gebrauch gemacht. Ihre diesbezügliche Zurückhaltung muss man billigen, denn man
begreift Hannah Arendts Bücher und Aufsätze keineswegs besser, wenn man den biographischen
Anlass dazu in Betracht zieht. Das Gleiche betrifft auch die aktuellen historischen Anlässe.
Das Wissen um sie erschwert manchmal die Erkenntnis bestimmter Ideen, die Arendt zu
entwickeln suchte. Man kann dies bei der Rezeption des Eichmannbuches beobachten, das ja aus
einem aktuellen Ereignis heraus geschrieben ist. Die ersten Leser waren keineswegs die besten,
wie man aus den damaligen Debatten ersieht, die die Verfasserin kurz referiert. Sie versucht
sogar Partei zu ergreifen, Hannah Arendt in Schutz zu nehmen. Und so wie Arendts Opponenten
geht auch sie kaum auf die Frage ein, wie man in einem totalitären System Widerstand leisten
kann. Dies ist eine grundlegende Frage, die im Eichmannbuch immer wieder durchschimmert,
und nur von hier aus ist zu verstehen, warum Arendt so prinzipiell, mitleidslos die Haltung und
Handlungen der Judenräte angriff. Es ging ihr darum, zu zeigen, dass man gegen bürokratische

Massnahmen in einem totalitären Staatsgebilde - und nicht nur dort - ankommen kann,
wenn man gleich zu Beginn der neuen menschenrechtsverletzenden Verwaltungsanordnungen
massenhafte Verweigerungsaktionen in die Wege leitet, denn da habe sich noch keiner an das

Unrecht gewöhnt. Die Machthaber werden ziemlich schnell Unsicherheit an den Tag legen, und
bei anhaltendem Protest werde es ihnen an Härte und Entschlossenheit fehlen, die geplanten
Massnahmen durchzuführen. Hannah Arendt führt als Musterbeispiel die Haltung der
dänischen Bevölkerung an. «Diese Geschichte», schreibt sie in ihrem Eichmannbuch, «möchte

218



man als Pflichtlektüre allen Studenten der politischen Wissenschaft empfehlen, die etwas
darüber erfahren wollen, welche ungeheure Macht in gewaltloser Aktion und Widerstand gegen
einen an Gewaltmitteln vielfach überlegenen Gegner liegt.» Nur Aufruf zum Widerstand hätte
gewisse Erfolge zeitigen können und nicht behutsames Vorgehen ohne Teilnahme der
Öffentlichkeit. Das scheint eine allgemeine Wahrheit für unsere heutige Zeit der «verwalteten Welt»
zu sein, um einen Ausdruck von Adorno zu gebrauchen, den Hannah Arendt so gar nicht
mochte. Er war ihr zu behutsam und kompromisslerisch.

Die Verfasserin behandelt relativ breit die Werke Hannah Arendts. Der Kenner ihrer Schriften

wird dies vielleicht als überflüssig empfinden; inwieweit es für den Nicht-Kenner eine Hilfe
darstellt, ist schwer zu sagen, wahrscheinlich wird er grössere Ausführlichkeit verlangen. Sehr
wertvoll sind Young-Bruehls Angaben zur Entstehungsgeschichte der einzelnen Schriften.
Hannah Arendt schrieb bekanntlich am liebsten Essays. Bücher schreiben bedeutete für sie,

sich «freiwillig ins Gefängnis zu begeben». Sie baute daher «alle ihre Bücher aus essayhaften
Teilen auf», wie die Verfasserin schreibt, «wobei sie manchmal vergass, die Übergänge
zwischen den Teilen zu glätten» (S. 389). Sie hatte den Mut zum Unvollendeten und Mangelhaften,
könnte man hinzufügen. Sie lähmte ihre Schaffenskraft nicht durch einen Hang zum
Perfektionismus, wie es bei so vielen intelligenten Menschen der Fall ist.

Aufschlussreich sind die häufigen Verweise auf den geplanten dritten Teil der Vorlesungsreihe
«Vom Leben des Geistes», der vom Urteilen handeln sollte. Hierbei führt die Verfasserin

auch einiges aus dem Nachlass an. Einen guten Einblick in Hannah Arendts Ideen zum Phänomen

des Urteilens vermittelt u. a. die folgende Stelle in einem Transkript, das sich in der Library

of Congress befindet: «Also meine ich, dass dieses <Denken>, über das ich geschrieben habe
und auch jetzt noch schreibe - Denken im sokratischen Sinne - eine mäeutische Funktion, eine
Geburtshilfe ist. Das heisst, man holt alle seine Meinungen, Vorurteile und dergleichen heraus

In gewisser Weise ist man nach dem Denken leer.. Und wenn man erst einmal diese
Leere erreicht hat, ist man auf schwer zu beschreibende Weise fähig zu urteilen. Das heisst, man
muss dann, ohne einen Regelkodex zu haben, unter den man einen Einzelfall subsumieren
kann,sagen: <dasistgut>, (das ist schlecht), <das ist richtig), (das ist falsch), (dasistschön>
und (das ist hässlich). Das heisst, wir sind jetzt in der Lage, den Phänomenen sozusagen
frontal zu begegnen, ohne dabei ein vorgefasstes System anzuwenden» (S. 615). Im Urteilen
verbinden sich Denken und Politik, denn es sei die «wahrhaft politische Tätigkeit des Geistes»
(S. 616).

Nach der Lektüre dieser so ausführlichen und materialreichen Biographie fragt man sich,
woher Hannah Arendt die Kraft nahm, so vieles zu leisten. Sie schrieb ja nicht nur grundlegende

Bücher und Essays, sondern beantwortete auch die vielen Briefe, nahm dauernd an
irgendwelchen Symposien und öffentlichen Diskussionen teil, verfolgte aufmerksam das Weltgeschehen,

das sie immer wieder kommentierte, hielt Vorlesungen, reiste viel, übersetzte die eigenen
Werke aus dem Englischen ins Deutsche, schaute Übersetzungen ihrer Freunde durch und
kümmerte sich auch noch um Heinrich Blücher, der ihr zwar geistig eine wichtige Hilfe war,
aber auch ein Dickkopf gewesen sein muss (ganz zu schweigen von den Spannungen in der Zeit,
als die Mutter noch lebte). Und man fragt sich auch, wie Hannah Arendt ihren schriftstellerischen

Ehrgeiz an der Seite eines Mannes aufrechterhalten konnte, der stolz war, nicht zu schreiben.

Eine Voraussetzung war sicher ihre Mitleidslosigkeit mit sich selber, ihre relativ offene Art
anderen gegenüber (das Wort relativ ist hier angebracht, wenn man z. B. an ihr Verhältnis zu
Heidegger denkt; sie hat sich u. a. seinetwegen mit ihren fundamentalen philosophischen
Überlegungen zurückgehalten, da diese in grossem Masse gegen ihn gerichtet waren) und nicht
zuletzt der Zuspruch von Jaspers. Alles in allem bleibt uns Bewunderung für diese grosse,
irgendwo auch einmalige Denkerin des 20. Jahrhunderts. Karol Sauerland (Warschau)

219



Gegenwartsanalysen

Michel Henry: La Barbarie. Grasset, Paris 1987.

Wie ist es zu verstehen, dass Leben sich selbst zerstört, obwohl es das Leben ist und bleibt?
Michel Henry - 1922 in Haiphong geboren, Professor für Philosophie an der Universität

Montpellier und preisgekrönter Romanschriftsteller - geht zur Beantwortung dieser Frage von
einem Lebensverständnis aus, das «absolute Subjektivität» als unmittelbar «kulturelle Praxis»
einschliesst. Sein letztes Buch «La Barbarie» löst gegenwärtig in Frankreich eine ebenso heftige

intellektuelle wie politische Diskussion aus.
Der Autor zeigt darin, wie sich das Leben gegen sich selbst kehren muss, sobald die Wirklichkeit

des Subjektiven aus dem Erkenntnisanspruch nach «Ob-jektivität» ausgeschieden wird.
Deshalb umfasst Henrys zeitbezogene Kulturanalyse gleichzeitig eine Wissenschaftskritik und
Philosophie-Neuorientierung. Denn die methodisch bedingte Subjekteinklammerung in den
Wissenschaften seit Galilei und die phänomenologische Grundausrichtung des Menschen auf
eine «Welt» werden als analoge Lebensverkennungen diagnostiziert.

Michel Henry fragt also nicht in erster Linie nach neuen Begründungen von ethischen Werten

oder nach idealeren Kommunikationsbedingungen angesichts einer Existenz, die zunehmend

durch Medien geprägt wird («existence médiatique»). Diesen letzten Aspekt rückten
Fernsehen, Radio und Presse von sich aus notwendigerweise in den Mittelpunkt der
Auseinandersetzung. Als Selbstrechtfertigung müssen die Medien in der Tat einen «Aktualitäts»-
Begriff verwenden, der den Anschein des «Überall» und «Unmittelbaren» als «Dabei-sein» (life)

erzeugt. Was sie jedoch zurückbehalten, ist keineswegs «das Leben» (la Vie), sondern ein
«Nichts» (néant). Die mediale Verbildlichung als Ersatz für einen lebendigen Gefühlsaustausch

ist darauf angelegt, vom Bild (image) oder der nächsten künstlich erzeugten Vorstellung
(représentation) als der je «aktuelleren» dem Vergessen anheim gegeben zu werden (S. 187 ff.).

Solches «Geschehnis» (événement) lenkt von dem eigentlichen Lebens-«Ereignis»
(a-vènement) in jedem Subjekt ab. Dieses «innere» Leben wird verborgen und verstümmelt,
und zwar in einer sich selbst ständig enttäuschenden Weise, wie es dem rational-technischen
Zugriff «wissenschaftlicher Kultur» auf jede subjektiv geprägte «Lebenswelt» per se
zukommt.

Was grundsätzlich jedoch nicht ohne selbstzerstörerische Folgen des Lebens als Leben
methodisch negiert werden kann bzw. sich ver-weltlichen lässt, ist das Leben in seinem strikten
Sinne als «Wesen der Erscheinung» (essence de la manifestation) im Menschen. Kultur wird
folglich 1. dann zur Barbarei, wenn die Subjektivität sich nicht mehr als eine solche
Lebenserscheinung oder Lebensaffektion (affection de la vie) er-fährt, er-probt und er-trägt. Dieses

«s'éprouver de soi-même» ist als Erkenntnis jedem Eindruck, Affekt oder Gefühl sowie der
reflexiven Bewusstseinsgewissheit vorgelagert. Aber es handelt sich dabei nicht um ein bloss
vital-anonymes Fühlen, sondern solche Lebensaffektion bildet die Möglichkeit der Seinszu-
gänglichkeit überhaupt.

Von der Grunderfahrung her, die das Ich als ein lebendiges Selbst-sein (ipséité) in sich trägt,
weiss sich das Subjekt als ein unmittelbar «könnendes Ich-Vermögen» (Je Peux). So entsprechen

sich Ich und Welt durch die «Kraft» (force), die in mir zunächst «Affektion» ist und als
Welt in Erscheinung tritt durch die unendlichen «Färbungen» (tonalités) von Schmerz und
Freude. Diese haften jedem «Ding» und jedem «Ereignis» untrennbar an. Wird versucht, diesen

«Austausch» zu unterbinden, um wissenschaftliche Objektivität ohne Tönung, Rhythmus,
Musikalität usw. zu gewinnen, so besitzt auch das Subjekt schliesslich keinen «Ort» mehr, um
sich selbst - in jedem Augenblick - als ungeteilt affektives Leben zur Darstellung
(représentation) zu bringen.

220



Dass bisherige Menschheitskultur durch Kunst, Religion, Ethik und Wissen stets eine
bleibende Bereicherung der «inneren» Lebenserfahrung versucht hat, erscheint von diesem Ansatz
her verständlich. Ebenso klar ist aber auch die heutige Verdrängung dieser klassischen
Kulturbereiche («humanités») in Randgebiete innerhalb der aus immanenter Not sich weitertreibenden

technisch-industriellen Gesellschaften. Allerdings folgt Michel Henry keineswegs einer
nostalgischen Restaurationsabsicht bei diesen Beobachtungen, sondern seine 2. Kulturthese
zur Erklärung der «Barbarei», die sich vor unseren Augen vollzieht, lautet:

Die Grunderfahrung des Lebens schliesst das «Er-tragen» seiner «Unerträglichkeit» ein,
denn die Person möchte dem entfliehen, was sich als reine Subjektivität - «ohne Ausflucht vor
dem Leben» - mit dem Lebendig-sein selbst anbietet. Denn genau diese Flucht ist im Grunde
die «galileische Methode» mit ihren Anwendungen; sie ist Zerstörung, Einklammerung,
Verzicht auf alle «subjektiven» Momente, um dadurch sich selbst als unentrinnbarer Subjektivität
zu entgehen. Die «Selbst-Zerstörung» (auto-négation) des Lebens verdankt sich also niemals
einer von aussen ihm auferlegten Entwicklung, sondern diese Eigenverneinung bedeutet den
Ausdruck des innersten «Pathos» des Lebens, wenn keine affektoffenen Kulturformen mehr
zur Verfügung stehen (S. 172 ff.).

Dies lenkt auf die Ausgangsthese als 3. Gesichtspunkt zurück, die «Innerlichkeit» der affektiven

Subjektivität sei in sich selbst bereits die grundlegende «kulturelle Praxis». Sofern wir
nicht selbst Urheber des Lebens sind, können wir es nur im Akt einer unumgehbaren «Passivität»

entgegennehmen. Von daher entzieht sich auch das Leben letztlich immer jeder Konstruktion

und Definition, hinein in die «abyssale Nacht» der Absolutheit des Lebensursprungs.
Allerdings bedeutet diese passive «Affektion» durch das Leben zugleich die bis ins Äusserste
gehende «Anstrengung» (effort), diesem Leben als mein bestimmtes Ich zu entsprechen. Michel
Henry spricht wiederholt von der umschlingenden «Umarmung» (étreinte), worin sich das
Leben selbst einholt in der Unausweichlichkeit seiner schlechthin subjektiven Vergegenwärtigung
im Menschen (vgl. z. B. S. 123). Subjektive «Praxis» der Lebensaffiziertheit heisst mithin das

Aus-tragen des «Pathischen» als Vereinigung von Schmerz und Freude, sofern eine von Glück
(bonheur) geprägte Übereinstimmung meiner Existenz mit dem darin sich vergeschichtlichen-
den Leben möglich ist. «Kultur» ihrerseits ist diese alltägliche oder ästhetisch bewusst
«erarbeitete» Lebens-«Praxis» als affektive Sinn(en)-Bereicherung.

Das Kapitel über die historische Sondereinrichtung Universität, wo sich gegenwärtig Gesellschaft

und Kultur im definierten Sinne politisch «bis auf den Tod bekämpfen» (S. 201-239),
kann daraufhin nicht als ein bloss interessant-stimulierender Beitrag zur Diskussion um die
«Hochschulreform» eingereiht werden. Analog zur Wissenschaftskritik in diesem Buch setzt
M. Henry die Frage diesbezüglich «ausserhalb» des «Systems» selbst an. Kultur als Leben lässt
sich nicht von einem irgendwie schon vor-gegebenem «Objekt» der Ausbildung und Forschung
her verstehen, sei dieses soziologisch, epistemologisch, gesellschaftskritisch oder geschichts-
kontinuierlich. In geduldigster Anstrengung muss die Kultur zunächst selbst zur «Lebenser-
probtheit» (épreuve de la vie) werden, um ihre Einheit in allem als «universitas» mitvollziehen
zu können. Dies schliesst das Erlernen von «Techniken» nicht aus, die als affektiv geprägtes
Entdecken von methodischen «Gewissheiten» selbst die Lebenssubjektivität bis in die höchste
Abstraktion hinein in sich tragen. Aber philosophisch heisst dies vor allem, dass der Reflexion
kein geringeres und kein anderes Bemühen auferlegt ist, als die ihr eigene «Theorie» als «Praxis»

des «Lebendigen» zu erkennen und zu ver-antworten.
Ethik, die aus solcher Lebensübereinstimmung zu begründen bleibt, vermag sich deshalb

kaum in den bereits vorgezeichneten Bahnen einer meta-kritischen Normendiskussion daraufhin

zu vollziehen. Diese setzt eine aposteriorische, verspätete Zustimmung zu dem voraus, was
schon verworfen oder angenommen ist: das «gelungene Leben» des Subjekt-seins (vgl. S. 161).

Michel Henry hat bisher nicht aufgezeigt, welche ethischen Konsequenzen sich ausdrücklich

221



aus seiner Gleichsetzung von absoluter Subjektivität und ursprunghaftem Lebensgefühl ergeben,

so dass von hier aus die kritische Frage entsteht, ob sein Entwurf nicht in der Unbestimmtheit

des letztlich ästhetisch empfundenen «Einen» verharrt.
Und es wird eine weitere bohrende Frage bleiben, ob die «Erschütterung» (boulversement)

oder das «Da-zwischen-rufen» (interpellation) durch die mir zutiefst unzugängliche absolute
Subjektivität des Anderen ausreicht, um dieselbe Ursprunghaftigkeit bei ihm mitzubegründen
und gegen die Gewalt verfremdender Ansprüche zu verteidigen. Zumindest jedoch weist der
neue Begriff des leiblich begründeten «Gemeinbesitzes» (Corpspropriation) als «ursprunghafter

Mitbesitz» (copropriation originelle) von Erde und Leiblichkeit auf eine auch affektiv
grundlegende InterSubjektivität hin, die unaufkündbar ist mit ihren elementaren Modi des

Wohnens, Kleidens, Essens usw. (vgl. S. 82 ff.).
Hinter dieser spezifisch abendländischen Problematik Desselben und des Anderen, hinter

der trans-biologischen Zirkularität des affektiven Lebens samt seiner Öffnung zum Absoluten
als Lebens(ab)grund hin, stellt sich zweifelsohne auch die Frage nach dem Wesen der Sprache
schliesslich. Gewiss, jeder Wort-Sinn wurzelt in einer Intentionalität der Sinngebung mittels
einer Vorstellung, welche dem Leben als solchem nicht zukommt. Aber gelangt andererseits
nicht erst mit dem konkreten «Namen» die Subjektivität, zu der Michel Henry mit radikaler
phänomenologischer De-Intentionalisierung hinführt, zu sich selbst, und zwar als diese singular

«pathische» Existenz hier und jetzt? Und gewinnen nicht erst im «Benennen» Lebensmacht,

Lebensstrom, Lebensenergie oder Lebenswille ihre eigentliche Vollendung, auf die jede
Affektion angewiesen bleibt, sofern sie von sich aus immer auch unabkömmlicher Aus-
Druck sein will, mitsamt des sie begründenden Aktgeschehens, welches sich in der Tat nicht
phänomenalisieren lässt?

Die Reflexion über die Leiblichkeit als Selbst-Affektion, welche bei Michel Henry am weitesten

vorangetrieben ist - vom «corps organique» bis zum «Archi-Corps» über den «corps
subjectif absolu» -, wird das «Wort» (parole) als unverzichtbares Lebenssigel der Unverwechselbarkeit

und Unveräusserlichkeit zu integrieren haben. Darauf gründet u. a. die nicht ganz
geleugnete «Kultur»-Hoffnung im letzten Buchkapitel «Underground», welcher den Lebensaustausch

vorübergehend und ersatzweise noch trägt: «L'échange auquel (la culture) prétend ne se

produit plus dans la lumière de la Cité, par le biais de ses monuments, de sa peinture, de sa
musique, de son enseignement - de ses médias. Il est entré lui aussi en clandistinité: ce sont de brefs

propos, des indications hâtives, quelques références que des individus esseulés se communiquent

l'un à l'autre lorsque, au hasard des rencontres, ils se reconnaissent marqués du même

signe» (S. 247; Hvh. Verf.). Rolf Kühn (Singen)

J. David Bolter: Turing's Man. Penguin Books, 1986.

La publication de cet ouvrage en collection de poche (1ère édition: 1984) atteste du succès

qu'il a connu dans les pays anglo-saxons et de son accessibilité à un large public: nul besoin

d'être diplômé en informatique ou en cybernétique pour suivre le propos de l'auteur. Boiter n'a

d'ailleurs pas voulu écrire un livre technique, ni même d'ailleurs un livre sur la technique
exclusivement: son dessein est d'étudier l'impact que les ordinateurs ont et auront sur notre culture,
ce qui implique, bien sûr, une étude du fonctionnement des machines électroniques - d'où des

chapitres dévolus à Turing, à von Neumann et aux caractéristiques des ordinateurs -, mais aussi

un examen de notre culture et de la manière dont elle a évolué depuis l'Antiquité. Ce mariage
entre la technologie et l'histoire, qui débouche sur une évaluation de notre civilisation électronique

et sur les perspectives qu'elle ouvre, est particulièrement bien réussi par l'auteur, comme
l'atteste ce jugement de Sir A. J. Ayer, qu'on lit dans la préface qu'il a écrite pour cet ouvrage:
«Ce livre est le plus éclairant que j'aie lu sur le sujet de l'intelligence artificielle.»

222



La thèse fondamentale de Bolter est que la technologie est un trait essentiel de la civilisation
occidentale et que chaque époque en connaît une forme dominante qui influence profondément

la manière de penser de ceux dont elle accompagne l'existence. Par exemple, le scientifique

et le philosophe qui travaillent avec un ordinateur pensent différemment que ceux qui ont
écrit avec une plume sur du papier ou avec un style sur une tablette: ils choisissent des problèmes

différents et se satisfont de solutions autres (7-8). A première vue, on pourrait penser que
l'auteur soutient là la conception marxiste de la détermination de l'idéologie par l'infrastructure

économico-technique, mais il n'en est rien: il a plutôt une vue holiste des civilisations où
chaque facteur influence et est influencé par les autres. Ainsi, la technologie n'est pas la cause
de la manière dont les hommes pensent, il y a interaction entre les deux (100); il reste que ce que
l'auteur étudie surtout, c'est l'influence de la première sur la seconde, ce qui lui permet de
caractériser trois hommes: l'homme antique, l'homme moderne et l'homme de Turing, chacun étant
déterminé par la technologie dominante de son temps: l'art de la poterie, l'horloge puis la
machine à vapeur, l'ordinateur.

La prédominance de la poterie s'accompagne d'une vision du monde fondée sur le cercle et
le façonnage d'une matière lourde et inerte; d'où une conception cyclique du temps, le mythe de

la création du monde par un dieu-artisan (Timée) et l'hylémorphisme aristotélicien. L'avènement

de l'horloge va de pair avec une façon mécaniste de penser, d'où l'animal-machine, puis
l'homme-machine (La Mettrie) et les horloges harmoniquement préréglées de Leibniz. Avec la
machine à vapeur apparaissent des conceptions énergétistes et linéaires de l'homme et des choses

que l'on retrouve partout à l'époque de la révolution industrielle et qui durent jusqu'au
moment où l'ordinateur entre à son tour dans le jeu. Si l'on ne peut pas encore dire exactement ce

qui sortira de l'électronisation de notre mode d'appréhender l'homme et la réalité - la machine
intelligente n'a pas encore pénétré toutes les facettes de notre comportement -, on peut cependant

déjà observer une tendance à concevoir l'homme comme un être qui traite de l'information

et la nature comme de l'information à traiter. Cela suffit pour qu'on puisse évaluer le chemin

parcouru depuis les Grecs, et l'auteur s'attache à le faire de manière plus précise sur certains
aspects fondamentaux de la culture occidentale. Dans l'ordre, il examine l'évolution de nos
conceptions dans les mathématiques, la logique, sur l'espace, le temps, le progrès, le langage, la
mémoire et la création. 11 ne saurait être question de développer tous ces points dans le cadre de

ce compte-rendu; nous donnerons cependant quelques indications sur l'un d'entre eux, le

langage (ch. 8), afin d'illustrer la démarche de l'auteur.
Le langage a d'abord été oral et l'attitude des Grecs face à lui peut être caractérisée comme

poétique et magique: les mots ont un pouvoir sur les choses, ils ne se bornent pas à les nommer.
Les sophistes sont les premiers à briser ce modèle: le langage devient manipulable presque à

volonté, parce qu'il est envisagé comme un moyen logique d'argumenter à la disposition du
rhéteur; l'usage de l'écrit favorise d'ailleurs ce mouvement: il est plus facile de se distancer d'un texte

que l'on a devant soi que d'un discours enflammé et pathétique. Si Platon préfère encore
l'oral à l'écrit, Aristote regarde le langage d'un oeil plus froid, ce qui lui permet d'en dégager
partiellement la forme dans sa syllogistique (on y observe pour la première fois l'usage de variables).

La culture orale (à tendance magique) ne sera définitivement supplantée par la culture
écrite (à tendance logique) qu'avec l'invention de l'imprimerie; jusque là, la rareté des manuscrits

obligeait la plupart du temps à entendre lire, et même si on en possédait, la manière dont
ils étaient écrits forçait à les lire à haute voix. Or, posséder un livre, le lire à voix basse et le méditer

favorisent la conception des mots comme symboles dénués de vie propre, chargés seulement
de communiquer un message. Il y a là progrès dans l'abstraction, et ce n'est pas par hasard

qu'éclosent alors l'idée de la mathématisation de la nature avec Galilée (le livre de la nature est
écrit dans le langage des mathématiques) et celle d'une caractéristique universelle chez Leibniz:
le langage n'est qu'un calcul logique qui permet de résoudre mécaniquement tous les problè-

223



mes: «Calculons!» Ce programme sera, on le sait, repris par les positivistes du XXes. (Car-
nap). Avec l'arrivée des ordinateurs, le triomphe de la logique sur la magie et la poésie s'affirme
encore: la structure (syntaxe) réussit même à éliminer le contenu (sémantique), dans le sens où
la signification des énoncés est réduite à leur structure. Cela se traduit, par exemple, dans l'oeuvre

de Chomsky, qui considère le langage humain comme un spécialiste des ordinateurs regarde
le code de la machine.

Une telle conception, on le voit, ne va pas sans certaines simplifications - qui sont encore
accentuées par mon résumé -, dont l'auteur est d'ailleurs conscient; certains points de ses

développements pourraient, bien sûr, être contestés; il n'en reste pas moins que le mouvement dégagé

est extrêmement suggestif et convainc de la justesse de la thèse défendue: certaines innovations

techniques - l'usage du papyrus et du parchemin, l'invention de l'imprimerie et l'écriture
électronique - ont contribué à modifier l'image que l'homme se fait du langage: d'incantation
magique qu'il était au début, il a fini par devenir une pure syntaxe. Cela pose d'ailleurs
immédiatement un autre problème, que Boiter traite aussi, celui de l'intelligence artificielle: le langage

syntaxique des ordinateurs peut-il être considéré comme un duplicata du langage humain
(ch. 11)? Certains auteurs, comme Searle (cf. Du cerveau au savoir, Paris, Hermann. 1985,
ch. 2) ont nié que ce puisse être le cas: le langage humain comprend toujours, outre sa syntaxe,
une sémantique, et celle-ci ne peut être réduite à celle-là. Que pense Boiter d'un tel argument?
11 relève d'abord que le projet de l'intelligence artificielle est à replacer à l'intérieur de la tentative

pérenne de fabriquer un homme (Pygmalion, homuncule), puis il remarque que les langages
électroniques élaborés sont soit très efficaces et fort éloignés du langage ordinaire, soit proches
de celui-ci, mais seulement dans des domaines inintéressants et très restreints (ex. programme
SHRDLU); si bien que, contrairement à ce que Turing prophétisait, il est toujours très facile de

distinguer un langage humain d'un langage de machine. Est-ce à dire que Boiter est d'accord
avec Searle: les deux langages ne seront jamais équivalents? Non, car il pense en définitive que
le problème de leur équivalence est un faux problème: ce qui est intéressant, ce n'est pas de créer
de nouveaux hommes - il n'en manque pas sur terre! -, mais d'imiter certaines de ses facultés
(p. ex. celle de calculer, de résoudre tel type de problèmes) qui, pense-t-on, pourront être
améliorées par la machine. Et alors se posera la question intéressante, celle non pas de savoir si les

ordinateurs peuvent parler et penser comme l'homme, mais si les hommes peuvent ou veulent
acquérir les qualités nouvelles développées par les machines.

Cela nous ramène à l'homme de Turing: est-il l'avenir de l'homme ou un monstre contre
lequel nous devons lutter? Cet homme est-il autre chose qu'un être dénaturé, car dépourvu de

sentiment, de subjectivité, d'intentionnalité et de sens moral? Boiter remarque pour commencer

que l'homme naturel est lui-même un produit de la culture: «Les sentiments érotiques font
partie de la biologie de la race humaine, mais non l'attachement sentimental et romantique à la

nature, aux animaux et aux enfants» (215); il n'y a donc pas d'étalon naturel qui soit utilisable
pour évaluer l'homme de Turing, lequel n'est donc pas plus dénaturé que l'homme romantique!
L'auteur note ensuite que l'ordinateur est là - jamais machine ne s'est infiltrée aussi profondément

dans tous les recoins de la vie humaine - et qu'il nous modifiera quoi qu'on en ait; il s'agit
donc d'en tirer le maximum de profit et Boiter, dans sa conclusion, esquisse les traits d'une nouvelle

culture qui retiendrait toutes les richesses du passé et intégrerait l'ordinateur, mis au service

de l'homme non en tant que machine (autonome), mais qu'outil (dépendant).
Je terminerai en étendant quelque peu le propos de l'auteur, en le mettant, si l'on veut, en

perspective. A la lecture de ce livre, il apparaît que seule une conception ouverte et historique de

l'homme peut accueillir les nouvelles technologies et l'homme de Turing. Certes, Boiter ne nie

pas qu'il existe une nature humaine biologique, mais celle-ci sous-détermine toujours l'homme
culturel, qui est l'homme réel: la biologie ne nous dit pasapràr/cequiest bon et mauvais pour
l'homme, ni même quelle est sa nature. Nous n'avons pas de définition biologique englobante

224



de l'homme, ce qui revient à dire, comme nous ne croyons plus au transcendantalisme, que nous
n'en avons pas de définition objective, universelle. L'homme est, disait Sartre, ce qu'il se sera
fait, et il se fait différemment à chaque époque de l'histoire, notamment en fonction des nouvelles

technologies. Celles-ci ont toujours remis en question l'image que l'homme se faisait de lui-
même, et si actuellement l'ordinateur en est un exemple, les manipulations génétiques en sont
un autre, si bien que les conceptions traditionnelles - et souvent rigides - de la nature humaine
ne sont plus à même de résoudre les problèmes posés: modifications du génome, banques
d'embryons La technologie oblige donc, si l'on ne veut pas se cantonner dans une opposition

aussi raide que stérile à toute innovation marquante, à adopter une conception ouverte et

historique de la nature humaine. Est-ce dire que nous sommes condamnés à l'historicisme?
Non, car ce qui est ouvert n'est pas nécessairement sans direction, sans but. Comme le remarque

justement Boiter, «l'esprit ressemble plus à un ordinateur qu'à une horloge» (207): les

métaphores changent, et même si elles sont parfois incommensurables - «Est-ce que l'esprit
ressemble plus à un ordinateur qu'à une Cité grecque?» (207) -, elles indiquent tout de même une
direction - au nom de laquelle on peut refuser de considérer ipso facto toute nouveauté comme
un progrès -, même si aucun terme ne sera jamais atteint, car l'homme se découvre et se fait en
même temps. C'est là aussi, me semble-t-il, une leçon importante que nous apporte cet ouvrage.

Bernard Baertschi (Genève)

Psychoanalyse/Psychanalyse

Odo Urbanitsch: Wissenschaftstheoretische und philosophisch-anthropologische Aspekte
der Freudschen Psychoanalyse. (Basler Beiträge zur Philosophie und ihrer Geschichte, Bd. 8.)
Birkhäuser-Verlag, Basel/Boston/Stuttgart 1983.

Freuds Psychoanalyse auf die in ihr enthaltenen Beiträge zur Erweiterung des Menschenbildes

zu befragen, heisst gleichzeitig, die methodische Infragestellung heraufzubeschwören, welche

von der wissenschaftstheoretischen Kritik wohl gerade der Psychoanalyse gegenüber am
schärfsten formuliert wurde. Es ist unmöglich, Freuds Ergebnisse zu anthropologischen Fakten

zu verallgemeinern, ohne den wissenschaftstheoretisch problematischen Weg zu erörtern,
auf dem diese Ergebnisse gewonnen wurden. Odo Urbanitsch hat sich dieser Probleme im Rahmen

einer von der Philosophisch-Historischen Fakultät der Universität Basel im Jahre 1979

angenommenen Dissertation zu nähern versucht, deren Druckfassung hier zu besprechen ist.
Der Titel der Arbeit weckt grosse Erwartungen. Denn Freuds Psychoanalyse dürfte die

eindringlichste psychologische Erkenntnisbemühung um den Menschen im zwanzigsten
Jahrhundert darstellen - vielleicht neben Heideggers Daseinsanalytik, die sich jedoch selbst nicht
als psychologischen Beitrag verstand, in Binswangers Daseinsanalyse aber dennoch psychologisch

fruchtbar gemacht wurde, wenn auch auf der Grundlage eines von Binswanger selbst
eingestandenen «Missverstehens» der Intention Heideggers.

Urbanitsch kritisiert die unzulänglichen Grundlagen zur Disqualifizierung der Psychoanalyse

als «strenger» Wissenschaft durch die Wissenschaftstheoretiker - wobei letzteren freilich
das selbstmissverstandene Bemühen Freuds um eine «naturwissenschaftliche Fundierung seiner

Ergebnisse sehr entgegenkam. Freuds Hang zum theoretischen Konstruieren, seine
mechanistischen Grundvorstellungen und seine anthropologischen Vorurteile wurden schon früh
(z. B. von v. Gebsattel) moniert, und Urbanitsch stellt zu Recht fest, dass eine Hebung des
sachlichen Gehalts der Psychoanalyse aus solchen Verdeutungen ebensowenig im Rekurs auf
Freuds eigenes Verständnis seiner wissenschaftlichen Position wie durch wissenschaftstheo-

225



retisch-formaie Überlegungen erreicht werden kann (62). Weder der Vorwurf mangelnder
«Exaktheit» im quantifizierenden Sinne, noch die empiristische Verengung des Geltungsbereiches

naturwissenschaftlicher Erkenntnisse auf Beobachtung und Experiment, noch gar die

physiologisch ausgerichteten Kritiken treffen den Kern psychoanalytischen Erkennens. Dies
illustriert zumal das von Urbanitsch angeführte eindrückliche Urteil Rohrachers, wonach
Freuds Annahme unbewusster seelischer Prozesse «überflüssig» sei. Die Gehirnprozesse bzw.
«die <submentalen> organischen Prozesse könnten, wenn man sie zur Grundlage einer
Theorie macht, die von der Psychoanalyse (erklärtem Neurosen wahrscheinlich ebensogut
erklären. Man müsste dann sagen: unangenehme Erlebnisse erzeugen in bestimmten
Ganglienzellen molekulare Strukturveränderungen, die sich in Platzangst oder Ansteckungsfurcht
auswirken können» (39 f., 106)! Im übrigen gibt es wohl im strengen Sinne keine positive
Wissenschaft, welche die Forderung nach Verzicht auf theoretische Konstruktionen, gedankliche
Ergänzungen bzw. Abstraktionen im wissenschaftlichen Erkennen ganz erfüllt. «Offensichtlich»,

schreibt Urbanitsch, «sind Vertreter der modernen Wissenschaftstheorie der festen

Überzeugung, Wissenschaftlichkeit müsse sich als (exakte Naturwissenschaftlichkeit) - auch
im psychoanalytischen Erkennen also letztlich in Experiment und Statistik - bekunden. Die
einem solchen Wissenschaftsverständnis entstammende - moderne - Kritik an der Psychoanalyse

dürfte gewissermassen von der Verkennung des Gegenstandes und der Eigenart psychoanalytischen

Erkennens deben>. Dabei wird den betreffenden Kritikern die (wissenschaftliche
Strenge) freilich nicht abzusprechen sein; doch scheint es sich um Irrwege zu handeln, die mit
(wissenschaftlicher Strenge) beschritten werden, wenn etwa versucht wird, die psychoanalytische

Theorie analog (der Molekulartheorie der Gase) zu überprüfen» (28).
Sowohl die Auseinandersetzung mit den wissenschaftstheoretischen Einwänden und Vorbehalten

gegenüber der Psychoanalyse wie deren inhaltliche und methodologische Verteidigung
durch Urbanitsch geht auf das Werk des 1982 verstorbenen Basler Anthropologen Hans Kunz
zurück, als dessen Schüler sich Urbanitsch versteht (5). Die Anlehnung an Kunz geht soweit,
dass sich praktisch alle bei Urbanitsch angeführten relevanten Autoren samt Zitatstellen auch
bei Kunz finden (samt dessen Interpretation der ontisch-ontologischen Doppeldeutigkeit von
Heideggers Daseinsanalytik). Der Kenner des Werkes von Kunz freut sich, dass dieses Werk
rezipiert wird, gehört es doch zu den adäquatesten und subtilsten Würdigungen der psychoanalytischen

Primärliteratur. Ärgerlich ist dagegen, dass der Name von Kunz weder im Titel noch
in einem Untertitel erscheint: wissenschaftliche Redlichkeit hätte hier wohl mehr verlangt als

einen knappen Dank an Kunz (5). Das vorliegende Buch jedenfalls verdankt seine Substanz
ausschliesslich Hans Kunz.

Urbanitsch verweist auf die von Kunz beigebrachte Bestimmung des psychologischen
Gegenstandes als der möglichen Erlebens- und Gebahrensweisen des Menschen, womit gewissermassen

ein «Phantom» an Stelle des konkret im einzelnen Menschen sich ereignenden Erlebens

und Benehmens gesetzt ist (151). Dieses «Phantom» gewinnt wissenschaftliche «Realität»
für die Psychologie zumindest dann, wenn deren Aussagen auf alte Menschen zutreffen sollen.
Virtuelles Erleben und Gebaren des Menschen lassen sich aber nicht direkt durch Beobachtung
und Experiment allein feststellen. Es braucht hierfür den Rekurs auf die vor aller wissenschaftlichen

Vergegenständlichung liegenden Möglichkeiten des Menschen - für den
«objektivwissenschaftlich» verfahrenden Experimentator nicht weniger als für den Psychoanalytiker.
An dieser Tatsache muss eine auf Statistik ausgerichtete quantifizierende Psychologie scheitern,

wenn sie z. B. die von Freud behauptete Ubiquität des «Ödipuskomplexes» überprüfen
will. Es handelt sich bei letzterem, wie Kunz sagt, um eine «generelle Potenzialität» (10), zu
deren Erschliessung es keiner Statistik bedarf. Letztere kann nur die Verbreitung der Verwirklichung

des Ödipuskomplexes registrieren; statistisch-quantifizierende Methoden erreichen
jedoch nicht jenes vorgegenständliche potentielle Menschsein, das aus den konkreten Fakten er-

226



schlössen ist und für dessen Aufweis im Prinzip ein einziger Fall genügt - ebenso wie es

grundsätzlich möglich wäre, dass die gesamte Psychologie durch einen Psychologen (bei genügendem

Differenzierungsvermögen desselben) aus ihm selbst geschöpft würde. In enger Anlehnung

an Kunz bestehen die zentralen Passagen bei Urbanitsch in einer Anwendung der von
Kunz vorgelegten Analyse der Seinsmöglichkeiten auf die Psychoanalyse. Kunz unterscheidet
im Bereich der prinzipiell realisierbaren Möglichkeiten des Menschen solche, die der vitalen,
der mitmenschlich-mitweltlichen und der denkend-entwerfenden Sphäre angehören.
Urbanitsch kann so die mitmenschlich-mitweltlichen Möglichkeiten als den engeren Gegenstandsbereich

der Psychoanalyse umgrenzen. In diesen Bereich fallen somit auch die menschlichen
«Rollen» und «Masken» wie generell die pathologischen und normgemässen Verhaltensweisen
dem anderen Menschen gegenüber. Die Psychoanalyse hat es mit den Realisierungsbedingungen

existenzieller Virtualitäten im mitmenschlichen Bereich zu tun. Die grossen Themen der
Psychoanalyse: lebensgeschichtliche Prägungen, traumatische Erlebnisse, Komplexe, Verdrängungen,

Fixierungen, Triebkonflikte - sie haben ihre zentrale Bedeutung für den Aufweis
«latenter Seinsmöglichkeiten» bzw. deren Verwirklichungshemmung in der vom einzelnen
Menschen konkret durchlebten Psychoanalyse. Unter diesem Aspekt tritt die Relevanz von Freuds
vielkritisierter vergegenständlichender energetischer Triebspekulation weitgehend zurück hinter

Freuds Aufweis der ungegenständlichen Möglichkeiten der Trieberfüllung respektive dessen

Aberrationen und den hiermit verbundenen lebensgeschichtlich fundierten potentiellen
seelischen Konflikten. Auch die Tatsache der relativ leichten Störbarkeit und Anfälligkeit
mitmenschlicher Bezüge und Rollen (ihre z. B. in der Perversionstheorie zu verstehenden
Deformationen) erfährt ihre Erhellung durch Kunz insofern, als nach ihm alle Seinsmöglichkeiten
gleichsam an der letzten Möglichkeit (der «unüberholbaren», wie Heidegger sagt) des Todes

partizipieren. Im Wissen um das Sterbenmüssen des Menschen ist das Wissen um das potentielle

Ende der menschlichen Art zu sein beschlossen. In der Möglichkeit des spezifischen
Seinsverlustes, formuliert Urbanitsch im Anschluss an Kunz, «scheint die <Fragilität>
menschlichen Seinkönnens (der menschlichen Seinsmöglichkeiten) zu gründen» (207). Den
Blick auf die übiquitäre Störbarkeit mitmenschlicher Bezüge hat die wirklichkeitserschliessen-
de Kraft von Freuds Denken geschärft.

Im Aufweis des Möglichkeitscharakters des Gegenstandes der Psychologie erweist sich

exemplarisch der apriorische Richtungszug einer auf das Menschse/n drängenden Wissenschaft.

Aus letzterer Perspektive mag man zwar mit Holzkamp der experimentellen Psychologie

«Trivialitätenproduktion» unterstellen (42), doch ist es für eine sachliche Kritik wichtiger
zu registrieren, dass das Experiment selbst enorme wissenschaftstheoretische Probleme birgt.
Auch hier folgt Urbanitsch Kunz, der die Unmöglichkeit einer tatsächlichen Erfüllung des

experimentellen Desiderats nach wissenschaftlicher «Objektivität» gezeigt hat: weder lässt sich

je im menschlichen Bereich eine eindeutige und als solche klar gegenüber der individuellen
Lebensgeschichte isolierte Ausgangssituation für das Experiment gewinnen, noch ist es möglich,
anderes als Reaktionen im Experiment zu untersuchen. Hinzu kommt, dass die zähl- und
messbaren Eigenschaften des Erlebens und Gebahrens in der Regel bloss peripher und überdies im
Bereiche der Introspektion an sprachlich-auslegende Stellungnahmen gebunden sind, und
schliesslich sind Antriebe und Absichten in allen humanen Verhaltens- und Erlebensweisen
grundsätzlich mehrdeutig (41 f.). «Im psychologischen Erkennen jedenfalls», so wird Kunz
von Urbanitsch zusammenfassend zitiert, «dürfte als Kriterium der Wissenschaftlichkeit
<nicht die Exaktheit im Sinne der Zähl-, Mess- und Berechenbarkeit) gelten, (sondern die

Treue zur Wirklichkeit menschlichen Erlebens und Verhaltens und die Strenge in der Adäquatheit

ihrer begrifflichen Erfassung) » (61). Letzterer entspricht das von Kunz so genannte
«vernehmende Erkennen». Damit ist ein Erkenntnisbegriff intendiert, der ebenso die dichotome
Erkenntniskritik Kants wie auch einen positivistisch verengten Empirismus relativiert. Die ein-

227



drücklichsten Passagen in Urbanitschs Buch finden sich denn auch in der Anwendung dieser
erkenntnistheoretischen Grundeinstellung von Kunz auf das vernehmende Denken Freuds.
Letzteres macht auch vor dem Schmerzlichen, dem Kränkenden nicht Halt (324) - dies gilt es

zumal jenen Kritikern gegenüber festzuhalten, die nur das konstruiert Vergegenständlichte in
Freuds Werk sehen.

Weil der Möglichkeitscharakter des Menschseins den verwirklichten Gestalten menschlichen

Daseins immer voraushegt, kann er auch nicht im Sinne der positiven Wissenschaften
objektiviert werden. Binswangers Sorge um das Verfehlen des Menschseins durch die
vergegenständlichende Psychologie (das «Krebsübel aller Psychologie», 103) hat somit ihren guten
Grund (auch wenn es zu sehen gilt, dass jedes Denken notgedrungen vergegenständlicht). Kunz
hat einen möglichen adäquaten Zugang zu den menschlichen Phänomenen in Abhebung zur
«verdmglichenden», «dingontologischen» Auslegung des Menschseins aufgewiesen.
Wissenschaftliche Psychologie in seinem Sinne erfordert eine philosophische Reflexion auf die
Grundlagen und impliziten Voraussetzungen ihrer Erkenntnisweise. Und so ist auch Urba-
nitsch zuzustimmen, dass sich die philosophisch-kritische Reflexion auf die Psychoanalyse
nicht mit dem formalen wissenschaftstheoretisch-methodologischen Aspekt begnügen darf,
sondern umgekehrt die Methodik dem Inhalt nachfolgen lassen muss. Solange nämlich die
wissenschaftstheoretische Begrifflichkeit der Methode der Psychoanalyse prinzipiell unangemessen

ist, solange besteht kein Grund, die inhaltlichen Errungenschaften der Psychologie
Freuds deswegen zu verwerfen, weil ihre Methodik einem von aussen an sie herangetragenen
und seinerseits historisch bedingten Wissenschaftsverständnis nicht entspricht.

Max Herzog (Zürich)

Michel Henry: Généalogie de la psychanalyse. PUF, Paris 1985.

Dans le titre de l'ouvrage de M. Henry le mot psychanalyse pourrait être remplacé par le

terme d'inconscient. Mais que signifie «généalogie de l'inconscient»? En fait, c'est là que réside
la clef de l'ouvrage: comprendre ce que ces termes signifient, c'est entrer dans la démarche de

l'auteur, c'est saisir le sens de son projet philosophique dans ce livre. L'idée de l'inconscient,
dont on sait la fortune au XXe siècle, a une longue histoire. Cependant sa «généalogie» ne
relève pas chez M. Henry de l'histoire des idées, pas même sous la forme sophistiquée d'une
«archéologie» qui déterminerait sa place dans les structures épistémiques qui dirigent la pensée
moderne. Car ce qu'il faut d'abord savoir, c'est pourquoi elle y prend place et une place si

importante. L'apparition et le développement de l'idée de l'inconscient chez les philosophes
qui, en Occident, ont fait la pensée moderne, tout en défaisant la tradition sur laquelle elle

repose, chez un Schopenhauer, chez un Nietzsche et jusqu'à Freud, le développement de cette
idée n'obéit pas au mouvement arbitraire d'une histoire intellectuelle, c'est-à-dire finalement au
hasard, car les idées ne naissent pas du hasard, ni du génie spontané de tel ou tel penseur. Elles
naissent de ce à quoi elle se réfèrent, de la réalité dont elles sont toujours par principe la traduction,

même si traduire c'est parfois trahir. Et si telle idée est une idée fondamentale et renvoie à

quelque chose d'essentiel dans la réalité, orientant son propre concept vers le mystère de l'être
même - et c'est précisément le cas du concept d'inconscient - alors l'histoire de cette idée recouvre

ce qu'il faut appeler un historial, qui signifie, chez M. Henry, beaucoup plus radicalement
que chez Heidegger, que l'être s'annonce dans les idées qu'on en forme, parce qu'elles sont en

son pouvoir, parce qu'il les domine et les détermine à être son reflet. C'est l'être «qui se dit à la
pensée comme l'inconscient» (p. 14). Aussi, «comprendre la psychanalyse dans sa provenance
historiale à partir de l'être» (p. 15), c'est bien là ce qu'il faut comprendre sous le terme de généalogie

de la psychanalyse et qui rend compte en premier lieu du projet philosophique de

M. Henry. Pourtant l'intérêt philosophique de son travail doit être cherché encore plus loin,
dans ce que veut dire cet historial lui-même. Car si l'idée de l'inconscient provient de l'être qui

228



se dit en lui, l'important dans ce procès de genèse, c'est ce qu'il dit ou ce qui se dit en lui. Le
travail de M. Henry consiste, à travers la répétition philosophique des textes de la pensée moderne
(répétition qu'on a vue à l'oeuvre dans les ouvrages précédents, pour Hegel, Heidegger, Maine
de Biran, Maître Eckhart, Marx, etc à traduire sur un mode explicite les intuitions
fondamentales des fondateurs et représentants de cette pensée moderne - Descartes, Leibniz, Kant,
Schopenhauer, Nietzsche, dont la série prépare le freudisme. Il consiste, plus précisément, à

élaborer de façon systématique ce qu'ils ont pressenti sans le penser jusqu'au bout: le concept
de l'être en tant qu'irréductible à la lumière de la conscience et qui s'annonce, à travers l'idée
d'inconscient, en son mode de révélation propre, dans sa «lumière» invisible, intérieure. Ainsi
l'oeuvre commencée dans Philosophie et Phénoménologie du Corps, dans YEssence de la
Manifestation et dans Marx, se poursuit ici. La Généalogie de la Psychanalyse aj oute une pièce
à l'édifice, achève la construction de cette ontologie phénoménologique de l'absolu comme vie
et affectivité, qui est en même temps une destruction du préjugé moniste (la réduction de l'être
à l'être conscient) qui détermine toute notre tradition philosophique - tradition dont le
freudisme représente à la fois un dépassement et le dernier avatar.

Cependant si, dans la perspective de M. Henry, la première grande rupture avec cette tradition

s'accomplit chez Schopenhauer et son disciple Nietzsche, les intuitions géniales de ces

deux penseurs surgissent, brillent sur fond de nuit, sur le fond de cette période qu'on a appelée
sans ironie l'«Aufklärung», l'époque de Kant, succédant comme un déclin à la première révolution

de l'histoire de la pensée occidentale, accomplie par Descartes. Descartes, l'initiateur, en
effet, de la pensée moderne, mais en un sens, ici, plus radical qu'on ne l'a jamais dit. Dans les

deux premiers chapitres consacrés à Descartes - qui proposent l'analyse la plus brillante et la
plus profonde, à notre connaissance, du cogito - M. Henry découvre, relisant les Méditations,
l'affirmation quasi explicite de ce qu'il appelle la nature phénoménologique de l'être, à savoir
son essence en tant qu'elle s'épuise dans un acte d'autorévélation absolument intérieur. Tel est
le sens du cogito sum cartésien, dont le sum se réalise, par Vépochè du monde, dans un cogito
originel, indépendant de tout cogitatum et qui, dans cette sphère d'immanence absolue, implique

une expérience qui n'appartient qu'à l'ego et que Malebranche saura définir lorsqu'il parlera

du «sentiment de soi de l'âme». Que l'intuition géniale de Descartes, celle de l'être du moi
saisi dans son essence originelle absolue comme révélation immanente, étrangère au mode de

manifestation extérieure propre au savoir, et pressentie comme affectivité, que cette intuition
de l'originaire et de l'absolu au coeur de la subjectivité se trouve cependant perdue dès la
seconde Méditation, dans laquelle Descartes glisse du cogito substantiel (en soi) et transparent
(à soi) qu'il vient de poser, au cogito comme pensée de..., comme condition de toute objectivité,

faisant ainsi de l'ego sum un je suis formel et vide, voilà qui à l'aube des temps modernes,
place Descartes à la croisée des chemins. «Ainsi s'est produite la déviance historiale par l'effet
de laquelle la voie frayée vers le Commencement fut abandonnée tandis que la «philosophie de

la conscience» s'engageait dans une direction opposée qui conduisait au monde et à son savoir,
à une théorie transcendantale de la connaissance et de la science, rendant possible à leur tour la
maîtrise des choses et l'univers de la technique» (p. 7). «La pensée la plus initiale, dit encore
M. Henry, entrevue par Descartes à l'aube de la culture moderne, n'avait justement rien à voir
avec celle qui allait guider cette culture par le biais des théories de la connaissance et de la
science vers un univers tel que le nôtre» (p. 52). Cette culture est désormais prête - dès lors que
la condition de manifestation de l'être obéit au modèle de l'idée claire et distincte, c'est-à-dire à

la pensée, à la «conscience d'objet» - elle est prête à voir naître le concept d'inconscient, qui
signifiera d'abord le rejet de l'être et de son mode de révélation dans l'obscurité de la non-
conscience.

La réduction du cogito et du sum qui lui appartient, à la structure qui est celle de toute
connaissance objective contient en germe l'échec philosophique qui sera celui de Kant. Le kan-

229



tisme accomplit une régression en deçà du sum et de l'ego devenus inconnaissables, parce qu'ils
échappent aux lois de la représentation. Mais pourquoi l'être du moi échappe-t-il à notre
représentation? C'est ce que montre de façon magistrale le chapitre IV consacré à Kant et où se

trouve mis au jour le présupposé ultime qui explique dans le système kantien son échec

métaphysique. La raison de cet échec réside dans une vérité qui est déjà présente chez Descartes,

qui le sera encore chez Schopenhauer et que Nietzsche saura exprimer presque explicitement.

Elle ne réside pas dans une quelconque limite de l'esprit humain, incapable de saisir l'être
en soi, mais en cet être lui-même et dans son essence, qui est telle qu'elle rejette absolument la

représentation et son mode de manifestation extérieure - non point parce qu'elle veut l'obscurité,

mais parce que son mode de manifestation est intérieur.
L'idée d'un inconscient, c'est-à-dire d'une sphère de non-phénoménalité, aux limites de la

phénoménalité objective qui appartient à la pensée, au savoir, à la Conscience - l'affirmation
schopenhauérienne, par exemple, selon laquelle le «sujet connaît tout. sans être lui-même
connu», qui pourrait résumer le kantisme - qui pourrait servir de titre à toute notre tradition
philosophique - l'idée de l'inconscient donc, ainsi compris dans sa généalogie, apparaît
équivoque et sa portée est double. Car ce «sujet connaissant» dont Schopenhauer nous dit encore
que «comme tel », «il ne saurait être connu», cette origine de la phénoménalité qui se trouve exilée

au-delà des frontières du monde, s'annonce dans cet exil (chez Descartes, mais aussi,
paradoxalement, chez Kant) comme irréductible à ce monde et à ses structures, comme absolument
hétérogène aux lois de l'objectivité qui gouvernent la science du monde.

Ce qui s'annonce ainsi, Schopenhauer est le premier à le recueillir, à la fois au coeur de la
tradition philosophique dont il est issu et contre elle, comme une vérité encore secrète qu'il saura,
pour la première fois, porter au jour. «Si Schopenhauer peut se découvrir aujourd'hui à nous,
en dépit de ses incertitudes comme l'un des philosophes les plus importants de notre
histoire, c'est parce qu'il a introduit en celle-ci une rupture radicale, à savoir le rejet explicite et

décisif de l'interprétation de l'être comme représentéité.» (159) C'est ce rejet - le rejet de
l'extériorité, de Vekstasis propre au sujet connaissant - et, conjointement, l'intuition d'un mode de

phénoménalité immanent comme structure fondamentale de l'être, que M. Henry déchiffre
dans le concept de volonté, tel qu'il est pensé par Schopenhauer comme vouloir vivre et défini
par lui de façon explicite avec les attributs de sa propre expérience de soi: l'immédiateté, la

transparence. Le concept de volonté est «le seul, dit Schopenhauer, qui n'ait pas son origine
dans le phénomène, dans une simple représentation intuitive, mais vienne du fond de la
conscience immédiate de l'individu, dans laquelle il se connaisse lui-même dans son essence,
immédiatement, sans aucune forme, même celle du sujet et de l'objet, attendu qu'ici le connaissant et

le connu coïncident» (cité p. 168). Que le concept de volonté, c'est-à-dire de l'absolu, ainsi
pensé comme immanent, désigne déjà la vie, elle-même perçue par Schopenhauer dans son
affectivité essentielle, ne signifie pas qu'il trouve chez ce philosophe une élaboration achevée de

son contenu onto-phénoménologique. Pour M. Henry, la révélation de l'absolu demeure ici
encore dépourvue de statut phénoménologique, parce que l'expérience immédiate qui le définit
n'est pas considérée comme une «connaissance adéquate». Autrement dit, dans la perspective
de Schopenhauer, qui demeure celle du monisme de la pensée occidentale, elle ne constitue pas
un mode de conscience ou de connaissance authentique. Etrangère au moi conscient, «aveugle»,

«sans intelligence», la volonté se trouve bientôt opposée comme un instinct obscur à la
lumière du sujet connaissant. L'opposition de la volonté et de la représentation comme de

l'absolu et du relatif, comme de l'être et de l'apparaître, aboutit à son contraire, à la subordination

de la volonté à la représentation qui seule lui offre savoir et conscience, grâce à laquelle,
comme le dit le philosophe, «elle parvient à savoir ce qu'elle veut» (cité p. 194).

Pour M. Henry, Schopenhauer représente dans l'historial de l'être, à la fois le dévoilement et
le voilement de l'être. Son voilement, conforme à la loi qui préside à l'historial, se produit lors-

230



que la quête qui est celle de la vie vers sa manifestation aboutit à la lumière de la représentation,
milieu de manifestation «auquel la vie se dérobe par principe» (p. 203). La contradiction qui est

au coeur de la pensée de Schopenhauer éclaire la situation qui est la nôtre aujourd'hui, où se

poursuit le même historial et sa loi, elle préfigure en particulier la contradiction qui sera au

coeur de la doctrine freudienne. «Ainsi prend naissance, écrit M. Henry, le paradoxe de la pensée

moderne: plus la représentation sera soumise à la critique et contestée dans sa prétention de

s'égaler à la réalité plus notre époque se définira contre elle et se comprendra comme lhère
du soupçon», et plus l'empire de cette même représentation s'étendra Et cela parce que plus
que jamais, elle continue de constituer l'unique essence de la manifestation et de l'être.
Ainsi se produit un étonnant renversement des valeurs, lequel trouve sa conclusion dans le
freudisme: la mise en question de la représentation aboutissant à l'établissement de son règne sans

partage et proprement à son diktat» (194).
Dans l'interprétation de M. Henry, le passage de Schopenhauer - parvenu au seuil d'un concept

de l'absolu dont il a perçu les deux caractères essentiels: la vie et l'affectivité - le passage de

Schopenhauer à Nietzsche représente précisément, à travers un langage chiffré, certes, mais
sans équivoque, la conquête de ce concept. En fait, ce qu'accomplit la lecture philosophique de

M. Henry, dans les deux longs chapitres VII et VIII consacrés à Nietzsche, ce n'est pas seulement

la démonstration (déjà faite) de la portée ontologique du discours multiforme, tour à tour
poétique, moralisant, psychologique, etc., qui est celui de Nietzsche (lecture qui seule d'ailleurs
puisse sauver les nombreuses platitudes et les redondances de ce discours). Mais c'est à une
véritable élaboration de l'ontologie implicite qui se laisse lire à travers les mythes, les métaphores,
les figures, les notions-clefs du discours nietzschéen - c'est, plus précisément à la reconstitution
d'une pensée qui a saisi les propriétés fondamentales de l'être et de son mode absolu de révélation,

que procède l'interprète, qui est ici plus que partout ailleurs dans le livre, le philosophe de

L'Essence de la manifestation. Ce que signifie chez Nietzsche le concept central de volonté de

puissance, ce n'est pas seulement le vouloir vivre schopenhauérien avec sa détermination affective

(mais privée de statut phénoménologique), c'est la volonté désormais pensée dans son
énergie et sa puissance d'accroissement interne, et dont tous les attributs indiquent sans
conteste, dans la pensée géniale de Nietzsche, l'intuition de la structure fondamentale de la vie et de

son vouloir propre: l'immanence. La vie n'est plus alors, comme chez Schopenhauer, désir sans

fin, mais, conformément à sa structure immanente, joie d'être, « félicité de vivre», elle trouve en

elle-même son «plaisir d'exister», en elle-même, dans son être subjectif, dans sa pure épreuve de

soi, c'est-à-dire dans son affectivité essentielle. Et c'est ce que signifie la «souffrance» de Dionysos,

qui est identique à cette «félicité de vivre»: elle signifie la structure immanente de l'être et

son mode de révélation absolu dans l'affectivité; en tant que mythe central du nietzschéisme,
elle signifie la venue, dans l'historial de l'être, du nom de l'absolu, la saisie implicite de son
concept. C'est ce concept qui justifie chez Nietzsche la critique de la connaissance et de la vérité,
critique qui revêt alors toute sa portée et permet de déterminer la place de Nietzsche dans l'histoire

de la philosophie moderne et plus profondément la place de sa pensée dans l'historial de

l'être. «Ce qui advient chez Nietzsche, c'est donc que l'essence de la vérité ne réside plus
dans la connaissance, ni dans son fondement. Telle est la mutation décisive, le déplacement de

la phénoménalité originelle, identique à la vérité, du milieu de Yekstasis à l'essence de la vie»
(p. 307).

Pour M. Henry, c'est chez Nietzsche (comme aussi chez Marx) que s'accomplit la grande rupture

avec la tradition philosophique occidentale. Le déplacement de la pensée derl'être, passant
de la sphère de la représentation à celle de la volonté, signifie une pensée qui, désormais, se

dirige vers le lieu originel, vers l'essence de l'être qui est la vie. Mais ce déplacement et cette
orientation ne sont possibles que si cette vie est aperçue dans sa structure phénoménologique,
comme révélation immédiate de soi à soi, que si la «nuit» de la non-conscience est comprise
comme celant une autre lumière dans l'épreuve du souffrir-jouir de la vie.

231



La pensée de Nietzsche chez M. Henry, c'est la pensée de l'absolu, élaborant son concept à

travers la triple détermination de \'immanence, de la subjectivité et de Xaffectivité; c'est la pensée

de l'absolu se déroulant devant nous à la faveur de ce qu'il faut appeler une «répétition
philosophique» de la pensée de Nietzsche et au long de laquelle est à l'oeuvre une seule pensée
essentielle. Elle est à l'oeuvre, en vérité, depuis le début de l'ouvrage et va permettre d'éclairer,
enfin, dans le dernier chapitre, la théorie freudienne de l'inconscient. C'est ce que dit l'auteur lui-
même au début du chapitre en des termes qui résument admirablement son projet philosophique

intégral. «L'élaboration systématique des structures fondamentales de l'apparaître telle
qu'elle s'est poursuivie à travers l'analyse des problématiques inaugurales de Descartes, de

Schopenhauer et de Nietzsche, rend maintenant possible une critique radicale de la psychanalyse,

c'est-à-dire une détermination philosophique du concept d'inconscient» (p. 343).
Deux points fondamentaux peuvent être retenus dans l'analyse de M. Henry, si l'on ne veut

pas entrer dans les méandres de l'interprétation. D'une part, le paradoxe d'une doctrine de
l'inconscient qui ne comporte pas une notion définie et élaborée des termes de conscience et
d'inconscient. Le fait, pour s'expliquer par des raisons méthodologiques (le refus de considérer les

phénomènes psychiques a priori, indépendamment des contenus empiriques), n'en exprime
pas moins le présupposé (caché précisément dans cette précaution de méthode), selon lequel
les productions conscientes ou inconscientes ne peuvent être saisies que dans leurs produits,
c'est-à-dire là où la conscience est déjà conscience de, dans le champ de l'objectivité par
conséquent. (On retrouve le glissement cartésien du cogito au cogitatum, autrement dit la tendance
générale propre au monisme de la philosophie occidentale, qui l'entraîne irrépressiblement à se

détourner de la réalité originaire du sujet connaissant pour le chercher dans l'irréalité de ses

objets de connaissance). Le paradoxe est encore renforcé si l'on remarque, d'autre part, le privilège

accordé par Freud à des déterminations de la psyché traditionnellement méprisées - aux
formations imaginaires comme aux affects - dans lesquels Freud, sans conteste, selon M. Henry,
a su reconnaître des déterminations rigoureusement internes, indépendantes du pouvoir de la
conscience, conformes par conséquent à la loi d'immanence de la vie et comme des expressions
immédiates de sa force et de son pouvoir internes.

Le premier point explique pourquoi ces dernières intuitions se trouvent pourtant oblitérées
dans le système, qui se condamne lui-même à une ultime contradiction. En effet, dans un système

qui obéit secrètement à une philosophie de la représentation et à sa téléologie, les déterminations

vitales, quelles que soit leur structure et fût-elle incompatible avec celle de la conscience,

ces déterminations seront subordonnées à la conscience et trouveront dans sa structure,
dans l'objectivité, la loi de leur intelligibilité. C'est pourquoi la psychanalyse, comme théorie
ou comme pratique, trouvera toujours son accomplissement dans la conscience, dans la
transformation des états inconscients en états conscients, dans le passage de ce qui échappe à la pensée

et au langage - le monde radicalement subjectif des images et des affects qui vivent au plus
profond de nous-mêmes - dans la sphère qui est celle de la pensée et du langage. C'est
ce qui explique le rôle considérable, mais paradoxal, que joue en psychanalyse le langage (au
point qu'il a pu dans une théorie récente servir de modèle d'identification à l'inconscient lui-
même); le langage, comme médiateur de phénomènes dont l'essence est pourtant irréductible à

l'être du langage, ou encore comme schème d'explication (le fameux code oedipien, applicable
partout, parce qu'étranger à chacun de ses objets, il est substituable à tous).

Que la quasi-totalité de notre psychologie contemporaine, avec les thérapies qui en ont résulté,

repose sur cet énorme malentendu, voilà qui donne à penser!
Mais il ne s'agit pas seulement de psychologie. Dans cette élucidation radicale des présupposés

philosophiques de la psychanalyse, qui s'est développée comme une des sciences humaines
en suivant le destin de celles-ci, c'est aussi bien un modèle de démystification que nous propose
M. Henry, applicable à ce qui tient lieu aujourd'hui de philosophie, aux sciences humaines pré-

232



cisément. «L'onto-phénoménologie matérielle», c'est-à-dire la pensée de l'être du sujet dans la
plénitude de sa substance et de sa révélation à soi, antérieurement à toute science, l'onto-
phénoménologie de M. Henry nous place ainsi devant un choix: ou bien le concept vide de

l'homme réduit à uny'epense formel, dès lors réductible à toutes les théories, manipulable par
toutes les idéologies; ou bien l'homme qui se définit par la vie et dont la prise en compte seule,
dans les théories, les méthodes et les procédures scientifiques, fera des sciences humaines un
savoir adéquat, c'est-à-dire subordonné à l'être de son objet.

On retrouve dans Généalogie de la Psychanalyse le même enjeu que dans les deux volumes
du Marx de M. Henry et tel qu'il est impliqué dans la pensée de ceux qu'on a appelés les «maîtres

du soupçon». Le «soupçon», l'universelle mise en question, l'impitoyable démystification
d'un certain savoir trouvent ici la raison de leurs négations: dans l'affirmation qui est celle de

Schopenhauer, de Nietzsche, de Freud, comme elle fut celle de Marx, l'affirmation de la vie
désignée comme l'être absolu, l'unique origine et le fondement de tout savoir et de toute culture.

G. Dufour-Kowalska (Genève)

Religionsphilosophie/Philosophie de la religion

Hermann Lübbe: Religion nach der Aufklärung. Verlag Styria, Graz, Wien, Köln 1986.

Worin besteht die Funktion der Religion in der Gegenwart? Hermann Lübbe hat diese Frage
bereits 1978 mit seinem gleichnamigen Aufsatz in konzentrierter Form zu beantworten
versucht. Religion nach der Aufklärung ist, so hiess es damals, Kontingenzbewältigungspraxis.
Sie hat sowohl die Religionskritik der Aufklärung als auch die Säkularisierung überlebt. Die
Bedeutung von Religion als eines Mittels sozialer Kontrolle hat abgenommen. Dagegen tritt ihre

bleibende Bedeutung für die individuelle Einstellung zu allgemeinen und speziellen
Widerfahrnissen, welche sich nicht durch menschliches Handeln als sinnvoll integrieren und verändern

lassen, umso deutlicher zutage.
Eine zentrale Funktion der Religion, so lautet nun die sprachlich revidierte These des Verfassers,

ist angemessene Kontingenzvergegenwärtigung. Religion erinnert uns daran, dass wir die

Umstände, die wir durch menschliches Handeln nicht zu verändern vermögen, annehmen
müssen. Können wir die Umstände nicht ändern, so können wir doch uns selber und unsere
Einstellung zu ihnen ändern. Zu diesen Umständen gehört nun auch die traditionelle und
institutionelle Gestalt der Religion, der wir anhängen - oder auch nicht mehr. Religion ist in ihrem
spezifischen, z. B. konfessionellen Gehalt selber «zufälliges Widerfahrnis», in ihrer wesentlichen

Funktion jedoch durch nichts Ausserreligiöses zu ersetzen.
Zur Kontingenzerfahrung, auf welche Religion antwortet, gehören Erfahrungen der Angst,

des Leids, der Not, der Einsamkeit, aber auch des Glücks und der Begegnung. Natürlich sind
die Grenzen zwischen Verfügbarem und Unverfügbarem nicht immer scharf, doch die eigene
Herkunft und die Sterblichkeit des Menschen lassen sich prinzipiell weder wählen noch aus der
Welt schaffen.

Die Praxis der Religion nach der Aufklärung steht unter dem doppelten Stern der Religionsfreiheit

und der Wissenschaftsfreiheit. Die Wissenschaft hat ihre Rolle als Weltanschauungslieferant

eingebüsst, während die Religion nur noch in Ausnahmefällen als ernsthafter
Konkurrent gegen den Erklärungsanspruch der Wissenschaften auftritt. Unter der Bedingung der

Meinungsvielfalt ist es aber nicht mehr möglich, Menschen zu einem einheitlichen Verständnis

religiöser Texte, Symbole und Rituale anzuhalten. Trotzdem erlaubt dieser Pluralismus auch
dem aufgeweckten Menschen, der über Kenntnisse anderer Religionen und Konfessionen
verfügt, ein freundliches Verhältnis zur eigenen Religion einzunehmen - ein Verhältnis «in histo-

233



risch gebrochener Selbstwahrnehmung». Umso wichtiger ist gerade in dieser Situation das,

was der Verfasser als minimalen «institutionellen Geltungsschutz» bezeichnet - ein Schutz, der
sich nur noch auf die geltenden Texte (z. B. den Wortlaut des Kirchengesangbuchs, des
biblischen Kanons) oder die üblichen Ritualformen erstreckt, aber nicht mehr auf deren einheitliche

Deutung. Unsere Gottesdienste werden gleichsam zu Nischen, in denen wir wenigstens in
bezug auf ihre äusseren Formen davor bewahrt werden, uns ständig dem Anpassungsdruck
durch den sozialen Wandel zu beugen.

Mit originellen Argumenten wird die sogenannte Placebotheorie der Religion entkräftet: die

Auffassung nämlich, Religion sei nur wirksam, solange der Religiöse den «Schwindel» nicht
durchschaue. Der Vergleich mit dem Placebo ist schon deshalb irreführend, weil dabei
fälschlicherweise unterstellt wird, Placebos seien nur so lange wirksam, als der Konsument sich über
ihre chemische Wirkung im Irrtum befinde. Doch es gibt Fälle von wirksamer Placebobehand-
lung, in denen die Patienten über die chemische Wirkungslosigkeit der verabreichten Medikamente

informiert werden. Überdies ist das Motiv der Teilnahme an religiösen Praktiken im
Selbstbewusstsein von Gläubigen nicht die Aussicht auf deren soziale Nützlichkeit. Die
Innenansicht der Religion ist nicht dasselbe wie die soziologische Aussenansicht derselben.

Die überzeugenden Einwände gegen die Kritiker einer funktionalen Religionstheorie Hessen

sich allerdings auch gegen Lübbes Utilitarismuskritik vorbringen. Für die Utilitaristen war das

Prinzip des Allgemeinnutzens ebenfalls der Rahmen für eine funktionale Aussenbetrachtung
der Moral, und nicht etwa Ausdruck einer sittlichen Einstellung. Leider wird der Utilitarismus,
der an zwei Stellen mit unzureichenden Argumenten kritisiert wird, im Sachregister nicht
einmal erwähnt. Bereits John Stuart Mill sah sich in der Mitte des letzten Jahrhunderts in der Lage,

ein Gespenst des Utilitarismus gegen zwei genau entgegengesetzte Einwände verteidigen zu
müssen: gegen den Einwand, er vermöge sittliche Opfer nicht vernünftig zu begründen, und
gleichzeitig gegen den Einwand, er führe zu einer totalen Überforderung von menschlichen
Energien. Schliesslich hat Henry Sidgwick, ein Exponent des klassischen Utilitarismus,
ausdrücklich festgehalten, dass sich die Kluft zwischen moralischer Pflicht und Eigeninteresse in
einigen Fällen nicht rational überbrücken lasse. Doch er hat auch die Chance, diese Kluft durch
religiöse Postulate zu schliessen, skeptisch beurteilt.

Vielleicht wird auch die Formel von der Kontingenz, die sich nicht in Handlungssinn
integrieren lasse, gleichsam aufgeweicht in theistischen Religionen, welche die Hoffnung des
Menschen auf ein Handeln Gottes in der Geschichte abstützen. Immerhin wird auch dieses

«körperlose Handeln Gottes» durch Bezugnahme auf Absichten Gottes beschrieben. Es stellt sich
die Frage, ob «Kontingenz» in theistischen Religionen nicht weit eher «aufgelöst», d. h. in
Handlungsbeschreibungen übersetzt wird, als in nichttheistischen Religionen.

Problematisch ist der Typus von Begründung, den der Verfasser für die Geltung der
Menschenrechte heranzieht. Er vertritt nämlich die Ansicht, dass die blosse Zugehörigkeit zur Spezies

homo sapiens das einzige unverfängliche Kriterium zur Festlegung möglicher
Menschenrechtssubjekte ist. Es wird nicht völlig durchsichtig, inwiefern Religion allein qua Kontingenz-
vergegenwärtigung etwas zu dieser Festlegung beiträgt. Dieses Kriterium, so wird dann weiter

gesagt, hat sich in einer langen Geschichte der Diskriminierung von Menschen aufgrund ihrer
Rasse, Klasse, ihres Geschlechts, ihrer Intelligenz usw. als kulturelle Norm herauskristallisiert,
welche sich am wenigsten ideologisch missbrauchen lässt. Die Naturalisierung der
Menschenrechtssubjekte verhindert damit einen grundsätzlichen moralischen Elitismus.

Diese Argumentation ist allerdings aus zwei Gründen unbefriedigend: einerseits ist sie

fragmentarisch, denn sie bricht an dem Punkt ab, wo sich die interessante Frage auftut, was es denn
mit den Mitgliedern dieser Spezies auf sich hat, dass sie so wertvoll oder schützenswert sind.
Gibt es darauf keine Antwort? Darf es darauf keine Antwort geben? Der Autor plädiert für ein

«Bewertungsverbot». Doch ist damit eine nähere Klärung des Eigenwerts menschlichen Le-

234



bens ebenfalls ausgeschlossen? Die Auszeichnung der blossen Speziesmitgliedschaft kommt
einer Selbstidolatrie der menschlichen Gattung sehr nahe. Liessen sich die Menschenrechte
nicht positiv im Eigenwert von Menschen begründen, so wären sie nichts anderes als eine Art
Clubregeln, und der Club selber brächte nichts anderes als eine entschlossene Komplizenschaft
der Mitglieder der Spezies homo sapiens gegenüber der ganzen übrigen Welt zum Ausdruck.
Die Frage, warum z. B. nicht einige Tiere zu diesem Club gehören, wäre gesperrt durch willkürliche

Festsetzung eines Kriteriums.
Andererseits hat diese Argumentation denselben logischen Schönheitsfehler, den z. B.

rassistische Argumente haben: sie zeichnet ein rein biologisches Merkmal als moralisch relevantes
Merkmal aus. Dieser logische Konsistenzfehler wird als «Speziesismus» bezeichnet. Dieser
zweite Einwand verweist also weder auf einen Mangel an Letztbegründung, noch auf eine sittliche

Verfehlung, sondern auf einen Verstoss gegen die Universalisierbarkeitsforderung in bezug
auf moralische Urteile.

An welche Leser richtet sich dieses Buch? Darstellung und Stil geben ihm eine Zwischenstellung

zwischen Feuilleton und Traktat. Sowohl die kulturkritischen Töne - etwa die
«antimodernistischen» Bekenntnisse zu Opferbereitschaft und anderen vernachlässigten Tugenden
sowie zur Religion als legitimer Tröstung für unabwendbare Entsagungen - als auch das
strukturkonservative Fazit - nicht die Ausübung von Zwang als solche, sondern der Änderungswille als
solcher wird mit dem onus probandi belastet - scheinen sich hauptsächlich den Vertretern der
politischen Elite zu empfehlen. Das Buch enthält eine ungeschriebene Widmung an massgebliche

Fürsten. Lübbe hat die Optik von Administratoren getroffen, welche unter der Regierbar-
keitskrise der modernen Massengesellschaften seufzen und in der Religion der «Frommen» eine

willkommene Schranke gegen «Kontingenzverweigerer» und «Kontingenzprotestler» (sie!)
sehen. Doch gerade die Tatsache, dass die Grenzlinie zwischen Verfügbarem und Unverfügbarem

nicht immer scharf zu ziehen ist, lässt die Möglichkeit offen, dass diese Grenzlinie von
cleveren Technokraten gezogen wird. Zudem hat die Religion gerade in ihrer
institutionellhierarchischen Prägung auch in diesem Jahrhundert nicht aufgehört, nach innen sich als

Repressions- und Disziplinierungsmaschinerie und nach aussen im Paktieren mit totalitären
und imperialistischen Mächten zu «bewähren». Die «Kriminalgeschichte des Christentums»
ist noch nicht abgeschlossen. Deshalb ist die Religionskritik von Feuerbach bis Freud nicht
«veraltet», sowenig wie die «Religion nach der Aufklärung».

Besonders lehrreich ist Lübbes Einsicht in die Rolle von Traditionen, die er bereits in seinem
Buch «Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse» entfaltet hat: Traditionen entlasten uns vor
dem permanenten Druck der Anpassung an den beschleunigten sozialen Wandel und damit
auch von dem Zwang, dauernd zu argumentieren oder gar ad hoc Letztbegründungen zu
leisten. «Traditionen gelten somit wegen der erweislichen Unmöglichkeit, ohne sie auszukommen.»

Darin liegt ein interessantes Argument gegen den überzogenen Anspruch der Aufklärung,

nicht nur einzelne Traditionen, sondern das Prinzip der Traditionalität überhaupt über
Bord zu werfen.

Es bleibt jedoch stets zu beachten, dass die sogenannte «Pragmatik der Diskursbegrenzung»
mindestens vier verschiedene Bedeutungen annehmen kann: 1) die pragmatische
Kontextunterscheidung von Diskussionen unter Zeit- und Beschlussfassungsdruck und «Seminardiskussionen»;

2) die Kritik am Anspruch vernünftiger Letztbegründung («Restdezisionismus»);
3) das onus probandi für Kritiker vorherrschender Traditionen oder bestehender Strukturen;
4) die Diskursverweigerung gegenüber politischen Gegnern, die als «dreist» oder «irre» eingestuft

werden. Es ist kaum zu betonen, dass diese vier Bedeutungen nur locker miteinander
zusammenhängen. Demnach ist es - mit einigem kritischen Unterscheidungsvermögen - durchaus

möglich, auch dieses Buch mit Gewinn zu lesen, ohne gleichzeitig alle politischen Optionen
seines Verfassers zu teilen. Es enthält eine Fülle von Gedanken, die sich auf wenigen Seiten

235



nicht zusammenfassen lassen. Es verteidigt erfolgreich eine funktionale Betrachtung der
Religion. Sobald sich der Verfasser allerdings auf Details religiöser Deutungen einlässt, wird die
Grenze seiner Ausführungen offensichtlich. Hiob z. B. wird nur als Dulder gesehen, der Rebell
wird glatt übergangen. An dieser Stelle wäre auf Ernst Bloch zu verweisen, der - in geradezu
komplementärer Einseitigkeit - Hiob als biblischen Prometheus gezeichnet und verzeichnet
hat.

Die funktionale Religionstheorie ist nicht dazu konzipiert, die Hiob-Exegese zu fördern,
und sie sollte deshalb auch nicht an diesem Beitrag gemessen werden. Ihre Bedeutung liegt
vielmehr darin, eine Blindheit für die Rolle der Religion zu kurieren, welche besonders unter einigen

Aposteln von Marx und Freud grassiert. Dieser Aufgabe hat sich Hermann Lübbe mit
umfassender Informiertheit, schöner Anschaulichkeit und zuweilen augenzwinkernder Ironie
angenommen. Jean-Claude Wolf (Bern)

Ethik/Ethique

Heinrich Beck / Arnulf Rieber: Anthropologie und Ethik der Sexualität. Zur ideologischen
Auseinandersetzung um körperliche Liebe. (Salzburger Studien zur Philosophie, Bd. 13.) Anton

Pustet, München - Salzburg 1982.

Die vorliegende Untersuchung ist das Ergebnis eines Gemeinschaftswerkes, zu dem die beiden

Autoren, Beck und Rieber, Studenten, Diplomanden und Doktoranden miteinbezogen.
Sie richtet sich, erklärter Absicht zufolge, ausser an ein interessiertes Fachpublikum auch an
Gymnasiasten und Studenten. Die angewandte Methode nennen die Autoren «ontologische
Hermeneutik» und beschreiben sie als «integrale Einheit mehrerer Methoden (die sich erst
nachträglich und nur begrenzt trennen lassen): der phänomenologischen, der faktorenanalytischen,

der interpretierend-synthetischen, der <objektiv> und <subjektiv> transzendentalrationalen

sowie der ideologiekritischen, wobei sich der (theoretische) und der (praktische)
Ansatz gegenseitig erhellen» (334).

Das Buch gliedert sich demnach in einen theoretischen und einen praktischen Hauptteil. Er-
sterer geht aus von der Art und Weise, wie die Sexualität dem theoretischen Blick zunächst
erscheint, nämlich als «biologisch-kosmologisches Ereignis» (335). Sexualität erscheint hier unter

dem doppelten Aspekt des sozialen Ereignisses einerseits, dessen grundlegendes biologisches

«Ziel» in der «Erhaltung der Art» liegt und damit mittelbar auch der Evolution
dient (22). Andererseits erschöpft sich die Sexualität nicht in diesem sozialen Aspekt, sondern
ist ebenso biologisch-individuelles Ausdrucksgeschehen: «Indem das Individuum zur
Zeugung sich an den Sexualpartner hingibt und sich zu ihm hin (bzw. in ihn hinein) übersteigt,
kommt es maximal aus sich heraus, drückt sich aus und stellt sich dar» (336). Unter beiden

Aspekten erscheint die Sexualität noch als biologisches Geschehen, das nicht dem Menschen
vorbehalten ist. Deshalb ergibt sich als Konsequenz der nächste Schritt: nach dem spezifisch
psychologisch-anthropologischen «Sinn» der Sexualität zu fragen.

Zur Frage nach dem humanen «Sinn» der Sexualität referieren die Autoren zunächst
verschiedene Auffassungen: Sexualität als «Trieb nach Lust» (Freud), als Ausdruck der durch
«Archetypen» gesteuerten «seelischen Anlage des Menschen auf gegenseitige Ergänzung»
(Jung) oder Sexualität im Rahmen der geschlechterpolaren Entsprechung von «physischer und
psychischer Struktur» (Lersch). Die kritische Diskussion dieser Auffassungen vollziehen Beck
und Rieber unter Voraussetzung ihrer Überzeugung, wonach die Sexualität nicht Selbstzweck

sei, sondern «einer umfassenderen Verwirklichung des Menschseins» diene: «Sexualität ist

236



Medium der Selbstüberschreitung des Menschen und erfüllt sich erst, indem diese gelingt. Der
Mensch bewegt sich in der geschlechtlichen Liebe aus sich heraus und in den Partner
hinein» (295).

Für Beck und Rieber ist jedoch erst mit der «meta-physischen» (335) Dimension die volle
Bedeutungstiefe der menschlichen Sexualität erreicht: «Im Gegensatz zu psycho-technischen
Interessen der Neuzeit, die primär auf die biologische, psychologische und soziologische
Verfügbarkeit der Wirklichkeit ausgerichtet sind, sehen frühere Philosophen in den
vordergründigen Phänomenen die Andeutung eines hinter-gründigen Sinnes. Um nicht der Einseitigkeit

einer Zeitperspektive zu verfallen, muss sich daher eine theoretische Philosophie, die von
vornherein für die Gesamtwirklichkeit offen sein will, solchen meta-physischen Deutungen der
psycho-physischen Erscheinungen stellen» (338). Die Autoren tun dies an Hand der vorpersonalen

Sicht der Antike: Piatos «Idee der Liebe», der im Mittelalter sich ausprägenden Ich-Du-
Relation: Sexualität als «Schöpfungssymbol» bei Hildegard von Bingen (1098-1179) und der in
der Neuzeit erfolgenden Verankerung der Sexualität in einem absoluten Seinsgrund: Sexualität
«zwischen Trinitätsteilhabe und Urschuld» in der Sicht von Franz von Baader (1765-1841).

Ähnlich geht auch der praktische Teil des Buches, der die praktisch-existentielle Dimension
humaner Sexualität erhellt, von empirisch konstatierbaren Fakten aus, um diese dann einer
kritischen Sinndeutung zu unterwerfen. Der Erörterung der «empirisch-positivistischen
Soziologie der Sexualität» bei Schelsky folgt diejenige der neo-marxistischen Ideologiekritik
(Marcuse, Reich) sowie der Unterdrückungstheorie der Geschlechter mit jeweils umgekehrtem
Vorzeichen (de Beauvoir und Vilar). Mit der so erreichten «konstruktiv-kritischen Sozialphilosophie»

(341) ist indirekt der Einstieg in die ethische Fragestellung gewonnen, die dann aus der
Sicht Kierkegaards erfolgt. Seine Grundfrage lautet: «wie der weitgehend von aussen bestimmte

und sich selbst fremde Mensch seine Eigentlichkeit ergreifen und den Sinn seiner je einmaligen

Existenz verwirklichen könne. Dies geschieht, indem der Mensch auf seinem Lebenswege

drei Stadien durchläuft, in denen er sich immer tiefer zu sich selbst hin entscheidet und so
<sich selber wählt) : das <ästhetische>, das <ethische> und das <religiöse> Stadium» (249).

Erst nach dieser Vorarbeit in theoretischer und praktischer Hinsicht beschäftigen sich die
Autoren mit den theoretisch heiklen und praktisch brisanten Themen «Ethik der Ehe und der
nicht-ehelichen Sexualität» sowie der damit zusammenhängenden «Familienplanung und
Geburtenkontrolle als Problem der Verantwortung». Als Grundvoraussetzung fungiert hierfür
offensichtlich eine Ontologie, die sich besonders deutlich im Begriff der Ordnung konkretisiert,

wie ihn die Autoren z. B. im Zusammenhang mit dem Schwangerschaftsabbruch verwenden.

Sie schreiben, es entspreche «der Natur des (relativ) Niedrigeren, dem (relativ) Höheren
zu dienen. Im <Normal- oder Regelfalb > geschieht dies, indem man das (relativ) Niedrigere
um des (relativ) Höheren willen wahrt und verwirklicht; im (vielleicht häufigen) <Grenzfalle>
hingegen, in dem keine andere Möglichkeit besteht, muss das im Seinsrang Niedrigere (bzw.
weniger Wichtige) um der Erhaltung des höheren Ganzen willen ausgeschaltet werden» (321).
So lautet die Grundaufgabe einer Ethik der Ehe «weniger, Ordnung <durchzusetzen>, als
vielmehr, sie <zuzulassen> » (278). Aus dieser Sicht gehen Beck und Rieber auch das Problem der
normativen Begründung der Ehe und der Geburtenkontrolle an. Ist einmal die Ehe «die der
Leib-Seele-Geist-Struktur angemessene Form der Selbstverwirklichung des Menschen als
Geschlechtswesen» (284), so ist zum andern konsequenterweise auch Geburtenkontrolle nur dort
gerechtfertigt, wo sie Unordnung in der Form von Übel (z. B. wo die Zeugung dem Kinde
selbst, etwa infolge mangelnder Existenzbedingungen, nicht zum Guten gereicht, 322) vermeiden

hilft. Die von den Autoren postulierte «Verantwortungsethik nach Massgabe des
geringstmöglichen Übels» gestattet so auch den direkten «technischen Eingriff» zur Empfängnisverhütung,

«sofern man dabei bestrebt ist, das in der jeweiligen Situation aufs Ganze gesehen
geringstmögliche Übel zu verursachen» (326).

237



Das Buch von Beck und Rieber besticht durch seine umfangreiche Materialsammlung, deren
Breite hier nur angedeutet werden konnte. Trotzdem wird zumal der philosophisch interessierte
Leser eine sich bald einstellende Skepsis auch nach der Lektüre bestätigt finden. Zunächst
haben die Autoren einige wichtige Beiträge von Psychologen, wie diejenigen von Schultz-Hencke,
von Binswanger oder die im Beitrag von Hans Kunz zur anthropologisch-normativen
Perversionstheorie angelegte Bestimmung der humanen Sexualität übergangen, zum Teil zugunsten
von Autoren, die ausserhalb der katholisch-kirchlich geprägten Diskussion kaum mehr eine

Rolle spielen. Entscheidender aber ist, dass es eben schlechterdings nicht möglich ist, das von
den Autoren gewählte und eingangs erwähnte Methodenkonglomerat zu der behaupteten
«integralen Einheit» zu verschmelzen. So ist der phänomenologische Ansatz bei aller Komplexität
des Themas unvereinbar mit dem (zugegeben: deklarierten) ideologischen Interesse der Autoren.

Die vom phänomenalen Befund her tatsächlich nicht haltbaren Aussagen über die Sexualität

(etwa im Zusammenhang mit Jungs «Archetypen» oder Freuds «Lusttrieb») lassen sich
gerade nicht unter der jetzt ihrerseits unhinterfragten Voraussetzung der oben fragmentarisch
skizzierten Ontologie destruieren. Die in der thomistischen Katholizität wurzelnde Auffassung
von der Ordnung des Seienden und dementsprechend von seiner Sinnstruktur durchdringt das

ganze Buch und wird insbesondere in den Teleologismen sichtbar, die die Autoren ihrerseits an
Stelle der von ihnen (zu Recht) in Frage gestellten Biologismen und Soziologismen setzen. Ein
Beispiel: die Autoren kritisieren einerseits mit gutem Grund Schelskys soziologische Definition

des Abnormen und Perversen, um dann ihrerseits von einem «gesamtmenschlichen Sinn
der Sexualität» zu sprechen, an dem gemessen etwa der Perverse als «abnorm» zu deklarieren
sei. «Also nicht aufgrund der Abweichung von den Normen der Gesellschaft, sondern von den

Normen der Wirklichkeit selbst ist jemand legitim als <abnorm> (bzw. <krank> zu bezeichnen,

d. h. von Normen, die sich aus der Total-Wirklichkeit des Menschseins her ergeben» (169).
Es liegt auf offener Hand, dass die solcherart postulierten «Normen der Wirklichkeit» hier nur
wieder teleologistisch auf eine (immer schon vorausgesetzte) Letztheit hin (oder dann: bloss

statistisch) zu fundieren sind. Andernfalls wäre zu begründen, warum eine und dieselbe
Wirklichkeit das Abweichen von den «Normen der Wirklichkeit» gestattet - ganz abgesehen davon,
dass es ethisch höchst fragwürdig ist, die perversen Realisierungsformen aus der «Total-
Wirklichkeit des Menschseins» auszuklammern.

Dem kritisch zu begegnenden Ansatz des Buches entspricht auch die Bestimmung, wonach
die Fragerichtung der Philosophie auf die den Phänomenen «zugrundeliegende eigentliche
Wirklichkeit» zielt (29). Welches aber sind die Kriterien zur Verifikation dieser «eigentlichen»
Wirklichkeit? Bequem lässt sich damit jeder Erscheinung ein beliebiger, an der universalen
Schöpfungsordnung partizipierender «Sinn» unterstellen - so dass am Ende nicht nur der
Philosophie, sondern auch der Wissenschaft wieder die alte und doch eigentlich überwunden
geglaubte Rolle der ancilla theologiae zufällt. Max Herzog (Zürich)

Sprachphilosophie/Philosophie de langue

Sprachliche Universalien und das philosophische Universalienproblem

Elmar Holenstein: Sprachliche Universalien. Eine Untersuchung zur Natur des menschlichen
Geistes. Studienverlag Dr. Norbert Brockmeyer, Bochum 1985.

Die scheinbar endlosen Variationen zwischen verschiedenen Sprachen sind nach den letzten
Ergebnissen der linguistischen Forschung in der Tat weder endlos noch beliebig noch zufällig:

238



Hinter den Unterschieden lassen sich Regelmässigkeiten feststellen, die man sprachliche
Universalien nennt. Dies ist die Hauptthese des Werks von Holenstein, die er dem kulturellen und
vor allem dem sprachlichen Relativismus entgegenstellt. Die sprachlichen Universalien sind
nicht logisch ableitbar, aber auf empirischem Weg feststellbar; sie haben daher nur statistische
Geltung von hoher Wahrscheinlichkeit (S. 11). Sie werden durch Hinweise auf neurologische
Beschaffenheiten des menschlichen Gehirns, auf psychologische, pragmatische, kognitive und

sogar teleologische Eigenschaften und Faktoren erklärt (S. 12, 117). Sie gelten hauptsächlich in
der Form von Implikationsgesetzen, z. B. vom Typ: Wenn eine Sprache die Eigenschaft C hat,
dann hat sie auch die Eigenschaft B, und wenn sie B hat, dann auch die weitere Eigenschaft A,
aber nicht umgekehrt. Der Verfasser ist der Ansicht, dass neben sprachlichen Universalien
noch weitere Universalien auf anderen Gebieten, wie z. B. in der Ethik und für die Emotionali-
tät feststellbar sind. Als Beispiele nennt er die Mutter-Kleinkind-Beziehung und Gesichtsausdrücke

für primäre Gefühlszustände (Glück, Zorn, Furcht, Überraschung, Ekel, Trauer), die
universal gedeutet werden. Auch im letzteren Fall wird auf neurologische Faktoren rekurriert:
man vermutet eine Verbindung zwischen den nervösen Erregungen, die den wichtigsten
Emotionen zugrundeliegen, und den entsprechenden Gesichtsmuskeln (S. 11).

Es ist offensichtlich, dass die Theorie der sprachlichen Universalien eine radikale Neuorientierung

gegenüber der traditionellen philosophischen Diskussion des Universalienproblems
darstellt. Man merkt dies schon daran, dass im Zentrum der neuen Universalienforschung
Gesetze und Funktionen stehen, nicht mehr Essenzen, Klassen, Ding-Wörter oder, wie der Verfasser

sagt, Bedeutungskategorien (S. 14 f.). Holenstein selber ist sich über den unterschiedlichen
Gebrauch des Wortes «universal» völlig im klaren (S. 153). Dennoch ist seine Arbeit für das
traditionelle philosophische Universalienproblem nicht ohne Bedeutung. Es lassen sich Implikationen

auf zwei Ebenen feststellen.
1. Auf der Metaebene wird behauptet, dass die Welt, oder zumindest der menschliche Geist,

eine erkennbare Struktur aufweist. Diese These könnte man als eine «platonistische» oder
realistische Position bezeichnen. Sie widerspricht der nominalistischen These einer strukturlosen
Welt, die schon bei Ockham, aber auch bei den modernen Nominalisten - wie Goodman -
vorzufinden ist.

2. Holenstein stellt Universalien auf drei Gebieten der Linguistik vor: in der Semantik
(Kap. 2), Grammatik (Kap. 3) und Phonologie (Kap. 4). Von diesen sind die ersteren nicht nur
auf der Metaebene, sondern auch für sich für das philosophische Universalienproblem wichtig.

Hier wird nicht nur behauptet, dass die Welt eine Struktur hat, es werden auch schon die
Umrisse dieser Struktur skizziert. Die Diskussion der semantischen Universalien zeigt nämlich,

dass einige Allgemeinausdrücke - ihrem Inhalt und natürlich nicht ihrer Ausdrucksform
nach - von (fast) allen Menschen geteilt werden und keineswegs willkürlich Zustandekommen,
sondern natürliche Gebilde sind.

Die Implikationen der modernen Sprachforschung für das philosophische Universalienpro-
blem sollen nun auf beiden Ebenen an einigen Beispielen gezeigt werden.

Der sprachliche Relativismus oder Nominalismus geht davon aus, dass die Erfahrung ein
Kontinuum bildet, das sich beliebig teilen lässt und dessen Teile beliebig kombinierbar und unter

Begriffe zusammenzufassen sind (S. 8). Mit anderen Worten: die Welt der vorsprachlichen
Erfahrung ist gestaltlos, amorph, und wir nehmen sie so wahr, wie wir es in der sprachlichen
Kommunikation gelernt haben (S. 22). Diese relativistische These wurde von den Nominalisten
anhand des Farbspektrums erhärtet. Dessen Farben bilden einen kontinuierlichen Übergang,
und es scheint, dass beliebige Segmentierung möglich ist. In der Tat weisen auch verschiedene
Sprachen eine sehr unterschiedliche Anzahl von Farbwörtern auf, von weniger als einem halben

Dutzend bis zu hunderten. - Die neue Forschung stellt demgegenüber fest, dass es höchstens

elf Grundfarbwörter gibt. Und falls welche fehlen, dann geschieht dies nach einem
konstanten Muster. Alle Sprachen unterscheiden zwischen schwarz und weiss (dunkel/hell). Hat

239



eine Sprache drei Farbwörter, dann ist das dritte Wort das Wort für rot; hat sie vier, kommt gelb
oder «blün» (blau und grün) hinzu; bei fünf Wörtern sind gelb und blün beide vorhanden und
bei sechs Wörtern treten separate Wörter für blau und grün auf. Als nächstes kommt das Wort
für braun hinzu; erst dann folgen in beliebiger Reihenfolge orange, grau, violett und rosa. Daraus

lassen sich Schlüsse ziehen. Die Segmentierung des Farbspektrums ist offensichtlich nicht
beliebig, sondern universal strukturiert. Erklärt wird dieses Phänomen mit dem Hinweis auf
die neurologische Struktur unseres Gehirns und unserer Wahrnehmung; in neurologischer
Hinsicht bildet das Farbspektrum kein Kontinuum. (Es sei angemerkt, dass diese Erklärung
nicht weiter bewiesen wird, sondern eher spekulativ anmutet.) Ein weiteres, gegen die relativistische

These, dass die gegebene Sprache die Segmentierung von Erfahrung bestimme, gerichtetes

Argument stützt sich auf die Tatsache, dass blau und grün auch von Kulturen unterschieden

werden, die nur ein Wort für beide Farben haben. Dies deutet darauf hin, dass Wahrneh-
mung^unterscheidungen auf neurologischen Eigenschaften und nur bedingt auf sprachlichen
Unterschieden gründen. Die Bedeutung der Sprache wird abgewertet. Die Sprache diktiert
nicht unsere kognitiven Fähigkeiten, sondern umgekehrt: die Sprache wird von unseren kognitiven

Fähigkeiten bestimmt (S. 10).

Ebenfalls von grosser Bedeutung für den philosophischen Universalienstreit sind Klassenwörter.

Holenstein diskutiert sie im Zusammenhang mit der Suche nach Universalien in der
Verwandtschaftsterminologie (S. 52 ff.) und in Ethnotaxonomien (S. 81 ff.). Im Gegensatz zum
Farbspektrum handelt es sich hier um diskrete, diskontinuierliche Entitäten. Der Nominalismus

geht von der beliebigen Klassifizierbarkeit jedweder Menge von Gegebenheiten aus, mit
dem Argument, es gebe unendlich viele Hinsichten, in denen sich irgendwelche Gegenstände
ähnlich sind, und gleichzeitig unendlich viele Hinsichten, in denen dieselben Gegenstände
voneinander verschieden sind. Deshalb findet sich nach Ansicht der Nominalisten immer eine
gemeinsame Eigenschaft, die die Anwendung desselben Wortes erlaubt, aber auch eine
unterscheidende Eigenschaft, die die Anwendung von verschiedenen Wörtern erlaubt (S. 52). Der
Verfasser wendet nun ein, dass nicht jede logisch mögliche Klassifikation auch eine natürliche
ist; Eigenschaften haben nicht das gleiche klassifikatorische Gewicht. Nimmt man z. B. eine
Reihe geometrischer Figuren, in der rote Kreise, weisse Kreise, rote Dreiecke und weisse Dreiecke

in beliebiger Reihenfolge auftreten, wird man diese Figuren beliebig gruppieren können.
In der Tat werden sie aber eher zuerst nach Form, dann nach Farbe und erst an letzter Stelle
nach äusseren Merkmalen wie z. B. Stellung gruppiert (S. 53).

Das unterschiedliche klassifikatorische Gewicht von Eigenschaften wird auch von Nominalisten

anerkannt. Die Frage ist, ob dieser Befund rein kulturell oder, in allgemeinen kognitiven
Prinzipien gründend, neuro-psychologisch bedingt ist und also sprachliche Universalien nach
sich zieht. Die Gegner Holensteins argumentieren in dieser Beziehung nicht sehr radikal.
Rahmenkategorien wurden schon früher anerkannt, d. h. universale klassifikatorische Systeme,

z. B. Erziehung, Gestik, Medizin, Musik, Totenbestattung usw. Die Resultate der modernen
Forschung deuten aber darauf hin, dass Universalien nicht nur für die Grobstruktur, sondern,
in der Form von Implikationsgesetzen, auch für die Feinstruktur gelten. Als Beispiel nennt der
Verfasser die Tatsache, dass bei Klassifikationen in der Verwandtschaftsterminologie vorerst
konjunktive und nur selten disjunktive Kategorisierungen gelten (S. 58).

Ethnotaxonomien sind vorwissenschaftliche Klassifikationssysteme, in denen Klassen
klassifiziert werden. So wird z. B. ein Gegenstand zunächst als Küchentisch, dann als Tisch und
weiter als Möbelstück eingestuft. Die Bildung von Ethnotaxonomien ist keineswegs willkürlich,

sondern folgt gewissen Regeln oder Universalien. Die drei wichtigsten lauten:
1) es gibt nicht mehr als fünf Ebenen der Klassifikation,
2) eine der Ebenen ist genetisch und struktural die Grundebene,
3) die der zentralen Ebene über- und untergeordneten Ebenen sind voneinander unterscheidbar

(S. 81).

240



Besonders wichtig für das philosophische Universalienproblem ist die Tatsache, dass es so

etwas wie natürliche Kategorien gibt, d. h. natürliche Allgemeinausdrücke. Kategorien werden
mit Vorzug so gebildet, dass sie sich optimal voneinander abheben; optimale Kategorien weisen

am meisten Attribute auf, die den Mitgliedern der Kategorie gemeinsam sind und am
wenigsten Attribute, die sie gemeinsam mit Mitgliedern anderer Kategorien teilen. Sie sind
universal in der Klassifikation von Wahrnehmungsgegebenheiten massgebend und werden von
Kindern zuerst gelernt (S. 86). Die traditionelle nominalistische Position ist hier hingegen ein
rein logisches Konstrukt: eine Taxonomie entsteht auf Grund der kleinsten bemerkbaren
Unterscheidungen. So können z. B. Klassierungen von geometrischen Figuren nach Farbe, Gestalt
und Grösse erfolgen. Dabei sind die möglichen Farben, Gestalten und Grössen beliebig
kombinierbar, und oft wird nur ein klassifikatorisches Kriterium gebraucht. Flolenstein weist auf die
Künstlichkeit dieser These hin; im Alltagsleben erfolgen Sortierungen nach mehreren voneinander

abhängigen Kriterien: Lebewesen mit Federn haben meistens auch Flügel und eher
Schnäbel als Zähne. Solche Taxonomien sind wichtiger als diejenigen, die auf dem kleinsten
bemerkbaren Unterschied gründen. Viele logisch möglichen Eigenschaftskombinationen
kommen weder sprachlich noch faktisch vor. Würmer haben z. B. weder Herzen noch Nieren,
und es gibt keine Klasse mit den typischen Würmereigenschaften plus Herz und/oder Niere.

Die Bedeutung dieser Theorie für den philosophischen Universalienstreit liegt auf der
Hand. Die Behauptung ist, dass Klassen keine willkürlich aufgegriffenen Phänomene sind,
sondern eher natürliche Gebilde, die 1) die Struktur der Welt berücksichtigen und 2) funktional
in der Sprache sind. Sie sind in einem gewissen Sinne vorgegeben; zumindest sind wir prädisponiert,

die Klassenwörter so zu bilden, wie wir es in der Tat tun. Ähnliches kann man auch für
Farbwörter sagen. Zwar hat das jeweilige Wort für rot nicht unbedingt immer die gleiche
Bedeutung - in einer Sprache mit drei Grundfarbwörtern wird das Wort wahrscheinlich einen

grösseren Teil des Farbspektrums umfassen als in einer Sprache mit elf Grundfarbwörtern -
dennoch bezeichnet das Wort rot in allen Sprachen ungefähr dasselbe. Abgesehen davon, dass

«Rot» den Status von etwas Vorgegebenem erlangt, wird hier auch die Referenz-Theorie der
Bedeutung impliziert.

Hier liegt wohl der Grund dafür, dass Holenstein gerade das Familienähnlichkeitskonzept
Wittgensteins kritisiert (S. 169-180), auch wenn der genaue Zweck dieser Kritik ungenügend
umschrieben wird. Nach Wittgensteins Auffassung trifft ein Wort nicht deswegen zu, weil die
bezeichneten Dinge eine gemeinsame Eigenschaft haben, sondern dank sprachlichen Regeln,
d. h. Konventionen (S. 1). Holenstein plädiert für eine gemeinsame Bedeutungskomponente
bei Wörtern wie «Spiel», deren verschiedene Anwendungen nach Wittgenstein nur durch eine
Familienähnlichkeit miteinander verknüpft werden. Holenstein kritisiert Wittgensteins Analyse

des Wortes «Spiel» als oberflächlich. Wittgenstein mache keine Unterscheidung zwischen

eigentlichem und übertragenem Gebrauch eines Wortes, berücksichtige nicht Bedeutungsverschiebungen

und unternehme auch keinen Versuch einer genetischen Erklärung von
familienähnlichen Ausdrücken. Funktionale Verschiebungen können nämlich die Invarianz der
Bedeutungskomponente auflösen, und nur historische Kenntnisse ermöglichen das Nachvollziehen
der Bedeutungswandlung. Der Konflikt der Theorie Wittgensteins mit derjenigen der sprachlichen

Universalien liegt nicht auf der Metaebene. Sprachliche Universalien als Gesetzmässigkeiten

verschiedener Sprachen wären auch dann denkbar, wenn Ausdrücke keine gemeinsame
Bedeutungskomponente aufwiesen. Ein möglicher Widerspruch bahnt sich erst bei der Theorie

der Klassenbildung an: Natürliche Klassenwörter scheinen besser durch eine Referenz zu
Gegenständen als durch sprachliche Regeln erklärbar zu sein.

Die meisten der von Holenstein aufgeführten Beispiele sind auf mehrere Studien abgestützt
und machen einen recht plausiblen Eindruck. Dennoch erweckt Holensteins Angriff auf den
Relativismus und Nominalismus vor allem hinsichtlich der Methodologie einige Bedenken. Er
geht von einer Maxime aus, die von den früheren Relativisten nicht beachtet worden ist: Varia-

241



tionen zwischen Sprachen sind zu ordnen, und die Ordnung ist möglichst einheitlich zu erklären

(S. 30). Diese Maxime erinnert sehr stark an Kants regulative Prinzipien der reinen
Vernunft (K. d. r. V. A 642/B 670 ff.); diese fordern den Forscher auf, nach einer grösseren
Ordnung zu suchen, ohne aber den Erfolg dieser Suche zu garantieren. Sie selber sind zwar a priori,
werden aber nicht objektiv, sondern subjektiv genannt, denn die dank ihrer Anwendung
entstehende Ordnung ist nicht objektiv, d. h., kantisch gesprochen, nicht kategorial synthetisiert.
Man weiss nicht, welche der ersten zwei Regeln man in einem gegebenen Fall, in dem Begriffe
vorliegen, anwenden soll: ob die der Homogenität, die nach Oberbegriffen verlangt, oder die
der Varietät, die partikulärere Begriffe fordert. Die Wahl der Regel ist gewissermassen beliebig,
und damit auch die mittels ihrer gefundene Ordnung, denn andere Ordnungen müssten ebenfalls

denkbar sein. Aus der Gegenüberstellung mit Kant ergeben sich zwei Fragen bezüglich der
Holensteinschen Regel.

1) Im Gegensatz zu Kant behauptet Holenstein von seiner Regel nicht, sie sei eine Maxime
a priori der reinen Vernunft. So wird aber nicht begründet, warum man überhaupt diese Regel
annehmen soll - eher als eine andere oder als gar keine. Die mittels der Regel gesuchte Ordnung
ist keineswegs unmittelbar einsichtig, sondern kann nur in mühsamer Arbeit gefunden werden.
Holenstein selbst fragt nicht nach dem Status seiner Regel, und man kann über seine Ansicht
hier nur mutmassen. Es erscheint wahrscheinlich, dass er eine pragmatische Antwort gäbe: Die
Resultate der Suche rechtfertigen die Methode. Ohne die Regel würde man nicht einmal den
Anlass zum Forschen finden, und dank der Regel erzielt man interessante Resultate.

2) Gewichtiger ist die Frage nach den Folgen der Anwendung dieser Regel. Lassen sich nicht
verschiedene Ordnungen «entdecken», die vielleicht miteinander inkompatibel sind? Man
nehme hier wieder das Farbwortschatzbeispiel. Dort fängt man die Suche nach der Ordnung so

an, dass man zunächst die Grundfarben feststellt. Dazu nimmt man sieben Kriterien an
(S. 29 f.), um die Grundfarben zu identifizieren und von den Mischfarben zu unterscheiden.
Holensteins Kriterien sehen zwar nicht unplausibel aus, es lassen sich aber zwei Einwände
formulieren. Erstens dürfte es als ein Mangel erscheinen, dass keines der Kriterien spezifiziert,
dass die Grundfarbe von der jeweiligen Sprache auch als Grundfarbe identifiziert werden

muss. So drängt sich der Verdacht auf, dass die Annahme der Unterscheidung von Grund- und
Mischfarben nur in unserem Kulturkreis gemacht wird, so dass das oben skizzierte Muster auf
den Voraussetzungen unseres Kulturkreises beruht und somit gar nicht universal ist. Es ist
zweitens aber auch denkbar, dass die Inanspruchnahme anderer Kriterien möglicherweise
andere Farben als Grundfarben ergeben würde und dann auch andere Gesetzmässigkeiten.
Dies wäre auf beiden oben erwähnten Ebenen von Bedeutung:

1) Es legte sich die Vermutung nahe, dass die von den Sprachforschern «entdeckten»
Gesetzmässigkeiten doch nicht in den Sachen, sondern bloss im Geist sind, und zwar nicht als

Universalien, sondern als kulturell bedingte Gebilde. Und falls mehrere Systeme sprachlicher
Universalien gefunden werden - vielleicht als Resultat der Annahme verschiedener Ausgangskriterien

- wird das Argument für den Realismus entkräftet. Denn wenn schon das Vorhandensein

der Naturwissenschaft den Nominalismus nicht widerlegen kann, würden die verschiedenen

miteinander inkompatiblen Systeme sprachlicher Universalien den Realismus auch nicht
beweisen.

2) Die semantischen «Universalien» wären ebenfalls nur kulturell bedingt, und somit nicht
universal. Das Wort «rot» z. B. wäre in den verschiedenen Sprachen auf ganz unterschiedliche
Segmente des Farbspektrums anwendbar und somit in seiner Bedeutung von sprachlichen
Regeln, nicht aber von der Referenz auf einen Gegenstand abhängig.

Wie gewichtig diese Einwände wirklich sind und ob eine Mehrzahl miteinander inkompatibler

Systeme sprachlicher Universalien mehr als eine bloss logische Möglichkeit ist, wird sich
vermutlich in der Sprachforschung in den nächsten Jahren entscheiden.

242



Man kann sich schliesslich auch fragen, wie gross der Anteil der von Holenstein beschriebenen

sprachlichen Universalien am menschlichen Handeln, etwa in der Politik oder in der Kultur

ist. Es sieht nämlich so aus, dass sie sich im Meer des Kulturrelativen fast völlig verlieren.
Vilem Mudroch (Baden)

Philosophiedidaktik/Didactique de la philosophie

WulffD. Rehfus, Der Philosophieunterricht. Kritik der Kommunikationsdidaktik und
unterrichtspraktischer Leitfaden, Stuttgart - Bad Cannstatt, 1986, 223 S.

Der Autor dieses Buches ist durch mehrere Publikationen als einer der namhaftesten Vertreter

der blühenden Literaturgattung «Philosophiedidaktik» ausgewiesen; seine «Didaktik der
Philosophie» von 1980 und das zusammen mit Horst Becker herausgegebene «Handbuch des

Philosophieunterrichts» können als Standardwerke bezeichnet werden. Sein neuestes Buch, in
der Reihe «Problemata» bei Frommann-Holzboog erschienen, hat zwei völlig verschiedenartige

Teile. Der erste Teil ist eine Streitschrift, die dann recht unvermittelt in eine Art praktischer
Auslege-Ordnung übergeht. Der doppelte Untertitel ist dadurch mehr als gerechtfertigt. Die
vorliegende Rezension möchte beiden Teilen gerecht werden, muss aber, dem Aufbau des
Buches folgend, mit dem polemischen Teil beginnen, der seinerseits wenigstens nach deutlichen
Abgrenzungen ruft. Der unhöfliche Aufbau der Besprechung sollte nicht den Eindruck
erwecken, das Buch von Rehfus wäre rundweg abzulehnen; im zweiten Teil finden sich sehr viele
höchst bedenkenswerte Anregungen und Vorbilder.

Eine ähnlich einflussreiche Stellung in der deutschen Philosophiedidaktik wie Rehfus
nimmt der Hamburger Ekkehard Martens ein, um den sich auch die «Zeitschrift für Didaktik
der Philosophie» mit oft beachtlichen, unterrichtspraktischen Aufsätzen schart. Gegen ihn
richtet sich die Polemik des darzustellenden Buches. Jeden Punkt dieser Streitschrift, die oft
redundant und wiederholungsreich ist, wiederzugeben, würde zu weit führen, und darum soll
in der Folge die Grundlage der Kritik betrachtet werden, dann einzelne Einwände, schliesslich
die wesentlichen Behauptungen.

Vielleicht müsste man aber vorher noch anmerken, dass die Polemik von Rehfus trotz sehr
vieler wörtlicher Zitate aus Martens sich eigentlich gar nicht gegen diesen richtet, sondern viel
eher gegen eine mögliche Art von Philosophieunterricht, die sich, vorausgesetzt es gäbe sie

überhaupt, auf Martens berufen könnte. Das ist nicht von vornherein illegitim quia parvus
error in principio magnus est in fine); einem Standpunkt seine letzten denkbaren Konsequenzen

vorzuhalten, kann sogar geboten erscheinen, wenn die Sorge um die Praxis dabei
glaubwürdig erscheint. Allerdings liesse sich der Spiess natürlich umkehren, und aus den Behauptungen

des Autors ebenfalls eine noch denkbare, sich auf ihn berufende extreme Praxis ausdenken,

womit dann der Streit wieder ausgeglichen würde um den Preis grösster Dissensbildung.
Wollte man also die Kritik von Rehfus teilen, so müsste sie gelöst werden von der Folie des

Standpunktes, der immer wieder sehr prononciert bekannt wird. Es geht also nicht darum, eine
Theorie oder eine Praxis in Schutz zu nehmen, schon gar nicht eine politisch-pragmatistische
Zerrform, die Rehfus vielleicht meint; auch nicht darum, der Auffassung von Rehfus mit den

gleichen Mitteln zu Leibe zu rücken; vielmehr versuchen wir, die strittigen Fragen von einem

Standpunkt aus zu beleuchten, der jedes Entweder-Oder von sich weist im Namen des (in der
einen wie in der andern Schule) meist nicht unvernünftigen wirklichen Unterrichts. Wir wollen
ausserdem von nichtdidaktischen Implikationen, vor allem von Fragen der politisch-sozialen
Hintergründe der jeweiligen Praxis, nach Kräften abstrahieren. Auch das wäre einmal interes-

243



sant, nämlich über Martens und Rehfus und die ganze riesige Didaktikliteratur weniger Jahre
zu reden als Gegenwartserscheinungen der deutschen Schule; doch fehlt uns dazu allzuviel
Wissen, und eine Buchanzeige wäre dafür nicht der faire Kampfplatz.

Zur Grundlage des Streites:
Martens und Rehfus verstehen die Aufgabe der Philosophiedidaktik völlig verschieden. Martens

leugnet im Grund die Existenz einer besonderen Wissenschaft dieser Art, indem er zeigt,
dass jede Philosophie, die von einer Didaktik abgehoben gedacht wird, unphilosophischer
Wissensstoff wäre. Philosophie ist also selbst Didaktik. Demgegenüber versteht Rehfus unter
Didaktik eine Spezialdisziplin, die er abhängig weiss von übergeordneten Theorien: Keine Theorie

der Didaktik ohne Theorie der Wahrheit und des Verstehens; keine Theorie davon ohne
Theorie der Wirklichkeit, diese nicht ohne Theorie des Bewusstseins und (überraschend)
diese nicht ohne übergeordnete Theorie der Moderne. In diesem Sinn will auch seine Didaktik
philosophisch sein und nicht etwa technisch-methodologisch. Aber sie ist nach seiner Auffassung

kein Bedürfnis der Philosophielehrer (was allerdings im Verlauf des Buches nicht plausibel

bleibt), sondern eines derjenigen, die die Philosophie rechtfertigen wollen. Philosophiedidaktik

hat also den Philosophieunterricht zu begründen. Das kann allerdings bei Martens (und
zum Beispiel bei Schmucke-Hartmann) genau gleich herauskommen, wie überhaupt die
Positionen mehr in den Grundsätzen als in der Ausführung gegensätzlich bleiben. Wird die Krise
der Philosophie voll wahrgenommen, so ebnen sich diese Unterschiede im Begriff der
Philosophiedidaktik ein. Immerhin: Zugespitzt könnte man sagen, für Rehfus bleibe die klassische
Trias «Stoff-Lehrer-Schüler» massgebend, während sich der Stoff für Martens nicht mehr als

Teilnehmer an irgendeinem aristotelischen oder herbartischen Dreieck mobilisieren lässt - er
ist abhanden gekommen - und das massgebende Bestimmungsdreieck nun formuliert werden
kann als soziales: «Gesellschaft-Lehrer-Schüler». Dies erklärt wohl auch die Gereiztheit von
Rehfus. Stellt man sich auf den Standpunkt der Kommunikationsdidaktik, so wird Philosophie

etwas nicht mehr Feststellbares, Tradierbares, es west allenfalls noch in einem bestimmten,
von dreiseitigen Interessen umstrittenen Unterrichtsgeschehen. Dass damit Philosophie aus
den «wissenschaftlichen» Fächern, die je ein Gebiet in der höheren Bildung verteidigen (nach
einem völlig begriffslosen, rein historisch-zufälligen Schlüssel übrigens), herausfällt, dürfte
Angst machen. Wir werden dieser Angst in verschiedenen einzelnen Argumenten wieder
begegnen.

Zu einzelnen Einwänden:
Ein wichtiges Anliegen ist Rehfus die Unterscheidung der «Lernorte» der Philosophie. Um den
Stellenwert des Philosophieunterrichts richtig zu bestimmen - und um die mögliche Konsequenz

aus der Didaktik von Martens abzuwehren, nach der letztlich jedes Gespräch, ja
Geschwätz im Schulzimmer zu authentischem «Philosophieren» ernannt werden könnte -, legt er
eine grosse Distanz zwischen die Lernorte Universität und Schule. Dabei trägt sein Argument
vor allem auf der Seite des Schulunterrichts, der von der unerhörten Forderung, hier müsste
originäre Philosophie «produziert» werden (das meint Rehfus mit «Lernort»), entlastet wird.
Ob das Argument auch auf der Seite der Universitätsphilosophie taugt - und ob nicht die Zahl
der «Lernorte» äusserst klein werden müsste, kann man immerhin fragen. Jedenfalls ist bei den

Themen, die zum philosophischen Stoff aus unserem Jahrhundert genannt werden, die
Auswahl wenig universitär: Sartre, Camus und Jean Améry stehen allein «nach Nietzsche und
Wittgenstein» Eine Bestimmung, die vielleicht generationstypisch ist, vielleicht auch gar
nicht existenzialistische Absichten verrät, sondern nur Auseinandersetzung mit moderner
Metaphysikfeindschaft anleiten möchte. Es wird dem Leser jedenfalls nicht klar; eine Bruchstelle
in der Argumentation des zweiteiligen Buches.

Rehfus fordert als Grundlage für eine mögliche Philosophiedidaktik eine «Theorie der
Moderne», die «Theorie der Aufklärung» sein müsse. Wir haben oben schon festgestellt, wie prin-

244



zipiell nach seiner Meinung diese Theorie sein müsste. Die Aufklärung denkt er, wie das naheliegt,

wenn später die Philosophie umso strahlender zum Leuchten gebracht werden soll, «total
oder gar nicht». Als falsche Antwort auf die Orientierungslosigkeit der Moderne erscheint ihm
dann, was er die «Preisgabe des Denkens und Handelns an die Beliebigkeit» nennt. Und scharf,
wenn auch nicht überraschend, identifiziert er sodann einen pragmatistischen oder kommuni-
kationsorientierten Ansatz der Philosophie als Audruck eben solcher Beliebigkeit. Wir würden
das gern so stehen lassen, sehen aber mit Sorge einen gewaltigen Erwartungsdruck entstehen:
Welche Philosophie kann eine solche «Theorie der Moderne», eine Geschichtsphilosophie des

Beliebigen und seines Gegenteils, überzeugend begründen?
Stark sind die Einwendungen, die unter der Überschrift «Theorie und Praxis des Philosophieunterrichts»

gegen eine Kommunikationsdidaktik gemacht werden; ihre Berechtigung leuchtet
uns unmittelbar ein:

- Philosophieunterricht müsste wissen, was in Philosophie «gelernt» werden soll.

- Philosophie, um die es im Unterricht geht, müsste in einer Spannung zur Alltäglichkeit
stehen.

- «Bedenklich ist darüberhinaus die um sich greifende Rede vom Text als (Dialog-)Partner»
(S. 52).

- Sache des Unterrichts ist «Hinführung», nicht Transformation von Inhalten auf eine wie
immer gedachte tiefere Stufe.

Weniger zwingend erscheinen uns Forderungen, die sich an diese Einwendungen anschliessen
und die ihrerseits unweigerlich der Kritik rufen werden:

- Philosophieunterricht sei prinzipiell auf «metaphysisches Denken» verpflichtet (was von
Rehfus streng unterschieden gesehen wird von metaphysischem Dogmatismus).

- Mit dem Bezug auf «Bildung» könnte ein Gymnasium mit klassischer Orientierung sich den

Herausforderungen durch sozialkritische Fragen erfolgreich entziehen; Rehfus erkennt in
all seinen Gegnern «Nützlichkeitsdenken», dem er sich ohne jede Dialektik einfach so

glaubt entgegenstellen zu dürfen; dem Rezensenten fällt in solchen Augenblicken nun das

zugegebenermassen demagogische Argument ein, die Bildung müsste einfach für die Elite
wieder so gut werden, wie sie bei den Staatsmännern von 1914 gewesen ist...

- Philosophie habe primär «theoretisches Leben» zu sein; der Aristotelismus, den Rehfus dem
Martensschen Sokratismus entgegenstellt, ist zwar beeindruckend, aber wiederum geradezu
nach Dialektik schreiend.

- Es sei eine Gefahr, den Unterricht auf den Schüler hin zu orientieren, da doch der Lehrer
dem Schüler die philosophische Ataraxie voraushabe! In diese Ataraxie ist der Schüler übrigens

nicht einzuführen, weil die Welt schwer auszuhalten ist, sondern viel mehr, weil er die

Anstrengung des Denkens aushalten soll.
Geradezu offensichtlich wird die Abhängigkeit von Vorurteilen, wonach der Unterricht nur
einmal so sein müsse, wie er eben ist, wenn Rehfus seine (übrigens praktisch immer sehr gut
verankerten, jedem erfahrenen Lehrer einleuchtenden) Grundsätze entwickelt, nach denen der
Philosophieunterricht zu gestalten wäre. Wenn es Rehfus ablehnt, um Metaphysik einen Bogen
zu machen, so ist ihm unbedingt zuzustimmen; andererseits erklärt er selbst, dass er Anthropologie

nach Möglichkeit vermeide. Wieviel hat das damit zu tun, dass er die Herausforderung
der Philosophie durch die moderne Wissenschaft nicht bestehen könnte? Philosophie wird in
seinen Händen zu einem Schulfach, unangreifbar, weil in seinen eigenen technischen Grenzen
verharrend. Und das vor allem darum, weil der Lehrer die Schüler in etwas unterrichten soll,
was er besser versteht als sie. Das kann man gut verstehen. Aber wie steht es denn mit praktischer

Philosophie, mit Politik? Es muss leider angenommen werden, dass der Lehrer solcher
Prägung auch hier mit dem Anspruch auftreten wird, die Sache zu verstehen. Und wie kann da

gerechtfertigt werden, dass Philosophieunterricht philosophisch sei? «Der Bruch mit dem All-

245



tagsbewusstsein ist der Beginn des Philosophieunterrichts. Der Philosophieunterricht ist das
Ganz Andere» (S. 108). Das ist eine Beteuerung, die uns überaus zweifelhaft scheint. Nehmen
wir den Schulalltag des Schülers, so wie er bis zur Unterprima gewesen ist, so hat ein Unterricht,

der sich im Rahmen der Bedingungen von Rehfus hält, nichts an sich, was ihn als «Ganz
Anderen» erscheinen liesse - ausser dem Stoff.
Zum Wesentlichen des Buches:
Rehfus sagt selbst in seiner Zusammenfassung:

«Das Buch verteidigt Philosophie als ein kontemplatives Denken, das nicht praxisgeleitet ist
und dem gesellschaftlichen Nutzendenken nicht unterliegt. Es verteidigt Philosophie als ein
substantielles Denken gegen seine Auflösung in Kommunikation und Diskurs. Didaktik der
Philosophie ist philosophisch, sie ist reflexionsbezogen ...». «Der Philosophieunterricht ist
nicht konstitutiv dialogisch und entnimmt seine Inhalte der philosophischen Überlieferung.
Seine Absicht ist nicht Handlungs-, sondern Denkorientierung, die mit dem Alltag bricht und
eine Denkhaltung erzeugt: sie öffnet das Denken für Metaphysik und übt ein in den methodischen

Zweifel. Diese Geisteshaltung ist verbunden mit Ataraxie und macht den Schüler fähig,
die Identitätsnot der zu Ende gehenden Aufklärungsepoche zu ertragen.» (S. 7)

Diese Sätze beeindrucken durch ihre Sicherheit, von der vielleicht einiges noch Reflex ist der
programmatischen Kürze. Sie machen uns als Leser traurig, weil sie von einer Selbstverständlichkeit

des Philosophischen und des Philosophieunterrichts ausgehen, die es nicht gibt, und
die gerade der Sache, um die es Rehfus geht, nach unserer Meinung nicht dienen. Wenn mit
solchen Behauptungen dem gesellschaftlichen Nutzendenken beizukommen wäre, dann hätte die
Philosophie uns längst von Unrecht und Ausbeutung befreit.

Wesentlich ist für Rehfus, dass es die Philosophie als Grösse und als Unterrichtsfach einfach
gibt. Für die Theorien von Martens, aber auch für andere weniger affirmative Ansätze einer
Philosophiedidaktik, wird der mehr Verständnis haben, der Philosophieunterricht als

Freiraum, als Neuerung (nicht nur in der deutschen Gymnasialreform), als «Gegen-Schule» erlebt.
Die Lehrer der andern Fächer, die Psychologen, (zum Teil) die Schüler: Sie erhoffen sich von
einem Fach «Philosophie» gewiss mehr als ein altrömisch verbrämtes weites geistesgeschichtliches

Fach. Was Rehfus verteidigt, ist der Philosophieunterricht von gestern. Ein guter, wertvoller

Stoff, mit einem sicheren und gebildeten Lehrer, und mit einem Schüler, von dem gesagt
werden kann, was er einmal brauchen wird: Fähigkeit, die Identitätsnot der zu Ende gehenden
Aufklärungsepoche zu ertragen. Ist das genug? Es ist ja nicht wenig. Ist es das Richtige?

Soviel zum polemischen Inhalt des Buches von Rehfus. Wir stellten fest, dass er den Unterricht
von gestern verteidige.

Der zweite Teil des Buches, ein praktisches Reden vom Philosophieunterricht, beginnt nicht
an einer Stelle. Schon in die Polemik mischt sich immer mehr Auskunft über Erfahrung; etwa
von S. 90 an wird dies zur Hauptsache, und die bekennende Polemik tritt zurück.

Und nun wäre auch noch etwas zu diesem zweiten Teil zu sagen. Es kann nur mit Begeisterung

gesagt werden, zum Beispiel in der Formulierung: Wenn Rehfus den Philosophieunterricht

von gestern verteidigt, dann einen optimalen, einen ganz ausgezeichneten, einen vermutlich

meist erfolgreichen Unterricht.
Das ist nicht mit Reserve gemeint: Wenn es solchen Unterricht noch gibt, dann ist er unbedingt

zum Besten zu zählen, was Schülern in europäischen Gymnasien begegnen kann. Mit
anerkennenswerter Offenheit sagt Rehfus, was er macht, nennt die Grenzen, die realistischen
Möglichkeiten, die Bedingungen. Für Lehrer, die sich und ihr Fach noch so verstehen können,
die so viel Zeit zur Verfügung haben, die Philosophie als einen «Stoff» verstehen können im
traditionellen pädagogischen Sinn, wird hier ein Massstab angeboten. Auch für die Selbstausbildung

zum Philosophielehrer liegt hervorragendes Material vor. Was Rehfus etwa bedenkt
zur Auswahl seiner Texte, zur Frage der Sammelbände, der Hilfsmaterialien überhaupt, der

246



«ganzen Werke» und der «wichtigen Werke», das könnte ich bis ins Detail aus eigener Erfahrung

bestätigen.
Es wäre schön, wenn «Geistesgeschichte» als «Problemgeschichte» noch gerettet werden

könnte. Es wäre schön, wenn es Lehrer gäbe, die die Schüler in Philosophie belehren, prüfen,
benoten könnten, ohne sich zu schämen. Es wäre schön, wenn die Verteidiger traditioneller
Didaktik darüber hinaus spüren könnten, warum andere, wie etwa Ekkehard Martens, neue Wege
meinen gehen zu müssen. Christoph Dejung (Zürich

247




	Buchbesprechungen = Comptes rendus

