Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 46 (1987)

Buchbesprechung: Rezensionsabhandlung = Etude critique
Autor: Topik im Mittelalter

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlung / Etude critique

PETER SCHULTHESS

Topik im Mittelalter

«Die Lehre von den Loci dialectici (scil. die Topik) gehort zu den am wenigsten untersuchten
Gebieten der mittelalterlichen Logik», schrieb Jan Pinborg noch 1969 ! Bereits im darauffol-
genden Jahrzehnt publizierte sein Schiiler Niels J. Green-Pedersen Artikel und Materialien zur
Topik im Mittelalter, die nun in einem Buch z zusammengefasst sind, welches die aristotelische
und boethianische Topik-Tradition vom Frithmittelalter bis in das 15. Jahrhundert darstellt,
durch geschickt ausgewahlte Ausziige aus mittelalterlichen Werken zur Topik und durch Aufli-
stung siamtlicher verfiigbarer Manuskripte ergdnzt. Diese Pionierarbeit verkehrt nun das Urteil
Pinborgs 15 Jahre spiter beinahe ins Gegenteil: Nur in wenigen logischen Disziplinen im Mitte-
lalter ist man so systematisch iiber die literarischen Vorlagen orientiert.

Die philosophische Disziplin, deren Rezeption im Mittelalter in diesem Buch untersucht
wird, die Topik, gab und gibt den Interpreten aus verschiedenen Griinden immer wieder Rétsel
auf, nicht nur weil die Tradition der Topik als logische Disziplin in der Neuzeit «versandet» 3
ist, sondern weil ihr Grundtext, die aristotelische «Topik» schon von der Gliederung und vom
Gegenstand her den Interpreten immer wieder Schwierigkeiten bereitete, wie auch ein Blick auf
die mittelalterliche Kommentarliteratur lehrt, die Green-Pedersen ausbreitet. Ihre Form und
Gliederung hat den Charakter einer Kompilation von Vorlesungsnachschriften, Diskussions-
und Ubungsmaterial. Seit Brandis gilt sie relativ zur Analytik als logisches Frithwerk, so dass
sich die Frage stellt, ob sie sich iiberhaupt inhaltlich von der Analytik unterscheidet und nicht
bloss ein zu vernachlissigendes Ubungsstiick ist. Dazu kommt, was gewisse Handschriften
und Aristoteles selber nahezulegen scheinen (Soph. Wid. 183 a 27 ff.), dass die «Sophistischen
Widerlegungen» eventuell als neuntes Buch der «Topik» zu betrachten sind.

Der Gegenstand der Topik, der nominelle zumindest, sind die 7opoi (Loci, wie Cicero und
Boethius iibersetzen), die aber im gesamten «Corpus Aristotelicum» nirgends definiert sind.
Zudem scheint dieser Gegenstand nicht einschlégig fiir die Topik zu sein, denn auch in der
«Rhetorik» handelt Aristoteles von «Topoi». Vom Ziel der «Topik» her allerdings wird der Ge-
genstand fassbarer, denn sie versucht «eine Methode zu finden, von der her man iiber jedes
Problem aus plausiblen Sitzen Schliisse bilden kann» (Top. 100a 18 f.). Solche Schliisse aus

1 J.Pinborg, Topik und Syllogistik im Mittelalter, in: «Sapienter Ordinare». Festgabe fiir
E.Kleineidam, hrsg. v. F.Hoffmann, L.Scheffczyk, K.Feiereis, Leipzig 1969,
S.157-178. ’

2 Niels J. Green-Pedersen, The Tradition of the Topics in the Middle Ages. The Commenta-
ries on Aristotle’s and Boethius’ «Topics», Miinchen/Wien 1984, 459S. (Referenzen auf
dieses Werk im folgenden durch einfache Angabe der Seitenzahl).

3 A.Seifert, Logik zwischen Scholastik und Humanismus, Miinchen 1978, S. 77.

191



plausiblen * Pramissen heissen dialektische Syllogismen im Gegensatz zu den Schliissen aus
notwendigen Pramissen: den apodiktischen Syllogismen, die Gegenstand der « Analytica prio-
ra» sind. So scheinen also Topik und Dialektik denselben Gegenstand zu haben: den dialekti-
schen Syllogismus. Sie werden denn auch von alters her identifiziert.

Nun ist aber auch héchst unklar, was Aristoteles unter Dialektik verstand. Schon dusserlich
zeigt sich die Verwirrung darin, wen Aristoteles als Griinder der Dialektik anfiihrt. Sagt er am
Schluss der «Sophistischen Widerlegungen» mit Stolz, er hiitte diese Disziplin eigens ausgebil-
det (183 b 34-184 b 8), so scheint er an anderer Stelle Plato die Begriitndung zuzuschreiben
(Met. 987 b 29-33). Diogenes Laertios (VIII, 57; IX, 25) und Sextus Empiricus (Adv. Math.
VII. 7) gar berichten, Aristoteles hitte Zenon von Elea als Erfinder der Dialektik gepriesen.
Auch beim Versuch, die Dialektik durch Abgrenzung von andern Kiinsten (z. B. von der Philo-
sophie im Sinne von Episteme und der Sophistik) nominal abzugrenzen, gerdt man sofort in
nicht mindere Schwierigkeiten (Met. 1004 b 17-26) .

In *velchem Verhiltnis steht nun aber der Topos zum dialektischen Syllogismus? Cicero und
Boethius definieren ihn als «sedes argumenti». Diese Formel enthilt mindestens eine Doppel-
deutigkeit: «topos», «locus», «sedes» kann neben der metaphorischen Bedeutung «Platz,
Stelle, Sitz» auch «Grund, Basis, Fundament» ® meinen. Die Deutung des Topos als Grund fiir
ein Argument, fiir einen dialektischen Syllogismus, ist aber hdchst unprizis. Der Topos kann
im Sinne einer Argumentationsstrategie Grund fiir das Finden oder Téesten eines Arguments
sein, er kann aber auch logischer Grund fir die Wahrheit des Arguments sein, eventuell gar als
Pramisse selbst (im Sinne eines obersten Prinzips) oder im Sinne einer logischen Regel als
Grund fiir die Giiltigkeit des Arguments. Beide Funktionen kénnen durch folgendes Beispiel
aus der Topik 124 b 15 f.) erldutert werden: «Ist die Art relativ, so muss man sehen, ob es auch
die Gattung ist.» Diese Anweisung zur Findung eines Arguments kann auch als Prinzip formu-
liert werden: «Denn wenn die Art zum Relativen gehort, dann auch die Gattung.» Diese Unent-
schiedenheit zeigt sich auch in den modernen Interpretationen: Der Topos wird von den einen
als Grund, als logisches Gesetz gedeutet 7, oder dann als Anleitung, Strategie 8 Fur beide
Deutungen gibt es gute Griinde im aristotelischen Text, aber auch in der Tradition der Topik. So
unterscheiden z. B. Theophrast, dessen Werk iiber die Topik wir aus dem Topik-Kommentar
des Alexander von Aphrodisias kennen, und Boethius beide Deutungen terminologisch: Die
Strategien heissen «parangelma» % oder «differentiae», die Griinde «topos» oder «maximae
propositiones» (S. 37 und 338).

Zu einer eindeutigen Bestimmung der konstifutiven Funktion der Topoi fiir das Argument
verhelfen auch die Beispiele und einzelnen Topoi nicht, die Aristoteles in den Biichern II1-VII
oft ungeordnet und in Wiederholungen ausbreitet. Die aristotelische und die ganz andere,

4 «plausibel» ist die Ubersetzung, die Green fiir «endoxa» oder «probabilia» (Boethius)
vorschligt (S. 18). Die giangige deutsche Ubersetzung mit «wahrscheinlich» verdirbt - zu-
mindest heute im Zeitalter der Wahrscheinlichkeitsrechnung - den eigentlichen Sinn, den
Aristoteles so angibt: «Plausible Sitze aber sind diejenigen, die allen oder den meisten
oder den Weisen wahr scheinen» (Topik 100b 22 ff.).

5 Vgl. zu dieser Thematik: P. Wilpert, Aristoteles und die Dialektik, in: Kant-Studien (48)
1956/57, S. 247-257.

6 E.Stump (De Topicis Differentiis. Translated, with Notes and an Essay on the Text by
E. Stump, Ithaca 1978, S. 46) ibersetzt «sedes» durch «foundation».

7 W.A.dePater, Les Topiques d’Aristote et la Dialectique Platonicienne. Thomistische
Studien 10, Fribourg 1965.

8 Vgl. Anm.5,S. 159 ff.

9 Vgl. schon Pinborg, loc. cit. (Anm. 1), S. 159.

192



22 loci umfassende (S. 55 ff.) ciceronianische Einteilung war denn historisch weit weniger be-
deutsam als etwa die 28 Topoi umfassende Liste des Themistius, die Boethius im zweiten Buch
von «De differentiis topicis» aufnimmt und fiir vollstindig erklart 10 1 etztere wird im Mittel-
alter Standardliste der Loci. Zwei verschiedene Deutungen der Topik oder Dialektik resultie-
ren also aus der Unsicherheit iiber deren Gegenstand: Die Topik wird von der begriindenden
Funktion der Loci fiir Argumente her betrachtet und muss dann abgegrenzt werden von der
Logik im Sinne der aristotelischen Schlusslehre in den «Analytiken», oder sie wird als Theorie
des dialektischen Syllogismus behandelt, d. h. dann als Theorie der Priifung (Peirastik) und
Widerlegung (Elenktik) von Aussagen, die nicht notwendig oder wahr sind, sondern bloss
plausibel.

Green-Pedersens Untersuchung der Topik-Tradition im Mittelalter verhilft nun dazu, diese
Schwierigkeiten und ihre Interpretationsmoglichkeiten differenzierter zu sehen. Aus diesen
Griinden beginnt er seine Untersuchung der Topik-Tradition im Mittelalter auch mit einer Dis-
kussion der aristotelischen Begriffe «Topos» und «Dialektik». Durchaus in topischer Manier
weist er zundchst die Problemstellung bei Aristoteles auf und gewinnt daraus die leitenden Fra-
gen an die Topik-Tradition:

Was ist ein Locus?
Welche Funktion hat ein Locus im Argument?

Welche Klassen von Loci werden unterschieden?

Diese Fragen richtet er zuerst an Boethius, also an die zweite Quelle mittelalterlicher Topik
(S. 39-82), nicht ohne hier noch das Verhéltnis der iiber Aristoteles’ Logik hinausgehenden
Theorie der hypothetischen Syllogismen zur Topik zu diskutieren. Boethius schrieb mehrere
Werke zur Topik: eine Ubersetzung der aristotelischen «Topik», die allen mittelalterlichen
Kommentaren zugrundelag (S. 92); einen Kommentar zu Ciceros «Topik» (In Ciceronis Topica:
ICT), der wohl bis ins 13. Jh. gebraucht wurde, im Mittelalter aber praktisch einflusslos blieb
und erst in der Renaissance wieder diskutiert wurde; einen Kommentar zur aristotelischen «To-
pik», der allerdings nicht erhalten ist und schliesslich ein systematisches Werk (De differentiis
topicis, DDT), das neben der aristotelischen «Topik» zum Standardwerk der mittelalterlichen
Topik avancierte. Boethius unterscheidet darin zwei Bedeutungen von «locus»: «maxima
propositio» ' und «differentia». «Maxima propositio» ist ihm und dem ganzen Mittelalter
(S. 342) ein Satz, der evident ist (per se nota), der nicht bewiesen werden kann (indemonstrabi-
lis), also ein Prinzip (propositio principalis) (DDT, 1176 D). So iibersetzt denn auch Boethius
konsequenterweise den aristotelischen Ausdruck «axioma» durch «maxima propositio» 12
Als Beispiel: «Dinge, deren Definition differiert, sind selber different» (1185 D). «Locus» kann
aber zweitens auch «differentia» zwischen den Maximen (loci) bedeuten. Die Differenz ist
dann dasjenige, was die maxima propositio in Gattungen und Arten unterteilt. Diese Differen-
zen kann man als Gattungen von termini medii auslegen, die erlauben, aus zwei Termen mittels
eines dritten Syllogismen zu bilden. Beispiele sind: definitio, descriptio, genus, species, totum

10 Patrologia Latina, ed. J. Migne, Bd. 64, Paris 1882, S. 1149B. Boethius-Zitate bezichen
sich im folgenden auf diesen Band.

11 Hier ist der Ursprung des Ausdruckes «Maxime»: Die Bedeutung «Lebensregel» erhalt
dieser Ausdruck durch Beispiele aus DDT von Boethius.

12 Topik 155b 15f., Boethius’ Ubersetzung durch «maxime nota et propinqua propositio»,
in: Aristoteles Latinus V, 1-3, Topica, ed. L. Minio-Paluello, Bruxelles/Paris 1969,
S.288.

193



usw. Welche Funktion haben nun diese Topoi fiir die Argumente? Ist bei Aristoteles die Topik
und damit die Funktion des Topos auf das Testen von opiniones communes ausgerichtet, so
gehtesin der Boethianischen Topik vor allem um die Funktion des Bestdtigens der Argumenta-
tion durch Loci. Zwar hilft die differentia die PriAmissen zu finden, die Maxime aber ist Aus-
gangspunkt des Schlusses entweder als Pramisse («inde nascitur argumentum»; DDT, 1185 C)
oder bestdtigt oder vollendet («vires afferre», «perficere») durch eine logische Regel den
Schluss auf die Conclusio (DDT 1185 C; S. 70f.). Die Undeutlichkeit im Blick auf die logische
Funktion der Loci fiir das Argument wird Zentrum der mittelalterlichen Diskussion um die
boethianische Topik.

Welchen Einfluss haben nun die Topiken von Aristoteles und Boethius auf das Mitrelalter?
Hier kann die Arbeit von Green-Pedersen einigen Aufschluss vermitteln, denn neben einer
sorgfiltigen 32seitigen Edition von 18 ungedruckten einschldgigen mittelalterlichen Textaus-
ziigen zur Topik (u. a. von Simon von Faversham, Radulphus Brito, Buridan) listet er auch
noch 69 Kommentare zu Aristoteles’ Topik aus dem 13. bis 15. Jh. und 25 Kommentare zu
Boethius’ DDT aus dem 11. bis 14. Jh. auf. Dabei macht er keinen Anspruch auf Vollstandig-
keit, aber doch darauf, alle heute verfiigbaren Informationen ausgewertet zu haben (S. 85).

Boethius® Cicero-Kommentar (ICT) wurde schon in St. Gallen von Abbo von Fleury und
Notker Labeo beniitzt (S. 139 ff.). Die Kommentare (Glossen-, Lectio-, Sententia- und
Quaestio-Kommentare) zu Boethius® DDT sind etwas spiter, beginnen aber bereits im 11. Jh.
und erreichen im 12. Jh. ihren H6hepunkt. Im 13. Jh. geht der Gebrauch von DDT auffallig
rasch zuriick und im 14. Jh. ist nur noch ein DDT-Kommentar zu finden. Diese Entwicklung
der Kommentare zu DDT entspricht ungefidhr derjenigen der Zahl der Handschriften von
Boethius-Kommentaren zur «Isagoge» und zu «Peri Hermeneias». Bei den Kommentaren zu
Boethius’ DDT liegt der Héhepunkt allerdings eher im 12. Jh. und weniger im 11. wie bei den
Boethius-Handschriften. Zudem kann man feststellen, dass Boethius’ DDT neben Boethius’
Schrift «De Divisione», die eine systematische Exposition der « Analytica posteriora» I1. 5 ist,
am ldangsten von allen Boethius-Schriften im Gebrauch war. Das 12. Jh. kann also von den
DDT-Kommentaren her mit Recht als « Aetas boetiana» bezeichnet werden ! . Die Aristoteles-
Kommentare beginnen in der Mitte des 13. Jh. in Paris und tibertreffen sofort die Zahl der
Kommentare zu Boethius’ DDT. Im 14. Jh. geht die Zahl der Aristoteles-Kommentare zuriick
undim 15. Jh. steigt sie wohl wegen der rhetorisch-topischen Ausrichtung der beginnenden Re-
naissance wieder massiv an. Es scheint also, dass Aristoteles rund hundert Jahre, nachdem er
ins Latein iibersetzt wurde, Boethius verdriangte.

Man ist hier allerdings differenzierter zu werten genotigt M, denn die grosse Zahl von Kom-
mentaren zur Topik des Aristoteles im 13. Jh. ist unabhéngig vom Riickgang der Kommentare
zu Boethius’ DDT erklarbar. Zum einen wird zwar Aristoteles Pflichtlektiire an den neuen Uni-
versitdten des 13. Jh. (z. B. im Pariser Statut von 1215), und steht durchaus von der Logica nova
her, zu der auch die Topik gerechnet wird, im Aufwind. Johannes von Salisbury, der der Topik
sechs Kapitel seines Metalogicon (II1. V-X) widmet, sagt in seinem Pladoyer fiir die Logica no-
va: «Ubrigens kann sehr viel angefiihrt werden gegen die, die, durch Anlehnung ans Uberliefer-
te [scil. die alte Logik] fast mit Boethius allein zufrieden, die besseren Biicher des Aristoteles
ausschliessen. Aber dasist unnétig, weil allen die Unvollkommenheit derer, die allein auf Boet-
hius Zeit und Kraft verschwenden, so dass diese beinahe nichts wissen, bis zum Mitleid offen-

13 Vgl. dazu: O. Lewry O. P., Boethian Logic in the medieval West, in: Boethius. His Life,
Thought and Influence, ed. by M. Gibson, Oxford 1981, S. 90-134.
14 Lewry, ib., S. 113.

194



bar ist.» ' ° Den Niedergang der Kommentare zu DDT darauf zuriickzufiihren, dass man seit
der Entdeckung des Urtextes der Topik eben diesen kommentiert und dem boethianischen
DDT gegeniiber bevorzugt, scheitert an der mittelalterlichen Deutung des Verhaltnisses von
Aristoteles’ Topik zu Boethius’ DDT. Zwar ist man bis ins 12. Jh. hinein aus Mangel an Text-
kenntnissen gezwungen, sich Boethius’ eigener Erklarung anzuschliessen: Boethius und Cice-
ro spriachen iiber die differentiae, wohingegen Aristoteles iiber die Maximen spreche (ICT,
S. 1051 D). Dann aber kam im 13. Jh. die Meinung auf, dass Boethius iiber die Essenz (Sub-
stanz) der Loci spreche, wiahrend Aristoteles deren Gebrauch erldutere (S. 107). Als Konse-
quenz dieser Ansicht resultiert, dass Boethius” DDT in der Scholastik weit einflussreicher ist
als die aristotelische Topik, die bloss das bei Boethius theoretisch Entworfene illustriert und
auf Spezialfille appliziert (S. 128). Green bezeichnet DDT als die «Basis der mittelalterlichen
Doktrin iiber die Topik» (S. 108). Diese Auffassung wird durch folgendes Faktum bestatigt:
Die unerhort erfolgreichen «Summulae logicales» (nach 1230) des Petrus Hispanus, der zu-
sammen mit Wilhelm von Shyreswood die Logica moderna inaugurierte, enthalten im Kapi-
tel V ein Résumé der Topik von Boethius (DDT). Das Faktum, dass Boethius’ DDT nicht mehr
kommentiert wird, hangt mit dem durchschlagenden Erfolg dieses Lehrbuches zusammen. Be-
merkungen zu Boethius’ Topik sind also fortan in den Kommentaren zu den «Summulae logi-
cales» (z. B. von Simon von Faversham) zu finden oder in Buridans «Summulae», welche
Green als Kombination eines Kommentars zu und einer Revision von Petrus Hispanus’ «Sum-
mulae» betrachtet (S. 301).

Trotz dieser literarhistorischen Entwicklung hat die Topik aber keine eigene sachliche Ent-
wicklung im Mittelalter aufzuweisen (S. 337). Modifikationen beziiglich der Antworten auf
die drei Grundfragen, die Green an die Topik stellt, beruhen auf dem jeweils gerade aktuellen
Logikverstiandnis und auf der Diskussion um andere logische Probleme, wie der folgende
Kurzbeschrieb der Entwicklung der Topik zeigen wird. Festzustellen ist dabei, dass vor 1250 die
Hauptfrage der Topik, von der her die andern zwei Fragen ihren Sinn erhalten, in boethiani-
scher Tradition diejenige nach der konfirmativen Funktion der Loci fiir die Argumente war
(S.177).

In den friihesten Topikkommentaren werden die Loci als Mittel verstanden, Enthymemata
in kategorische Syllogismen zu verwandeln. Die Loci werden also auf Argumente der Form-«S
ist Q ergo S ist P» angewendet, bei denen die conclusio nicht aufgrund der Form allein aus der
Priamisse folgt, sondern allein aufgrund der Analyse der vorkommenden Terme. Die Loci sol-
len die Relation zwischen S und P (conclusio) bestédtigen. Die Funktion der Loci wird dann vom
Mittelbegriff des kategorischen Syllogismus her bestimmt (S. 152). Bei Garlandus Compotista
allerdings wird die Funktion auch auf hypothetische Syllogismen erweitert (S. 158).

Abaelard wendet sich dann gegen die Auffassung, dass Loci eine Funktion fiir die Wohlge-
formtheit von Syllogismen haben, weil die giiltigen wohlgeformten Syllogismen (argumenta
complexionales) Schliisse seien, die kraft der Anordnung der Terme in den Primissen, oder,
wie wir heute sagen wiirden, kraft der Form allein schliessen ' Im Gegensatz dazu sind Argu-

15 «Caeterum contra eos qui veterum favore potiores Aristotelis libros excludunt, Boetio
fere solo contenti, possent plurima allegari. Sed non opportet, quia palam est omnibus,
usque ad miserationem, imperfectio illorum, qui in sola Boetio tempus et rem consumpse-
runt, ut fere nihil sciant.» (Metaldéicon IV.XXVII, PL 199, S.931f.)

16 «complexio» ist ein Ausdruck, der schon bei Boethius die Anordnung oder Kombination
von kategorischen Sitzen zu einem Schluss meint (841D-843D; 845D-846B). Bei Abae-
lard bedeutet «complexio» ebenso die Anordnung der Priamissen und Terme. Perfekte
Schlusse sind ihm diejenigen, die aus der complexio antecedentis allein schliessen. Leibniz
nimmt dann spater den Ausdruck «complexio» in der «Dissertatio de Arte combinatoria»
wieder auf.

195



menta locales Schliisse, die Bestatigung durch Loci brauchen, d. h. nun aber die mit Hilfe der
Loci zu Syllogismen reduziert werden und von der Analyse der Terme abhingig sind (S. 197).
Die Terme werden mit Hilfe der Maximen und Differenzen auf ihre logische Bedeutung und ih-
ren logischen Zusammenhang hin analysiert. Die Loci sind so nicht einfach partikulidre Terme,
sondern Terme, die sich auf partikuldre Terme beziehen. Hinter Abaelards umstrittenem Ver-
such, die Funktion der Loci nicht im Zusammenhang mit den Regeln der Wohlgeformtheit von
Syllogismen zu sehen, sondern im Zusammenhang mit deren Verbindung zu den res (materiel-
ler Aspekt, S. 168), stehen das Universalienproblem '7 und das Signifikationsproblem, logi-
sche Probleme dieser Epoche also, die die Diskussion der Topoi bestimmten. Es stellten sich
von da her Fragen an die Topik wie: Was bedeuten genus und species qua loci? Handeln die Lo-
ci von res oder von voces, die in den Argumenten vorkommen (S. 170)? Sind Loci Relationen
zwischen Termini oder zwischen res?

DizTopik gibt also die Mittel an die Hand, Argumente auf ihre «underlying logic» hin zu un-
tersuchen. In dieser Problemstellung werden - wie bereits in den dlteren Kommentaren zu DDT
- Sprachebenen unterschieden. Die Logik scheint sich allerding anders als die Grammatik mit
Namen von Wortern aus der Umgangssprache zu beschiftigen. Ein Kunstwort von
Avicenna ' 8 half diese Situation begrifflich zu klaren: Dieloci sind nicht einfach Terme, die res
bezeichnen wie die im Argument vorkommenden, sie sind auch nicht einfach blosse Namen
von diesen Termen (nomina vocum), sondern haben durchaus eine Beziehung zu den res: sie
sind secundae intentiones '° . Albertus Magnus und Robert Kilwardby bilden diese Theorie der
zweiten Intentionen beziiglich der Topik aus, und bei dem Modisten Radulphus Brito gewinnt
diese Entwicklung ihren Hohepunkt. Die Bestimmung des locus lautet dann so: Der locus ist
die intellectio der Relation zwischen zwei Termen im Blick auf ein drittes Pradikat, das eher
zum antecedens als zum consequens gehort. Der Locus ist also weder die res, noch allein die in-
tentio, sondern die intentio, insofern sie eine bestimmte Weise ist, die res zu betrachten (ratio
intelligendi) oder das Ding, insofern es intendiert ist (S. 237). Dieser Problemstellung also ver-
suchen die typisch hochmittelalterlichen, metalogischen Betrachtungen gerecht zu werden.
Dietopische Problematik gerit hier in den Sog der Problematik der «secundae intentiones», zu
der seit Hervaeus Natalis” «De secundis intentionibus» eine Flut von einschlagigen Traktaten
bis weit ins 17. Jh. hinein entstand *°. Das Thema der Logik wird nun von Radulphus Brito so
formuliert: «Sed dialecticus habet considerare intentiones secundas ad res applicatas et funda-
tas in re sicut objecto. Ergo dialecticus habet considerare res ut denominantur ab intentioni-
bus» (S. 367).

17 Green ist leider im Zusammenhang mit der Etikettierung und Analyse des Universalien-
problems etwas large. Abaelard gilt ihm ohne nahere Kennzeichnung als Nominalist
(S. 172), ebenso Buridan (S. 302). Vgl. dazu die differenzierte Studie Hiibners, die solche
Etiketten als hochst gefahrlich ausweist: « Die Nominalismus-Legende. Uber das Missver-
hiltnis zwischen Dichtung und Wahrheit in der Deutung der Wirkungsgeschichte des Ock-
hamismus», in: Spiegel und Gleichnis. Festschrift fiir J. Taubes, Wiirzburg 1984,
S.87-111.

18 «Subjectum vero logicae . . . sunt intentiones intellectae secundo, quae apponuntur inten-
tionibus primo intellectis» (Avicenna, Met. tr. 1. c. 2, Neudruck Louvain 1961, fol. 70 v.
a, A).

19 Sie werden, wie Green-Pedersen vermutet, von Abaelard nicht «impositio secunda» ge-
nannt, weil dieser Ausdruck einem grammatischen Kontext entstammt, nicht einem
logisch-semantischen (S. 171).

20 Vgl. dazu: J. Pinborg, Medieval Semantics, London 1984, S. 50-59.

196



Im Zusammenhang mit der Bestimmung der Loci als secundae intentiones oder als Relation
zwischen primae intentiones sei noch auf ein weiteres metaphysisches Problem aufmerksam
gemacht, dessen Diskussion man zundchst wahrscheinlich nicht in der Topik suchen wiirde:
Das Problem der Relation im Zusammenhang mit der Unterscheidung von loci intrinseci und
extrinseci. Bei Boethius - wie wir einer knappen Bemerkung in DDT entnehmen kénnen
(1186 D) - sind die lociintrinseci diejenigen, die von den Termen (Subjekt und Pradikat) her ge-
nommen werden (ducuntur ex terminis in quaestione positis) &1 , die extrinsischen (loci
extrinseci) 22 sind diejenigen, die von sonstwo hergenommen werden. Daneben erwidhnt Boet-
hius noch die loci medii (S. 46-54). Die loci intrinseci nun werden z. B. im 13. Jh. als Relationen
zwischen Termen aufgefasst, die essentiell zueinandergehdren, so dass die Terme fiir etwas
Identisches stehen (idem in re). Radulphus Brito fiihrt diese loci intrinseci auf die modi essendi
in zurtck (S. 245). Die Terme, die in einem Argument stehen, das durch extrinsische Loci besta-
tigt wird, bezeichnen Separata, von einander differierende res, die sich sogar ausschliessen. Die
relationstheoretische Unterscheidung zwischen intrinsischer und extrinsischer Relation, die
im Mittelalter und in der Neuzeit so bedeutend wurde 3 , wird also hier unter dialektischen Ge-
sichtspunkten eifrig diskutiert.

Topik ist also im Hochmittelalter als Teil der Logik eine Theorie der secundae intentiones,
d. h. von Loci, die als Relationen zwischen primae intentiones verstanden werden. Zur Vermei-
dung von Missverstindnissen muss aber gesagt werden, dass es noch andere Wissenschaften
gibt, die, allerdings in verschiedenen Hinsichten, secundae intentiones zum Gegenstand haben:
Die Metaphysik, die res von conceptus (intentio) absondert, und die «Psychologie» (De ani-
ma), die die intentiones als qualitates animae versteht. Beriicksichtigt man die Differenz der
Beschiftigungsweisen von Logik und Psychologie mit secundae intentiones nicht, so trifft der
Psychologismusvorwurfoft den Falschen 24 DerSchluss liegt tatsdchlich nahe, dass eine The-
orie der Intentionen in die Seelenlehre gehort. Radulphus Brito aber wehrt sich z. B. erfolgreich
gegen diesen Psychologismus, indem er in seinem Topikkommentar der Logik nicht die con-
ceptus qua qualitates animae als Gegenstand zuweist, sondern die intentiones, insofern sie auf
res bezogen sind, und die res, insofern sie von Intentionen bedeutet werden (S. 237, Textanhang
S.367). Wir sehen hier sehr schon, wie die Diskussion der Verhéltnisse von locus und res fiir das
ganze Logikverstidndnis relevant sein kann, bzw. welchen Wert Topiktexte fiir Logikgeschichte
haben kénnen.

Inwiefern ist die Topik aber noch von der Logik als der Theorie der secundae intentiones un-
terschieden? In den metalogischen Betrachtungen dieser Zeit fallen Logik und Topik (Dialek-
tik) zusammen, wie Jan Pinborg nachwies 25 Denn auch die Logik hat es letztlich nur mit
plausiblen Sitzen zu tun. Ein syllogismus inferens wird namlich erst zu einem syllogismus pro-
bans, zu einem beweiskriftigen Syllogismus, wenn er entweder durch den Aufweis einer habi-
tudo localis ein dialektischer Syllogismus wird - das zu leisten vermag die Topik und insofern

21 definitio, descriptio, interpretatio nominis, totum, pars, genus, species, causa, materia,
finis, forma, generatio, conceptio, usus, accidens.

22 judicium rei, similia, magis, minus, proportio, contrarium, (relative) oppositum, trans-
sumptio.

23 Vgl. John P. Doyle, Prolegomena to a study of extrinsic denomination in the work of
Francis Suarez, S. J., in: Vivarium 27 (1984), S. 121-160.

24 So hat unlingst Hickman meines Erachtens zu unrecht Ockham des Psychologismus be-
zichtigt: L. Hickman, Modern Theories of Higher Level Predicates. Second Intentions in
the Neuzeit, Miinchen 1980, S. 39.

25 JanPinborg, Logik und Semantik im Mittelalter. Ein Uberblick, Stuttgart-Bad Cannstatt
1972, S.81.

197



die Logik - oder wenn er durch Aufweis der Notwendigkeit und Wahrheit der Priamissen zu ei-
nem demonstrativen Syllogismus wird, was der Logik zu leisten unmaoglich ist, da sie nicht di-
rekt Wissenschaft von den res ist, sondern nur akzidentell oder eben bloss Wissenschaft der
zweiten Intentionen.

Worauf aber ist es zuriickzufiithren, dass das Thema «Plausibilitit der Sdtze» im 13. Jh. wie-
der sehr zentral geworden zu sein scheint? Green antwortet: Auf den Einfluss der aristoteli-
schen Topik, die ja eine Theorie des dialektischen Syllogismus - also eine Theorie des Syllogis-
mus mit plausiblen Pramissen - sein will. Die Funktion der Loci besteht damit darin, die Plau-
sibilitdt der Pramissen in einem Syllogismus zu erweisen (S. 264). Es stellt sich dabei die Frage,
ob diese Trennung des formalen (complexionalen) syllogismus inferens vom syllogismus pro-
bans, der durch Loci oder Prinzipien probansist, nicht zur Konsequenzlehre des 14. Jh. gefiihrt
hat, die z. B. bei Walter Burley als allgemeine Lehre von den Konsequenzen zur Basis der Logik
wurde und von der die Syllogistik einen blossen Spezialfall darstellt 28 Esist mittlerweile ein
Gemeinplatz fiir Historiker der Logik, dass die Konsequenzlehre der Logica moderna (Bur-
leigh, Ockham, Buridan) aus der Entwicklung der Topik stamme. Schon Prantl sprach diese
These aus 27, ihm folgten Boehner 28, Moody 29, Bird 30, Pinborg *! und neuerdings auch
Stump, die noch 1982 von einer «well established view» spricht 32 Green-Pedersen ist von die-
ser These nicht tiberzeugt (S. 270), denn ihre Begriindungen beruhen auf zuwenig Texten: Meist
auf dem beziiglich Konsequenzenlehre atypischen Text aus der « Summa Logicae» Ockhams ¥
oder auf dem Kommentar zur «Analytica priora» des Pseudo-Scotus. Nun l&dsst sich aber in
den Texten zur Topik des 13. Jh., die wohl erst von Green einer griindlichen Sichtung unterzo-
gen wurden, keinerlei Anhaltspunkt ausmachen, der zur neuen Konsequenzenlehre gefiihrt
hitte. Als Themen der neuen Konsequenzenlehre seit 1300 nennt Green-Pedersen die Defini-
tion, Einteilung und Regeln der Consequentia. Allein beziiglich der dritten Einteilung der con-
sequentiae in consequentia materialis und formalis konnte man von einem Einfluss der Topik
auf die Konsequenzenlehre sprechen: Die topische Problematik der Unterscheidung zwischen
Argumenten, die zu ihrer Bestatigung eines locus bediirfen und solchen, die ohne locus schliis-
sig sind, macht die vielleicht erstmals bei Ockham nachweisbare Division von formalen und
materialen Konsequenzen verstandlich (S. 289, 295, 343). Dieser Einfluss zeigt sich auch in der
«Media»-Lehre beziiglich der Konsequenzen bei Burley und Ockham, die aber dann bald
durch Buridans Fassung der Differenz zwischen materialen und formalen Konsequenzen abge-

26 Vgl. z. B. die Gliederung von Burleys «De puritate artis logicae tractatus brevior», in:
Walter Burley, De puritate Artis logicae tractatus longior. With a revised Edition of the
Tractatus brevior, ed. P. Boehner, New York 1955, S. 199.

27 C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, Bd. I1I, Leipzig 1867, S. 137 ff,

28 Boehner, Medieval Logic, Manchester 1952, S. 52.

29 E.Moody, Medieval Logic, in: Encyclopedia of Philosophy (ed. P. Edwards), vol. 4,
p. 528 ff., London/New York 1967.

30 O.Bird, The formalizing of the Topics in Medieval Logic, in: Notre Dame Journal of For-
mal Logic I (1960}, S. 138-149,

31 Pinborg, loc. cit. (Anm. 1), S. 157.

32 E. Stump, Topics, their development and Absorption into Consequences, in: Cambridge
History of Later Medieval Philosophy, ed. N. Kretzmann, A. Kenny, J. Pinborg, Cam-
bridge 1982, S. 275.

33 Summa Logicae I11-3, Kap. 2-9, in: Guillelmi de Ockham, Opera philosophica I, St. Bo-
naventure 1974, S, 591-630. Der Traktat «De consequentiis», der Thomas Bradwardine
zugeschrieben wird, ist nur wenig mehr als ein Kommentar zu dieser Ockham-Stelle
(S.293).

198



16st wird: Fiir Buridan ist eine Konsequenz formal, wenn sie unter Beibehaltung der Form fiir
alle Einsetzungen der Terme giiltigist, d. h. also unabhingig von den Termen. Alle andern Kon-
sequenzen sind materiale 34 Fiiralle iibrigen Punkte aber der Konsequenzenlehre ist nach dem
Urteil Green-Pedersens die Sophismata-Literatur ausschlaggebend gewesen, auch nicht etwa
die Entwicklung einiger Loci: z. B. der Loci «antecedens/consequens», deren Maximen der
modus tollens und der modus ponens sind.

Im /4. Jahrhundert dann liess das Interesse an der Topik stark nach, einzig Buridans «Sum-
mulae» sind zu erwdhnen: Green hilt sie fiir einen der instruktivsten Texte zur Topik des Mittel-
alter (S. 319). Als bemerkenswert wertet Green-Pederson auch Ockhams Auslegung des topi-
schen Zentralbegriffs der Plausibilitdt in der « Summa logicae» 35 Ockham bezweifelt nam-
lich, dass man von einem topischen (dialektischen) Syllogismus {iberhaupt mit demonstrativer
Sicherheit erkennen kann, dass er topisch ist, denn probabilia sind wahr und notwendig, aller-
dings nicht per se nota im Sinne eines Prinzips oder evident im Sinne einer Erfahrung oder ei-
ner Konsequenz einer Wissenschaft (scientia). Ein plausibler Satz ist ihm notwendiger Satz,
der propter sui veritatem wahr zu sein scheint und nicht aufgrund anderer Sitze. Hier tritt der
verbale Wortsinn von «probabilis» - «zustimmen» - deutlich hervor. Man kann also einen to-
pischen Syllogismus nur als topischen vermeinen (habere fidem); kénnte man demonstrieren,
dass es ein topischer ist, so wire er gerade ein demonstrativer.

Im 15. Jahrhundert gibt es wieder sehr viele Topikkommentare, allein: «The Topics in the
15th century is, then, a sad story. Nothing really new happens, and the authors both of com-
mentaries and of textbooks depend on earlier works, primarily those from the 13th century of
Jean Buridan, to an almost shameless degree» (S. 328). Diese Situation lasst sich wohl dadurch
erklaren, dass im Humanismus der Logikunterricht doppelt gefiihrt wurde: Der Kommentie-
rung des Organons (Logica maior) wurde eine Einfiihrung vorausgeschickt, die sich an Petrus
Hispanus’ «Summulae logicales» orientiert und die «Parva logicalia» genannt wurde. Fiir das
16. Jh. ist ein iiberragendes Interesse an Ciceros To];)ik festzuhalten und naturgemass auch erst-
mals wieder seit gut 300 Jahren an Boethius’ ICT =

Das hervorragende Buch von Green-Pedersen befriedigt weit mehr als bloss ein historisches
Interesse, es kommt auch einem sachlichen Bediirfnis in der modernen Logik entgegen. Im Ge-
gensatz zur Versandung der Topik-Tradition in der Neuzeit wird heute wieder explizit auf die
Topik Bezug genommen 37, bzw. implizit: Die dialogische Logik von Paul Lorenzen und Kuno
Lorenz hat nicht nur gemeinsame Namen mit der vorab aristotelischen Topik (Dialogik, Oppo-
nent, Proponent usw.), sondern durchaus auch gemeinsame sachliche Elemente; sie wird von
einem agonalen Aspekt her aufgebaut, bei dem es auch um Gewinnstrategien (eine Bedeutung
des Topos) geht 38

34 Vgl. dazu die englische Edition von Buridans «De consequentiis»: Jean Buridans Logic,
The Treatise on supposition, The treatise on consequences, Dordrecht 1985, S. 59 ff.,
S. 184.

35 Ockham, loc. cit. (Anm. 33), S. 359f.

36 Zur Topik im 16. Jh., die Green nicht behandelt, vgl. W. Schmidt-Biggemann, Topica
universalis. Eine Modellgeschichte humanistischer und barocker Wissenschaft, Hamburg
1983.

37 Otto Bird hat in den friithen sechziger Jahren sogar von einer « Wiederentdeckung der To-
pik» im Zusammenhang mit Toulmins Wissenschaftsphilosophie gesprochen: O. Bird,
The Re-Discovery of the Topics (Professor Toulmins Inference Warrants), in: Mind LXX
(1961), S. 534-539.

38 Paul Lorenzen / Kuno Lorenz, Dialogische Logik, Darmstadt 1978.

199






	Rezensionsabhandlung = Étude critique

