
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit bei Aristoteles

Autor: Weidemann, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eingereichter Artikel /Article reçu

Studia Philosophica 46/1987

HERMANN WEIDEMANN

Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit
bei Aristoteles*

Versucht man die Frage zu beantworten, welche Rolle die beiden Begriffe
der Möglichkeit und der Wahrscheinlichkeit im Aristotelischen Denken
spielen, so stellt man fest, dass Aristoteles diesen beiden Begriffen trotz des

zwischen ihnen bestehenden Zusammenhangs, der ihm nicht verborgen
geblieben ist, keineswegs die gleiche Aufmerksamkeit schenkt. Während der

Begriff der Wahrscheinlichkeit für ihn in erster Linie im Dienste der
Ausarbeitung bestimmter Argumentationstechniken steht, nämlich der beiden
Techniken des dialektischen und des rhetorischen Argumentierens, spielt
der Begriff der Möglichkeit in seinem Denken eine Rolle, die weit über den
Gebrauch hinausgeht, den er von diesem Begriff dort macht, wo er seiner
Theorie der Wahrscheinlichkeitsschlüsse eine Theorie der Möglichkeitsschlüsse

zur Seite stellt. Mit dem Begriff der Möglichkeit arbeitet Aristoteles

nicht nur, sondern er macht ihn darüber hinaus in weit höherem Masse
als den Wahrscheinlichkeitsbegriff zum Gegenstand seiner Reflexion. Auf
Aristoteles, der als erster eine exakte Definition des Möglichkeitsbegriffs
aufgestellt hat1, kann daher zwar die Geschichte der Modaltheorie, aber
nicht eigentlich - jedenfalls nicht ohne Vorbehalte - auch die Geschichte
der Wahrscheinlichkeitstheorie zurückgeführt werden. In seinem Buch Die
Principien der Wahrscheinlichkeits-Rechnung, dessen letztes Kapitel der
«Geschichte der Wahrscheinlichkeits-Theorie» gewidmet ist, lässt Johannes
von Kries diese Geschichte denn auch erst im 17. Jahrhundert mit den «Un-

* Der vorliegende Artikel ist die überarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 5. November
1986 zur Eröffnung eines von der Universität und der ETH Zürich im Wintersemester
1986/87 veranstalteten Wissenschaftshistorischen Kolloquiums gehalten wurde, das dem
Thema «Wahrscheinlichkeitstheorie: Geschichte und Probleme» gewidmet war.

1 Vgl. hierzu unten Abschnitt II.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Hermann Weidemann, Schulte-Bernd-Strasse 55,
D-4400 Münster

171



tersuchungen von Pascal und Fermât» beginnen2. Immerhin kann man,
wie der Moskauer Gelehrte O. B. Sheynin dies in seinem Aufsatz «On the
Prehistory of the Theory of Probability»3 tut, das, was Aristoteles zum
Thema «Wahrscheinlichkeit» zu sagen hat, zur Vorgeschichte der
Wahrscheinlichkeitstheorie rechnen.
Über welchen Begriff von Wahrscheinlichkeit Aristoteles verfügt und wie er
mit diesem Begriff arbeitet, werde ich im ersten Teil meines Beitrags darzulegen

versuchen. Im zweiten Teil werde ich mich dann mit dem Aristotelischen

Möglichkeitsbegriff befassen und dessen Verhältnis zum
Wahrscheinlichkeitsbegriff des Aristoteles erörtern.

I.

Von Wahrscheinlichkeit ist bei Aristoteles hauptsächlich im Rahmen seiner
Lehre von den Wahrschein 1 ichkeitsschlüssen die Rede. Diese Lehre entfaltet
er einerseits in der Topik als eine Theorie des «dialektischen» (Top. 11, 100a
22 f., 29 f.) und andererseits in der Rhetorik als eine Theorie einer bestimmten

Art des «rhetorischen Syllogismus» (Rhet. 12, 1356 b 4). Was einen (sei

es dialektischen, sei es rhetorischen) Wahrscheinlichkeitsschluss von einem

«apodiktischen Syllogismus» (Anal. Post. 16, 74b 10f.), d.h. von einem

streng wissenschaftlichen oder beweisenden Schluss, unterscheidet, ist vor
allem der Umstand, dass seine Prämissen - genauer gesagt: die in seinen
Prämissen dargelegten Sachverhalte - nicht notwendig, sondern eben bloss
wahrscheinlich sind4.

2 J. von Kries, Die Principien der Wahrscheinlichkeits-Rechnung. Eine logische Untersuchung,

Freiburg i. Br. 1886, 266. Vgl. auch ders., Über den Begriff der objectiven
Möglichkeit und einige Anwendungen desselben, in: Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche
Philosophie 12 (1888) 179-240, 287-323, 393-428.

3 In: Archive for History of Exact Sciences 12 (1974) 97-141 ; vgl. auch J. van Brakel, Some
Remarks on the Prehistory of the Concept of Statistical Probability, in: Arch. Hist. Exact
Sei. 16(1976/77) 119-136.

4 Zum Unterschied zwischen apodiktischen und nicht-apodiktischen Schlüssen vgl.
J. Brunschwig, Aristote: Topiques, Tomel: Livres I-1V. Texte établi et traduit, Paris
1967, XXXIV-XXXV1; J.Sprute, Die Enthymemtheorie der aristotelischen Rhetorik
(Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen, Philol.-Hist. Klasse,
Dritte Folge, Nr. 124), Göttingen 1982, 52 f., 68-73. Sprute weist daraufhin, dass im Falle
eines rhetorischen Wahrscheinlichkeitsschlusses «mindestens der Obersatz» etwas
Wahrscheinliches behaupten muss. «Der Untersatz hingegen kann eine einfache Tatsachenfeststellung

- etwa auf Grund sinnlicher Wahrnehmung - sein» (79).

172



Bevor ich auf die Frage eingehe, in welchem Sinne Aristoteles die Prämissen

eines Wahrscheinlichkeitsschlusses als wahrscheinlich aufgefasst hat,
möchte ich Ernst Kapp zu Wort kommen lassen, dem wir eine anschauliche
Beschreibung der dialektischen Argumentationsweise verdanken, für die
Aristoteles in der Topik, wie «seine erste umfassende Logikvorlesung»5
überschrieben ist, eine Methode zu erarbeiten versucht.

«Der moderne Leser», schreibt Kapp, «wird auf den unmittelbaren Zweck der Vorlesung des

Aristoteles kaum gefasst sein. Denn, wenn wir den Erklärungen des Aristoteles in den
Anfangskapiteln der Topik aufmerksam folgen, erfahren wir, dass er ganz einfach, als eine
Selbstverständlichkeit und einen allgemein angewandten Kunstgriff, eine merkwürdige Art geistiger
Gymnastik voraussetzt. Sie besteht darin, dass man ein gestelltes Problem - irgendein strittiges
Problem - von wahrscheinlichen Prämissen ausgehend erörtert, oder, wenn man in der
Beweisführung angegriffen wird, es vermeidet, sich dabei selbst zu widersprechen. Für diese Art von
philosophischem Training werden stets zwei Personen sowie ein Problem benötigt; die eine Person

spielt die Rolle des Fragenden, die andere die des Antwortenden und Widersachers. Der
Fragende schlägt zuerst ein Problem vor, der Antwortende wählt seinen Standort, und dann
muss der Fragende als seinen Standpunkt jene Seite des Problems vertreten, die der Antwortende

verworfen hat. Nun muss der Fragende weitere Fragen stellen und versuchen, eine

Schlussfolgerung zu ziehen, oder man könnte sagen, einen Syllogismus zugunsten seiner
Auffassung aus den Antworten herauszuholen, die er seinem Gesprächspartner zu entlocken
vermag. Die Rolle des Antwortenden ist passiver, aber er muss auf der Hut sein vor Konzessionen,
die dem Fragenden zu seiner Schlussfolgerung verhelfen könnten. Denn wenn der Fragende zu
seiner Schlussfolgerung gelangt, ist der Antwortende offensichtlich der Verlierer, da er

gezwungen ist zu leugnen, was er zu Beginn behauptet hatte, oder umgekehrt.»
6

Kapp weist daraufhin, dass es die Schlussfolgerung eines dialektischen
Syllogismus ist und nicht etwa dessen Prämissen, was für denjenigen, der in
einer dialektischen Argumentationsübung die Rolle des Fragenden spielt,
«am Anfang steht»7. Denn es ist ja die Aufgabe des Fragenden, seinem

Gesprächspartner Fragen vorzulegen, die so beschaffen sind, dass sich aus den
als Prämissen fungierenden Antworten, die er auf sie erwarten darf, die von
ihm selbst vertretene und von seinem Gesprächspartner bestrittene
Ausgangsthese als Schlussfolgerung ergibt. «Im Kopf des Fragenden», so

Kapp, «verläuft die Richtung des Denkens, das zum Syllogismus führt,
umgekehrt zu der Anordnung von Prämissen und Schlussfolgerung im
Syllogismus selbst; der Fragende muss gewissermassen einen rückwärtigen

5 E. Kapp, Der Ursprung der Logik bei den Griechen (Greek Foundations of Traditional
Logic, New York 1942, dt. Übers, von E. Serelman-Küchler), Göttingen 1965, 8; vgl. 15.

6 a. a. O. 17 f.; vgl. Sprute, a. a. O. 49-54.
7 a.a.O. 20.

173



Denkprozess vornehmen, von der Schlussfolgerung zu den Prämissen,
nicht, wie wir die Reihenfolge im Syllogismus sehen, von den Prämissen zur
Schlussfolgerung.»8

In welchem Sinne sind nun die in einem dialektischen Syllogismus als
Prämissen fungierenden Thesen wahrscheinlich? Aristoteles umschreibt ihre

Wahrscheinlichkeit mit Hilfe eines Wortes, das seiner Bedeutung nach
den Gegenbegriff zu dem Wort 7rapd5o^oç (vgl. Top. 110, 104 a 10 f.)
darstellt, von dem das uns geläufige Fremdwort «paradox» sich herleitet, nämlich

mit Hilfe des Wortes ëvôo£,oç (vgl. Top. 110, 104 a 8 f.). Wie das Wort
rtapdôo^oç das bezeichnet, was der herrschenden Meinung widerspricht,
so bezeichnet das Wort ëvôo£,oç das, was der herrschenden Meinung
entspricht. Der Beschreibung zufolge, die Aristoteles am Anfang der Topik von
ihnen gibt (11, 100 b 21-23; vgl. 110, 104 a 8-12), sind ëvôo£,a «Ansichten,
die von allen oder den meisten oder von den Fachleuten - sei es wiederum
von allen oder den meisten oder den besonders angesehenen unter ihnen -
akzeptiert werden»9. Ihre Wahrscheinlichkeit ist also keine ontisch-
objektive, sondern eine epistemisch-subjektive oder, besser gesagt, eine

intersubjektive. Wie Jacques Brunschwig in der Einleitung zu seiner zweisprachigen

Ausgabe der ersten vier Bücher der Topik bemerkt, erfüllen die
Prämissen eines dialektischen Schlusses ihre Funktion nicht «en tant qu'elles
sont probablement vraies, mais en tant qu'elles sont véritablement approuvées»

10. Brunschwig hält es daher für unangemessen, den Sinn des Wortes

evôo£,oç durch «probable» oder «vraisemblable» wiederzugeben, und
übersetzt ëvôoE,a mit «idées admises» («anerkannte Ansichten»)11.

Nun besitzt Aristoteles allerdings neben dem Wort ëvôo£,oç, das soviel
wie «angesehen» oder «anerkannt» bedeutet, für den Begriff des

Wahrscheinlichen noch einen genau diesen Begriff bezeichnenden und von
Brunschwig auch mit «vraisemblable» 12 übersetzten anderen Ausdruck, nämlich

das Wort etKÖq (vgl. Top. II 10, 115 a 6 f. 8), das er gleichbedeutend mit
dem Ausdruck öpoiovxö) aX-pOel (Rhet. 1 1, 1355 a 14) gebraucht13, also im
Sinne von «dem Wahren ähnlich». Dass er auch mit diesem Wort die Vor-

8 Ebenda
9 Sprute, a. a. O. 51.

10 a.a.O. XXXV.
11 Vgl. a.a.O. 1, 113 f.
12 a.a.O. 57.
13 Vgl. Sprute, a. a. O. 72, 116.

174



Stellung einer (inter)subjektiven Wahrscheinlichkeit verbindet, geht deutlich

aus einer Stelle der Analytica Priora hervor. Im letzten Kapitel dieser
dem Syllogismus im allgemeinen gewidmeten Abhandlung bestimmt er den

Begriff des eîkôç, also den Begriff des Wahrscheinlichen, nämlich mit Hilfe
des Wortes ëvôo^oç, indem er erklärt, etwas Wahrscheinliches sei ein
«allgemein anerkannter Satz» (eine Ttpöxacnq evôo^oç: Anal. Pr. II 27, 70 a
3 f.). Dabei fügt er erläuternd hinzu: «Denn wovon man weiss, dass es

meistens so geschieht oder nicht geschieht, so ist oder nicht so ist, das ist
wahrscheinlich (eikôç)» (70a 4 f.)14.

Ein «allgemein anerkannter Satz», in dem der Inhalt eines solchen Wissens

zum Ausdruck kommt, ist für Aristoteles ein Satz, der in einem von
ihm Enthymem genannten rhetorischen Syllogismus als Prämisse fungieren
kann (vgl. Anal. Pr. II 27, 70 a 10; Rhet. 12,1357 a 22-33). Von den vier «Arten

enthymematischer Argumentation» 15, die Aristoteles in seiner Rhetorik

unterscheidet (vgl. II 25, 1402b 13 f.) und zu denen neben dem Wahr-
scheinlichkeitsschluss vor allem der sogenannte Zeichenschluss gehört16,
braucht uns hier nur das auf wahrscheinlichen Prämissen beruhende Enthymem

zu interessieren. Wie wir noch sehen werden, ist es eigentlich nur die

erste Prämisse eines solchen Enthymems, die etwas Wahrscheinliches zum
Ausdruck bringen muss, also der sogenannte Obersatz, wohingegen der
Untersatz «eine einfache Tatsachenfeststellung» sein kann 17.

Wahrscheinlich, so hörten wir bereits, sind die von Aristoteles als EtKÖxa

bezeichneten Prämissen rhetorischer Wahrscheinlichkeitsschlüsse in dem

Sinne, dass man von dem, was sie aussagen, weiss, dass es «in der Regel»
oder «meistenteils» (cbç £7ti xö nokfr. Anal. Pr. II 27, 70 a 4) der Fall ist. Das
in diesem Wahrscheinlichkeitsbegriff enthaltene Merkmal der Abhängigkeit

von allgemein verbreiteten Überzeugungen muss man sich auch dort
mit hinzudenken, wo Aristoteles darauf verzichtet, es ausdrücklich zu
erwähnen, wie z. B. im zweiten Kapitel des ersten Buches seiner Rhetorik, in

14 Dt. Übers.: E. Rolfes, Aristoteles: Lehre vom Schluss oder Erste Analytik, übers, u. mit
Anm. versehen, Hamburg 1921 (ND 1975), 145. - Soweit Aristoteles im vorliegenden Artikel

ohne Nennung eines Übersetzers auf deutsch zitiert wird, stammt die Übersetzung vom
Verfasser.

15 Sprute, a. a. O. 74.
16 Vgl. hierzu K. Oehler, Die Anfänge der Relationenlogik und der Zeichenschluss bei Ari¬

stoteles, in: Zeitschrift für Semiotik4 (1982) 259-266.
17 Sprute, a. a. O. 79. Vgl. oben Anm. 4.

175



welchem er den Begriff des Wahrscheinlichen folgendermassen definiert18 :

«Das Wahrscheinliche (xö eikôç) ist das, was meistenteils (dbç èni to 7toA,i3)

geschieht, jedoch nicht schlechthin, wie einige es definieren, sondern im
Bereich der Dinge, mit denen es sich (auch einmal) anders verhalten kann, wobei

es sich zu demjenigen, bezüglich dessen es wahrscheinlich ist, wie das

Allgemeine zum Besonderen verhält» (Rhet. 12, 1357 a 34-b 1).

Zweierlei ist an dieser Definition hervorzuheben: Zum einen der Hinweis
darauf, dass das Wahrscheinliche zum Bereich dessen gehört, «womit es

sich (auch einmal) anders verhalten kann» (vgl. Rhet. 12, 1357 a 24:

èvôéxexai Kai aXkac, exniv), und damit zum Bereich dessen, was nicht
notwendig ist (vgl. 1357 a 22-27), sondern in dem Sinne bloss möglich, dass

sein Gegenteil ebenfalls möglich ist; und zum andern die Bemerkung, dass

das Wahrscheinliche «sich zu demjenigen, bezüglich dessen es wahrscheinlich

ist, wie das Allgemeine zum Besonderen verhält».
Da ich auf den Zusammenhang zwischen dem Wahrscheinlichkeitsbegriff

und dem Begriff der Möglichkeit im zweiten Teil meines Beitrags noch

zu sprechen kommen werde, möchte ich mich zunächst darauf beschränken,
die zuletzt genannte Bemerkung zu erläutern, die mir von grosser Wichtigkeit

zu sein scheint. Aristoteles hat es zwar unterlassen, durch ein Beispiel zu
verdeutlichen, was er mit dieser Bemerkung meint; aus den Beispielen, die

er zur Verdeutlichung einer ganz ähnlichen Bemerkung im weiteren Verlauf
des Textes anführt (vgl. Rhet. 12, 1357 b 1-21), lässt sich ihr Sinn jedoch er-
schliessen. Sie bezieht sich offenbar auf das Verhältnis zwischen der in ei-

18 Vgl. auch Rhet. 12, 1357 a 30-33; II 25,1402 b 21; Sprute, a. a. 0.74 f. Angesichts der zum
Begriff des eîkoç gehörenden Abhängigkeit von dem, was die Leute meinen, stellt sich für
Sprute (vgl. ebd.) die Frage, wie die an der Stelle Rhet. II 25, 1402 b 14-16, angedeutete
Unterscheidung zwischen EÎKÔxa, die meistenteils der Fall sind, und solchen, die es nur zu
sein scheinen, zu verstehen ist. Er vermutet, dass es sich bei einem tbç èni xö no\i> 5okoCv
(vgl. 1402 b 15) um etwas handelt, das im Gegensatz zu einem <nçè7ÙxÔ7toXùôv (vgl. ebd.)
in dem Sinne «nicht wirklich, sondern nur scheinbar wahrscheinlich» ist (oùk àXtiGèç
àXXà ipatvöpEvov eikôç: Rhet. II 24, 1402 a 26 f.), dass es «Meinungen entspricht, die
nicht allgemein verbreitet, d. h. nur scheinbar Êvôo^a sind» (a. a. 0.75). Plausibler dürfte
jedoch die Annahme sein, dass sich das, was nur meistenteils der Fall zu sein scheint, von
dem, was tatsächlich meistenteils der Fall ist, darin unterscheidet, dass es Meinungen
entspricht, die zwar allgemein verbreitet, aber deshalb nicht richtig sind, weil sie sich auf
Sachverhalte beziehen, die in Wirklichkeit nur manchmal der Fall sind. Jedenfalls wird
diese Deutung, der sich Sprute in einem anderen Zusammenhang bezeichnenderweise
selbst nähert (vgl. a. a. O. 118), der Stelle Anal. Pr. II 27, 70 a 4 f., besser gerecht: Nur
dann, wenn es sich um ein wirkliches eikôç handelt, können die Leute «wissen» (îcaotv),
dass es meistenteils der Fall ist oder geschieht; bei einem scheinbaren eIkôç glauben sie dies

nur zu wissen.

176



nem Wahrscheinlichkeitsenthymem als Obersatz fungierenden These und
dem einzelnen Fall, auf den diese These in dem betreffenden Enthymem
angewandt wird19. In dem bereits erwähnten Schlusskapitel der Analytica
Priora führt Aristoteles als Beispiele für solche Thesen die beiden Sätze an:
«Wer (auf jemanden) neidisch ist, hasst (ihn auch)», «Wer (von jemandem)
geliebt wird, ist (ihm ebenfalls) zugetan» {Anal. Pr. II 27, 70 a 5 f.). Diese
beiden Sätze sind zwar als allgemeingültige Thesen formuliert, werden von
Aristoteles aber als Thesen verstanden, die nicht ausnahmslos, sondern nur
in der überwiegenden Mehrzahl der Fälle - also in der Regel - gelten, und
zwar nach der unter den Leuten vorherrschenden Meinung, die sie als

svSo^a (vgl. 70a4) ja zum Ausdruck bringen20.
Anders als im Falle der Zeichenschlüsse hat Aristoteles im Falle der

rhetorischen Wahrscheinlichkeitsschlüsse deren syllogistische Struktur zwar
nicht analysiert, jedoch lässt sie sich unschwer rekonstruieren21. Ein
Wahrscheinlichkeitsenthymem liegt beispielsweise vor, wenn aus dem bereits
erwähnten Obersatz «Wer neidisch ist, hasst» und dem Untersatz «Dieser
Mann ist neidisch» der Schlusssatz gewonnen wird: «Dieser Mann hasst.»
Bei einem solchen Schluss bleibt der Obersatz, der ja eine allgemein verbreitete

Ansicht wiedergibt und daher keiner ausdrücklichen Erwähnung
bedarf, gewöhnlich unausgesprochen, und der Redner begnügt sich damit,
den Untersatz mit dem Schlusssatz in der Form einer Begründung zu
verbinden: «Dieser Mann hasst, denn er ist neidisch.»22

Wie die dialektische, so stellt auch die rhetorische (oder enthymemati-
sche) Argumentation - daraufhat Jürgen Sprute mit Recht hingewiesen23 -
«einen gedanklichen Rückschritt von einer These zu Prämissen» dar, mit
denen diese These «in einem syllogistischen Zusammenhang» steht, der sie

als Konklusion aus ihnen zu erschliessen erlaubt. «Im Enthymem wird
daher keine bisher noch unbekannte conclusio aus gegebenen Prämissen
erschlossen, sondern es wird eine strittige Behauptung mit anderen Behaup-

19 Vgl. H. Maier, Die Syllogistik des Aristoteles, II. Teil, 1. Hälfte, Tübingen 1900 (Leipzig
21936), 485; Sprute, a. a. O. 75.

20 Vgl. Sprute, a.a.O. 78f.
21 Vgl. H. Maier, a. a. O. 485; E. H. Madden, TheEnthymeme: Crossroads of Logic, Rheto¬

ric, and Metaphysics, in: The Philosophical Review 61 (1952) 368-376 (hier: 370); ders.,
Aristotle's Treatment of Probability and Signs, in: Philosophy of Science 24 (1957)
167-172 (hier: 167); Sprute, a. a. O. 75 f.

22 Vgl. Sprute, a.a.O. 69, 75 f., 130 f.
23 a.a.O. 69.

177



tungen, die für die Zuhörer akzeptabel sind, bewiesen.»24 Beweisen oder,
besser gesagt, überzeugend begründen kann man eine strittige Behauptung
mit Hilfe eines Wahrscheinlichkeitsenthymems freilich nicht in dem Sinne,
dass man sie als wahr, sondern nur in dem Sinne, dass man sie als
wahrscheinlich erweist. Wer beispielsweise die Behauptung, dass ein bestimmter
Mann einen anderen hasst, enthymematisch mit dem Hinweis darauf zu
begründen versucht, dass der betreffende Mann den anderen beneidet, stützt
sich bei seiner Argumentation stillschweigend auf eine These, die nur
wahrscheinlich ist, nämlich auf die bereits erwähnte These «Wer neidisch ist,
hasst», und kann daher für die Behauptung, die er begründen will, auch

wenn er dies mit Rücksicht auf die Überzeugungskraft seines Arguments
tunlichst für sich behält25, ebenfalls nur Wahrscheinlichkeit beanspruchen.

In dem als Beispiel angeführten Enthymem «Dieser Mann hasst, denn er
ist neidisch» ist der stillschweigend vorausgesetzte Obersatz «Wer neidisch
ist, hasst» nach Aristoteles nun aber in dem Sinne wahrscheinlich, dass das,

was in ihm behauptet wird, nach allgemeiner Überzeugung «meistenteils»
der Fall ist (vgl. Anal. Pr. II 27, 70 a 4-6). Die Wahrscheinlichkeit, die für
den Schlusssatz «Dieser Mann hasst» beansprucht werden kann, besteht
daher lediglich darin, dass der betreffende Mann sich in einem Zustand
befindet (nämlich im Zustand des Neides), in dem nach allgemeiner Überzeugung

die meisten Menschen hassen. Dass sein Neid von einem Gefühl des

Hasses begleitet ist, ist ein Sachverhalt, dessen Bestehen das als Beispiel
angeführte Enthymem nur in dem Sinne wahrscheinlich zu machen vermag,
dass es ihn als einen Sachverhalt ausweist, für den gilt, dass Sachverhalte
seines Typs nach allgemein verbreiteter Ansicht in der Mehrzahl der Fälle
bestehen, in denen ihr Bestehen möglich ist. Die Wahrscheinlichkeit, von
der Aristoteles in der Rhetorik spricht, bezieht sich in erster Linie nicht auf
individuelle Sachverhalte, sondern auf Sachverhalts^^« und damit auf
etwas, das sich nach seinen eigenen Worten «zu demjenigen, bezüglich dessen

es wahrscheinlich ist, wie das Allgemeine zum Besonderen verhält» (Rhet.
12, 1357 a 36-b 1). Individuelle Sachverhalte umfasst dieser
Wahrscheinlichkeitsbegriff nicht in ihrer unvergleichlichen Einmaligkeit, sondern nur
insofern, als sie aufgrund ihrer Zugehörigkeit zu einem bestimmten Typ von
Sachverhalten miteinander vergleichbar sind26.

24 Ebenda
25 Vgl. Sprute, a. a. O. 73, 78 f.
26 Vgl. Sprute, a. a. O. 76-78.

178



Nun kann aber das Bestehen eines Sachverhalts in einem bestimmten Falle,

in dem sein Bestehen in dem Sinne wahrscheinlich ist, dass Sachverhalte
seines Typs in ähnlichen Fällen nach allgemeiner Überzeugung in der Regel
bestehen, gleichwohl in dem Sinne unwahrscheinlich sein, dass die besonderen

Umstände des betreffenden Falles eine Ausnahme von der Regel erwarten

lassen. Von dem statistischen Begriff einer, wie man sie nennen könnte,
«generellen» Wahrscheinlichkeit ist somit der Begriff einer «spezifischen»
(oder, besser gesagt, «individuellen») Wahrscheinlichkeit zu unterscheiden,
der bei Aristoteles allerdings nur eine untergeordnete (wenn überhaupt
eine) Rolle spielt21.

Was einer Unterscheidung dieser beiden Wahrscheinlichkeitsbegriffe, die

er, soweit ich sehe, nicht ausdrücklich vorgenommen hat, bei ihm am nächsten

kommt, ist seine Unterscheidung zwischen dem, was «schlechthin»,
und dem, was nur «in einer bestimmten Hinsicht» wahrscheinlich ist (vgl.
Rhet. II 24, 1402a 8. 16). Auf der Nichtbeachtung des Unterschieds, der
zwischen diesen beiden Arten von Wahrscheinlichkeit besteht, beruht die
erschlichene Überzeugungskraft gewisser «scheinbarer Enthymeme» (vgl.
1402 a 7 f., 28 f.), wie Aristoteles an folgendem Beispiel aus dem Bereich der
forensischen Rhetorik zu zeigen versucht (vgl. 1402 a 17-23)28: Ein
geschickter Redner, der einen der Misshandlung eines Mitmenschen
angeklagten Mann vor Gericht zu verteidigen hat, wird nicht nur in dem Falle, in
dem der Angeklagte dem Misshandelten körperlich unterlegen ist und sich
deshalb der ihm zur Last gelegten Tat enthalten hat, sondern auch in dem
Falle, in dem der Angeklagte als ein dem Misshandelten körperlich überlegener

Mann diesen tatsächlich misshandelt hat, die Schuld des Angeklagten

als unwahrscheinlich hinzustellen in der Lage sein. Während er seine

Verteidigung im ersten Falle darauf aufbauen wird, dass es unwahrscheinlich

ist, dass jemand einem anderen Gewalt antut, wenn er ihm körperlich
unterlegen ist, wird er im zweiten Fall argumentieren, es sei deshalb
unwahrscheinlich, dass der Angeklagte schuldig ist, weil dies aufgrund seiner
körperlichen Überlegenheit gerade als wahrscheinlich erscheinen musste, weil
er eine Tat, von der er annehmen musste, dass der Verdacht, sie begangen zu
haben, von vornherein auf ihn fallen würde, also gerade deshalb wohl kaum
begangen haben wird. «Wahrscheinlich» ist die Unschuld des Angeklagten

27 Vgl. Madden 1957: 167,170; U. Wolf, Möglichkeit und Notwendigkeit bei Aristoteles und
heute, München 1979, 78 f.

28 Vgl. hierzu Madden 1957: 170; Sprute, a. a. O. 113 f.

179



in dem zuletzt genannten Fall - wenn sie es in diesem Falle überhaupt ist
(vgl. 1402 a 22 f., 26 f.) - nur «in einer bestimmten Hinsicht», wohingegen
sie in dem zuerst genannten Fall «schlechthin wahrscheinlich» ist.

Obwohl sich Aristoteles mit der Unterscheidung, die er anhand dieses

amüsanten Beispiels erläutert, der Unterscheidung zwischen einem primär
auf Sachverhaltstype« bezogenen statistischen und einem ausschliesslich
auf individuelle Sachverhalte eines bestimmten Typs bezogenen nicht-statistischen

Wahrscheinlichkeitsbegriff nähert, scheint er sich über die Tragweite

dieser Unterscheidung nicht hinreichend im klaren gewesen zu sein.

Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang das neunte Kapitel seiner
Schrift Peri hermeneias (De interpretatione)29, in dem er die schwierige Frage

erörtert, ob Aussagen über kontingent zukünftige Ereignisse, d. h.

Aussagen über Ereignisse, die in der Zukunft sowohl eintreten als auch ausbleiben

können, bereits in der Gegenwart einen Wahrheitswert haben, d. h.

wahr oder falsch sind.
Als Beispiel dient ihm die Aussage «Morgen wird eine Seeschlacht

stattfinden» (vgl. 19 a 30-32). Wenn jemand diese Aussage etwa am Vorabend
der Schlacht bei Salamis gemacht hätte, wäre es an jenem Abend bereits
wahr gewesen, was er gesagt hätte? Hätte man bereits zehntausend Jahre

vor jener Schlacht die Wahrheit gesagt, wenn man damals gesagt hätte: «In
zehntausend Jahren wird eine Seeschlacht stattfinden» (vgl. 18 b 33-36)?
Angesichts solcher Fragen versucht Aristoteles zu zeigen, dass die Annahme,

jede zukunftsbezogene Aussage sei bereits in der Gegenwart wahr oder
falsch, die deterministische These impliziert, dass alle Ereignisse, die in
Zukunft irgendwann einmal eintreten oder ausbleiben werden, in dem Sinne

notwendigerweise eintreten bzw. ausbleiben werden, dass ihr zukünftiges
Eintreten bzw. Ausbleiben bereits in der Gegenwart unausweichlich ist. Da

er diese These für offensichtlich falsch hält, verwirft er konsequenterweise
die Prämisse, aus der sie seiner Auffassung nach folgt, nämlich die besagte
Annahme, dass jede zukunftsbezogene Aussage bereits in der Gegenwart
einen Wahrheitswert besitzt.

29 Auf die umfangreiche Literatur zu diesem, wie kaum ein anderes, kontrovers interpretier¬
ten Kapitel kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. aus den letzten Jahren: D. Frede,
The Sea-Battle Reconsidered: A Defence of the Traditional Interpretation, in: Oxford
Studies in Ancient Philosophy 3 (1985) 31-87; J. Talanga, Zukunftsurteile und Fatum. Eine

Untersuchung über Aristoteles' De interpretatione 9 und Ciceros De fato, mit einem
Überblick über die spätantiken Heimarmene-Lehren (Habelts Dissertationsdrucke, Reihe
Klass. Philologie, hrsg. von H. Erbse und W. Schetter, Lieft 36), Bonn 1986.

180



Dabei unterscheidet er zwei Fälle, nämlich einerseits den Fall, in dem von
zwei auf ein kontingent zukünftiges Ereignis bezogenen Aussagen, die
einander widersprechen, «die bejahende», wie er sich ausdrückt, «nicht im
mindesten eher wahr ist als die verneinende» (oôôèv pôXÀov f| Kaxdcpaoïç
fj r| à7tô(paoiç à^r|0T|Ç: 19 a 19 f.), und andererseits den Fall, in dem von zwei

Aussagen dieser Art «die eine eher wahr ist (als die andere)» (pä3Aov...
à)a|9f| tijv éxÉpav: 19 a 38 f.), «ohne jedoch», wie er hinzufügt, «deshalb
schon wahr oder falsch zu sein» (19 a 39). Wie aus diesem Zusatz hervorgeht,

bezieht sich der von ihm verwendete Ausdruck pä^Aov àÀ,ri0ij<;, den
ich mit «eher wahr» übersetzt habe, hier nicht etwa darauf, dass eine Aussage

in höherem Grade wahr ist als eine andere, sondern vielmehr darauf, dass
sich eine Aussage oder, besser gesagt, eine Vorhersage mit einem höheren
Grad an Wahrscheinlichkeit bewahrheiten wird als eine andere.

Da es Aristoteles hier offenbar nicht um Aussagen über bestimmte Arten
von Ereignissen geht, sondern um Aussagen über bestimmte individuelle
Ereignisse (vgl. 18a 33), liegt die Vermutung nahe, dass er in diesem
Zusammenhang mit einem nicht-statistischen Wahrscheinlichkeitsbegriff arbeitet,
dem zufolge es von den besonderen am Vorabend der Schlacht bei Salamis

gegebenen Umständen abhing, wie gross damals die Wahrscheinlichkeit
war, dass am folgenden Tag eine Seeschlacht stattfinden und eine entsprechende

Vorhersage sich bewahrheiten würde. Es ist daher überraschend -
um nicht zu sagen: verwirrend -, dass Aristoteles den Fall, in dem sich die eine

von zwei einander widersprechenden Vorhersagen mit grösserer
Wahrscheinlichkeit bewahrheiten wird als die andere, als einen Fall beschreibt, in
dem, wie er sich ausdrückt, «zwar eher und in der Regel (päM.ov pev Kai
cbç ètù tö 7ioA,u) das eine (eintrifft), jedoch unbeschadet der Möglichkeit,
dass an seiner Stelle auch das andere eintreffen kann» (19 a 20-22).

Die Möglichkeit, von der Aristoteles hier spricht, ist offenbar eine
Möglichkeit, die darin besteht, dass in jedem einzelnen einer bestimmten Art
von Fällen anstelle dessen, was in den meisten Fällen dieser Art eintrifft,
sozusagen als eine Ausnahme von der Regel auch das Gegenteil davon eintreffen

könnte. Sie spielt also stets die Rolle der einen von zwei einander
entgegengesetzten Möglichkeiten, die miteinander bestehen, von denen aber nur
die eine oder die andere zur Verwirklichung gelangen kann. Obwohl zwei

derartige Möglichkeiten, die gewissermassen die beiden Seiten einer einzigen

zweiseitigen Möglichkeit darstellen, sich jeweils auf einen individuellen
Fall beziehen - etwa auf den von Aristoteles neben der morgigen
Seeschlacht als Beispiel angeführten Fall eines ganz bestimmten Mantels, der
irgendwann einmal zerschnitten, statt dessen aber auch aufgetragen werden

181



kann (vgl. 19 a 12-16) -, macht Aristoteles den Grad der Wahrscheinlichkeit,
mit der sich die eine oder die andere Seite einer solchen zweiseitigen
Möglichkeit jeweils verwirklicht, allem Anschein nach nicht von den besonderen
Umständen des jeweiligen Falles abhängig, sondern von der relativen
Häufigkeit, mit der sich die beiden entgegengesetzten Möglichkeiten in gleichartigen

Fällen verwirklichen.

II.

Bevor ich nun auf den Möglichkeitsbegriff des Aristoteles in seinem
Verhältnis zum Begriff der Wahrscheinlichkeit näher eingehe, möchte ich noch
auf eines hinweisen: Die Rede davon, dass etwas «in der Regel» oder «in den
meisten Fällen» (coq etu tö tioXû) eintrifft und insofern wahrscheinlicher ist
als sein Gegenteil, ist in Peri hermeneias nicht, wie im Rahmen der Aristotelischen

Enthymemtheorie, in einem auf vorherrschende Überzeugungen
und allgemein verbreitete Ansichten bezogenen epistemisch-subjektiven,
sondern in einem ontisch-objektiven Sinne zu verstehen. Dies gilt auch für
alle anderen Stellen, an denen Aristoteles mit Hilfe des Ausdrucks coq èni to
7roÀ,û das zwar nach bestimmten Regeln ablaufende, aber doch für
Störungen anfällige und daher Ausnahmen von der Regel zulassende sub-
lunare Naturgeschehen als ein Geschehen beschreibt, das sich «meistenteils»

in einer bestimmten Weise vollzieht30. Hinzuweisen ist hier vor
allem auf das 13. Kapitel des ersten Buches der Analytica Priora31, in
dem Aristoteles das, was «meistenteils» oder «in der Regel» (32 b 5 f., 10)

geschieht, wie im 9. Kapitel von Peri hermeneias als eine ganz bestimmte Art
des zweiseitig Möglichen dem gegenüberstellt, was in der Weise nach zwei

entgegengesetzten Seiten hin möglich ist, dass es sich «von Natur aus nicht
im mindesten eher so als anders» mit ihm verhält (32 b 13; vgl. b 17 f.), bei

30 Vgl. M. Mignucci, 'Dç È7Ù to noXü et nécessaire dans la conception aristotélicienne de la

science, in: E. Berti (Hrsg.), Aristotle on Science: The «Posterior Analytics» (Studia Ari-
stotelica, 9), Padova 1981, 173-203 (hier: 198 f.); G. Striker, Notwendigkeit mit Lücken.
Aristoteles über die Kontingenz der Naturvorgänge, in: Neue Hefte für Philosophie 24/25
(1985) 146-164 (hier: 146 f.).

31 Vgl. hierzu A. Becker, Die Aristotelische Theorie der Möglichkeitsschlüsse. Eine logisch¬
philologische Untersuchung der Kapitel 13-22 von Aristoteles' Analytica priora 1 (Diss.
Münster), Berlin 1933, Kap. VIII: «Möglichkeit und relative Häufigkeit» (76-83); Striker,
a.a.O. 148 f.

182



dem die Wahrscheinlichkeit für die eine Seite also ebenso gross ist wie die

für die andere.
Was versteht Aristoteles nun genau unter der zweiseitigen Möglichkeit

eines Sachverhalts, die sein Wahrscheinlichkeitsbegriff in Möglichkeitsgracfe
zu unterteilen und damit zu messen erlaubt? In dem bereits erwähnten
Kapitel 13 des ersten Buches seiner Analytica Priora bestimmt Aristoteles
den Begriff dieser Möglichkeit, die man auch als Kontingenz zu bezeichnen

pflegt, durch folgende Definition: «Wenn ich sage, etwas sei möglich (oder
kontingent), so meine ich damit, dass es (erstens) nicht notwendig ist und
dass sich (zweitens), wenn man annimmt, es sei der Fall, aus dieser Annahme

nichts Unmögliches ergibt» (32 a 18-20)32. Der erste Teil dieser Definition,

dem zufolge das zweiseitig Mögliche «nicht notwendig» ist, dient
lediglich der Abgrenzung des Kontingenzbegriffs von dem das Notwendige
mit umfassenden und daher weiteren Begriff des einseitig Möglichen.
Entscheidend für die Möglichkeitsauffassung des Aristoteles ist der zweite Teil
seiner Definition33, dem zufolge etwas nur dann möglich ist, wenn man
probeweise annehmen kann, es sei tatsächlich der Fall, ohne dass sich aus
dieser Annahme eine unmögliche Konsequenz ergibt34.

32 Striker, die diese Definition folgendermassen wiedergibt: «mit Möglichsein und dem

Möglichen meine ich das, was nicht notwendig ist, aber so, dass, wenn man annimmt, es

komme zu, sich dadurch nichts Unmögliches ergeben wird» (a. a. O. 148), weist darauf
hin, dass die von Aristoteles gewählte Formulierung zeigt, dass er «hier an das mögliche
Zukommen von Prädikaten denkt. Er definiert die Verwendung von <möglich> oder
<möglicherweise> in syllogistischen Aussagen der Form <das A kommt möglicherweise

jedem (einem) B (nicht) zu> » (ebd.).
33 Dieser begegnet in einer ähnlichen Formulierung auch in Met. 03, 1047a 24-26. Vgl. hier¬

zu G. Seel, Die Aristotelische Modaltheorie, Berlin/New York 1982, 329-336, sowie meine

Auseinandersetzung mit diesem Buch in: Zeitschrift für philos. Forschung 40 (1986)
104-120 (hier: 115-118).

34 Obwohl Aristoteles den Begriff des Möglichen im Rückgriff auf den des Unmöglichen und
damit allem Anschein nach zirkelhaft definiert, ist das in seiner Definition enthaltene
Kriterium dafür, ob etwas möglich ist oder nicht, keineswegs unbrauchbar. Wie brauchbar es

ist, lehrt das von ihm des öfteren angeführte (vgl. H. Bonitz, Index Aristotelicus, Berlin
1870, 185 a 6-16) mathematische Beispiel der Inkommensurabilität der Diagonale eines

Quadrats mit dessen Seite. Dass die Diagonale und die Seite eines Quadrats in dem Sinne
«inkommensurabel» sind, dass es nicht möglich ist, sie mit einem Längenmass zu messen,
von dem ihre beiden Längen jeweils ein ganzzahliges Vielfaches wären, dies ist nicht ohne
weiteres offenkundig, sondern offenbart sich erst dann, wenn man probeweise annimmt,
es gebe ein solches Längenmass tatsächlich. Diese Annahme führt nämlich, wie im zehnten
Buch der Elemente Euklids gezeigt wird und wie Aristoteles sehr wohl wusste (vgl. Anal.
Pr. 1 23, 41 a 26 f.), zu der unmöglichen, weil in sich widersprüchlichen Konsequenz, dass

ein und dieselbe Zahl zugleich gerade und ungerade sein müsste.

183



Die von ihm aufgestellte Definition des Möglichkeitsbegriffs erlaubt es

Aristoteles, zwischen zwei extremen Auffassungen darüber, was möglich ist
und was nicht, mit denen er sich im neunten Buch seiner Metaphysik
auseinandersetzt, die Mitte zu halten. Nach der einen dieser beiden Auffassungen,
die er den Megarikern zuschreibt, ist nichts möglich, was nicht wirklich ist

(vgl. Met. © 3,1046 b 29-1047 a 24), wohingegen nach der anderen alles, was
nicht wirklich ist, möglich und damit überhaupt nichts unmöglich ist (vgl.
Met. 0 4, 1047 b 3-9)35. Einen Standpunkt, der zwischen jener megari-
schen Auffassung auf der einen und dieser extrem antimegarischen Auffassung

auf der anderen Seite in einer geradezu vorbildlichen Weise vermittelt,
nimmt Aristoteles mit seiner Definition des Möglichkeitsbegriffs insofern
ein, als diese Definition einerseits die Möglichkeit von etwas nicht an die
Bedingung knüpft, dass es wirklich ist, sondern lediglich an die Bedingung,
dass sich aus der Annahme, es sei wirklich, nichts Unmögliches ergibt,
andererseits aber gerade deshalb etwas Nicht-Wirkliches nicht von vornherein
für möglich zu halten erlaubt, sondern eben nur dann, wenn man von ihm,
ohne dass daraus etwas Unmögliches folgt, annehmen kann, es sei wirklich
(vgl. Met. ©4, 1047 b 9-12).

Nun gibt es im Werk des Aristoteles allerdings Äusserungen, mit denen er
sich in den Verdacht gebracht hat, Anhänger einer Auffassung zu sein, die
mit der von ihm bekämpften Möglichkeitsauffassung der Megariker, auch

wenn sie weniger radikal ist als diese, doch immerhin verwandt ist, da sich
ihr zufolge das Mögliche zwar nicht einfach mit dem Wirklichen deckt, jede
Möglichkeit aber irgendwann einmal zur Verwirklichung gelangen muss.
Das Prinzip, dass keine echte Möglichkeit für immer unverwirklicht bleiben
kann, dem Arthur O. Lovejoy den Namen «principle of plenitude», «Prinzip

der Fülle» (oder «der Vollständigkeit»), gegeben hat36, fand in der
Generation nach Aristoteles einen entschiedenen Verfechter in Diodoros Kro-
nos. Statt den Begriff des Möglichen, wie es nach dem Zeugnis des Aristoteles

die Megariker taten, so stark einzuengen, dass er nur das umfasst, was
gerade wirklich ist, definierte Diodor diesen Begriff als den Begriff dessen,

was wirklich ist oder irgendwann einmal wirklich sein wird37.

35 Vgl. hierzu R. Sorabji, Necessity, Cause, and Blame. Perspectives on Aristotle's Theory,
Ithaca, N. Y. 1980, 136. Zu diesem Buch vgl. meine Besprechung in: Archiv für Gesch. der
Philos. 64 (1982) 301-312.

36 A. O. Lovejoy, The Great Chain of Being. A Study of the History of an Idea, Cambridge,
Mass. 1936, l01971, 52.

37 Vgl. hierzu meinen Aufsatz: Das sogenannte Meisterargument des Diodoros Kronos und
der Aristotelische Möglichkeitsbegriff, in: Archiv für Gesch. der Philos. 69 (1987) 18-53.

184



Dass trotz des erheblichen Unterschieds, der zwischen dieser Definition
des Möglichkeitsbegriffs und der Aristotelischen besteht, vor Diodor
bereits Aristoteles das Prinzip der Fülle als gültig anerkannte, ist eine in der

neueren Forschung vor allem von Jaakko Hintikka verfochtene These38.

Nun kann freilich kein Zweifel daran bestehen, dass das fragliche Prinzip -
dies ist im Verlauf der Diskussion, die Hintikka mit seiner These
hervorrief39, deutlich herausgestellt und zumindest in einem seiner

einschlägigen Aufsätze auch von Hintikka selbst hervorgehoben worden40 -
Aristoteles nur mit gewissen Einschränkungen zugeschrieben werden kann,
über deren Art und Ausmass die Meinungen allerdings auseinandergehen.
Nach Hintikkas eigener Auffassung erstreckt sich das Prinzip für Aristoteles

auf individuelle Möglichkeiten nur insoweit, als es sich um Möglichkeiten

handelt, die auf Seiten ewig existierender, unvergänglicher Dinge bestehen,

während seine Gültigkeit im sublunaren Bereich des Vergänglichen auf
generelle Möglichkeiten eingeschränkt ist, d. h. auf Möglichkeiten, die nicht
individuelle Dinge und Ereignisse betreffen, sondern Arten von Dingen und
Typen von Ereignissen41.

Diese Einschätzung steht offenbar gut in Einklang damit, dass der
Wahrscheinlichkeitsgrad, der den beiden Seiten einer zweiseitigen Möglichkeit
zukommt, sich für Aristoteles, wie wir sahen, danach bemisst, mit welcher
Häufigkeit jede der beiden Seiten in einer Reihe miteinander vergleichbarer
Fälle zur Verwirklichung gelangt. Hintikka geht nun allerdings so weit,
diesem «statistischen Modell» eine grundlegende Bedeutung nicht nur für die

38 Vgl. J. Hintikka, Time and Necessity. Studies in Aristotle's Theory of Modality, Oxford
1973, bes. Kap. V: «Aristotle on the Realization of Possibilities in Time» (93-113),
Wiederabdruck in: S. Knuuttila (Hrsg.), Reforging the Great Chain of Being. Studies of the
History of Modal Theories, Dordrecht/Boston/London 1981, 57-72.

39 Vgl. D. Frede, Aristoteles und die «Seeschlacht». Das Problem der ContingentiaFutura in
De Interpretatione9, Göttingen 1970,109-112 (mit Bezug auf frühere Veröffentlichungen
Hintikkas); J. Barnes (Besprechung von Hintikka 1973) in: The Journal of Hellenic Studies

97 (1977) 183-186; Wolf, a.a.O. 119-121, 418; Sorabji, a.a.O. 128-137;
R. T. McClelland, Time and Modality in Aristotle, Metaphysics IX. 3-4, in: Archiv für
Gesch. der Philos. 63 (1981) 130-149; Seel, a. a. O. 251-253; S. Waterlow, Passage and
Possibility. A Study of Aristotle's Modal Concepts, Oxford 1982, 3 f., 13-15, 53-56, 61,
117-126 (vgl. zu diesem Buch meine Besprechung in: Archiv für Gesch. der Philos. 67

[1985] 303-313); J. van Rijen, The Principle of Plenitude, the de omni - per se Distinction
and the Development of Modal Thinking, in: Archiv für Gesch. der Philos. 66 (1984)
61-88.

40 Vgl. Hintikka 1973: 100f., 105; 1981: 62, 66.
41 Vgl. ebd. sowie J. Hintikka (in collaboration with U. Remes and S. Knuuttila), Aristotle

on Modality and Determinism (Acta Philosophica Fennica Vol. 29, No. 1), Amsterdam
1977, 22.

185



Wahrscheinlichkeits-, sondern auch für die Möglichkeitsauffassung des

Aristoteles zuzuschreiben42. «Möglichkeitssaussagen», behauptet er,

«sind nach der Auffassung des Aristoteles in erster Linie Häufigkeitsaussagen

(statements of frequency), weshalb sie sich jeweils auf eine Reihe von
Fällen beziehen. Die Rede davon, dass ein individuelles Ereignis möglich
ist, ist für ihn normalerweise nur eine elliptische Ausdrucksweise dafür,
dass die relative Häufigkeit ähnlicher Ereignisse unter ähnlichen Umständen

nicht gleich Null ist.»43
Dass diese Behauptung Aristoteles nicht gerecht wird, kann bei einer

unvoreingenommenen Lektüre der einschlägigen Texte kaum zweifelhaft
sein44. Wenn Aristoteles davon spricht - ich erwähnte dieses Beispiel
bereits -, dass ein bestimmter Mantel, den man eines Tages auftragen wird,
statt dessen auch zerschnitten werden könnte, so hält er dies seiner Definition

des Möglichkeitsbegriffs gemäss nicht etwa in einem statistischen Sinne

für möglich, sondern in dem Sinne, dass sich aus der Annahme, der
betreffende Mantel werde wirklich zerschnitten werden, keine unmögliche
Konsequenz ergibt. Da er davon ausgeht, dass es sich früher oder später
herausstellen wird, dass diese Annahme unzutreffend war, kann sie für ihn nur
als eine Annahme sinnvoll sein, die sich nicht ausschliesslich auf die zu der
Zeit, in welcher der Mantel aufgetragen wird, tatsächlich gegebenen
Umstände bezieht, sondern andere mögliche Umstände, die zu dieser Zeit
anstelle der dann tatsächlich gegebenen Umstände ebensogut gegeben sein

könnten, mit berücksichtigt.
Obwohl die korrekte Handhabung des in seiner Definition des

Möglichkeitsbegriffs enthaltenen Kriteriums dafür, ob etwas möglich ist oder nicht,
die Berücksichtigung solcher alternativ möglicher Umstände voraussetzt,
lässt Aristoteles eine ausdrückliche Unterscheidung zwischen ihnen und
denjenigen Umständen, als deren Alternativen sie jeweils möglich sind,
leider vermissen45. Wohl nicht zuletzt deshalb sucht man bei ihm auch vergeb-

42 Vgl. Hintikka 1973: 103; 1977: 21 f., 31 f., 43-45.
43 Hintikka 1973: 162 (Übersetzung: H. W.).
44 Zur Kritik an Hintikka vgl. Sorabji, a. a. O. 133; Seel, a. a. O. 253.
45 Vgl. allerdings Phys. VIII 5, 256 b 10-12, wo es heisst, dass, «wenn wir von etwas Mögli¬

chem annehmen, es sei (wirklich), daraus nichts Unmögliches folgen wird, wenn auch
vielleicht etwas Falsches». Wie diese Stelle vermuten lässt, dürfte Aristoteles sich darüber im
klaren gewesen sein, dass es einen grossen U nterschied macht, ob eine aus einer probeweise
gemachten Annahme resultierende Konsequenz nur unter den tatsächlich gegebenen
Umständen falsch ist oder ob sie auch unter all denjenigen Umständen, die als Alternativen zu
den tatsächlich gegebenen Umständen in Frage kommen, falsch und damit unmöglich ist.

186



lieh nach einer Entsprechung zu der «klassischen» Definition des

Wahrscheinlichkeitsbegriffs, nach der die (grössere oder geringere) Wahrscheinlichkeit,

mit der ein einzelnes Ereignis einer bestimmten Art eintritt, das

Verhältnis der Zahl der günstigen Fälle zur Zahl aller möglichen (genauer
gesagt: aller gleich möglichen) Fälle ist46 - man könnte auch sagen: das
Verhältnis der Zahl derjenigen (gleich) möglichen Umstände, unter denen ein

Ereignis der betreffenden Art eintritt, falls sie gegeben sind, zur Zahl aller
Umstände, die (gleich) mögliche Alternativen zueinander darstellen.

Während eine solche Definition des Wahrscheinlichkeitsbegriffs, die in
der Konsequenz seiner Definition des Begriffs der Möglichkeit gelegen hätte,

bei Aristoteles fehlt, finden sich bei ihm, wie wir feststellen konnten,
gewisse Ansätze zu der sogenannten «statistischen» Wahrscheinlichkeitsdefinition,

nach der die Wahrscheinlichkeit, mit der ein einzelnes Ereignis einer
bestimmten Art eintritt, ungefähr die relative Häufigkeit ist, mit der Ereignisse

derselben Art in einer (beliebig langen) Reihe gleichartiger Fälle
eintreten47.

Als ein statistischer Begriff steht der Aristotelische Wahrscheinlichkeitsbegriff

in einem Aristoteles selbst wohl kaum bewusst gewordenen
Spannungsverhältnis zu dem nicht-statistischen Begriff der zweiseitigen
Möglichkeit, deren zwei Seiten er gegeneinander abwägbar machen soll. Wer als

ein an der Vorgeschichte der Wahrscheinlichkeitstheorie interessierter Leser
der einschlägigen Aristotelischen Texte dieses Spannungsverhältnis in
ihnen bemerkt, wird sich freilich darauf besinnen, dass am Ende des

17. Jahrhunderts, in dessen zweiter Hälfte die eigentliche Geschichte der
Wahrscheinlichkeitstheorie beginnt, ein für deren weitere Entwicklung
grundlegendes Gesetz entdeckt wurde, das, auch wenn es die Spannung
zwischen einer statistischen und einer nicht-statistischen Möglichkeits- und
Wahrscheinlichkeitskonzeption nicht aufhebt, diese Spannung doch
immerhin bis zu einem gewissen Grade überbrückt. Ich meine das unter der
Bezeichnung «(schwaches) Gesetz der grossen Zahlen» bekannt gewordene
Theorem, für das der grosse schweizerische Gelehrte Jakob Bernoulli in sei-

46 Vgl. Sheynin, a. a. O. 137; 1. Hacking, The Emergence of Probability. A Philosophical
Study of Early Ideas about Probability, Induction and Statistical Inference, Cambridge
1975, 122; M. Drieschner, Voraussage - Wahrscheinlichkeit - Objekt. Über die begrifflichen

Grundlagen der Quantenmechanik, Berlin/Heidelberg/New York 1979, 60, 63 f.
47 Vgl. Sheynin, a. a. O. 137; Drieschner, a. a. O. 60, 64.

187



ner 1713 posthum erschienenen Ars conjectandi4* als erster einen
mathematisch exakten Beweis lieferte49.

Dieses Gesetz stellt insofern eine Verbindung zwischen der klassischen
und der statistischen Definition des Wahrscheinlichkeitsbegriffs her, als
ihm zufolge die Differenz zwischen der relativen Häufigkeit von Ereignissen

einer bestimmten Art und der (im Sinne der klassischen Definition
verstandenen) Wahrscheinlichkeit eines einzelnen Ereignisses der betreffenden
Art einen beliebig kleinen Betrag mit immer grösser werdender (und
allmählich an Sicherheit grenzender) Wahrscheinlichkeit50 nicht übersteigt,
wenn die Zahl der berücksichtigten Fälle, in denen ein Ereignis der
betreffenden Art eintreten kann, unbegrenzt wächst51.

Betrachtet man die in der Gesamtheit der Fälle, von deren unbegrenzt
wachsender Zahl in diesem Gesetz die Rede ist, der Reihe nach tatsächlich
gegebenen Umstände als mehr oder weniger repräsentativ für all diejenigen
Umstände, die in einem einzelnen Fall alternativ zueinander gegeben sein

können, so gewinnt die in diesem Gesetz hergestellte Verbindung zwischen
einer statistischen und einer nicht-statistischen Wahrscheinlichkeitskonzeption

eine vordergründige Plausibilität, die es Aristoteles erleichtert haben

48 Vgl. die kommentierte und mit einer historischen Einleitung versehene Edition von
B. L. van der Waerden in: Die Werke von Jakob Bernoulli, hrsg. von der Naturforschenden

Gesellschaft in Basel, Bd. 3, Basel 1975, sowie: Wahrscheinlichkeitsrechnung (Ars
conjectandi) von Jakob Bernoulli (1713). Übersetzt und hrsg. von R. Haussner. Ostwald's
Klassiker der exakten Wissenschaften, Nr. 107 (I. u. II. Theil), Nr. 108 (III. u. IV. Theil),
Leipzig 1899.

49 Der Beweis findet sich im vierten Teil der Ars conjectandi. In einer Fassung, in der sein Ge¬

dankengang «bedeutend leichter zu erkennen» ist als dort (van der Waerden, a.a.O. 378;
vgl. 16), begegnet er bereits in Bernoullis mathematischem Tagebuch, den Meditationes,
die in dem oben (Anm. 48) genannten dritten Band seiner Werke «zum erstenmal publiziert»

sind (a. a. O. 16). Zu Bernoullis Beweisführung vgl. in diesem Band 14-17, 75-88,
247-259 (bes. 257-259), 353, 377-383.

50 Wie aus den Meditationes hervorgeht (vgl. a. a. O. 75-79, 377-381), ist auch diese
Wahrscheinlichkeit im Sinne der klassischen Definition zu verstehen. Tritt ein Ereignis einer
bestimmten Art mit der Wahrscheinlichkeit {2 ein, so wird bei Berücksichtigung einer
unbegrenzt wachsenden Zahl von beobachtbaren Fällen, in denen Ereignisse dieser Art eintreten

können, die Zahl der (rein kombinatorisch) möglichen Fälle, in denen die relative
Häufigkeit ihres Eintretens innerhalb der beliebig eng gezogenen Grenzen ± e liegt, beliebig

viel grösser als die Zahl der möglichen Fälle, in denen sie ausserhalb dieser Grenzen
liegt.

51 Zum Gesetz der grossen Zahlen vgl. z. B. von Kries, a. a. O. 89-91; G. H. von Wright,
Über Wahrscheinlichkeit. Eine logische und philosophische Untersuchung, Helsingfors
1945, 27; Sheynin, a.a.O. 137f.; Hacking, a.a.O. 143, 154-165; Drieschner, a.a.O.
66-69.

188



mag, sich über den grundsätzlichen Unterschied, der zwischen zwei derartigen

Konzeptionen besteht, mit einer gewissen Unbekümmertheit hinwegzusetzen.

Jedenfalls «dürfte», wie Alexius Meinong wohl richtig vermutet,
«eine gewisse, natürlich höchst inexakte Bekanntschaft mit dem Gesetze
der grossen Zahlen durchaus innerhalb der Sphäre der vorwissenschaftlichen

Denkweise liegen»52 und daher, so möchte ich abschliessend hinzufügen,

Aristoteles sehr wohl zuzutrauen sein53.

52 A. Meinong, Über Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit. Beiträge zur Gegenstandstheorie
und Erkenntnistheorie, Leipzig 1915, ND (Gesamtausgabe, Bd. VI, bearbeitet von
R. M. Chisholm) Graz 1972, 596 f. Vgl. den gesamten § 69: «Das Bernoullische Theorem
und das Gesetz der grossen Zahlen» (580-602).

53 Sheynin dürfte allerdings zu weit gehen, wenn er meint, Aristoteles formuliere in Rhet. II
24, 1402 a 12 f., «what actually is a rather weak corollary of the law of large numbers»
(a. a. O. 101; vgl. van Brakel, a. a. O. 124). Im Anschluss an den Dichter Agathon (5. Jh.

v. Chr.) weist Aristoteles an dieser Stelle daraufhin (vgl. die Parallelstellen Poet. 18, 1456

a 23-25, und 25, 1461 b 15), dass «manches auch entgegen der Wahrscheinlichkeit
geschieht, so dass auch das, was der Wahrscheinlichkeit zuwiderläuft, wahrscheinlich ist».

189




	Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit bei Aristoteles

