Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Moglichkeit und Wahrscheinlichkeit bei Aristoteles
Autor: Weidemann, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eingereichter Artikel /Article recu

Studia Philosophica 46/1987

HERMANN WEIDEMANN

Moglichkeit und Wahrscheinlichkeit
bei Aristoteles*

Versucht man die Frage zu beantworten, welche Rolle die beiden Begriffe
der Moglichkeit und der Wahrscheinlichkeit im Aristotelischen Denken
spielen, so stellt man fest, dass Aristoteles diesen beiden Begriffen trotz des
zwischen ihnen bestehenden Zusammenhangs, der ihm nicht verborgen ge-
blieben ist, keineswegs die gleiche Aufmerksamkeit schenkt. Wahrend der
Begriff der Wahrscheinlichkeit fiir ihn in erster Linie im Dienste der Ausar-
beitung bestimmter Argumentationstechniken steht, ndmlich der beiden
Techniken des dialektischen und des rhetorischen Argumentierens, spielt
der Begriff der Moglichkeit in seinem Denken eine Rolle, die weit iiber den
Gebrauch hinausgeht, den er von diesem Begriff dort macht, wo er seiner
Theorie der Wahrscheinlichkeitsschliisse eine Theorie der Moglichkeits-
schliisse zur Seite stellt. Mit dem Begriff der Moglichkeit arbeitet Aristote-
les nicht nur, sondern er macht ihn dariiber hinaus in weit hoherem Masse
als den Wahrscheinlichkeitsbegriff zum Gegenstand seiner Reflexion. Auf
Aristoteles, der als erster eine exakte Definition des Moglichkeitsbegriffs
aufgestellt hat ', kann daher zwar die Geschichte der Modaltheorie, aber
nicht eigentlich - jedenfalls nicht ohne Vorbehalte - auch die Geschichte
der Wahrscheinlichkeitstheorie zuriickgefiihrt werden. In seinem Buch Die
Principien der Wahrscheinlichkeits-Rechnung, dessen letztes Kapitel der
«Geschichte der Wahrscheinlichkeits-Theorie» gewidmet ist, ldsst Johannes
von Kries diese Geschichte denn auch erst im 17. Jahrhundert mit den «Un-

* Der vorliegende Artikel ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 5. November
1986 zur Er6ffnung eines von der Universitit und der ETH Ziirich im Wintersemester
1986/87 veranstalteten Wissenschaftshistorischen Kolloquiums gehalten wurde, das dem
Thema «Wahrscheinlichkeitstheorie: Geschichte und Probleme» gewidmet war.

1 Vgl. hierzu unten Abschnitt I1.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Hermann Weidemann, Schulte-Bernd-Strasse 55,
D-4400 Miinster

171



tersuchungen von Pascal und Fermat» beginnen?. Immerhin kann man,
wie der Moskauer Gelehrte O. B. Sheynin dies in seinem Aufsatz «On the
Prehistory of the Theory of Probability» * tut, das, was Aristoteles zum
Thema «Wahrscheinlichkeit» zu sagen hat, zur Vorgeschichte der Wahr-
scheinlichkeitstheorie rechnen.

Uber welchen Begriff von Wahrscheinlichkeit Aristoteles verfiigt und wie er
mit diesem Begriff arbeitet, werde ich im ersten Teil meines Beitrags darzu-
legen versuchen. Im zweiten Teil werde ich mich dann mit dem Aristoteli-
schen Moglichkeitsbegriff befassen und dessen Verhidltnis zum Wahr-
scheinlichkeitsbegriff des Aristoteles erdrtern.

L

Von Wahrscheinlichkeit ist bei Aristoteles hauptsédchlich im Rahmen seiner
Lehre von den Wahrscheinlichkeitsschliissen die Rede. Diese Lehre entfaltet
er einerseits in der 7opik als eine Theorie des «dialektischen» (7op. 1 1, 100 a
22 f., 29 f.) und andererseits in der Rhetorik als eine Theorie einer bestimm-
ten Art des «rhetorischen Syllogismus» (Rhet. 12, 1356 b 4). Was einen (sei
es dialektischen, sei es rhetorischen) Wahrscheinlichkeitsschluss von einem
«apodiktischen Syllogismus» (Anal. Post. 16, 74b 10f.), d. h. von einem
streng wissenschaftlichen oder beweisenden Schluss, unterscheidet, ist vor
allem der Umstand, dass seine Pramissen - genauer gesagt: die in seinen
Pramissen dargelegten Sachverhalte - nicht notwendig, sondern eben bloss
wahrscheinlich sind *.

2 J.von Kries, Die Principien der Wahrscheinlichkeits-Rechnung. Eine logische Untersu-
chung, Freiburg i. Br. 1886, 266. Vgl. auch ders., Uber den Begriff der objectiven Mog-
lichkeit und einige Anwendungen desselben, in: Vierteljahrsschrift fiir wissenschaftliche
Philosophie 12 (1888) 179-240, 287-323, 393-428.

3 In: Archive for History of Exact Sciences 12 (1974) 97-141; vgl. auch J. van Brakel, Some
Remarks on the Prehistory of the Concept of Statistical Probability, in: Arch. Hist. Exact
Sci. 16 (1976/77) 119-136.

4 Zum Unterschied zwischen apodiktischen und nicht-apodiktischen Schliissen vgl.
J. Brunschwig, Aristote: Topiques, Tome I: Livres I-IV. Texte établi et traduit, Paris
1967, XXXIV-XXXVI; J. Sprute, Die Enthymemtheorie der aristotelischen Rhetorik
(Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Géttingen, Philol.-Hist. Klasse,
Dritte Folge, Nr. 124), Gottingen 1982, 52 f., 68-73. Sprute weist darauf hin, dass im Falle
eines rhetorischen Wahrscheinlichkeitsschlusses «mindestens der Obersatz» etwas Wahr-
scheinliches behaupten muss. «Der Untersatz hingegen kann eine einfache Tatsachenfest-
stellung - etwa auf Grund sinnlicher Wahrnehmung - sein» (79).

172



Bevor ich auf die Frage eingehe, in welchem Sinne Aristoteles die Pramis-
sen eines Wahrscheinlichkeitsschlusses als wahrscheinlich aufgefasst hat,
mochte ich Ernst Kapp zu Wort kommen lassen, dem wir eine anschauliche
Beschreibung der dialektischen Argumentationsweise verdanken, fir die
Aristoteles in der Topik, wie «seine erste umfassende Logikvorlesung»’
liberschrieben ist, eine Methode zu erarbeiten versucht.

«Der moderne Leser», schreibt Kapp, «wird auf den unmittelbaren Zweck der Vorlesung des
Aristoteles kaum gefasst sein. Denn, wenn wir den Erklarungen des Aristoteles in den An-
fangskapiteln der Topik aufmerksam folgen, erfahren wir, dass er ganz einfach, als eine Selbst-
verstandlichkeit und einen allgemein angewandten Kunstgriff, eine merkwiirdige Art geistiger
Gymnastik voraussetzt. Sie besteht darin, dass man ein gestelltes Problem - irgendein strittiges
Problem - von wahrscheinlichen Pramissen ausgehend erdrtert, oder, wenn man in der Beweis-
fithrung angegriffen wird, es vermeidet, sich dabei selbst zu widersprechen. Fiir diese Art von
philosophischem Training werden stets zwei Personen sowie ein Problem benétigt; die eine Per-
son spielt die Rolle des Fragenden, die andere die des Antwortenden und Widersachers. Der
Fragende schldagt zuerst ein Problem vor, der Antwortende wahlt seinen Standort, und dann
muss der Fragende als seinen Standpunkt jene Seite des Problems vertreten, die der Antwor-
tende verworfen hat. Nun muss der Fragende weitere Fragen stellen und versuchen, eine
Schlussfolgerung zu ziehen, oder man koénnte sagen, einen Syllogismus zugunsten seiner Auf-
fassung aus den Antworten herauszuholen, die er seinem Gesprichspartner zu entlocken ver-
mag. Die Rolle des Antwortenden ist passiver, aber er muss auf der Hut sein vor Konzessionen,
die dem Fragenden zu seiner Schlussfolgerung verhelfen kénnten. Denn wenn der Fragende zu
seiner Schlussfolgerung gelangt, ist der Antwortende offensichtlich der Verlierer, da er ge-
zwungen ist zu leugnen, was er zu Beginn behauptet hatte, oder umgekehrt.» g

Kapp weist darauf hin, dass es die Schlussfolgerung eines dialektischen Syl-
logismus ist und nicht etwa dessen Pramissen, was fiir denjenigen, der in ei-
ner dialektischen Argumentationsiibung die Rolle des Fragenden spielt,
«am Anfang steht» 7. Denn es ist ja die Aufgabe des Fragenden, seinem Ge-
sprachspartner Fragen vorzulegen, die so beschaffen sind, dass sich aus den
als Pramissen fungierenden Antworten, die er auf sie erwarten darf, die von
ihm selbst vertretene und von seinem Gesprichspartner bestrittene Aus-
gangsthese als Schlussfolgerung ergibt. «Im Kopf des Fragenden», so
Kapp, «verlduft die Richtung des Denkens, das zum Syllogismus fiithrt, um-
gekehrt zu der Anordnung von Priamissen und Schlussfolgerung im Syllo-
gismus selbst; der Fragende muss gewissermassen einen riickwértigen

5 E.Kapp, Der Ursprung der Logik bei den Griechen (Greek Foundations of Traditional
Logic, New York 1942, dt. Ubers. von E. Serelman-Kiichler), Géttingen 1965, 8; vgl. 15.

6 a.a.0.17f.; vgl. Sprute, a. a. 0. 49-54.

7 a.a.0.20.

173



Denkprozess vornehmen, von der Schlussfolgerung zu den Pramissen,
nicht, wie wir die Reihenfolge im Syllogismus sehen, von den Pramissen zur
Schlussfolgerung.» ®

In welchem Sinne sind nun die in einem dialektischen Syllogismus als
Pramissen fungierenden Thesen wahrscheinlich? Aristoteles umschreibt ih-
re Wahrscheinlichkeit mit Hilfe eines Wortes, das seiner Bedeutung nach
den Gegenbegriff zu dem Wort mapddooc (vgl. Top. 110, 104 a 10 f.) dar-
stellt, von dem das uns geldufige Fremdwort «paradox» sich herleitet, nam-
lich mit Hilfe des Wortes £évdoocg (vgl. Top. 110, 104 a 8 f.). Wie das Wort
napadofog das bezeichnet, was der herrschenden Meinung widerspricht,
so bezeichnet das Wort £€véo&oc das, was der herrschenden Meinung ent-
spricht. Der Beschreibung zufolge, die Aristoteles am Anfang der 7opik von
ihnen gibt (I 1, 100b 21-23; vgl. 1 10, 104 a 8-12), sind &vdofa «Ansichten,
die von allen oder den meisten oder von den Fachleuten - sei es wiederum
von allen oder den meisten oder den besonders angesehenen unter ihnen -
akzeptiert werden»®. lhre Wahrscheinlichkeit ist also keine ontisch-
objektive, sondern eine epistemisch-subjektive oder, besser gesagt, eine in-
tersubjektive. Wie Jacques Brunschwig in der Einleitung zu seiner zweispra-
chigen Ausgabe der ersten vier Biicher der 7opik bemerkt, erfiillen die Pra-
missen eines dialektischen Schlusses ihre Funktion nicht «en tant qu’elles
sont probablement vraies, mais en tant qu’elles sont véritablement approu-
vées» '°. Brunschwig hilt es daher fiir unangemessen, den Sinn des Wortes
gvbotoc durch «probable» oder «vraisemblable» wiederzugeben, und
iibersetzt évdo&a mit «idées admises» («anerkannte Ansichten»)''.

Nun besitzt Aristoteles allerdings neben dem Wort &vdofoc, das soviel
wie «angesehen» oder «anerkannt» bedeutet, fiir den Begriff des Wahr-
scheinlichen noch einen genau diesen Begriff bezeichnenden und von Brun-
schwig auch mit «vraisemblable» '? iibersetzten anderen Ausdruck, nim-
lich das Wort gikog (vgl. Top. 1110, 115 a 6 f. 8), das er gleichbedeutend mit
dem Ausdruck dpowov t@® aAnOel (Rhet. 11, 1355 a 14) gebraucht '3, also im
Sinne von «dem Wahren dhnlich». Dass er auch mit diesem Wort die Vor-

8 Ebenda

9 Sprute,a.a. Q. 51.

10 a.a. 0. XXXV.

11 Vgl.a.a.0.1,113f.

12 a.a. 0. 57.

13 Vgl. Sprute, a.a. 0. 72, 116.

174



stellung einer (inter)subjektiven Wahrscheinlichkeit verbindet, geht deut-
lich aus einer Stelle der Analytica Priora hervor. Im letzten Kapitel dieser
dem Syllogismus im allgemeinen gewidmeten Abhandlung bestimmt er den
Begriff des eikdg¢, also den Begriff des Wahrscheinlichen, nimlich mit Hilfe
des Wortes évdofog, indem er erklart, etwas Wahrscheinliches sei ein «all-
gemein anerkannter Satz» (eine npotaoig Evdo&oc: Anal. Pr. 1127, 70a
3 f.). Dabei fiigt er erldauternd hinzu: «Denn wovon man weiss, dass es mei-
stens so geschieht oder nicht geschieht, so ist oder nicht so ist, das ist wahr-
scheinlich (elkoc)» (70a 4 f.) ',

Ein «allgemein anerkannter Satz», in dem der Inhalt eines solchen Wis-
sens zum Ausdruck kommt, ist fir Aristoteles ein Satz, der in einem von
thm Enthymem genannten rhetorischen Syllogismus als Pramisse fungieren
kann (vgl. Anal. Pr.1127,70a 10; Rhet. 12, 1357 a 22-33). Von den vier «Ar-
ten enthymematischer Argumentation» ', die Aristoteles in seiner Rheto-
rik unterscheidet (vgl. 1125, 1402b 13 f.) und zu denen neben dem Wahr-
scheinlichkeitsschluss vor allem der sogenannte Zeichenschluss gehort '¢,
braucht uns hier nur das auf wahrscheinlichen Priamissen beruhende Enthy-
mem zu interessieren. Wie wir noch sehen werden, ist es eigentlich nur die
erste Pramisse eines solchen Enthymems, die etwas Wahrscheinliches zum
Ausdruck bringen muss, also der sogenannte Obersatz, wohingegen der
Untersatz «eine einfache Tatsachenfeststellung» sein kann '”.

Wahrscheinlich, so horten wir bereits, sind die von Aristoteles als eikdta
bezeichneten Pramissen rhetorischer Wahrscheinlichkeitsschliisse in dem
Sinne, dass man von dem, was sie aussagen, weiss, dass es «in der Regel»
oder «meistenteils» (¢ &nl T0 moAV: Anal. Pr. 1127, 70 a 4) der Fall ist. Das
in diesem Wahrscheinlichkeitsbegriff enthaltene Merkmal der Abhingig-
keit von allgemein verbreiteten Uberzeugungen muss man sich auch dort
mit hinzudenken, wo Aristoteles darauf verzichtet, es ausdriicklich zu er-
wihnen, wie z. B. im zweiten Kapitel des ersten Buches seiner Rhetorik, in

14 Dt. Ubers.: E. Rolfes, Aristoteles: Lehre vom Schluss oder Erste Analytik, iibers. u. mit
Anm.versehen, Hamburg 1921 (ND 1975), 145. - Soweit Aristoteles im vorliegenden Arti-
kel ohne Nennung eines Ubersetzers auf deutsch zitiert wird, stammt die Ubersetzung vom
Verfasser.

15 Sprute, a.a. 0. 74.

16 Vgl. hierzu K. Oehler, Die Anfinge der Relationenlogik und der Zeichenschluss bei Ari-
stoteles, in: Zeitschrift fiir Semiotik 4 (1982) 259-266.

17 Sprute, a.a. 0. 79. Vgl. oben Anm. 4.

175



welchem er den Begriff des Wahrscheinlichen folgendermassen definiert '*:
«Das Wahrscheinliche (70 €ikd¢) ist das, was meistenteils (O ¢ £mi TO ToAD)
geschieht, jedoch nicht schlechthin, wie einige es definieren, sondern im Be-
reich der Dinge, mit denen es sich (auch einmal) anders verhalten kann, wo-
bei es sich zu demjenigen, beziiglich dessen es wahrscheinlich ist, wie das
Allgemeine zum Besonderen verhilt» (Rhet. 12, 1357 a 34-b 1).

Zweierlei ist an dieser Definition hervorzuheben: Zum einen der Hinweis
darauf, dass das Wahrscheinliche zum Bereich dessen gehort, «womit es
sich (auch einmal) anders verhalten kann» (vgl. Rhet. 12, 1357a 24:
gEvdéxeTon kai dAlmg €xev), und damit zum Bereich dessen, was nicht not-
wendig ist (vgl. 1357 a 22-27), sondern in dem Sinne bloss maéglich, dass
sein Gegenteil ebenfalls moglich ist; und zum andern die Bemerkung, dass
das Wahrscheinliche «sich zu demjenigen, beziiglich dessen es wahrschein-
lich ist, wie das Allgemeine zum Besonderen verhalt».

Da ich auf den Zusammenhang zwischen dem Wahrscheinlichkeitsbe-
griff und dem Begriff der Moglichkeit im zweiten Teil meines Beitrags noch
zu sprechen kommen werde, méchte ich mich zunachst darauf beschranken,
die zuletzt genannte Bemerkung zu erldutern, die mir von grosser Wichtig-
keit zu sein scheint. Aristoteles hat es zwar unterlassen, durch ein Beispiel zu
verdeutlichen, was er mit dieser Bemerkung meint; aus den Beispielen, die
er zur Verdeutlichung einer ganz dhnlichen Bemerkung im weiteren Verlauf
des Textes anfuhrt (vgl. Rhet. 12, 1357 b 1-21), lasst sich ihr Sinn jedoch er-
schliessen. Sie bezieht sich offenbar auf das Verhéltnis zwischen der in ei-

18 Vgl.auch Rhet. 12,1357a30-33;1125,1402b21; Sprute, a.a. 0. 74 f. Angesichts der zum
Begriff des eik6¢ gehérenden Abhingigkeit von dem, was die Leute meinen, stellt sich fiir
Sprute (vgl. ebd.) die Frage, wie die an der Stelle Rhet. II 25, 1402 b 14-16, angedeutete
Unterscheidung zwischen eik6ta, die meistenteils der Fall sind, und solchen, die es nur zu
sein scheinen, zu verstehen ist. Er vermutet, dass es sich bei einem ¢ &ni 10 oAb Sokobv
(vgl. 1402 b 15) um etwas handelt, das im Gegensatz zu einem ¢ &7i t0 ol dv (vgl. ebd.)
in dem Sinne «nicht wirklich, sondern nur scheinbar wahrscheinlich» ist (ovx dAndéc
GAAQ @aivopevov eikog: Rhet. 11 24, 1402 a 26 f.), dass es «Meinungen entspricht, die
nicht allgemein verbreitet, d. h. nur scheinbar £véo&a sind» (a. a. O, 75). Plausibler diirfte
jedoch die Annahme sein, dass sich das, was nur meistenteils der Fall zu sein scheint, von
dem, was tatsdchlich meistenteils der Fall ist, darin unterscheidet, dass es Meinungen ent-
spricht, die zwar allgemein verbreitet, aber deshalb nicht richtig sind, weil sie sich auf
Sachverhalte beziehen, die in Wirklichkeit nur manchmal der Fall sind. Jedenfalls wird
diese Deutung, der sich Sprute in einem anderen Zusammenhang bezeichnenderweise
selbst ndhert (vgl. a. a. O. 118), der Stelle Anal. Pr. I1 27, 70 a 4f., besser gerecht: Nur
dann, wenn es sich um ein wirkliches eikd¢ handelt, kénnen die Leute «wissen» (icacwv),
dass es meistenteils der Fall ist oder geschieht; bei einem scheinbaren gikd¢ glauben sie dies
nur zu wissen.

176



nem Wahrscheinlichkeitsenthymem als Obersatz fungierenden These und
dem einzelnen Fall, auf den diese These in dem betreffenden Enthymem an-
gewandt wird '°. In dem bereits erwihnten Schlusskapitel der Analytica
Priora fiihrt Aristoteles als Beispiele fiir solche Thesen die beiden Sitze an:
«Wer (auf jemanden) neidisch ist, hasst (ihn auch)», «Wer (von jemandem)
geliebt wird, ist (ihm ebenfalls) zugetan» (Anal. Pr. 1127, 70a 5f.). Diese
beiden Sitze sind zwar als allgemeingiiltige Thesen formuliert, werden von
Aristoteles aber als Thesen verstanden, die nicht ausnahmslos, sondern nur
in der iiberwiegenden Mehrzahl der Fille - also in der Regel - gelten, und
zwar nach der unter den Leuten vorherrschenden Meinung, die sie als
Evdoka (vgl. 70a4) ja zum Ausdruck bringen °.

Anders als im Falle der Zeichenschliisse hat Aristoteles im Falle der rheto-
rischen Wahrscheinlichkeitsschliisse deren syllogistische Struktur zwar
nicht analysiert, jedoch l4sst sie sich unschwer rekonstruieren *'. Ein Wahr-
scheinlichkeitsenthymem liegt beispielsweise vor, wenn aus dem bereits er-
wahnten Obersatz «Wer neidisch ist, hasst» und dem Untersatz «Dieser
Mann ist neidisch» der Schlusssatz gewonnen wird: «Dieser Mann hasst.»
Bei einem solchen Schluss bleibt der Obersatz, der ja eine allgemein verbrei-
tete Ansicht wiedergibt und daher keiner ausdriicklichen Erwdhnung be-
darf, gewohnlich unausgesprochen, und der Redner begniigt sich damit,
den Untersatz mit dem Schlusssatz in der Form einer Begriindung zu ver-
binden: «Dieser Mann hasst, denn er ist neidisch.» ??

Wie die dialektische, so stellt auch die rhetorische (oder enthymemati-
sche) Argumentation - darauf hat Jiirgen Sprute mit Recht hingewiesen ** -
«einen gedanklichen Riickschritt von einer These zu Pramissen» dar, mit
denen diese These «in einem syllogistischen Zusammenhang» steht, der sie
als Konklusion aus ihnen zu erschliessen erlaubt. «Im Enthymem wird da-
her keine bisher noch unbekannte conclusio aus gegebenen Primissen er-
schlossen, sondern es wird eine strittige Behauptung mit anderen Behaup-

19 Vgl. H. Maier, Die Syllogistik des Aristoteles, 11. Teil, 1. Halfte, Tiibingen 1900 (Leipzig
21936), 485; Sprute, a.a. O. 75.

20 Vgl. Sprute, a.a. 0. 78f.

21 Vgl. H. Maier, a. a. O.485; E. H. Madden, The Enthymeme: Crossroads of Logic, Rheto-
ric, and Metaphysics, in: The Philosophical Review 61 (1952) 368-376 (hier: 370); ders.,
Aristotle’s Treatment of Probability and Signs, in: Philosophy of Science 24 (1957)
167-172 (hier: 167); Sprute, a.a. 0. 75f.

22 Vgl. Sprute, a.a. 0. 69, 75f., 130f.

23 a.a.0.69.

177



tungen, die fiir die Zuhorer akzeptabel sind, bewiesen.» >* Beweisen oder,
besser gesagt, iiberzeugend begriinden kann man eine strittige Behauptung
mit Hilfe eines Wahrscheinlichkeitsenthymems freilich nicht in dem Sinne,
dass man sie als wahr, sondern nur in dem Sinne, dass man sie als wahr-
scheinlich erweist. Wer beispielsweise die Behauptung, dass ein bestimmter
Mann einen anderen hasst, enthymematisch mit dem Hinweis darauf zu be-
griinden versucht, dass der betreffende Mann den anderen beneidet, stiitzt
sich bei seiner Argumentation stillschweigend auf eine These, die nur wahr-
scheinlich ist, namlich auf die bereits erwdhnte These «Wer neidisch ist,
hasst», und kann daher fiir die Behauptung, die er begriinden will, auch
wenn er dies mit Riicksicht auf die Uberzeugungskraft seines Arguments
tunlichst fiir sich behélt 2°, ebenfalls nur Wahrscheinlichkeit beanspruchen.

In dem als Beispiel angefiihrten Enthymem «Dieser Mann hasst, denn er
ist neidisch» ist der stillschweigend vorausgesetzte Obersatz «Wer neidisch
ist, hasst» nach Aristoteles nun aber in dem Sinne wahrscheinlich, dass das,
was in ihm behauptet wird, nach allgemeiner Uberzeugung «meistenteils»
der Fall ist (vgl. Anal. Pr. 1127, 70 a 4-6). Die Wahrscheinlichkeit, die fiir
den Schlusssatz «Dieser Mann hasst» beansprucht werden kann, besteht
daher lediglich darin, dass der betreffende Mann sich in einem Zustand be-
findet (namlich im Zustand des Neides), in dem nach allgemeiner Uberzeu-
gung die meisten Menschen hassen. Dass sein Neid von einem Gefiihl des
Hasses begleitet ist, ist ein Sachverhalt, dessen Bestehen das als Beispiel an-
gefiihrte Enthymem nur in dem Sinne wahrscheinlich zu machen vermag,
dass es ihn als einen Sachverhalt ausweist, fiir den gilt, dass Sachverhalte
seines Typs nach allgemein verbreiteter Ansicht in der Mehrzahl der Fille
bestehen, in denen ihr Bestehen moglich ist. Die Wahrscheinlichkeit, von
der Aristoteles in der Rhetorik spricht, bezieht sich in erster Linie nicht auf
individuelle Sachverhalte, sondern auf Sachverhaltsf/ypen und damit auf et-
was, das sich nach seinen eigenen Worten «zu demjenigen, beziiglich dessen
es wahrscheinlich ist, wie das Allgemeine zum Besonderen verhélt» (RhAer.
12, 1357a 36-b 1). Individuelle Sachverhalte umfasst dieser Wahrschein-
lichkeitsbegriff nicht in ihrer unvergleichlichen Einmaligkeit, sondern nur
insofern, als sie aufgrund ihrer Zugehdorigkeit zu einem bestimmten Typ von
Sachverhalten miteinander vergleichbar sind *°.

24 Ebenda
25 Vgl. Sprute, a.a.0. 73, 78f.
26 Vgl. Sprute, a.a. 0. 76-78.

178



Nun kann aber das Bestehen eines Sachverhalts in einem bestimmten Fal-
le, in dem sein Bestehen in dem Sinne wa#hrscheinlich ist, dass Sachverhalte
seines Typs in dhnlichen Fillen nach allgemeiner Uberzeugung in der Regel
bestehen, gleichwohl in dem Sinne unwahrscheinlich sein, dass die besonde-
ren Umstédnde des betreffenden Falles eine Ausnahme von der Regel erwar-
ten lassen. Von dem statistischen Begriff einer, wie man sie nennen kdnnte,
«generellen» Wahrscheinlichkeit ist somit der Begriff einer «spezifischen»
(oder, besser gesagt, «individuellen») Wahrscheinlichkeit zu unterscheiden,
der bei Aristoteles allerdings nur eine untergeordnete (wenn iiberhaupt ei-
ne) Rolle spielt 27.

Was einer Unterscheidung dieser beiden Wahrscheinlichkeitsbegriffe, die
er, soweit ich sehe, nicht ausdriicklich vorgenommen hat, bei ihm am néich-
sten kommt, ist seine Unterscheidung zwischen dem, was «schlechthin»,
und dem, was nur «in einer bestimmten Hinsicht» wahrscheinlich ist (vgl.
Rhet. 1124, 1402 a 8. 16). Auf der Nichtbeachtung des Unterschieds, der
zwischen diesen beiden Arten von Wahrscheinlichkeit besteht, beruht die
erschlichene Uberzeugungskraft gewisser «scheinbarer Enthymeme» (vgl.
1402 a7 f., 28 f.), wie Aristoteles an folgendem Beispiel aus dem Bereich der
forensischen Rhetorik zu zeigen versucht (vgl. 1402a 17-23)%%: Ein ge-
schickter Redner, der einen der Misshandlung eines Mitmenschen ange-
klagten Mann vor Gericht zu verteidigen hat, wird nicht nur in dem Falle, in
dem der Angeklagte dem Misshandelten korperlich unterlegen ist und sich
deshalb der ihm zur Last gelegten Tat enthalten hat, sondern auch in dem
Falle, in dem der Angeklagte als ein dem Misshandelten korperlich iiberle-
gener Mann diesen tatsdchlich misshandelt hat, die Schuld des Angeklag-
ten als unwahrscheinlich hinzustellen in der Lage sein. Wahrend er seine
Verteidigung im ersten Falle darauf aufbauen wird, dass es unwahrschein-
lich ist, dass jemand einem anderen Gewalt antut, wenn er ihm korperlich
unterlegen ist, wird er im zweiten Fall argumentieren, es sei deshalb unwahr-
scheinlich, dass der Angeklagte schuldig ist, weil dies aufgrund seiner kor-
perlichen Uberlegenheit gerade als wahrscheinlich erscheinen musste, weil
er eine Tat, von der er annehmen musste, dass der Verdacht, sie begangen zu
haben, von vornherein auf ihn fallen wiirde, also gerade deshalb wohl kaum
begangen haben wird. «Wahrscheinlich» ist die Unschuld des Angeklagten

27 Vgl. Madden 1957: 167, 170; U. Wolf, Moglichkeit und Notwendigkeit bei Aristoteles und
heute, Miinchen 1979, 78 f.
28 Vgl. hierzu Madden 1957: 170; Sprute, a.a. O. 113f.

179



in dem zuletzt genannten Fall - wenn sie es in diesem Falle iiberhaupt ist
(vgl. 1402 a 22 f., 26 f.) - nur «in einer bestimmten Hinsicht», wohingegen
sie in dem zuerst genannten Fall «schlechthin wahrscheinlich» ist.

Obwohl sich Aristoteles mit der Unterscheidung, die er anhand dieses
amiisanten Beispiels erlautert, der Unterscheidung zwischen einem primar
auf Sachverhaltstypen bezogenen statistischen und einem ausschliesslich
auf individuelle Sachverhalte eines bestimmten Typs bezogenen nicht-stati-
stischen Wahrscheinlichkeitsbegriff ndhert, scheint er sich iiber die Trag-
weite dieser Unterscheidung nicht hinreichend im klaren gewesen zu sein.
Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang das neunte Kapitel seiner
Schrift Peri hermeneias (De interpretatione)*’, in dem er die schwierige Fra-
ge erortert, ob Aussagen tliber kontingent zukiinftige Ereignisse, d. h. Aus-
sagen iiber Ereignisse, die in der Zukunft sowohl eintreten als auch ausblei-
ben konnen, bereits in der Gegenwart einen Wahrheitswert haben, d. h.
wahr oder falsch sind.

Als Beispiel dient ihm die Aussage «Morgen wird eine Seeschlacht statt-
finden» (vgl. 19a 30-32). Wenn jemand diese Aussage etwa am Vorabend
der Schlacht bei Salamis gemacht hétte, wire es an jenem Abend bereits
wahr gewesen, was er gesagt hatte? Hatte man bereits zehntausend Jahre
vor jener Schlacht die Wahrheit gesagt, wenn man damals gesagt hatte: «In
zehntausend Jahren wird eine Seeschlacht stattfinden» (vgl. 18 b 33-36)?
Angesichts solcher Fragen versucht Aristoteles zu zeigen, dass die Annah-
me, jede zukunftsbezogene Aussage sei bereits in der Gegenwart wahr oder
falsch, die deterministische These impliziert, dass alle Ereignisse, die in Zu-
kunft irgendwann einmal eintreten oder ausbleiben werden, in dem Sinne
notwendigerweise eintreten bzw. ausbleiben werden, dass ihr zukiinftiges
Eintreten bzw. Ausbleiben bereits in der Gegenwart unausweichlich ist. Da
er diese These fur offensichtlich falsch halt, verwirft er konsequenterweise
die Pramisse, aus der sie seiner Auffassung nach folgt, namlich die besagte
Annahme, dass jede zukunftsbezogene Aussage bereits in der Gegenwart ei-
nen Wahrheitswert besitzt.

29 Aufdie umfangreiche Literatur zu diesem, wie kaum ein anderes, kontrovers interpretier-
ten Kapitel kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. aus den letzten Jahren: D. Frede,
The Sea-Battle Reconsidered: A Defence of the Traditional Interpretation, in: Oxford
Studies in Ancient Philosophy 3 (1985) 31-87; J. Talanga, Zukunftsurteile und Fatum. Ei-
ne Untersuchung iiber Aristoteles’ De interpretatione 9 und Ciceros De fato, mit einem
Uberblick iiber die spatantiken Heimarmene-Lehren (Habelts Dissertationsdrucke, Reihe
Klass. Philologie, hrsg. von H. Erbse und W. Schetter, Heft 36), Bonn 1986.

180



Dabei unterscheidet er zwei Fille, namlich einerseits den Fall, in dem von
zwei auf ein kontingent zukiinftiges Ereignis bezogenen Aussagen, die ein-
ander widersprechen, «die bejahende», wie er sich ausdriickt, «nicht im
mindesten eher wahr ist als die verneinende» (008&v LOAAOV 1| KATAPOOLG
NN anopaocig aindng: 19a 19f£.), und andererseits den Fall, in dem von zwei
Aussagen dieser Art «die eine eher wahr ist (als die andere)» (naAiov. ..
aAn6f v £tépav: 19 a 38 f.), «ohne jedoch», wie er hinzufiigt, «deshalb
schon wahr oder falsch zu sein» (19 a 39). Wie aus diesem Zusatz hervor-
geht, bezieht sich der von ihm verwendete Ausdruck paiiov aindrc, den
ich mit «eher wahr» iibersetzt habe, hier nicht etwa darauf, dass eine Aussa-
ge in hoherem Grade wahr ist als eine andere, sondern vielmehr darauf, dass
sich eine Aussage oder, besser gesagt, eine Vorhersage mit einem héheren
Grad an Wahrscheinlichkeit bewahrheiten wird als eine andere.

Da es Aristoteles hier offenbar nicht um Aussagen iiber bestimmte Arten
von Ereignissen geht, sondern um Aussagen tiber bestimmte individuelle
Ereignisse (vgl. 18a 33), liegt die Vermutung nahe, dass er in diesem Zusam-
menhang mit einem nicht-statistischen Wahrscheinlichkeitsbegriff arbeitet,
dem zufolge es von den besonderen am Vorabend der Schlacht bei Salamis
gegebenen Umstidnden abhing, wie gross damals die Wahrscheinlichkeit
war, dass am folgenden Tag eine Seeschlacht stattfinden und eine entspre-
chende Vorhersage sich bewahrheiten wiirde. Es ist daher iiberraschend -
um nicht zu sagen: verwirrend -, dass Aristoteles den Fall, in dem sich die ei-
ne von zwei einander widersprechenden Vorhersagen mit grosserer Wahr-
scheinlichkeit bewahrheiten wird als die andere, als einen Fall beschreibt, in
dem, wie er sich ausdriickt, «zwar eher und in der Regel (uadAAov pev Koi
¢ éni 1O moAY) das eine (eintrifft), jedoch unbeschadet der Moglichkeit,
dass an seiner Stelle auch das andere eintreffen kann» (19 a 20-22).

Die Moglichkeit, von der Aristoteles hier spricht, ist offenbar eine Mog-
lichkeit, die darin besteht, dass in jedem einzelnen einer bestimmten Art
von Fillen anstelle dessen, was in den meisten Fallen dieser Art eintrifft, so-
zusagen als eine Ausnahme von der Regel auch das Gegenteil davon eintref-
fen konnte. Sie spielt also stets die Rolle der einen von zwei einander entge-
gengesetzten Moglichkeiten, die miteinander bestehen, von denen aber nur
die eine oder die andere zur Verwirklichung gelangen kann. Obwohl zwei
derartige Moglichkeiten, die gewissermassen die beiden Seiten einer einzi-
gen zweiseitigen Moglichkeit darstellen, sich jeweils auf einen individuellen
Fall beziehen - etwa auf den von Aristoteles neben der morgigen See-
schlacht als Beispiel angefiihrten Fall eines ganz bestimmten Mantels, der
irgendwann einmal zerschnitten, statt dessen aber auch aufgetragen werden

181



kann (vgl. 19 a 12-16) -, macht Aristoteles den Grad der Wahrscheinlichkeit,
mit der sich die eine oder die andere Seite einer solchen zweiseitigen Mog-
lichkeit jeweils verwirklicht, allem Anschein nach nicht von den besonderen
Umstanden des jeweiligen Falles abhdngig, sondern von der relativen Hau-
figkeit, mit der sich die beiden entgegengesetzten Moglichkeiten in gleichar-
tigen Fallen verwirklichen.

11

Bevor ich nun auf den Moglichkeitsbegriff des Aristoteles in seinem Ver-
héaltnis zum Begriff der Wahrscheinlichkeit ndher eingehe, mochte ich noch
auf eines hinweisen: Die Rede davon, dass etwas «in der Regel» oder «in den
meisten Fallen» (O¢ &l 10 moAV) eintrifft und insofern wahrscheinlicher ist
als sein Gegenteil, ist in Peri hermeneias nicht, wie im Rahmen der Aristote-
lischen Enthymemtheorie, in einem auf vorherrschende Uberzeugungen
und allgemein verbreitete Ansichten bezogenen epistemisch-subjektiven,
sondern in einem ontisch-objektiven Sinne zu verstehen. Dies gilt auch fiir
alle anderen Stellen, an denen Aristoteles mit Hilfe des Ausdrucks ®¢ émito
moAV das zwar nach bestimmten Regeln ablaufende, aber doch fiir Sto-
rungen anfillige und daher Ausnahmen von der Regel zulassende sub-
lunare Naturgeschehen als ein Geschehen beschreibt, das sich «meisten-
teils» in einer bestimmten Weise vollzieht *°. Hinzuweisen ist hier vor
allem auf das 13. Kapitel des ersten Buches der Analytica Priora*", in
dem Aristoteles das, was «meistenteils» oder «in der Regel» (32b 5 f., 10)
geschieht, wieim 9. Kapitel von Peri hermeneias als eine ganz bestimmte Art
des zweiseitig Moglichen dem gegeniiberstellt, was in der Weise nach zwei
entgegengesetzten Seiten hin moglich ist, dass es sich «von Natur aus nicht
im mindesten eher so als anders» mit ihm verhdlt (32 b 13; vgl. b 17 f.), bei

30 Vgl. M. Mignucci, “Q¢ éni 10 molV et nécessaire dans la conception aristotélicienne de la
science, in: E. Berti (Hrsg.), Aristotle on Science: The «Posterior Analytics» (Studia Ari-
stotelica, 9), Padova 1981, 173-203 (hier: 198 f.); G. Striker, Notwendigkeit mit Liicken.
Aristoteles iiber die Kontingenz der Naturvorginge, in: Neue Hefte fiir Philosophie 24/25
(1985) 146-164 (hier: 146 f.).

31 Vgl. hierzu A. Becker, Die Aristotelische Theorie der Méglichkeitsschliisse. Eine logisch-
philologische Untersuchung der Kapitel 13-22 von Aristoteles’ Analytica priora I (Diss.
Miinster), Berlin 1933, Kap. VIII: «Moglichkeit und relative Haufigkeit» (76-83); Striker,
a.a. 0. 148f.

182



dem die Wahrscheinlichkeit fiir die eine Seite also ebenso gross ist wie die
fiir die andere.

Was versteht Aristoteles nun genau unter der zweiseitigen Moglichkeit ei-
nes Sachverhalts, die sein Wahrscheinlichkeitsbegriff in Moéglichkeitsgrade
zu unterteilen und damit zu messen erlaubt? In dem bereits erwihnten
Kapitel 13 des ersten Buches seiner Analytica Priora bestimmt Aristoteles
den Begriff dieser Moglichkeit, die man auch als Kontingenz zu bezeichnen
pflegt, durch folgende Definition: «Wenn ich sage, etwas sei moglich (oder
kontingent), so meine ich damit, dass es (erstens) nicht notwendig ist und
dass sich (zweitens), wenn man annimmt, es sei der Fall, aus dieser Annah-
me nichts Unmogliches ergibt» (32 a 18-20) 2. Der erste Teil dieser Defini-
tion, dem zufolge das zweiseitig Mogliche «nicht notwendig» ist, dient le-
diglich der Abgrenzung des Kontingenzbegriffs von dem das Notwendige
mit umfassenden und daher weiteren Begriff des einseitig Moglichen. Ent-
scheidend fiir die Moglichkeitsauffassung des Aristoteles ist der zweite Teil
seiner Definition*?, dem zufolge etwas nur dann moglich ist, wenn man
probeweise annehmen kann, es sei tatsachlich der Fall, ohne dass sich aus
dieser Annahme eine unmogliche Konsequenz ergibt **.

32 Striker, die diese Definition folgendermassen wiedergibt: «mit Méglichsein und dem
Moglichen meine ich das, was nicht notwendig ist, aber so, dass, wenn man annimmt, es
komme zu, sich dadurch nichts Unmogliches ergeben wird» (a.a. Q. 148), weist darauf
hin, dass die von Aristoteles gewdhlte Formulierung zeigt, dass er «hier an das moégliche
Zukommen von Pradikaten denkt. Er definiert die Verwendung von «mdéglich> oder
«moglicherweise> in syllogistischen Aussagen der Form «das A kommt moglicherweise je-
dem (einem) B (nicht) zu> » (ebd.).

33 Dieser begegnet in einer &hnlichen Formulierung auch in Met. ® 3, 1047a 24-26. Vgl. hier-
zu G. Seel, Die Aristotelische Modaltheorie, Berlin/New York 1982, 329-336, sowie mei-
ne Auseinandersetzung mit diesem Buch in: Zeitschrift fiir philos. Forschung 40 (1986)
104-120 (hier: 115-118).

34 Obwohl Aristoteles den Begriff des Moglichen im Riickgriff auf den des Unmoglichen und
damit allem Anschein nach zirkelhaft definiert, ist das in seiner Definition enthaltene Kri-
terium dafiir, ob etwas moglich ist oder nicht, keineswegs unbrauchbar. Wie brauchbar es
ist, lehrt das von ihm des 6fteren angefiihrte (vgl. H. Bonitz, Index Aristotelicus, Berlin
1870, 185 a 6-16) mathematische Beispiel der Inkommensurabilitidt der Diagonale eines
Quadrats mit dessen Seite. Dass die Diagonale und die Seite eines Quadrats in dem Sinne
«inkommensurabel» sind, dass es nicht moglich ist, sie mit einem Lingenmass zu messen,
von dem ihre beiden Langen jeweils ein ganzzahliges Vielfaches wiren, dies ist nicht ohne
weiteres offenkundig, sondern offenbart sich erst dann, wenn man probeweise annimmt,
es gebeein solches Langenmass tatsachlich. Diese Annahme fithrt namlich, wie im zehnten
Buch der Efemente Euklids gezeigt wird und wie Aristoteles sehr wohl wusste (vgl. Anal.
Pr.123,41a26f.), zu der unmdglichen, weil in sich widerspriichlichen Konsequenz, dass
ein und dieselbe Zahl zugleich gerade und ungerade sein miisste.

183



Die von ihm aufgestellte Definition des Moglichkeitsbegriffs erlaubt es
Aristoteles, zwischen zwei extremen Auffassungen dariiber, was moglich ist
und was nicht, mit denen er sich im neunten Buch seiner Metaphysik ausein-
andersetzt, die Mitte zu halten. Nach der einen dieser beiden Auffassungen,
die er den Megarikern zuschreibt, ist nichts moglich, was nicht wirklich ist
(vgl. Met. ® 3, 1046 b 29-1047 a 24), wohingegen nach der anderen alles, was
nicht wirklich ist, moglich und damit iberhaupt nichts unmaoglich ist (vgl.
Met. ®4, 1047b 3-9)*°. Einen Standpunkt, der zwischen jener megari-
schen Auffassung auf der einen und dieser extrem antimegarischen Auffas-
sung auf der anderen Seite in einer geradezu vorbildlichen Weise vermittelt,
nimmt Aristoteles mit seiner Definition des Moglichkeitsbegriffs insofern
ein, als diese Definition einerseits die Moglichkeit von etwas nicht an die Be-
dingung kniipft, dass es wirklich ist, sondern lediglich an die Bedingung,
dass sich aus der Annahme, es sei wirklich, nichts Unmogliches ergibt, an-
dererseits aber gerade deshalb etwas Nicht-Wirkliches nicht von vornherein
fiir moglich zu halten erlaubt, sondern eben nur dann, wenn man von ihm,
ohne dass daraus etwas Unmogliches folgt, annehmen kann, es sei wirklich
(vgl. Met. ® 4, 1047 b 9-12).

Nun gibt es im Werk des Aristoteles allerdings Ausserungen, mit denen er
sich in den Verdacht gebracht hat, Anhdnger einer Auffassung zu sein, die
mit der von ihm bekdmpften Moglichkeitsauffassung der Megariker, auch
wenn sie weniger radikal ist als diese, doch immerhin verwandt ist, da sich
ihr zufolge das Mogliche zwar nicht einfach mit dem Wirklichen deckt, jede
Moglichkeit aber irgendwann einmal zur Verwirklichung gelangen muss.
Das Prinzip, dass keine echte Moglichkeit fiir immer unverwirklicht bleiben
kann, dem Arthur O. Lovejoy den Namen «principle of plenitude», «Prin-
zip der Fiille» (oder «der Vollstiandigkeit»), gegeben hat *®, fand in der Ge-
neration nach Aristoteles einen entschiedenen Verfechter in Diodoros Kro-
nos. Statt den Begriff des Moglichen, wie es nach dem Zeugnis des Aristote-
les die Megariker taten, so stark einzuengen, dass er nur das umfasst, was
gerade wirklich isz, definierte Diodor diesen Begriff als den Begriff dessen,
was wirklich ist oder irgendwann einmal wirklich sein wird>’.

35 Vgl. hierzu R. Sorabji, Necessity, Cause, and Blame. Perspectives on Aristotle’s Theory,
Ithaca, N. Y. 1980, 136. Zu diesem Buch vgl. meine Besprechung in: Archiv fiir Gesch. der
Philos. 64 (1982) 301-312,

36 A.O. Lovejoy, The Great Chain of Being. A Study of the History of an Idea, Cambridge,
Mass. 1936, 101971, 52.

37 Vgl. hierzu meinen Aufsatz: Das sogenannte Meisterargument des Diodoros Kronos und
der Aristotelische Moglichkeitsbegriff, in: Archiv fiir Gesch. der Philos. 69 (1987) 18-53.

184



Dass trotz des erheblichen Unterschieds, der zwischen dieser Definition
des Moglichkeitsbegriffs und der Aristotelischen besteht, vor Diodor be-
reits Aristoteles das Prinzip der Fiille als giiltig anerkannte, ist eine in der
neueren Forschung vor allem von Jaakko Hintikka verfochtene These *®.
Nun kann freilich kein Zweifel daran bestehen, dass das fragliche Prinzip -
dies ist im Verlauf der Diskussion, die Hintikka mit seiner These
hervorrief *?, deutlich herausgestellt und zumindest in einem seiner ein-
schldgigen Aufsitze auch von Hintikka selbst hervorgehoben worden *° -
Aristoteles nur mit gewissen Einschrankungen zugeschrieben werden kann,
iiber deren Art und Ausmass die Meinungen allerdings auseinandergehen.
Nach Hintikkas eigener Auffassung erstreckt sich das Prinzip fiir Aristote-
les auf individuelle Moglichkeiten nur insoweit, als es sich um Moglichkei-
ten handelt, die auf seiten ewig existierender, unvergdanglicher Dinge beste-
hen, wiahrend seine Giiltigkeit im sublunaren Bereich des Verganglichen auf
generelle Moglichkeiten eingeschrankt ist, d. h. auf Moglichkeiten, die nicht
individuelle Dinge und Ereignisse betreffen, sondern Arfen von Dingen und
Typen von Ereignissen *'.

Diese Einschitzung steht offenbar gut in Einklang damit, dass der Wahr-
scheinlichkeitsgrad, der den beiden Seiten einer zweiseitigen Mdglichkeit
zukommt, sich fiir Aristoteles, wie wir sahen, danach bemisst, mit welcher
Haufigkeit jede der beiden Seiten in einer Reihe miteinander vergleichbarer
Félle zur Verwirklichung gelangt. Hintikka geht nun allerdings so weit, die-
sem «statistischen Modell» eine grundlegende Bedeutung nicht nur fiir die

38 Vegl. J. Hintikka, Time and Necessity. Studies in Aristotle’s Theory of Modality, Oxford
1973, bes. Kap. V: «Aristotle on the Realization of Possibilities in Time» (93-113), Wie-
derabdruck in: S. Knuuttila (Hrsg.), Reforging the Great Chain of Being. Studies of the
History of Modal Theories, Dordrecht/Boston/London 1981, 57-72.

39 Vegl. D. Frede, Aristoteles und die «Seeschlacht». Das Problem der Contingentia Futurain
De Interpretatione 9, Gottingen 1970, 109-112 (mit Bezug auf frithere Veréffentlichungen
Hintikkas); J. Barnes (Besprechung von Hintikka 1973) in: The Journal of Hellenic Stu-
dies 97 (1977) 183-186; Wolf, a.a.O. 119-121, 418; Sorabji, a.a.O. 128-137;
R. T.McClelland, Time and Modality in Aristotle, Metaphysics 1X. 3-4, in: Archiv fir
Gesch. der Philos. 63 (1981) 130-149; Seel, a.a. Q. 251-253; S. Waterlow, Passage and
Possibility. A Study of Aristotie’s Modal Concepts, Oxford 1982, 3f., 13-15, 53-56, 61,
117-126 (vgl. zu diesem Buch meine Besprechung in: Archiv fur Gesch. der Philos. 67
[1985]303-313); J. van Rijen, The Principle of Plenitude, the de omni - per se Distinction
and the Development of Modal Thinking, in: Archiv fiir Gesch. der Philos. 66 (1984)
61-88.

40 Vgl. Hintikka 1973: 100f., 105; 1981: 62, 66.

41 Vgl. ebd. sowie J. Hintikka (in collaboration with U. Remes and S. Knuuttila), Aristotle
on Modality and Determinism (Acta Philosophica Fennica Vol. 29, No. 1), Amsterdam
1977, 22.

185



Wahrscheinlichkeits-, sondern auch fiir die Moglichkeitsauffassung des
Aristoteles zuzuschreiben *?. «Maoglichkeitssaussagen», behauptet er,
«sind nach der Auffassung des Aristoteles in erster Linie Haufigkeitsaussa-
gen (statements of frequency), weshalb sie sich jeweils auf eine Reihe von
Fillen beziehen. Die Rede davon, dass ein individuelles Ereignis moéglich
ist, ist fiir ihn normalerweise nur eine elliptische Ausdrucksweise dafiir,
dass die relative Haufigkeit ahnlicher Ereignisse unter dhnlichen Umstan-
den nicht gleich Null ist.» *?

Dass diese Behauptung Aristoteles nicht gerecht wird, kann bei einer
unvoreingenommenen Lektiire der einschlagigen Texte kaum zweifelhaft
sein **. Wenn Aristoteles davon spricht - ich erwihnte dieses Beispiel be-
reits —, dass ein bestimmter Mantel, den man eines Tages auftragen wird,
statt dessen auch zerschnitten werden kdnnte, so hilt er dies seiner Defini-
tion des Moglichkeitsbegriffs gemaiss nicht etwa in einem statistischen Sin-
ne fiir moglich, sondern in dem Sinne, dass sich aus der Annahme, der be-
treffende Mantel werde wirklich zerschnitten werden, keine unmogliche
Konsequenz ergibt. Da er davon ausgeht, dass es sich friither oder spater her-
ausstellen wird, dass diese Annahme unzutreffend war, kann sie fiir ihn nur
als eine Annahme sinnvoll sein, die sich nicht ausschliesslich auf die zu der
Zeit, in welcher der Mantel aufgetragen wird, tatsdchlich gegebenen Um-
stinde bezieht, sondern andere mogliche Umstidnde, die zu dieser Zeit an-
stelle der dann tatsiachlich gegebenen Umstidnde ebensogut gegeben sein
kénnten, mit beriicksichtigt.

Obwohl die korrekte Handhabung des in seiner Definition des Moglich-
keitsbegriffs enthaltenen Kriteriums dafiir, ob etwas moglich ist oder nicht,
die Beriicksichtigung solcher alternativ moglicher Umstdnde voraussetzt,
lasst Aristoteles eine ausdriickliche Unterscheidung zwischen ihnen und
denjenigen Umstidnden, als deren Alternativen sie jeweils moglich sind, lei-
der vermissen *°. Wohl nicht zuletzt deshalb sucht man bei ihm auch vergeb-

42 Vgl. Hintikka 1973: 103; 1977: 21 f., 31 f., 43-45.

43 Hintikka 1973: 162 (Ubersetzung: H. W.).

44 Zur Kritik an Hintikka vgl. Sorabji, a.a. O. 133; Seel, a.a. O. 253.

45 Vgl. allerdings Phys. VIII 5,256 b 10-12, wo es heisst, dass, «wenn wir von etwas Mogli-
chem annehmen, es sei (wirklich), daraus nichts Unmogliches folgen wird, wenn auch viel-
leicht etwas Falsches». Wie diese Stelle vermuten lisst, diirfte Aristoteles sich dariiber im
klaren gewesen sein, dass es einen grossen Unterschied macht, ob eine aus einer probeweise
gemachten Annahme resultierende Konsequenz nur unter den tatsiachlich gegebenen Um-
stdnden falschist oder ob sie auch unter all denjenigen Umstédnden, die als Alternativen zu
den tatsdchlich gegebenen Umstanden in Frage kommen, falsch und damit unmaéglich ist.

186



lich nach einer Entsprechung zu der «klassischen» Definition des Wahr-
scheinlichkeitsbegriffs, nach der die (grossere oder geringere) Wahrschein-
lichkeit, mit der ein einzelnes Ereignis einer bestimmten Art eintritt, das
Verhiltnis der Zahl der giinstigen Falle zur Zahl aller moglichen (genauer
gesagt: aller gleich moglichen) Fille ist *¢ - man kénnte auch sagen: das Ver-
haltnis der Zahl derjenigen (gleich) moglichen Umstiande, unter denen ein
Ereignis der betreffenden Art eintritt, falls sie gegeben sind, zur Zahl aller
Umstédnde, die (gleich) mogliche Alternativen zueinander darstellen.

Wihrend eine solche Definition des Wahrscheinlichkeitsbegriffs, die in
der Konsequenz seiner Definition des Begriffs der Moglichkeit gelegen hit-
te, bei Aristoteles fehlt, finden sich bei ihm, wie wir feststellen konnten, ge-
wisse Ansitze zu der sogenannten «statistischeny» Wahrscheinlichkeitsdefi-
nition, nach der die Wahrscheinlichkeit, mit der ein einzelnes Ereignis einer
bestimmten Art eintritt, ungefihr die relative Haufigkeit ist, mit der Ereig-
nisse derselben Art in einer (beliebig langen) Reihe gleichartiger Faille
eintreten *’.

Als ein statistischer Begriff steht der Aristotelische Wahrscheinlichkeits-
begriff in einem Aristoteles selbst wohl kaum bewusst gewordenen Span-
nungsverhéltnis zu dem nicht-statistischen Begriff der zweiseitigen Mog-
lichkeit, deren zwei Seiten er gegeneinander abwagbar machen soll. Wer als
ein an der Vorgeschichte der Wahrscheinlichkeitstheorie interessierter Leser
der einschldgigen Aristotelischen Texte dieses Spannungsverhéltnis in ih-
nen bemerkt, wird sich freilich darauf besinnen, dass am Ende des
17. Jahrhunderts, in dessen zweiter Halfte die eigentliche Geschichte der
Wahrscheinlichkeitstheorie beginnt, ein fiir deren weitere Entwicklung
grundlegendes Gesetz entdeckt wurde, das, auch wenn es die Spannung zwi-
schen einer statistischen und einer nicht-statistischen Moglichkeits- und
Wahrscheinlichkeitskonzeption nicht aufhebt, diese Spannung doch im-
merhin bis zu einem gewissen Grade iiberbriickt. Ich meine das unter der
Bezeichnung «(schwaches) Gesetz der grossen Zahlen» bekannt gewordene
Theorem, fiir das der grosse schweizerische Gelehrte Jakob Bernoulli in sei-

46 Vgl. Sheynin, a.a. Q. 137; 1. Hacking, The Emergence of Probability. A Philosophical
Study of Early Ideas about Probability, Induction and Statistical Inference, Cambridge
1975, 122; M. Drieschner, Voraussage - Wahrscheinlichkeit - Objekt. Uber die begriffli-
chen Grundlagen der Quantenmechanik, Berlin/Heidelberg/New York 1979, 60, 63 f.

47 Vgl. Sheynin, a.a. Q. 137; Drieschner, a. a. O. 60, 64.

187



ner 1713 posthum erschienenen Ars conjectandi*® als erster einen mathe-
matisch exakten Beweis lieferte *°.

Dieses Gesetz stellt insofern eine Verbindung zwischen der klassischen
und der statistischen Definition des Wahrscheinlichkeitsbegriffs her, als
ihm zufolge die Differenz zwischen der relativen Haufigkeit von Ereignis-
sen einer bestimmten Art und der (im Sinne der klassischen Definition ver-
standenen) Wahrscheinlichkeit eines einzelnen Ereignisses der betreffenden
Art einen beliebig kleinen Betrag mit immer grosser werdender (und all-
mahlich an Sicherheit grenzender) Wahrscheinlichkeit *° nicht iibersteigt,
wenn die Zahl der beriicksichtigten Félle, in denen ein Ereignis der betref-
fenden Art eintreten kann, unbegrenzt wichst °'.

Betrachtet man die in der Gesamtheit der Fille, von deren unbegrenzt
wachsender Zahl in diesem Gesetz die Rede ist, der Reihe nach tatsdichlich
gegebenen Umstdnde als mehr oder weniger reprasentativ fiir all diejenigen
Umstédnde, die in einem einzelnen Fall alternativ zueinander gegeben sein
konnen, so gewinnt die in diesem Gesetz hergestellte Verbindung zwischen
einer statistischen und einer nicht-statistischen Wahrscheinlichkeitskonzep-
tion eine vordergriindige Plausibilitédt, die es Aristoteles erleichtert haben

48 Vgl. die kommentierte und mit einer historischen Einleitung versehene Edition von
B. L. van der Waerden in: Die Werke von Jakob Bernoulli, hrsg. von der Naturforschen-
den Gesellschaft in Basel, Bd. 3, Basel 1975, sowie: Wahrscheinlichkeitsrechnung (Ars
conjectandi) von Jakob Bernoulli (1713). Ubersetzt und hrsg. von R. Haussner. Ostwald’s
Klassiker der exakten Wissenschaften, Nr. 107 (1. u. I1. Theil), Nr. 108 (III. u. I'V. Theil),
Leipzig 1899.

49 Der Beweis findet sich im vierten Teil der Ars conjectandi. In einer Fassung, in der sein Ge-
dankengang «bedeutend leichter zu erkennen» ist als dort (van der Waerden, a. a. O. 378;
vgl. 16), begegnet er bereits in Bernoullis mathematischem Tagebuch, den Meditationes,
die in dem oben (Anm. 48) genannten dritten Band seiner Werke «zum erstenmal publi-
ziert» sind (a. a. O. 16). Zu Bernoullis Beweisfithrung vgl. in diesem Band 14-17, 75-88,
247-259 (bes. 257-259), 353, 377-383.

50 Wie aus den Medirationes hervorgeht (vgl. a.a. Q. 75-79, 377-381), ist auch diese Wahr-
scheinlichkeit im Sinne der klassischen Definition zu verstehen. Tritt ein Ereignis einer be-
stimmten Art mit der Wahrscheinlichkeit I ein, so wird bei Beriicksichtigung einer unbe-
grenzt wachsenden Zahl von beobachtbaren Fillen, in denen Ereignisse dieser Art eintre-
ten konnen, die Zahl der (rein kombinatorisch) méglichen Félle, in denen die relative Hau-
figkeit ihres Eintretens innerhalb der beliebig eng gezogenen Grenzen b =+ ¢ liegt, belie-
big viel grisser als die Zahl der moglichen Fille, in denen sie ausserhalb dieser Grenzen
liegt.

51 Zum Gesetz der grossen Zahlen vgl. z. B. von Kries, a.a. 0. 89-91; G. H. von Wright,
Uber Wahrscheinlichkeit. Eine logische und philosophische Untersuchung, Helsingfors
1945, 27; Sheynin, a.a.O. 137f.; Hacking, a.a. Q. 143, 154-165; Drieschner, a.a. O.
66-69.

188



mag, sich iiber den grundsétzlichen Unterschied, der zwischen zwei derarti-
gen Konzeptionen besteht, mit einer gewissen Unbekiimmertheit hinwegzu-
setzen. Jedenfalls «durfte», wie Alexius Meinong wohl richtig vermutet,
«eine gewisse, natiirlich hochst inexakte Bekanntschaft mit dem Gesetze
der grossen Zahlen durchaus innerhalb der Sphére der vorwissenschaftli-
chen Denkweise liegen» °? und daher, so méchte ich abschliessend hinzufii-
gen, Aristoteles sehr wohl zuzutrauen sein °°.

52 A.Meinong, Uber Moglichkeit und Wahrscheinlichkeit. Beitrige zur Gegenstandstheorie
und Erkenntnistheorie, Leipzig 1915, ND (Gesamtausgabe, Bd. VI, bearbeitet von
R. M. Chisholm) Graz 1972, 596 f. Vgl. den gesamten § 69: «Das Bernoullische Theorem
und das Gesetz der grossen Zahlen» (580-602).

53 Sheynin diirfte allerdings zu weit gehen, wenn er meint, Aristoteles formuliere in Rhet. 11
24,1402 a 12f., «what actually is a rather weak corollary of the law of large numbers»
(a.a.0.101; vgl. van Brakel, a. a. O. 124). Im Anschluss an den Dichter Agathon (5. Jh.
v. Chr.) weist Aristoteles an dieser Stelle darauf hin (vgl. die Parallelstellen Poet. 18, 1456
a 23-25, und 25, 1461 b 15), dass «manches auch entgegen der Wahrscheinlichkeit ge-
schieht, so dass auch das, was der Wahrscheinlichkeit zuwiderlduft, wahrscheinlich ist».

189






	Möglichkeit und Wahrscheinlichkeit bei Aristoteles

