
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Die Realisierung idealer Normen in einer Maschine und im Menschen

Autor: Küng, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 46/1987

GUIDO KÜNG

Die Realisierung idealer Normen
in einer Maschine und im Menschen

Unter dem Eindruck des Erfolges der neuen Disziplin der Künstlichen
Intelligenz und der Kognitiven Psychologie, die sich am Modell des Computers

orientieren, drohen klassische Argumente für die Eigenständigkeit des

Geistes, welche von Denkern wie Frege, Husserl und den Neukantianern in
der Auseinandersetzung mit dem Psychologismus erneut geltend gemacht
worden waren, aus der philosophischen Diskussion wieder zu verschwinden.

Ich möchte deshalb ausgehend vom einfachen Beispiel der Aussagenlogik

meinen Standpunkt bezüglich des intuitiven Verstehens idealer
Zusammenhänge etwas erläutern. Natürlich bin ich mir der Schwierigkeiten
dieser auf Piaton und Descartes zurückgehenden Position bewusst, und ich
werde deutlich zu machen versuchen, in welchem Sinne ich nicht eine
Unfehlbarkeit dieses intuitiven Verstehens behaupte und im Bereich der idealen

Systeme eine Mehrzahl von Alternativen annehme.
Übrigens bin ich gegenüber dem Programm der Künstlichen Intelligenz

und der Kognitiven Psychologie keineswegs negativ eingestellt und akzeptiere

durchaus, dass man in diesen Gebieten Wörtern wie «Wahrnehmen»,
«Sich-erinnern», «Rechnen», «Schliessen», «Erkennen», «Tun» usw. einen

neuen, allgemeineren Sinn gibt, so dass sie nicht nur auf Menschen und Tiere,

sondern ebenso auch auf Computer und Roboter angewandt werden
können. Aber mit Elmar Holenstein und anderen 1 bin ich der Überzeugung,

dass das menschliche und animalische Bewusstsein, so wie wir es

phänomenal erleben (und phänomenologisch beschreiben können), einen
Charakter des intuitiven Erlebens und Erkennens beinhaltet, der sich nicht auf
maschinelle Kategorien reduzieren lässt und der ernst genommen werden

1 Vgl. E. Holenstein, Maschinelles Wissen und menschliches Bewusstsein, in diesem Band;

D. W. Smith, The structure of (self-)consciousness, in: Topoi 5 (1986) 149-156.

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Guido Küng, Route de la Gruyère 17, CH-1700 Fribourg

164



muss. Allerdings ist hier sehr vieles noch zu klären, und zwar gerade was den

Zusammenhang der Intuition mit den Aspekten betrifft, die durch die neue
Begrifflichkeit der Künstlichen Intelligenz und der Kognitiven Psychologie
erfasst werden. Auch umfasst das intuitive Erleben und Erkennen sowohl
eine sinnlich-animalische wie eine geistige Seite, deren Zusammenwirken
und deren Beziehungen zum Physiologischen noch keineswegs verstanden
sind. Im folgenden werden wir uns jedoch nur mit dem zur geistigen Seite

gehörenden intuitiven Verstehen idealer Zusammenhänge befassen.

1. Die idealen Normen der Logik
und die in einer Maschine ablaufenden realen Prozesse

Weil uns zum Beispiel das Funktionieren der klassischen Aussagenlogik
vollständig einsichtig ist und wir die in ihr gültigen Regeln exakt zu formulieren

vermögen, können wir diese Logik in einer Maschine, in einem Computer

«inkarnieren». Das heisst, wir sind imstande eine Maschine zu
konstruieren, die mit Aussagen umgehen kann, und zwar in Übereinstimmung
mit den Gesetzen dieser Logik.

Indessen besteht keine Garantie dafür, dass die Maschine stets tadellos
funktionieren wird, dass die von der Maschine ausgeführten Schlussfolgerungen

immer der idealen Norm logisch gültiger Regeln entsprechen
werden. Es kann Pannen geben. Denn die in der Maschine ablaufenden Prozesse

sind auch den Gesetzen der Physik unterworfen, und dies in einer anderen

Weise als den Gesetzen der Logik, die wir in der Maschine inkarniert
haben. Die Gesetze der Physik sind natürliche Gesetze, die der Materie der
Maschine inhärieren, während die logischen Gesetze, nach denen die
Maschine die Aussage behandeln sollte, der Maschine durch den Menschen von
aussen aufgezwungene Normen sind. Der Mensch hat beim Konstruieren
der Maschine eine Korrelation zwischen den physikalischen Gesetzen der
Maschine und den betreffenden logischen Gesetzen hergestellt; aber diese

Korrelation, diese Harmonie ist verwundbar, denn die Herrschaft, die der
Mensch über das physische Funktionieren der Maschine besitzt, ist nicht
perfekt.

165



2. Die idealen Normen und der Mensch

2.1 Der menschliche Sinn für ideale Sinnzusammenhänge

Wie bei der Maschine muss man auch beim denkenden Menschen die

Prozesse, so wie sie faktisch ablaufen, unterscheiden von den Prozessen, so wie
sie gemäss den idealen Gesetzen der Logik ablaufen sollten. Und auch beim
Menschen kommen Pannen vor, wo reale Prozesse von der idealen Norm
abweichen. Auch beim Menschen gibt es Gesetzmässigkeiten (physiologischer,

psychologischer, soziologischer Natur), die mit den Gesetzen der Logik

in Konflikt geraten können. Wir wissen alle, dass z. B. der Alkohol oder
ein Ereignis, das unsere Aufmerksamkeit ablenkt, oder ein soziales Vorurteil

das gute Funktionieren unserer Urteilsfähigkeit verhindern bzw.

beeinträchtigen kann.
Doch dem Menschen sind die Gesetze, die beim logischen Schliessen gelten

sollten, nicht einfach von aussen aufgezwungen, wie dies bei einer
Maschine der Fall ist. Jeder Mensch besitzt einen Sinn für logische Zusammenhänge,

ein Gespür für die Gültigkeit von Schlussfolgerungen. Der Mensch
kann zum Beispiel die klassische Aussagenlogik studieren und sie verstehen.

Und er kann sich dann selbst, gewissermassen von innen her, zum Gehorsam

gegenüber den Regeln dieser Logik verpflichten. Natürlich garantiert
ein solcher Entschluss nicht, dass man sich auch immer tatsächlich an die

betreffenden Regeln hält. Wie schon gesagt, kann man müde oder zerstreut
sein, oder andere Einflüsse können die Oberhand gewinnen. Dennoch
konstituiert der Besitz eines solchen Sinnes für logische Zusammenhänge einen
wesentlichen Unterschied zwischen Mensch und Maschine.

Genau genommen existiert eine Achtung vor der logischen Gültigkeit von
Schlussfolgerungen nicht nur bei Menschen, welche Logik studiert haben.
Der Sinn für logische Zusammenhänge ist ein natürlicher Sinn des

Menschen und leitet das Argumentieren selbst bei denjenigen, die keine Vorstellung

von logischen Systemen und ihren Regeln haben. Der Mensch hat
schon vor jeder Reflexion eine praktische Fähigkeit korrekt zu argumentieren.

Bereits beim Kinde, das seine Muttersprache erlernt, manifestiert sich

dieser Sinn in spontaner Weise. Zusammen mit dem moralischen Gewissen

(z. B. dem Sinn für das, was gerecht ist) und Formen des Ansprechbarseins
durch andere ideale Normen bildet der Sinn für logische Zusammenhänge
(das logische «Gewissen») das, was als die Rationalität des Menschen zu be-

166



zeichnen ist2. Wenn man, wie wir es tun wollen, die idealen Normen als

Regeln eines sinnvollen Spieles charakterisiert, so kann man sagen, dass die
Rationalität - das proprium des Menschen - nichts anderes als das

Ansprechbarsein durch Sinn, durch intelligible Strukturen, also der «Sinn für
Sinn» ist3.

Der Sinn für logische Zusammenhänge ist (wie der Sinn für Gerechtigkeit
und wie die anderen Formen von Ansprechbarsein durch ideale Normen)
ein natürlicher Sinn des Menschen. Das heisst aber nicht, dass dieser Sinn
unfehlbar und geschichtslos sei. Die menschliche Intuition kann sich
entwickeln und sie kann sich täuschen. Dabei treten Täuschungen nicht nur unter

dem Einfluss der oben erwähnten äusseren Faktoren auf. Sogar für sich
selbst genommen ist die menschliche Intuition fehlbar. Es kommt häufig
vor, dass uns eine Intuition überzeugend erscheint und dass wir uns erst später,

im Lichte von daraus abgeleiteten Konsequenzen, Rechenschaft geben,
dass sie irrig war und korrigiert werden muss4.

Man darf also dem Urteil unseres Sinnes für logische Zusammenhänge
(und unserer Rationalität im allgemeinen) kein absolutes Vertrauen schenken.

Die Wichtigkeit dieser Tatsache darf aber nicht übertrieben werden. Sie

ist kein Grund, dem Skeptizismus zu verfallen. Denn man soll die positive
Seite des Phänomens der Entdeckung einer Täuschung nicht übersehen.
Dieses Phänomen zeigt ja nicht nur, dass wir uns täuschen können, sondern
es zeigt auch, dass wir uns oft selber Rechenschaft darüber geben, dass

unsere ursprüngliche Intuition uns getäuscht hat; dass wir oft verstehen können,

dass wir uns geirrt haben (obwohl im Prinzip auch da wieder eine Täu-

2 Es sei hier daran erinnert, wie John Rawls seine Untersuchung des Gerechtigkeitssinnes mit
Chomskys Untersuchung des Sprachsinnes (sense of grammaticalness) in Parallele setzt

(vgl. Rawls, A Theory of Justice, Oxford University Press paperback 1973, S. 47).
3 Ich vernachlässige in diesem Aufsatz den Unterschied zwischen Sinn und Eidos. An Hus-

serlscher Phänomenologie interessierte Leser seien jedoch nachdrücklich darauf
aufmerksamgemacht, dass Husserl auf diese Unterscheidung grossen Wert legte und deren Erkenntnis

zu den «entscheidenden Einsichten» zählte, zu denen er in der Zeit zwischen den
Logischen Untersuchungen und den Ideen vorgedrungen sei (vgl. E. Husserl, Briefe an Roman
Ingarden, Phaenomenologica Bd. 25, Den Haag 1968, S. 10; G. Küng, Husserl on pictures
and intentional objects, in: Review of Metaphysics26 (1973) 670-680, besonders
S. 676-677).

4 Vgl. hierzu auch meine Ausführungen über das Wesen der Philosophie, die sich hauptsächlich

auf solche nicht-unfehlbare Intuitionen stützen muss (G. Küng, Wozu Philosophie
heute?, in: A. Mercier und M. Svilar [Hrsg.], Philosophische Selbstbetrachtungen Bd. 13,

Bern 1986, S. 129-135; G. Küng, Weltanschauung als Wissenschaft, Philosophie, Ideologie

und Religion, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 27 [1980] 55-66).

167



schung möglich ist). Unsere Rationalität hat ihre Schwächen, doch sie
beinhaltet auch die Möglichkeit, dass unser Verständnis der idealen Normen
sich korrigieren und vertiefen kann.

2.2 Alternative Systeme von idealen Normen

Der Mensch unterscheidet sich von einem Computer nicht nur dadurch,
dass er einen Sinn für ideale Sinnzusammenhänge besitzt. Es gibt noch
einen weiteren wichtigen Unterschied, auf den ich aufmerksam machen
möchte. Während nämlich die logische Maschine konstruiert wurde, um ein

wohl definiertes ideales System zu «inkarnieren», gilt dasselbe in bezug auf
den Menschen nicht. Zwar kann der Mensch, wenn er Logik studiert, die
Existenz von wohl definierten Systemen wie zum Beispiel diejenige des

Systems der klassischen Aussagenlogik entdecken. Aber zuerst lernt er seine

Muttersprache sprechen, und da gibt es kein festes System.
In den meisten Fällen haben weder die Kinder noch die Eltern eine wirkliche

Vorstellung vom grammatikalischen und logischen System der Sprache,
die sie sprechen. Es sind erst die Linguisten und Logiker, die sich darum
bemühen, die Regeln des Sprachspiels zu formulieren, in das die Eltern ihre
Kinder in ganz spontaner Weise einführen. Am Anfang besitzt das Spiel
einer natürlichen Sprache noch keine explizit formulierten Regeln.

Das heisst nicht nur, dass die natürlichen Sprecher zunächst keine theoretische

Kenntnis der Regeln ihrer Sprache besitzen. Genau genommen muss
man sogar sagen, dass es das System einer natürlichen Sprache nicht gibt.
Denn eine natürliche Sprache unterliegt ständig diachronischen Veränderungen.

Und sogar synchronisch, auf einen bestimmten Zeitpunkt und ein
bestimmtes homogenes Korpus von Äusserungen bezogen, scheint das

Regelsystem nicht ganz eindeutig bestimmt zu sein: es gibt auch da noch
verschiedene Optionen, wie ein Linguist dieses grammatikalische Regelsystem
in seiner Theorie ausformulieren kann.

Es ist bezeichnend, dass jede Grammatik einer natürlichen Sprache
Regeln umfasst, welche Ausnahmen in bezug auf sonst geltende Regeln auflisten.

Diese «unlogischen» Ausnahmen sind zum Teil rein zufällig bedingt.
So kann die geschichtliche Veränderung der Sprachlaute in unbeabsichtigter

Weise grammatikalische Teilsysteme (z. B. ein System von Kasusendungen)

unterminieren und Ausnahmen erzeugen. Doch scheint mir, dass die
Uneinheitlichkeit der natürlichen Sprachen noch eine andere Ursache hat.
Da nämlich das Spiel einer natürlichen Sprache keine im voraus etablierten

168



Regeln besitzt, muss jeder Sprecher mit seinem Sinn für grammatikalische
und logische Zusammenhänge zu erraten bzw. festzusetzen versuchen, welche

Äusserungen regelkonform sind. Das heisst, er muss sich fortwährend
bemühen, im Sprachspiel der anderen einen Sinn zu entdecken; und wenn er
selber in das Sprachspiel eingreift und spricht, so muss er seiner Rede einen
Sinn geben, von dem er hoffen kann, dass auch die anderen ihn verstehen
werden. Nun gibt es aber in der Logik und der reinen Grammatik nicht nur
ein ideales Regelsystem, nicht nur eine ideale Sprache, wie dies die Vertreter
einer universalen Grammatik und anfänglich auch die mathematischen
Logiker angenommen hatten. Sondern wie etwa das Beispiel der Frege-
Russellschen Logik und der Lesniewskischen Logik5 zeigt, gibt es verschiedene

ideale Sprachen mit verschiedenartigen Systemen von grammatikalischen

Kategorien, die alle einsichtig und sogar in mancher Flinsicht gleichwertig

sind. Trotzdem kann man sie nicht in ein System zusammenfassen.
Ist es da nicht plausibel anzunehmen, dass die mit einem Sinn für
grammatikalische und logistische Zusammenhänge begabten Sprecher einer
natürlichen Sprache sich im Verlauf des Verstehens und Sprechens dieser Sprache
durch verschiedene ideale Normen inspirieren lassen?6 Dass sie also, ohne
sich davon Rechenschaft zu geben, gewissermassen in verschiedene
Richtungen gezogen werden. Neben dem destruktiven Einfluss des Lautwandels
scheint mir diese Inspiration durch unterschiedliche Normen eine Ursache
dafür zu sein, dass die natürlichen Sprachen lebendige Sprachen sind, die
sich nicht nur im Wortschatz, sondern auch in der Grammatik kontinuierlich

verändern und niemals die Strenge und Kohärenz einer bestimmten
idealen Sprache der Logik erreichen können.

Es liegt nahe anzunehmen, dass vielleicht auch beim moralischen Leben
eine ähnliche Situation vorliegt. Dass auch in diesem Fall die Uneinheitlich-
keit und Wandelbarkeit der konkreten Regelsysteme nicht nur äusserliche
Gründe hat, sondern dass auch hier eine ihrer Quellen in unserer Rationalität

und den idealen Normen selbst zu suchen ist. Die Annahme, dass auch

5 Vgl. G. Küng, Lesniewski's systems, in: W. Marciszewski (Hrsg.), Dictionary of Logic,
Den Haag 1981, S. 168-177.

6 Die Lage hier hat eine gewisse Ähnlichkeit mit einer von Wittgenstein in seiner Philosophie
der Mathematik hervorgehobenen Problematik: Wenn man mit einer endlichen Zahlenreihe

konfrontiert wird und diese als Anfangsstück einer unendlichen regelmässigen Reihe
interpretieren soll, so hat diese Aufgabe prinzipiell immer eine Vielzahl von möglichen
Lösungen; das heisst, wenn die Regel der Reihe nicht vorgegeben ist, sondern aus dem
Anfangsstück herausgelesen werden soll, so gibt es die regelkonforme Fortsetzung des

Anfangsstückes nicht.

169



hier unsere Intuition ihre Inspiration einmal mehr in dieser und einmal
mehr in jener Richtung findet, könnte mithelfen, sowohl die Uneinheitlich-
keit wie die Flexibilität und den Reichtum der konkreten menschlichen
Lebensformen zu erklären. Denn auch was die Lebensregeln und den Lebensstil

betrifft, so sind diese nicht ein für allemal festgelegt, auch sie müssen
wie die Umgangssprache sowohl von den Individuen als auch den sozialen

Gruppen und Völkern ständig neu als sinnvoll verstanden und gestaltet
werden1.

1 Wittgenstein in der Philosophie und die Ethnomethodologen in der Soziologie haben das

Verdienst, diese praktischen Vorgänge des Verstehens und der Reproduktion eines Sinnes,

der in der sozialen Wirklichkeit nicht eindeutig festgelegt ist, ins Licht gerückt und untersucht

zu haben (vgl. Jean Widmer, Langage et action sociale: Aspects philosophiques et sé-

miotiques du langage dans la perspective de l'ethnométhodologie, Fribourg 1986). Es

scheint mir aber, dass sie in der Relativierung der Normen zu weit gehen. Man kommt meiner

Meinung nach nicht darum herum, anzunehmen, dass es ideale Sinnzusammenhänge
gibt, deren Stimmigkeit (Gültigkeit) nicht von unserem Willen abhängt, sondern einsichtig
ist und an sich gilt.

170


	Die Realisierung idealer Normen in einer Maschine und im Menschen

