
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Maschinelles Wissen und menschliches Bewusstsein

Autor: Holenstein, Elmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883099

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883099
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 46/1987

ELMAR HOLENSTEIN

Maschinelles Wissen und menschliches Bewusstsein

Mit dem Aufkommen von Kybernetik, Kommunikationswissenschaft und
Informatik kam es in der Technologie, in der Biologie und in der Neurologie
zu einer bemerkenswerten Kategorienerweiterung. Zu den vertrauten
physikalischen Begriffen wie Stoss, Druck, Attraktion, Repulsion, Spannung,
Ladung, Impuls u. ä. gesellten sich nun ganz andersartige Begriffe: Signal,
Information, Repräsentation, Computation, Code, Programm usw. Die alten
physikalischen Kategorien implizieren alle als Grundbegriff den der Kraft
oder der Energie. Die neuen Kategorien beziehen sich auf Zeichen und
implizieren als Grundbegriff den des Sinnes. Es stehen sich so Kraft- und
Zeichen- bzw. Sinnkategorien gegenüber, energetische und semiotische bzw.
hermeneutische Kategorien.

Nach einem drei Jahrhunderte währenden Trend, humanwissenschaftliche

Bereiche mit naturwissenschaftlichen Kategorien zu analysieren, ist es

zu einer von niemand vorhergesehenen Umkehr gekommen. Ursprünglich
als humanwissenschaftliche Kategorien angesehene Begriffe halten Einzug
nicht nur in die Biologie und die Neurologie, sozusagen noch warme
Wissenschaften, sondern sogar in die kühle, kühl berechnende Technologie.

Eine Reaktion auf diese begriffsgeschichtliche Revolution ist eine Abwie-
gelung. Es handle sich bloss um metaphorische Redeweisen. Der Übergang
zwischen einer eigentlichen und einer metaphorischen Ausdehnung eines

Ausdrucks ist sicher fliessend, zumal wenn man annimmt, dass nur in
Grenzfällen alle Eigenschaften eines Gegenstandes, die als definitorische
Eigenschaften in Frage kommen, in jedem Fall notwendige Eigenschaften
sind. Aber es gibt doch wenig umstrittene, prototypische Beispiele für
eigentliche und für metaphorische Verwendungen ein und desselben
Ausdrucks. Die Bezeichnung eines Sternbildes als «Grossen» und eines andern
als «Kleinen Wagen» dürften die meisten als Metapher betrachten. Die
Übertragung desselben Wortes von einem «Pferdewagen» auf einen
«Wagen», der dadurch ausgezeichnet ist, dass er sich aus eigener Kraft, von
selbst bewegt, wie es die Bezeichnungen «Kraftwagen» und «Automobil»

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Elmar Holenstein, Institut für Philosophie der Ruhr-
Universität, Postfach 102148, D-4630Bochum 1

145



zum Ausdruck bringen, wird man eher als eine eigentliche begriffliche
Ausdehnung ansehen. Der Gattungsbegriff «Wagen» ist um eine neue Art,
«Kraftwagen», bereichert worden. Bei der Übertragung von «Wagen» auf
die beiden bekannten Sternbilder war die äussere Erscheinungsweise
massgebend, bei der Übertragung auf Autos eine weitergehende (auch funktionale)

Isomorphic bis in viele Bestandteile hinein. Vergleichbares kann für
die Übernahme der angeführten humanwissenschaftlichen Kategorien auf
Computer in Anspruch genommen werden. Sie basiert auf einer bis in viele
Bestandteile hineinreichenden Isomorphic zwischen gewissen physikalischen

Prozessen und den mentalen Prozessen, auf die diese Kategorien in
der Vergangenheit allein angewandt worden sind. Man kann so nicht mehr
ausschliesslich von humanwissenschaftlichen Kategorien sprechen. Es sind
vielmehr ontologisch neutrale Kategorien, d. h. Kategorien die sowohl
physikalisch als auch mental realisiert sein können.

Das klassische Beispiel eines ontologisch neutralen Begriffs ist die
Zielkategorie. Während der ganzen Geschichte der europäischen Philosophie
von Aristoteles über Leibniz bis Peirce wurde, freilich nie unbestritten, die
Zielursache als etwas angenommen, das zugleich im mentalen und im
physikalischen Bereich realisiert sein kann. Aber erst vor gut vierzig Jahren
gelang mit der Kybernetik der eigentliche Durchbruch in der Analyse von
zielorientiertem Verhalten, die den ontologisch neutralen Charakter der
Zielkategorie zur Evidenz brachte. Angelegt war der Durchbruch jedoch schon
in Kants Verbindung des zielorientierten Verhaltens mit organischen,
ganzheitlich strukturierten Vorgängen.

Entscheidend für das Vorliegen eines zielorientierten Verhaltens ist ein
bestimmtes Verhältnis der wechselseitigen Abhängigkeit zwischen zwei

Vorgängen. Ich trinke Wasser, um meinen Durst zu löschen. Der erste
Vorgang, das Trinken, bewirkt den zweiten Vorgang, das Stillen des Durstes,
und ist zugleich abhängig - in einer Weise, die in paradigmatischen Fällen
die Kategorie der (Ziel-)Repräsentation impliziert - von diesem. Entscheidend

für die Zuschreibung der Zielorientiertheit ist die funktionale Organisation

von zwei oder mehr Vorgängen und nicht die mentale Realisation
einer der Komponenten dieser Organisation. (An einer solchen mentalen
Realisation orientieren sich jene Philosophen, die ein zielorientiertes
Verhalten nur bewusstseinsbegabten Lebewesen zugestehen.) Wenn ein
physikalisches Vorkommnis funktional äquivalent ist mit der mentalen Komponente,

die uns von menschlichen zielorientierten Handlungen her besonders

vertraut ist, der Zielvorstellung, dann ist ein zielorientiertes Verhalten auch
rein physikalisch realisierbar.

146



Der Rekurs auf die Zielkategorie bei der Aufklärung der Anwendung von
Sinnkategorien auf rein physikalische Systeme ist aus zwei Gründen wichtig.

Die Zielorientiertheit ist zum einen ein Modell und zum anderen eine

Voraussetzung für die Anwendung von Sinnkategorien. Es lässt sich zeigen,
dass die Anwendung von Sinnkategorien auf ein System (ausser in unserem
Fall, wo wir über ein unmittelbares Bewusstsein von ihrer Einschlägigkeit
verfügen) seine Auffassung als zielorientiertes System voraussetzt. Die
Sinnkategorien sind sämtlich funktionale Kategorien. Funktionen schreiben

wir ausschliesslich etwas zu, das wir als zielorientiert oder integriert in
ein zielorientiertes System annehmen (vgl. Holenstein 1983).

Von der Zielkategorie schreibt Peirce (1.211): «It is a widespread error to
think that a <final cause> is necessarily a purpose. A purpose is merely that
form of final cause which is most familiar to our experience.» Analoges ist

von den angeführten Sinnkategorien zu sagen. So ist es ein Irrtum zu glauben,

dass eine Repräsentation notwendig etwas Bewusstes ist. Eine bewusste

Repräsentation ist nur jene Form der Repräsentation, die uns von unserer
Erfahrung her die vertrauteste ist.

Für die teleologische Analyse gilt, dass sie, mit Kants Worten, die kausale

Analyse nicht ersetzt, sondern ergänzt. Abermals gilt dasselbe für
Repräsentationen. Die repräsentationale (kognitive) Analyse ersetzt die kausale

(physikalische) Analyse nicht, sondern ergänzt sie. Wo immer eine repräsentationale

Analyse vorliegt, ist auch eine kausale Analyse angebracht.
Repräsentationale und kausale Analyse befassen sich mit verschiedenen Kon-
stituentien ein und desselben Prozesses. Die repräsentationale Analyse be-
fasst sich mit gewissen Systemeigenschaften funktionaler Art eines Vorganges,

die von der physikalischen Natur des jeweiligen Vorgangs ablösbar
sind. Die kausale Analyse befasst sich mit der spezifisch physikalischen
Struktur des jeweiligen Vorganges.

Mit Bedacht habe ich den nicht glatten Ausdruck «verschiedene Konsti-
tuentien ein und desselben Prozesses» gewählt und nicht die gängigere
Redeweise von «zwei Aspekten ein und desselben Prozesses». Diese Redeweise

insinuiert, dass der repräsentationale Aspekt eine Ansichtssache sei, die
man nur aus subjektiven, methodologischen, ökonomischen Gründen
akzeptieren, aus ontologischen Gründen jedoch besser unterlassen würde.
Man denkt an Andreas Osiander, der im 16. Jahrhundert das Kopernikani-
sche System damit verteidigte, dass es, obwohl nicht notwendigerweise wahr
oder auch nur wahrscheinlich, eine elegantere Berechnung der Sonnen- und
Planetenbahnen ermögliche.

147



Es gilt jedoch: Dass bestimmte physikalische Prozesse in einem Computer

ablaufen, verdanken sie der Tatsache, dass von ihnen bestimmte reprä-
sentationale Beziehungen realisiert werden. Analog gilt: Dass bestimmte
physikalische Prozesse im Gehirn eines Lebewesens ablaufen (und überleben),

verdanken sie der Tatsache, dass von ihnen bestimmte repräsentatio-
nale Prozesse realisiert werden. Im ersten Fall schreiben wir die Auswahl der

entsprechenden kausalen Prozesse dem Computeringenieur zu, im zweiten
Fall der natürlichen Evolution.

Eine funktionale Analyse vermag zu erklären, durch welche physikalischen

Prozesse irgendwelche Vorgänge in einem System bei gleichbleibendem

Output ausgewechselt werden können. Bedingung ist dasselbe funktionale

Potential, mögen die Prozesse in physikalischer Hinsicht noch so
verschieden sein.

Repräsentationen sind Zeichen, die zur Entdeckung dessen dienen, was

aus dem Repräsentierten, Bezeichneten, unter bestimmten Bedingungen
folgt. Wenn Erkenntnisse, die aus den bezeichneten Vorkommnissen
gewonnen werden können, auch den Zeichen entnommen werden können,
spricht man von einem Modell.

In den uns vertrauten Fällen von Modellen ist es ein Mensch, der etwas als

Zeichen für etwas anderes auffasst. Wie ist das bei Computern?
Eine konservative Antwort, die ein neuartiges Phänomen unkritisch

einem altbekannten Phänomen angleicht, lautet, dass es bei den inneren
Zuständen von Computern, die als Repräsentationen ausgegeben werden,
nicht anders sei als bei den Schriftzügen, die Menschen als Repräsentationen

gebrauchen. Schriftzeichen sind «an sich» nur physikalische Zustände
aus Kreide, Tinte, Druckerschwärze und dergleichen. Als Repräsentationen
fungieren sie nur «für uns», die wir lesen und schreiben können und sie als

solche, als Repräsentationen, auffassen und gebrauchen. Ebenso seien, so
die kurzsichtige Antwort, die inneren Zustände von Computern «an sich»

nur physikalische Zustände und darüber hinaus Repräsentationen allein für
Menschen, die sie als solche deuten.

Aber der Unterschied zwischen einem Buch und einem Computer ist
augenfällig. Was in einem Buch geschrieben steht, ist ohne Auswirkung auf
das Verhalten des Buches. Das Buch verhält sich überhaupt nicht. Was in
einem Computer geschrieben steht, wirkt sich jedoch sehr wohl auf sein
Verhalten aus. Sein Verhalten variiert mit der Information, die ihm eingegeben
und in ihm gespeichert ist, und zwar automatisch. Das heisst, der Computer
macht unabhängig von menschlichen Interpreten einen Gebrauch von dem,
was in ihm «geschrieben» steht.

148



Betrachten wir die Kriterien, um jemand eine Deutung oder ein Verständnis

- mit dem einschlägigen Fachausdruck: Intelligenz - zuzuschreiben. In
der Vergangenheit hatte man zu lange versucht, Deuten und Verstehen
allein über ihre subjektiven, bewusstseinsmässigen Aspekte zu bestimmen. In
diesem Jahrhundert kam es zu einer pragmatischen (anfänglich behaviori-
stischen) Wende, die ohne Zweifel ein wichtiger Schritt zur Klärung von
Verstehen war. Kriterium für das Verständnis von Zeichen wurde nun der
beobachtbare Gebrauch, der von ihnen gemacht wird. Der Turing-Test ist ein
charakteristisches Kind dieser Wende.

Wenn ein regelkonformes Verhalten ausschlaggebend ist für die Zuschrei-
bung von Intelligenz, dann ist es nur fair, Maschinen, die bei einem
bestimmten Input einen Output zeigen, der bei einem Menschen als intelligent
anerkannt wird, ebenfalls als intelligent zu bezeichnen.

Es zeigte sich jedoch bald, dass die Beobachtung von Input und Output
nicht ausreicht. Input und ein entsprechender Output können auf zu viele
verschiedene Weisen miteinander verkoppelt sein, auch auf Weisen, bei
denen wir nicht geneigt sind, von einem Verstehen zu sprechen. Jemand kann
auf eine Reihe von mathematischen Aufgaben richtig antworten, weil er, ein
mit einer phantastischen Lernfähigkeit ausgezeichneter Mensch, die
Antworten auswendig gelernt hat, oder weil er, ein mit einer phantastischen
Speicherkapazität ausgezeichneter Computer, die Antworten gespeichert
bekommen hat, und nicht weil er zur Lösung der Aufgabe den einschlägigen
Regeln der Mathematik folgt1. Weizenbaums berühmtes Psychiater-
Programm «Eliza» scheint ein verständnisvolles Gespräch zu führen. In
Wirklichkeit reagiert es nur auf bestimmte Stichworte mit stereotypen Sätzen,

auf das erstmalige Auftauchen des Wortes «Mutter» z. B. mit der
Aufforderung «Erzählen Sie mir mehr über ihre Familie!» Es vermag nicht,
beliebige logische Folgerungen, die ein Satz erlaubt, zu ziehen. Als Kriterium
für Verständnis in einem stärkeren Sinn des Wortes muss also zu Input und
Output eine nach rationalen Regeln erfolgte Verbindung der beiden
hinzukommen. Wenn man einen Menschen als Massstab für Intelligenz wählt,
wird man eine Maschine dann intelligent nennen, wenn sie über vergleichbare

rechnerische (begriffliche, logische, rationale) Fähigkeiten verfügt wie

1 Eine eingehende Diskussion der Möglichkeit, den Turing-Test trotz fehlender Intelligenz
zu bestehen, findet sich bei Block (1981).

149



der Mensch2, wenn sie mit anderen Worten mit einem System von Kategorien

und Regeln ausgestattet ist, das ihr erlaubt, jedes beliebige Korpus von
sprachlichen Ausdrücken zu verstehen und jedes beliebige Korpus von
Problemen zu lösen, das durchschnittliche Menschen in «Echtzeit» (oder auch

nur in der Zeit, in der sie gewillt sind, sich einem Turing-Test zu unterziehen)
zu bewältigen vermögen.

Die Debatte der letzten Jahre um intelligente Maschinen legt nahe, dreierlei

Verstehen auseinanderzuhalten. Es ist zu unterscheiden,

1. was es verhaltensmässig bedeutet, einen (kafkaesken) Satz wie «unter
den Achseln war das Röckchen kalt, hart und dabei unaustrockbar nass

von dem Schweiss der Liftjungen, die es vor Karl getragen hatten» zu
verstehen,

2. was es kompetenzmässig bedeutet, Sätze dieser Art (den Verhaltenskrite¬
rien genügend) zu verstehen, und

3. was es bewusstseinsmässig (erlebnis- und - bei abstrakteren Problemen -
einsichtsmässig) bedeutet, solche Sätze zu verstehen.

1. Verhaltenskriterien für das Verständnis eines Satzes sind u. a. seine

Verwendung und Bejahung, wenn die Bedingungen gegeben sind, unter denen

er wahr ist, seine korrekte Paraphrasierung und, wenn man ein Experte oder
auch nur ein Expertensystem ist, das Zitieren von solchen literarischen
Vorlagen, die Literaturkritiker zu seiner Deutung anzuführen pflegen, beim
angeführten Satz aus Kafkas «Amerika»-Roman z. B. das Schweisstuch der
Veronika.

2. Kompetenzkriterien sind psychologische und neurologische bzw. bei
Maschinen technologische Kriterien für das Vorhandensein (die psychologische,

neurologische oder technologische «Realität») eines Systems von
Kategorien und Regeln, das es grundsätzlich ermöglicht, beliebige Sätze
dieser Art angemessen zu gebrauchen.

2 Es sollte nicht übersehen werden, dass auch Menschen, wenn sie anscheinend intelligent
Probleme lösen, sich keineswegs durchweg an logische Regeln halten, sondern sich von
Faustregeln leiten lassen oder von inhaltlichem Wissen unter Umgehung der formal
stichhaltigen Regeln. Ein solches Verfahren ist nicht unbedingt irrational zu nennen.
«Logisch» ist nicht das einzige Rationalitätskriterium. Auch «ökonomisch» ist als solches
anzuerkennen («Zweckrationalität»). Zieht man Nutzen und Kosten eines Verfahrens in
Betracht, lohnt es sich häufig, ein wenig aufwendiges Verfahren zu wählen, das in den meisten

Fällen zum Erfolg führt und nur selten - in einer nicht irreparablen Weise - versagt.

150



3. Bewusstseinskriterien sind eine spezielle, noch zuwenig geklärte Klasse

von Kriterien, die es nahelegen, dass jemand fähig ist, (nach-) zu empfinden,

«wie es ist», wie einem zumute ist, wenn man ein verschwitztes
Kleidungsstück anhat, das andere zuvor getragen haben.

Wir sind geneigt, Maschinen nur die ersten beiden Arten von Verstehen
zuzugestehen und die dritte Art Menschen und Tieren vorzubehalten. Die
Wiederanerkennung der dritten Art bedeutet eine (Teil-)Rehabilitation der
alten, lange verpönt gewesenen Einfühlungstheorie des Verstehens. Es ist

nur eine Teilrehabilitation, da Empathie nicht unabhängig von den theoretischen

Annahmen des Verstehenden ist, Verstehen mehr als nur Empathie
bedeutet und intersubjektiv immer über Verhaltenskriterien entschieden
wird - über ein Verhalten freilich, zu dessen Erklärung immer mehr nicht
nur eine Kompetenz in der Form eines Systems von Kategorien und Regeln
erforderlich erscheint, sondern, unter den endlichen Bedingungen, unter
denen Menschen zu dem sie auszeichnenden Verhalten fähig sind, auch Be-
wusstsein: Intuition, knowledge by acquaintance, first-person-e.xperience
(und wie die Ausdrücke für diese eigenartige Form von epistemischem
Zustand alle heissen).

Bei Computern ist es so, dass die inneren Zustände, die sich als Repräsentationen

deuten lassen, ihr Dasein der Tatsache verdanken, dass die kausalen

Prozesse, die sich in ihnen abspielen, zugleich als repräsentationale
Prozesse (als Computationen) fungieren, d. h. die formalen rechnerischen
Beziehungen erfüllen, die für ein System von Repräsentationen konstitutiv
sind, gleichgültig, ob ein Mensch da ist, der sie so deutet. Anders als bei

gewöhnlichen Schriftzeichen, die von Menschen geschrieben und gelesen
werden, erfolgt der Gebrauch der repräsentationalen Prozesse in Computern
unabhängig von interpretierenden menschlichen Subjekten, nämlich, wie
es der eingebürgerte Ausdruck besagt, automatisch. Der primäre
Zeichengebraucher (alias Interpret) ist im Fall von Computern das jeweilige System.

(Ein Computer, der über ein Kontrollzentrum verfügt, vermag zu
registrieren, nach welchen Regeln er operiert, und diese Registration im Verlauf
der weiteren Operationen mit in Rechnung zu stellen.)

Nur weil die inneren physikalischen Zustände die Bedingungen des

Systems erfüllen, werden sie realisiert. Der Unterschied zum Menschen ist ein
genetischer. Bei den Computern sind einzelne Operationen eingebaut und
andere vorprogrammiert. Beim Menschen sind sie teils angeboren, teils in
Lernprozessen erworben. Der Gebrauch von Regelsystemen ist jedoch
grundsätzlich unabhängig von seiner Genesis.

151



Wenn Menschen etwas meinen, spricht man von ursprünglicher, primärer

Intentionalität. Wenn man von Schriftzeichen sagt, dass sie etwas meinen

bzw. bedeuten, von verliehener oder sekundärer Intentionalität. Sie
bedeuten nur etwas, weil Menschen mit ihnen etwas meinen. Der Unterschied
zwischen Mensch und Computer ist ein anderer. Der Hauptunterschied
liegt hier zwischen angeborener und eingebauter Intentionalität bzw.
Intelligenz.

Mensch: ursprüngliche Intentionalität
Schrift: verliehene Intentionalität
Mensch: angeborene Intentionalität/Intelligenz
Computer: eingebaute Intentionalität/Intelligenz

Eine spontane Reaktion auf diese Sicht der Dinge besteht im nachdrücklichen

Bestehen darauf, dass ein physikalischer Prozess mechanischer,
elektronischer oder welcher Art auch immer (als an sich sinnloser Prozess) keinen

Sinn, keine logische oder mathematische Geltung zu begründen
vermöge.

Das wird aber gar nicht behauptet, im Gegenteil. Nicht die faktische
Anordnung von kausalen Prozessen begründet logische oder mathematische
Geltung, sondern umgekehrt bestimmt logische oder mathematische
Geltung eine faktische Anordnung von kausalen Prozessen. Die Gleichung
2 + 3 5 gilt nicht deswegen, weil die meisten Computer so konstruiert
sind, dass beim Drücken der drei Tasten 2, +, 3 eine 5 ausgeschrieben wird,
sondern umgekehrt. Weil mathematisch gilt, dass 2 + 3 5 ist, sind die

Computer so konstruiert, dass beim sukzessiven Drücken der Tasten 2, +, 3

eine 5 herausspringt. Die Situation ist dieselbe wie beim alten Streit um den

Psychologismus in der Logik. Die Gleichung 2 + 3 5 ist nicht deshalb
wahr, weil zwischen diesen Ausdrücken eine feste (physiologisch zu
erklärende) Assoziation besteht, sondern umgekehrt. Bei vielen Menschen
besteht eine automatisierte Assoziation zwischen diesen Ausdrücken, weil die

entsprechende Aussage wahr ist. Nicht ein physikalischer Prozess ist
massgebend für die Sinngeltung. Die Sinngeltung ist vielmehr massgebend
dafür, dass solche physikalische Prozesse in Betrieb sind, die mit ihr verträglich

sind.
Die Antwort auf die Frage, wer im Fall von Computern die pragmatische

Rolle des Interpreten spielt, lautet: Das System selber und nicht etwa nur ein
aussenstehender Beobachter und Theoretiker, der die sich physikalisch
abspielenden Prozesse u. a. auch in humanwissenschaftlicher Begrifflichkeit
und nicht nur mit derjenigen der traditionellen Physik analysieren kann.

152



Repräsentationale Beziehungen sind etwas für Computer und biologische
Organismen Konstitutives und in diesem Sinn Immanentes. Nur weil diese

repräsentationalen Beziehungen von ihnen physikalisch realisiert werden,
existieren und überleben sie. Die einfachste wissenschaftliche Erklärung
von Computern rekurriert auf eine Abhängigkeit der Struktur ihrer Prozesse

von ihrer repräsentationalen Funktion3.
«If the system is the answer, it must have been a bloody stupid question»,

soll vor einiger Zeit an eine Wand in Liverpool gesprayt worden sein. Zu
einer systemtheoretischen, nämlich funktionalistischen Antwort kommt
man, wenn man nach einer Analyseebene fragt, die Menschen und Maschinen

über die physikalischen Analyseebene hinaus gemeinsam ist. Dass

«Intelligenz» und all die Sinnkategorien, die eingangs aufgezählt wurden,
funktional definiert, materiell in ganz unterschiedlichen Strukturen realisiert

sein können, ergibt sich aus dem Prinzip der funktionalen Äquivalenz
material verschiedenartiger Strukturen. Die Kenntnis dieses Prinzips ist
nahezu so alt wie die Intelligenz des Menschen selber. Neu ist allein seine

Übertragung auf eben diese Intelligenz.
Wenn man nun nach dem fragt, was natürliche und künstliche Intelligenz

über die gemeinsame systemtheoretische Analysierbarkeit hinaus
unterscheidet, ist man gut beraten, primär nach einem materialen, qualitativen
Unterschied zwischen Mensch und Computer zu fragen und dann in
Abhängigkeit vom materialen Unterschied nach möglicherweise funktionalen
Unterschieden. Als Kandidat bietet sich das Bewusstsein an, mit einem
Fachausdruck: Intuition4. Als «Intuition» wird jene Komponente
menschlicher Erkenntnis bezeichnet, über die das Erkannte - zurecht oder
naiv, allen ihm zugrundeliegenden Vermittlungsprozessen zum Trotz - als

3 Für die nomologische Abhängigkeit der Teilprozesse eines Systems von seinen (emergie-
renden) Systemeigenschaften sind Ausdrücke wie «Makrodeterminiertheit» und downward

causation aufgekommen.
4 Häufig wird die Intentionalität als das bezeichnet, was Menschen und Maschinen

unterscheidet. Eine intentionale Beziehung lässt sich jedoch formal analysieren und entsprechend

maschinell rekonstruieren. Eine intentionale Beziehung ist nach dem prototypischen

Beispiel der Erwartung durch eine Tendenz charakterisiert, die erfüllt oder nicht
erfüllt sein kann. Die Bestimmung, was als Erfüllung gilt, ist in der intentionalen Beziehung
enthalten, in sie sozusagen eingebaut, in prototypischen Fällen in der Form einer
Repräsentation.

Maschinen sind grundsätzlich auch zu einer Kommunikation nach dem Griceschen Inten-
tionalitätskriterium fähig. Ein Computer ist fähig, in Rechnung zu stellen, dass eine Aussage

in Abhängigkeit vom Kontext eine andere Bedeutung hat als die wörtliche. Ein Roboter

kann, in Abhängigkeit von der Situation, auf die Äusserung «es ist kalt» die Heizung
andrehen und nicht nur klimatische Schlussfolgerungen ziehen. Ebenso kann er, zielorien-

153



unmittelbar gegeben erfahren wird. Im besonderen wird mit «Bewusstsein»
jenes Wissen bezeichnet, das in einem anderen Wissen implizit enthalten
ist, d. h. ebenfalls in einer unmittelbaren Weise gegeben ist: Ich weiss, dass

die Hausglocke einen Gast ankündigt, und zugleich bin ich mir bewusst,
dass ich es weiss. Ich brauche dazu keinen expliziten Akt der Reflexion. Es
ist mir im aktualisierten Wissen implizit mitgegenwärtig.

Typisch für die menschliche Form der Erkenntnis ist das Ineinander von
Denken (Rechnen) und Anschauung (der missverständliche deutsche
Ausdruck für «Intuition»), von Repräsentation und Intuition bzw. von begrifflicher

und intuitiver Repräsentation (wenn man «Repräsentation» bzw.
deutsch «Vorstellung» kantianisch als Oberbegriff von «Begriff» und
«Anschauung» gebraucht). Nach Kants berühmtem Satz (1781/87: A51/B75)
sind Gedanken ohne Inhalt leer und Anschauungen ohne Begriffe blind:
«Daher ist es ebenso notwendig, seine Begriffe sinnlich zu machen (das ist
ihnen den Gegenstand in der Anschauung beizufügen) als seine Anschauungen

sich verständlich zu machen (das ist sie unter Begriffe zu bringen).» 5

tiert, einem anderen eine Mitteilung in einer Weise machen, dass der andere seine Mitteilung

als zielorientiertes Verhalten in Rechnung stellt.
Mit Bewusstsein (bzw. Intuition) ist es anders. Ich weiss etwas und weiss implizit, dass ich
es weiss (bzw. erfasse implizit gewisse Strukturmomente, die mit dem Medium des Wissens

gegeben sind). Eine implizite Struktur dieser Art scheint mir in den uns bekannten
physikalischen Medien nicht duplizierbar zu sein, analog wie die paradoxen Verhältnisse der

Mikrophysik makrophysikalisch nicht duplizierbar sind. Etwas, das zugleich Wellen- und
Korpuskeleigenschaften hat, ist makrophysikalisch nicht realisierbar.
Ein Versuch, die eigenartige Doppelstruktur des Bewusstseins zu simulieren, ist eine
Parallelschaltung der beiden in ihm vorkommenden Erkenntnisprozesse. In einem solchen
Fall ist die Implizitheit des einen Erkenntnisprozesses nicht gewahrt. Zwei Fragen stellen
sich: Wäre ein solches System, das über das intuitive (implizite) menschliche Wissen parallel

(explizit) verfügt, mächtiger als ein Mensch oder ihm gegenüber beeinträchtigt, wie ein

fortwährend reflektierender Mensch einem in dieser Hinsicht nachlässigeren Partner
gegenüber in seinem Vorankommen gehemmt ist? Und wäre ein solches System mit seinen in
einem gewissen Ausmass rekursiven Parallelschaltungen ökonomischer als das natürliche
Verfahren des Menschen? Zurzeit ist man darauf gefasst, auf beide Fragen eine negative
Antwort zu bekommen.

5 Nach Kant ist menschliche Intuition sinnliche Intuition (Introspektion als innerer Sinn mit
eingeschlossen). Auch wenn man eine intellektuelle oder kategoriale Anschauung
annimmt, dank der die Leerheit der Begriffe über den Bereich der sinnlichen Veranschaulichung

hinaus zurückgedrängt werden kann, wird man doch an der fundierenden Rolle der
sinnlichen Intuition festhalten. Wenn der Mensch Begriffe bildet, deren Gegenstand den
sinnlich zugänglichen Bereich übersteigt, handelt es sich immer um Begriffe, die zumindest

teilweise in sinnlichen Anschauungen fundiert sind. Darüber hinaus ist die sinnliche
Anschauung nicht nur das, mit dem alle begriffliche Erkenntnis anhebt, sondern nach
Kant zugleich das, worauf alle begriffliche Erkenntnis «als Mittel abzweckt» (Kant
1781/87: A19/B33).

154



Computer scheinen über eine Form der Erkenntnis zu verfügen, die Kant
nicht als eine reale Möglichkeit ins Auge gefasst hat, eine Form der Erkenntnis,

die nur mit der ersten seiner beiden Komponenten auskommt, mit
Denken6. Kant hat jedoch die Implikation einer Erkenntnis, die
ausschliesslich begrifflich und diskursiv ist, klar gesehen. Eine solche rein
gedankliche Erkenntnis sei «leer». Statt «leer» sagen wir heute mit Quine
«indeterminiert». Quines berühmte These der Unbestimmtheit von sprachlichen

Ausdrücken hängt zusammen mit dem von ihm vertretenen Physikalismus,

mit der Ablehnung von unmittelbar zugänglichen mentalen Formen
der Wahrnehmung und des Denkens. Wenn der Physikalismus die angemessene

Lehre für einen Erkenntnisträger ist, dann sicherlich und am ehesten

für Maschinen.
Die Unbestimmtheit des Denkens von Maschinen ist nirgendwo so

auffällig geworden wie in Terry Winograds Computerprogramm SHRDLU,
geschrieben für einen Roboter, der sich in einer kleinen Welt aus Blöcken
verschiedener Farbe, Grösse und Gestalt zurechtfindet und Befehle richtig
ausführt (bzw., da es bei einem Computer geblieben ist, deren Ausführung richtig

berechnet). Wenn SHRDLU sich auf einen grossen roten Block bezieht,
ist gar nicht auszumachen, ob es sich tatsächlich auf die in Frage kommenden

Eigenschaften bezieht, so wie wir sie definieren, und nicht auf x-welche

Eigenschaften, die mit den programmierten Symbolen verträglich sind.
Ebensowenig weiss ein Taschenrechner und wissen wir von einem Taschenrechner,

von dem wir ad usum Delphini annehmen, dass er nur addieren und
subtrahieren kann, ob die gedrückten Tasten 2, 3, 5 usw. tatsächlich die
Zahlen 2, 3, 5 bedeuten und nicht etwa 20, 30, 50, sofern auch alle anderen
Tasten entsprechend umgedeutet werden. Die Rechnung stimmt so oder so.

Es ist zulässig, ihm jede beliebige aus der Zahl aller äquivalenten
Interpretationsmöglichkeiten (er addiert Zahlen mit 10 Nullen und dergleichen)
zuzuschreiben. In diesem Sinn sind die Repräsentationen von Maschinen
indeterminiert.

Die Intuition ist bei Kant durch zweierlei bestimmt, struktural durch
ihren phänomenalen Charakter und genetisch durch die kausale Abhängigkeit

vom Gegenstand der Erkenntnis (von dem das Subjekt affiziert wird).
Die kausale Komponente bleibt der maschinellen Erkenntnis erhalten.
Konstitutiv für maschinelle Erkenntnis sind so die kausale Abhängigkeit vom
Erkenntnisgegenstand bzw. von einer physikalischen Repräsentation des

6 Kant bezeichnet eine solche Struktur nicht als «Erkenntnis», sondern nur als «Vorstellung».

Vgl. 1781/87: A50/B74.

155



(abwesenden oder abstrakten) Erkenntnisgegenstandes und das Denken
(begriffliche Repräsentationen und ihre Verrechnung). Konstitutiv für
menschliches Erkennen ist zusätzlich ein phänomenaler Charakter, eine
Intuition (in dem üblicheren engeren Sinn des Wortes, bei dem von der Kau-
siertheit abgesehen wird).

Was verdankt die menschliche Form der Erkenntnis ihrer intuitiven
Komponente? In der Tradition werden der Intuition vor allem zwei Funktionen
zugeordnet, eine Rechtfertigungsfunktion (Descartes' Position) und eine

Entdeckungsfunktion (Poincarés Position). Eine dritte, vielleicht die
wichtigste, eine Determinationsfunktion drängt sich auf, wenn man Quines Be-
wusstseinskritik nachgeht.

Funktionen der Intuition:

Descartes Rechtfertigung
Poincaré Entdeckung
anti-Quine Determination

1. Das Rechtfertigungspotential von Intuitionen gilt heute zurecht als

angeschlagen. Wie es bereits Husserl bei der Proklamation seines

phänomenologischen «Prinzips aller Prinzipien» (1976: §24) vorgesehen hat, kann,
was sich uns in der Intuition originär darbietet, nur in den Schranken, in
denen es sich da gibt, hingenommen werden, als was es sich gibt, d. h. nur
soweit, wie es nicht anderen Intuitionen widerspricht und mit anderem
ausgewiesenem Wissen verträglich ist. Für (nichtsinnliche) Intuitionen gilt
dasselbe wie für gewöhnliche sinnliche Wahrnehmungen. Wie deren
Glaubwürdigkeit abhängig ist von der Kohärenz mit anderen sinnlichen Wahrnehmungen

und grossen Teilen unseres theoretischen Wissens, so die
Glaubwürdigkeit unserer Intuitionen von der Kohärenz mit anderen Intuitionen
und grossen Teilen unseres wie immer ausgewiesenen Wissens.

Über unser weitgehend unkontrolliertes Hintergrundwissen spielen
Intuitionen in der Rechtfertigung unseres Wissens, zum Teil über verdrängte
Antinomien hinweg, jedoch eine grössere Rolle als sie dies nach den Regeln
der etablierten ars judicandi dürften7. Hinzu kommt, dass wir faktisch
Identität und Widerspruch, Übereinstimmung und Nichtübereinstimmung
zwischen Schlussfolgerungen, zu denen wir gelangen, letztlich intuitiv ent-

7 Vgl. Blau (1978: 1) über die Logik: «Den natürlichen Sätzen und Schlüssen sollen nach ei¬

nem bestimmten Verfahren formale Sätze und Schlüsse zugeordnet werden, und zwar so,
dass möglichst gerade diejenigen Schlüsse, die wir als intuitiv zwingend oder gültig akzeptieren,

auch formal als gültig herauskommen.»

156



scheiden. Gleichheit und Ungleichheit (z. B. zwischen zwei Aussagen) sind
geradezu prototypische Beispiele für etwas, das wir unmittelbar, nicht
erschlossen, als solches erfassen können. Und zwar in einer Form der Intuition,

die man nicht eigentlich sinnlich nennen kann. Gegenstand einer
sinnlichen Intuition sind z. B. rotes und grünes Licht. Ebenso unmittelbar wie
rote und grüne Farbflächen ist uns ihre Verschiedenheit gegeben. Die
Verschiedenheit ist nicht (zirkulär) erschlossen aus dem Vorliegen von zwei
verschiedenen Farben. Das Erfassen der Verschiedenheit ist auch nicht zuvor
anhand von roten und grünen Farben antrainiert worden, wie das für den

Gebrauch des Wortes «Verschiedenheit» zutreffen mag.
Eine Maschine hat nur ein begriffliches Wissen von Gleichheit und

Verschiedenheit. Sie ist so gebaut oder programmiert, dass sie bei zwei voneinander

abweichenden Resultaten die Verschiedenheit propositional speichert
und/oder ausdruckt. Die propositionale Feststellung der Verschiedenheit
ist nicht unmittelbar als solche bewusst, sondern schlicht kausiert oder aber
erschlossen.

2. Zum Entdeckungspotential von Intuitionen vorab das historische Zitat:
«C'est par la logique qu'on démontre, c'est par l'intuition qu'on invente»
(Poincaré 1912: 137). - Es soll nicht bestritten werden, dass Computer zu
Entdeckungen fähig sind, die ihr Programmierer nicht vorausgesehen hat.
Es soll allein die These vertreten werden, dass Menschen dank ihrer Intuition

über ein zusätzliches Kreativitätspotential verfügen.
Es gilt, dem Entdeckungspotential unserer Intuitionen (von dem wir

bloss eine vage Intuition haben) auf die Spur zu kommen. Assoziationen
scheinen eine Rolle zu spielen. Assoziative Verweisungen gehen nicht nur
vom Inhalt, sondern auch von der Form unserer Repräsentationen aus. Dies
ist ein Grund, warum keine Sprache in jeder Beziehung semantisch äquivalent

ist mit einer von ihr verschiedenen Sprache. Unterschiedliche lautliche
und grammatische Strukturen führen zu unterschiedlichen Konnotationen.
Ist dasselbe, das für die natürlichen menschlichen Sprachen der Fall ist,
nicht auch für die «Sprache des Geistes» anzunehmen, für die internen
Repräsentationssysteme von Menschen und von Maschinen? 8

8 Wenn unterschiedliche Notationssysteme nicht voll äquivalent sind, dann sind nicht nur
Menschen und Computer nicht in jeder Beziehung äquivalent, sondern auch Computer
untereinander nicht, wenn sie über eine unterschiedliche funktionale Architektur verfügen,

wenn sie z. B. in der Aufteilung zwischen eingebauten Grundoperationen, automatisch

vollzogen, und programmierten Operationen, regelgeleitet vollzogen, voneinander
abweichen.

157



Beim Vergleich von Mensch und Maschine stehen einander ein
Repräsentationssystem, das in einem gewissen Ausmass intuitiv zugänglich ist, und
ein Repräsentationssystem, das ausschliesslich symbolisch realisiert ist,
gegenüber. In einem Wissen, das doppelt codiert ist, abstrakt-symbolisch und
konkret-intuitiv, sind die Wissenskomponenten untereinander mit
Beziehungen verbunden, die in einem ausschliesslich abstrakt repräsentierten
Wissen entweder nicht oder nicht mit derselben Zugänglichkeit und Auffälligkeit

gegeben sind. Denken Sie an die natürliche Zahlenreihe! Wenn sich
Menschen eine Zahlenreihe vorstellen, stellen sie sich diese gewöhnlich der
Grösse nach geordnet vor, im allgemeinen räumlich. Mindestens ist eine
räumliche Vorstellung leicht zu realisieren. Für einen Computer ist es

belanglos, ob die Zahlen der Grösse nach codiert und in seinem Gedächtnis
gespeichert sind oder nicht. Und von einer räumlichen Dimension ihrer
Zahlenpräsentationen ist überhaupt keine Rede, vor allem nicht von einer

Anordnung der Repräsentationen in einem Anschauungsraum. Ein Unterschied

zwischen Computer und Mensch liegt darin, dass der Computer nur
einen Begriff vom Raum hat, der Mensch aber vor dem Raumbegriff auch

Raumanschauung und den Raum als Medium (Form) seiner konkreten
Anschauungen.

Selbstverständlich ist auch ein Computer zur Verrechnung von räumlichen

Bestimmungen fähig, aber es handelt sich bei ihm stets um begrifflich
abgefasste räumliche Bestimmungen. Ein Computer könnte auch so
programmiert sein, dass jede Zahl zusätzlich mit einem «Lokalzeichen» versehen

ist9. Solche Lokalzeichen sind in Rechtfertigungszusammenhängen
gänzlich überflüssig und sind daher in keinem gewöhnlichen Computer
vorgesehen. Beim Menschen sind die Zahlen nicht mit abstrakten begrifflichen
«Lokalzeichen» versehen, sondern von vornherein im Medium einer räumlichen

Vorstellung gegeben, von der er, wie seit Frege zu Recht gefordert
wird, in Rechtfertigungszusammenhängen am besten abstrahiert. In
Entdeckungszusammenhängen kann sich dieses intuitiv zur Verfügung stehende

Medium jedoch als relevant erweisen.
Eine bekannte Anekdote aus dem Leben des Mathematikers Gauss mag

dafür als Illustration dienen. Von ihrem Dorflehrer vor die Aufgabe gestellt,
die Zahlen von 1 bis 100 zusammenzuzählen, machten sich Gauss' Mitschü-

9 In der Vergangenheit hatten (intellektualistische) Psychologen angenommen, dass die
Dreidimensionalität des Wahrnehmungsraumes mittels Lokalzeichen aus den zweidimensionalen

Wahrnehmungsbildern auf der Netzhaut (bzw. des «inneren Auges») erschlossen
sei.

158



1er daran, Zahl für Zahl - sicherlich geschwind, wie es ein Computer erst
recht tun würde - zu addieren, während Gauss mutmasslich intuitiv
aufging, dass die Zahlenreihe, in zwei Hälften geteilt und in umgekehrter
Anordnung übereinandergelegt, 50 mal 101 ergibt. Mit dem Resultat hatte
Gauss zugleich und ebenso intuitiv die Verallgemeinerungsfähigkeit dieser

Vorgehensweise und damit die Summenformel von arithmetischen Reihen

(n + 1) • | entdeckt (n die höchste der zu addierenden Zahlen).

Gauss' Intuition:

100 99 98 53 52 51

1 2 3 48 49 50

(50 x) 101 101 101 101 101 101

Die in der Vorstellung der konkreten Zahlzeichen 1 bis 100 (nicht der
abstrakten Zahlbegriffe) implizierte räumliche Struktur und Anordnung war
aller Wahrscheinlichkeit nach die Grundlage für Gauss' Entdeckung I0.

Das Entdeckungspotential von Intuitionen kann man aus den zusätzlichen

Beziehungen herleiten, die mit dem doppelten intuitiven und begrifflichen

Format menschlicher Erkenntnisse zur Disposition stehen.

3. Das dritte Potential von Intuitionen, ihr Determinationspotential,
erweckt den Anschein eines nicht hintergehbaren, in seinem Zustandekommen

nicht durchsichtigen factum brutum. Es wurde in der Vergangenheit
unbedacht hingenommen und erst eigentlich als solches erkannt, als Quine
entdeckte, dass mit der Aufgabe der von ihm als «Museumsmythos»
abgetanen mentalen Vorstellungen auch die Bestimmtheit unserer sprachlichen
Äusserungen entschwindet11. Quines berühmte These der Unbestimmtheit

10 Wissen wir, dass 8 Stühlein einem Raum sind, wissen wir nach Bar-Hillel(1964: 177) auch,
und zwar «inferentiell», dass sich dort mehr als 5 Stühle und weniger als 9, 10, 11,12 usw.
finden. Wenn wir Zahlen natürlicherweise in der Form einer geordneten Ziffernreihe (mit
undeutlichen Grenzen) mental repräsentiert haben, wissen wir dies jedoch intuitiv. Die
spezifische menschliche Form von (kreativer) Intelligenz könnte gerade auf solchem impliziten

intuitiven Wissen beruhen.
11 Vgl. Quine (1969: 28): «Seen according to the museum myth, the words and sentences of a

language have their determinate meaning.» Nichts spricht dafür, dass die Korrelation
zwischen der Annahme von Bewusstseinsphänomenen und der Bestimmtheit sprachlicher
Äusserungen (für uns selber) eine zufällige ist. Die einzigen Autoren, auf die ich bis jetzt
gestossen bin, die diese Korrelationsthese, in der Auseinandersetzung mit Quine, explizit

159



von Übersetzungen hängt unmittelbar mit seinem Physikalismus zusammen.

Wenn der Physikalismus für ein intelligentes System die angemessene
Konzeption ist, dann, wie gesagt, für Maschinen. Solange man ausschliesslich

physikalische, im besonderen behaviorale Kriterien hat, ist die
Bedeutung einer sprachlichen Äusserung nicht eindeutig zu bestimmen.
Anders als ein Physikalist und Computer weiss ich jedoch für mich unmittelbar

und mit Bestimmtheit, dass ich einen Hasen meine und nicht einen

unabgetrennten Hasenteil oder was immer mit meinen Äusserungen
verträglich ist, wenn ich auf einen Hasen zeige und das Wort «Hase» gebrauche.

Phänomenen ansichtig geworden, für die es, soweit ich zu sehen vermag,
ausser dem durch Selbsttransparenz ausgezeichneten Bewusstsein keinen
funktional äquivalenten Träger gibt. Jedes physikalische Surrogat, das wir
uns zurzeit denken können, ist von seiner opaken Struktur her unbestimmt.

Wenn man an die Bedeutung denkt, die für einen Menschen die
Bestimmtheit seines Wissens in bezug auf seine Annahmen über sich selber
und seine Mitmenschen hat, kann man sich ausdenken, was die Ausgestaltung

des Bewusstseins im Verlauf der Evolution begünstigt hat. Unser
Selbstbewusstsein mag in objektiver Perspektive noch so problematisch
sein, nicht unähnlich unserem Freiheitsbewusstsein, unser menschliches
Handeln und Wandeln ist mit dem einen wie mit dem anderen untrennbar
verwoben. Wir können die Determiniertheit unseres Wissens, vor allem das

Wissen um uns selbst, wie den Glauben an unsere Freiheit nur zusammen
mit unserem angeborenen menschlichen Handeln aufgeben.

vertreten, sind Küng (1972: 19) und Katz (1978: 234). Ich habe daher die entsprechende
Auffassung von der Funktion der Intuition statt als «anti-Quine Position» gelegentlich
auch als «Küngs Position» bezeichnet. Küng betont in neueren Aufsätzen auch eine andere
wichtige Einsicht, die NichtUnfehlbarkeit von Intuitionen. Die Fehlbarkeit unterscheidet
den zeitgenössischen vom klassischen Begriff der Intuition. - Man ist versucht, die
Determinationsthese der Intuition (Intuition sozusagen als repraesentatio determinata) mit
Kants These der Intuition als repraesentatio singularis, die immer einzelnes darbietet, in

Verbindung zu bringen. Nach Hintikka (1969, 1972) macht die Singularität des Vorgestellten

die Grundbedeutung von Kants Begriff der Intuition aus und ist Unmittelbarkeit
«merely a corollary of singularity». Aber wie die Intuition zu ihrem unmittelbaren Bezug
auf einen einzelnen Gegenstand kommt, d. h. (apriori und intrinsice) von der ersten Kategorie

der Quantität bestimmt ist, wird von Kant nicht phänomenologisch aufgehellt. Es

gibt bei Kant allerdings neben den Stellen, die eindeutig den Anschauungen einzelnes
zuordnen, andere, denen man eher entnehmen würde, dass in der blossen Anschauung ein
in jeder Beziehung unbestimmter Stoff gegeben ist.

160



Jede Behauptung eines Unterschieds zwischen Mensch und Roboter ist
ein Anreiz für Technologen, in einer Maschine nachzuahmen, was angeblich

dem Menschen vorbehalten sein soll. Im Fall von Intuitionen sind in
Computern Operationen bereits vorgegeben, die ihnen näher kommen als

die bekannten traditionellen Versuche, die Leistung von Intuitionen zu ope-
rationalisieren. Was zu tun bleibt, ist eine sorgfältige komparative Analyse
der menschlichen Intuitionen und der ihnen nahekommenden maschinellen

Operationen.

Die Behavioristen hatten versucht, Intuitionen als bedingte Reaktionen
wegzuerklären. Vor und nach dem Behaviorismus hatten intellektualisti-
sche Psychologen und Philosophen (z. B. Peirce) dasselbe mit der Annahme
unbewusster Schlussfolgerungen unternommen. Dazu ist zweierlei zu
sagen:

1. In genetischer Hinsicht schliessen sich Schlussfolgerungen (oder, wie

man sich heute ausdrückt, Computationen) und Intuitionen nicht aus.
Sie könnten sich zueinander verhalten wie Prozess und Resultat.
Entscheidend ist, ob man zugibt, dass das Resultat aus dem symbolischen
Medium der logischen Prozesse in ein kategorial anderes Medium, eben

ein intuitives überführt worden ist, und das dank seiner spezifischen
Struktur mehr Informationen enthält, als für seine Konstitution vorausgesetzt

war.

2. Es ist empirisch zu entscheiden, ob man die den Intuitionen genetisch
zugrundeliegenden Prozesse tatsächlich nach demselben Modell wie be-

wusst ablaufende logische Überlegungen ansetzen soll und nicht
vielmehr nach einem anderen Modell, das der Eigenart des Resultats besser

angepasst ist.

Nun bietet die Computerwissenschaft einen dritten Versuch an, den
Intuitionen beizukommen. Er unterscheidet sich von den beiden vorangehenden
dadurch, dass es kein reduktiver Versuch ist. Intuitionen werden den primitiven

Operationen gleichgesetzt, die in Computer eingebaut sind und
automatisch zum Zuge kommen, «by hard-wired circuitry». Auf sie treffen zwei
Kriterien zu, die traditionell für Intuitionen in Anspruch genommen wurden.

Sie erfolgen 1. unvermittelt (im Sinn von «nichtregelgeleitet», «nicht-
diskursiv») und sind 2. unkorrigierbar (im Sinn von «nichtumprogram-
mierbar»), Ihre Leistung ist dieselbe wie die von Intuitionen. Sie ersparen
den unendlichen Regress, zu dem die Schildkröte Achilles und jeden zwingt,

161



der nur regelgeleitete Begründungen zulässt, konsequenterweise auch für
die Anwendung von Regeln selber (vgl. Block 1980).

Trotz dieser überraschenden Möglichkeit der Ausweitung des Computer-
Modells über explizite regelgeleitete Prozesse hinaus auf Eigenschaften von
Intuitionen bleibt ein eklatanter Unterschied zwischen eingebauten primitiven

Operationen von Computern und menschlichen Intuitionen. Die primitiven

Operationen wirken sich auf das Rechnen des Computers blind aus, so
wie das für automatisch vollzogene Prozesse allgemein gilt. Es sind opake,
nichttransparente Prozesse. Ein Computer hat von dem, was in seine Hardware

eingebaut ist, nur ein Wissen, wenn er fähig ist, sich davon eine begriffliche

Repräsentation zu verschaffen. Dem Menschen sind seine intuitiv
vollzogenen Prozesse - potentiell - transparent. Er verfügt über sie sowohl
begrifflich wie auch und in eins unvermittelt.

Vier Deutungen der Intuition:

Behaviorismus Bedingte Reflexe
Intellektualismus Unbewusste Schlussfolgerungen
Computer- In die Hardware eingebaute, nichtregelge-
wissenschaft leitete, blinde Operationen
Phänomenologie Im Gehirn emergierende, kategorial

strukturierte, transparente Vorgänge

Intuition ist ein Vorstellungsmedium, das nur in dem mentalen «Stoff»
realisierbar zu sein scheint, aus dem unsere Träume gemacht sind, und den wir
unserer spezifischen biologischen Natur verdanken, und nicht in den Chips,
aus denen unsere heutigen Computer gemacht sind. Silikon mag andere
Vorteile haben, derer wir Menschen uns nicht rühmen können (eine höhere

Leitfähigkeit und dergleichen). Biologie und - im kognitiven Kontext noch
mehr beachtenswert - Sprachwissenschaft legen nahe, dass entgegen dem
Credo des Funktionalismus der sechziger und siebziger Jahre verschiedene
Stoffe nicht in jeder Hinsicht funktional äquivalent sind (vgl. Holenstein
1983). So ist allein dann damit zu rechnen, dass Computer die gleichen
Leistungen wie Menschen zu erbringen vermögen, wenn sie aus derselben
Biooder Neuromasse gemacht sind. Solange dies nicht der Fall ist, ist zu erwarten,

dass Menschen und Computer bei gleichen Programmen in Abhängigkeit

von ihrer Hardware unterschiedliche Stärken und Schwächen aufweisen.

Eine der Stärken der Menschen ist ihr (determiniertes) Bewusstsein.

162



PS. Der Aufsatz ist in einer früheren tentativen Fassung unter dem Titel «Representation and
Intuition: Machine Knowledge and Human Consciousness» in den «Conference Proceedings»
der «Tenth Annual International Conference» des Merleau-Ponty Circle erschienen, hrsg. von
Richard L. Lanigan, Southern Illinois University, Carbondale, IL, 1985, 59-77. Eine japanische

Übersetzung der vorliegenden Fassung ist in der April-Nummer von Gendai shiso/Revue
de la pensée d'aujourd'hui 15-5, 1987, 46-63 erschienen.

Bibliographie

Yehoshua Bar-Hillel, A demonstration of the nonfeasibility of fully automatic high quality
translation, in: Language and information, 174-179, Reading, MA 1964.

Ulrich Blau, Die dreiwertige Logik der Sprache, Berlin 1978.

Ned Block, Introduction, in: Readings in philosophy of psychology 1, 1-8, Cambridge, MA
1980. Psychologism and behaviorism, in: Philosophical review 90: 5-43, 1981.

Jaakko Hintikka, On Kant's notion of intuition (Anschauung), in: The first critique, ed. by
P. Penelhum& J. H. Macintosh, 38-53, Belmont, CA 1969. Kantian intutions, in: Inquiry
15: 341-345, 1972.

Elmar Holenstein, Natural and artificial intelligence, in: Descriptions, ed. by Don Ihde&
Hugh Silverman, 162-174, Albany 1985. Zur Semantik der Funktionalanalyse, in:
Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie 14:292-319, 1983.

Edmund Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie

I, Den Haag 1976.

Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg 1956.

Jerrold J. Katz, Effability and translation, in: Meaning and translation, ed. by F. Guenthner &
M. Guenthner-Reutter, 191-234, London 1978.

Guido Küng, The world as noema and as referent, in Journal of the British Society of
Phenomenology 3: 15-26, 1972.

Charles S. Peirce, Collected papers, Cambridge, MA 1931 ff.
Henri Poincaré, Les définitions mathématiques et l'enseignement, in: Science et méthode,

Chap. 2, Paris 1912.

Willard V. Quine, Ontological relativity and other essays, New York 1969.

163


	Maschinelles Wissen und menschliches Bewusstsein

