Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Intelligence artificielle et psychologie de l'intelligence face au probleme
des rapports entre |'esprit et la matiere

Autor: Ducret, Jean-Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 46/1987

JEAN-JACQUES DUCRET

Intelligence artificielle et psychologie de I'intelligence
face au probleme des rapports entre ’esprit et
la matiére

Il v a maintenant prés d’un siécle que, dans le cadre de la toute récente
psychologie scientifique, une sous-discipline s’est constituée dont 1'objet
d’étude est I'intelligence humaine et animale. Dans les années 1950-1960
une autre discipline a vu le jour dont le dessein est de construire une intelli-
gence artificielle et par la de contribuer a I’élaboration d’une théorie géné-
rale de I'intelligence. Huit décennies environ séparent ainsi la naissance des
deux sciences. C’est peu et cest beaucoup. C’est peu: parce qu'un méme
savant ou philosophe, comme A. Lalande ou B. Russell, a pu vivre les deux
périodes correspondantes. C’est beaucoup: parce que les horizons intellec-
tuels (et sociaux) dans lesquels sont nées la psychologie scientifique de
I'intelligence naturelle et l«intelligence artificielle» different considérable-
ment. Pourtant a peine apparues, les deux disciplines se sont vues confron-
tées a des problémes philosophiques similaires, dont celui des rapports
entre I’esprit et la matiere. Au vu de 'importance des questions que souleve
Pexistence méme du projet de intelligence artificielle, il n’est certainement
pas dépourvu d’intéréts d’éclairer a la lumiere des réflexions et des choix du
passé le débat qui s’engage aujourd’hui et qui nous engage nous, hommes.

1. Psychologie de l'intelligence

Deux traits marquent la psychologie scientifique de 'intelligence a sa nais-
sance. D’abord les savants qui la créent puisent leur cadre théorique dans
I’état d’évolution des diverses philosophies de la connaissance: empirisme
et sensualisme, théories des facultés mentales, intellectualisme, etc. Ensuite
la psychologie de l'intelligence se détache de la philosophie dans la mesure
ou ses auteurs cherchent a adapter des méthodes alors reconnues comme

Correspondance: M. Jean-Jacques Ducret, Av. du Gros-Chéne 36, CH-1213 Onex GE

135



scientifiques a leur objet, et dans la mesure aussi ou des liens de plus en plus
étroits sont tissés avec les sciences de la nature, en particulier la biologie et la
physiologie. A la fin du XIXesiécle I'intelligence est alors congue comme un
instrument d’adaptation biologique, un instrument de survie pour I'indi-
vidu et pour Pespece.

L’assimilation de la psychologie par la science et les liens de plus en plus
nombreux tissés entre psychologie scientifique et biologie ne pouvaient pas
ne pas relancer, en la renouvelant profondément, la question des rapports
entre 'esprit et la matiére. Dans le passé cette question avait été réguliere-
ment reformulée dans des contextes variés, mais opposant toujours
métaphysiques spiritualiste et matérialiste. Pourtant jusqu’alors 'image de
’homme n’avait pas vraiment été ébranlée par la seconde. Deés la deuxieme
moitié du XIXe siecle I’essouflement de la philosophie, la vive expansion
des sciences, la multiplication rapide des résultats, ainsi d’ailleurs que les
présupposés naturels qui guidaient la recherche scientifique (déterminisme,
unicité de la nature, etc.), tout semblait justifier le matérialisme métaphysi-
que. Pour la premicére fois peut-étre, celui-ci était en position dominante.

La psychologie du siecle dernier était une psychologie des sensations, des
perceptions, des images, bref: des «¢tats de conscience». La conscience, tel
était I'objet sur lequel allaient donc se focaliser les termes et les enjeux du
débat. Congue comme qualité des entités psychologiques, elle paraissait
étre en effet 'ultime rempart, le dernier retranchement sur lequel pouvait
camper le spiritualisme métaphysique. La «qualité de conscience», voila ce
qui ne saurait étre réduit a de la matiere - pouvait objecter le tenant du spiri-
tualisme a son adversaire. Ce a quoi celui-ci avait beau jeu de répondre par
la these de I’épiphénoménisme (H. Maudsley; en France: F. le Dantec). La
conscience peut étre con¢ue comme une propriété attribuable a tout étre
pourvu de systéme nerveux, ou peut-étre méme a toute entité naturelle,
serait-ce un atome d’hydrogene (cf. E. Haeckel, qui attribue a I'atome, sinon
la «vraie conscience», du moins «sensation» et «volonté»). Mais la cons-
cience n’explique rien. Les contenus de conscience, les formes qui apparais-
sent dans ce qu’a la fin du XIXe siecle on s’est mis a appeler «champ de
conscience» s’expliquent au contraire par les lois physiques de «distribution
de la matiere» (cf. H. Spencer). A cette thése de la conscience-reflet, les phi-
losophes qui refusent I’'embrigadement scientiste et la pente matérialiste
répliqueront a leur tour que, puisque tout ce qu'appréhende et peut appré-
hender ’homme n’est jamais que sensation ou idée, c’est au contraire dans
les lois d’association, de composition ou de conservation des perceptions,
des images et des idées qu’il faut chercher le fondement et I’explication pre-

136



miere de I’étre et de I’'apparence. Et I’étude scientifique des états de cons-
cience présupposant le déterminisme alors congu comme prévisibilité des
phénomenes, il convient donc de rompre ou du moins de compléter la
psychologie scientifique par une approche qui ne présuppose rien de leur
nature. D’ou, par exemple, la psychologie métaphysique de Bergson et sa
découverte de la conscience comme durée créatrice.

Ala fin du siécle passé, les psychologues sont ainsi partagés entre le scien-
tisme triomphant et sa prétention de tout réduire aux lois de la matiere et les
theses contraires de philosophes qui mesurent toute la distance qui subsiste
entre ce qu’ils apercoivent de la vie psychologique et I'image appauvrie
gu’en trace le réductionnisme matérialiste. Les psychologues qui sont et se
veulent hommes de science se doivent de coordonner les résultats de leurs
enqueétes et les théories qu’ils proposent avec les travaux de biologistes et de
neurophysiologues. Mais doivent-ils pour autant accepter sans précaution,
sans esprit critique, les présupposés réductionnistes qui guident usuelle-
ment ces travaux? Le débat passionné qui agite et oppose spiritualistes et
matérialistes, n’y sont-ils pas les premiers intéressés? En fait ils ne manque-
ront pas d’y participer, en adoptant telle ou telle solution, mais toujours
avec le souci propre de concilier la spécificité de leur objet d’étude et la
scientificité de leur jeune discipline.

Un reflet des débats de I’époque et de I'engagement des psychologues
peut étre trouvé dans Meétaphysique et psychologie, publié en 1890 par
T. Flournoy, ami de W. James et prédécesseur d’E. Claparéde et de J. Piaget
al'université de Geneéve. Alors que W. James penchait pour le spiritualisme
métaphysique, que le principal initiateur de la psychologie expérimentale en
France, A. Binet, penchait lui pour le matérialisme, que d’autres optaient
pour le parallélisme des substances ou encore pour un monisme a double
face, Flournoy va quant a lui proposer une solution tout a fait originale. La
ruse du psychologue genevois sera de déplacer la nature du débat. Averti par
une connaissance approfondie de la critique kantienne des métaphysiques
traditionnelles, Flournoy soupgonne que ’alternative entre matérialisme et
spiritualisme pourrait bien étre sans issue, comme I’étaient pour Kant les
fameuses antinomies de la raison. Comme individu, le savant, qu’il soit
psychologue ou physiologue, pourra selon ses convictions personnelles
adopter 'une ou l'autre des theéses opposées. Mais comme savant, il se doit
de prendre appui sur des présupposés susceptibles de rallier 'ensemble des
chercheurs et qui permettent a la science d’avancer sans s’enliser dans des
querelles interminables qui, passé le cap d’éclaircissement des notions et des
positions, deviennent tout a fait stériles. En 'occurrence, il s’agissait de for-

137



muler un postulat qui permette au physiologue et au psychologue d’avancer
de pair dans leurs recherches. Plus tard repris, avec quelques modifications,
par Piaget, le postulat proposé par Flournoy est celui du «parallélisme
psycho-physiologique». Il ne s’agit pas d’une theése théorique mais d’une
regle de travail. Le psychologue étudiera avec ses méthodes les chaines
d’états de conscience (auxquels pourront s’ajouter des représentations
inconscientes); le neurophysiologue, I'activité correspondante des neuro-
nes. Des corrélations pourront €tre en outre recherchées et établies entre les
deux séries, mentales et matérielles, de phénomenes. Ingurgiter de I’alcool
mettra ainsi en jeu des processus physiques, physiologiques, psychologi-
ques. Comprendre et expliquer, dans les limites de la science, I'ensemble des
phénomenes qui se rattachent a pareille action exigera le recours a des lois
ou a des causes autant psychologiques que physiologiques et physiques.

Une autre fagon choisie par le psychologue pour échapper a I’alternative
paralysante esprit/matiere sera de redéfinir 'objet de sa discipline de telle
sorte que le dilemme ne se pose plus. C’est la voie proposée par le «beha-
viourism» américain: négliger les états de conscience, ne plus s’occuper que
de comportements humains ou animaux observables. Si, contrairement a la
voie de la psychologie des conduites adoptée par la psychologie de langue
francaise, cette issue a aujourd’hui démontré ses limites, placée dans le con-
texte de I’histoire de la psychologie scientifique, et de méme que la solution
proposée par Flournoy, elle apparait comme un indice révélateur d’une
science alors parvenue a maturité. D¢s lors le probleme des rapports entre
esprit et matiére (ou corps) sera délaissé ou occupera une place tout a fait
secondaire dans les préoccupations des psychologues. De leur c6té les phi-
losophes vont eux aussi passablement s’en désintéresser, soit que le criti-
cisme kantien ou le phénoménisme positiviste contribue a dévaloriser la
question, soit encore que, comme les membres du Cercle de Vienne, on
accepte le «behaviourism», soit enfin que I'on ignore la psychologie scienti-
fique et la place qu’elle cherche a prendre dans le champ des sciences de la
nature.

Depuis quelques décennies pourtant le probléme connait un regain
d’intérét. Plusieurs causes se conjuguent ici qui vont des réflexions sur les
limitations des formalismes jusqu’a ’emprise actuelle de philosophies telles
que celle d’Heidegger. Mais la raison principale tient certainement a I’essor
de I'intelligence artificielle et au caractere tres crii des postulats qui sous-
tendent le projet. Chomme s’est habitué a I'idée d’étre un produit de I’évolu-
tion, et donc d’un lien de parenté avec les singes anthropoides. Il s’est habi-
tué a identifier ses etats de conscience avec des etats certes encore mal con-

138



nus de son cerveau. Mais comment concevoir que l'on puisse identifier
celui-ci, donc la conscience, avec une machine faite de matiere inerte, serait-
elle aussi sophistiquée qu’un ordinateur programmé possiblement couplé
avec un robot?

2. L'intelligence artificielle

Lintérét ainsi renouvelé pour [Pancienne question des rapports
esprit/matiére connaitra-t-il le méme sort que celui soulevé a la fin du si¢cle
dernier en raison de I’extension du champ d’étude des sciences de la nature?
En tout cas le débat aujourd’hui relancé n’est pas sans rappeler ce qui s’est
passé alors. Bien des scientistes de ’époque n’étaient pas pour peu de choses
dans la tournure passionnée des enjeux: leur fréquente naiveté, leur mécon-
naissance de I’objet de la psychologie ne pouvaient pas ne pas puissamment
contribuer a provoquer des prises de position dogmatiques. De la méme
facon on retrouve chez bon nombre de chercheurs en intelligence artificielle
des affirmations outranciéres ou précipitées qui ne peuvent que faire sourire
ceux qui connaissent la complexité, la richesse, 'esprit de finesse de 'intelli-
gence humaine, et ainsi provoquer a leur tour la renaissance des dogmatis-
mes. De 'autre c6té en effet, comment ne pas retrouver chez certains philo-
sophes actuels pareille attitude a celle constatée au tournant des XIXe¢ et
XXesiecles: la tentation de limiter drastiquement et a priori le développe-
ment de la science critiquée, quand ce n’est pas de nier la possibilité ou la
valeur du projet qui la définit. Les arguments des adversaires de I'intelli-
gence artificielle varient. Nous n’invoquerons ici que la position adoptée
par Searle dans la mesure ou elle dérive directement d’un réexamen des rap-
ports entre ’esprit et la matiere.

La position de Searle est clairement exposée dans la premicre partie de
son récent ouvrage Du cerveau au savoir. Qu’est-ce que la pensée, et plus
généralement qu’est-ce que la vie mentale, les sensations que nous éprou-
vons, les conceptions que nous nous faisons de telle ou telle réalité? Rien
d’autre que des productions du cerveau. La thése de Searle n’est ainsi
qu’une nouvelle mouture de I'ancien monisme métaphysique biface exposé
par Flournoy dans Métaphysique et psychologie. Les phénomenes mentaux,
qui ont pour caractéristiques d’étre conscients, intentionnels (au sens de
Brentano), subjectifs (privés), agissants, «sont causés par des processus qui
se produisent a I'intérieur du cerveau» (Searle, p. 22). La forme de causalité
en jeu serait du méme type que celle qui lie la propriété liquide de 'eau aux

139



molécules composantes: les phénomeénes mentaux sont aux neurones et a
leur interaction comme le phénomene liquide est au réseau des interactions
moléculaires qui le produisent. Pour expliquer par exemple I’action de la
volonté, on peut soit s’en tenir & une description macroscopique (je me
déplace pour ouvrir la fenétre), soit décrire les «micro-propriétés des pro-
cessus neuronaux», de la méme facon que pour rendre compte de I’action
d’un marteau sur un clou on peut s’en tenir a une description macroscopi-
que (le marteau comme objet solide) ou analyser le «comportement des
molécules au niveau des micro-propriétés»). Des lors spiritualisme et maté-
rialisme (mentalisme ou physicalisme) sont tous deux vrais puisqu’il ne
s’agit que des deux points de vue a partir desquels on peut regarder un méme
étre, le cerveau.

Cette solution est séduisante. Peut-elle emporter 'adhésion en tant que
these a portée ontologique? Il ne semble pas car Searle néglige une diffé-
rence importante dans I’analogie qui le guide. Lexplication du phénomene
liquide, quel que soit le niveau ou elle se situe, se produit en tous les cas dans
la seule série de phénomenes que Flournoy désignait comme matérielle. Et il
en va de méme pour ’explication des concomittants neurophysiologiques
des processus de pensée. Par contre la qualité de conscience, a la différence
de la propriété liquide, n’appartient pas a cette sé€rie au sens ou elle ne peut
faire Pobjet d’aucune constatation physique (je constate que mon cerveau
est fait de «matiére grise» comme je constate que I’eau est liquide; je ne peux
pas constater que mon cerveau pense ou qu’il est conscient). On peut donc
s’attendre a ce qu’il se trouvera toujours des philosophes qui refuseront de
suivre 'argumentation de Searle dans la mesure ou elle repose sur le postu-
lat de 'identité des processus cérébraux et des phénomenes mentaux (iden-
tité au sens ou on peut l’attribuer entre un liquide et les molécules qui le
composent).

Mais la solution de Searle ne fait pas que nous enchainer a un choix fon-
damentalement subjectif (un choix pascalien). Elle a des implications direc-
tes pour 'intelligence artificielle. Si’on identifie la pensée a des formes spé-
ciales, mal connues, de fonctionnement du cerveau vivant, le projet d’une
intelligence artificielle est-il viable? Peut-on programmer 'ordinateur de
telle sorte qu’il réalise des comportements intelligents? Peut-on admettre
qu’une telle machine pense? Peut-on lui attribuer les propriétés que I’'on
reconnait a I’esprit-cerveau humain: la conscience, la subjectivité, I'inten-
tionnalité? Searle répond bien siir par la négative puisqu’un ordinateur n’a
rien d’un cerveau vivant. A quoi ’auteur ajoute que les ordinateurs pro-
grammeés n’étant que des machines a traitement syntaxique ou formel de

140



symboles, il n’est pas question de leur attribuer une quelconque capacité
sémantique, une quelconque aptitude de comprendre ou de viser un con-
tenu significatif; cela contrairement au «fonctionnement de I’esprit
humain [qui lui] ne se résume pas a des processus formels ou syntaxiques»
(Du cerveau au savoir, p. 41).

Mais est-il vrai que, par nature pour ainsi dire et contrairement au cer-
veau, 'ordinateur ne puisse étre qu’une machine a traitement syntaxique de
symboles? De maniére la plus générale qu’est-ce qu’une activité sémantique
chez ’'homme (ou méme chez ’animal)? Peut-étre ’activité d’attribuer des
significations a ce qui remplit les organes de perception. Et qu’est-ce qu’une
telle activité sinon, comme le soutenaient Bergson puis Piaget, I’assimila-
tion du per¢u a une action ou a un schéme d’action? Saisir des objets, en évi-
ter d’autres, produire des reconfigurations de scénes percues, agir sur des
étres qui agissent, etc., et tout cela en vue de saisir, d’éviter, de transformer,
d’agir sur, etc., Cest attribuer aux objets, aux configurations, aux agents une
signification déterminée, c’est-a-dire les insérer dans une de ces boucles
sensori-motrices dont est faite ’action animale ou humaine. Or ces actions
finalisées, ne puis-je pas déja en partie les attribuer aux machines actuelles?
Couplé a un ordinateur un robot ne peut-il pas en ce sens percevoir, ou
méme, activité plus complexe, construire des représentations de scénes per-
cues en vue de la réalisation de taches qui peuvent n’étre pas complétement
déterminées a priori par le programmeur? N’est-il pas bien prét de modifier
ces «représentationsy», d’en déduire certaines actions possibles, de modifier
son environnement, etc. Je ne sais pas si le robot-ordinateur a une quelcon-
que vie mentale au sens ou je 'entends lorsque je pense a mes actes de cons-
cience et a leurs contenus; je suis méme porté a croire qu’il n’en est rien
(quoique si je compare certains robots actuels au fonctionnement des insec-
tes je peux me prendre a douter de ma croyance...). Mais je ne vois pas
pourquoi cela devrait m’empécher de concevoir que, dans un sens approprié
au projet de I'intelligence artificielle, le robot-ordinateur soit non seulement
une machine a traitement syntaxique de symboles, mais une machine sus-
ceptible de produire des activités de type sémantique, c’est-a-dire d’attribu-
tion de signification.

Searle critique les affirmations certes parfois précipitées d’auteurs tels
que Newell et Simon qui soutiennent sans réserve que les ordinateurs tels
qu’ils fonctionnent aujourd’hui pensent. Pour y voir clair dans cette affaire
il faut distinguer deux questions que Searle ne distingue pas: la question
meétaphysique et la question heuristique-scientifique. Le projet de l'intelli-
gence artificielle est double: la construction d’'une machine intelligente et la

141



participation a I’élaboration d’une théorie générale de I'intelligence. LCintel-
ligence humaine ou animale accomplit un certain nombre de fonctions au
moyen d’organes plus ou moins spécialisés; elle met en jeu des bagages plus
ou moins considérables de savoirs et de savoir-faire. Peut-on construire des
machines qui réalisent des fonctions similaires a celles réalisées par 'intelli-
gence naturelle et qui prennent elles aussi appui sur un réseau dynamique de
connaissances et de savoir-faire? Ceci, c’est une question de type scientifi-
que sur la réponse a laquelle on peut se mettre d’accord. Il ne s’agit pas de
s’interroger sur les qualités de conscience ou de non conscience des savoirs
nécessaires a la réussite des machines «intelligentes», de la méme facon que
I’on n’a pas a s’interroger sur le statut conscient ou non conscient du savoir
supporté par la machinerie génétique des organismes vivants. Autrement
dit, concernant la conscience, il ne s’agit pas de s’interroger sur sa nature
(matérielle ou immatérielle) mais sur sa ou ses fonctions, ou sur la ou les
fonctions de la prise de conscience dans I’activité humaine, puis de chercher
a réaliser des dispositifs artificiels qui accomplissent des fonctions équiva-
lentes.

Ce n’est que dans un second temps que la question métaphysique se pose.
Le caillou qui oscille en haut de la pente ressent-il quelque chose comme un
malaise? Le savoir engrangé dans nos genes est-il conscience? Quelque par-
tie de mon systeme nerveux se confond-elle avec I’expérience sensible de la
douleur? Puis-je identifier, comme je peux étre tenté de le faire avec Searle,
mes activités mentales avec le fonctionnement de mon cerveau? Dois-je me
ranger a une affirmation plus prudente selon laquelle cette identité ne serait
que partielle (Descartes, Bergson)? Ou bien ne convient-il pas d’adopter un
postulat plus souple qui autorise le chercheur a affirmer qu’un réseau
d’ordinateurs qui fonctionnent en paralléles et qui sont couplés a un ou a
des robots agissant sur le monde physique et interagissant entre eux «pense»
comme le neurophysiologue peut croire que le cerveau d’autrui pense lors-
que lui, neurophysiologue, voit autrui se comporter de telle ou telle fagon?

En réalité il est probable que, pas plus que pour la question des rapports
esprit/cerveau, la question pensée/ordinateur, ou plus encore la question
conscience/ordinateur n’entrainera une solution univoque admissible par
tous ceux qui y réfléchissent. Les réponses varieront au gré des convictions
profondes et des histoires individuelles. Ceux qui auront suivi de 'intérieur
la trés lente progression de I'intelligence artificielle pourront méme propo-
ser de nouvelles facons de poser le probléeme esprit/matiere (cf. la dialecti-
que logiciel/matériel), de nouvelles fagons de le «résoudre». On se référera
ici aux travaux et réflexions de M. Minsky, de S. Papert, de G. Cellérier, de

142



D. Hofstadter .. ., dans lesquels s’ébauche une conception qui, sans peut-
étre pouvoir jamais €tre tout a fait probante, aura le méme impact, la méme
seduction que celle, moniste, qui a fini par s’imposer comme croyance direc-
trice de la recherche actuelle en «neuroscience». Mais en tous les cas il vaut
la peine de se rappeler la sagesse, non pas tant méme de la solution, mais
plus profondément de I’attitude adoptée par Flournoy. Le fossé parait sans
fond entre le cerveau tel que nous le connaissons et serait-ce cette tache
rouge que j'apergois sur ce livre. Comme le soutenait E. Meyerson, il y 1a
quelque chose d’irréductible. Je peux certes identifier le travail de mes neu-
rones a cette tache. Je peux dire que c’est ce travail qui produit cette couleur.
Mais ce n’est alors rien d’autre qu’un postulat. Et la distance entre les deux
séries de phénomenes devient encore plus considérable si, substituant au
cerveau biologique 'ordinateur, je m’interroge sur la possibilité d’états de
conscience chez ce dernier. Comme I’humain le robot saisit un objet. Est-ce
a dire qu’il voit cet objet tel que je le vois, tel que je soupconne qu’autrui
peut le voir? A-t-il lui aussi quelque chose comme un champ de conscience
a 'intérieur duquel se produit cette tache rouge telle que je la pergois la sur
ce livre? Je n’en sais rien. Mais encore une fois, dans la mesure ou il se-
déplace pour saisir I'objet 1a ou celui-ci se trouve, dans la mesure ou il prend
une gomme pour faire disparaitre la tache ou quelque coup de crayon que
lui-méme aurait tracé sur une feuille, je peux difficilement ne pas lui attri-
buer une capacité de perception. Pourtant si je veux identifier sa perception
a la mienne, je dois ajouter un postulat a celui qui me permettait d’identi-
fier, a la suite du neurophysiologue, ma perception au travail de mes neuro-
nes. Je dois supposer que la matiere dans laquelle s’accomplit et qui réalise
le phénoméne mental ne doit pas forcément étre faite de cette matiére
vivante dont est tissé mon cerveau. Je comprends que I'on puisse refuser ce
postulat de portée métaphysique et que l'on s’interdise de dire que
I'ordinateur-robot pense, percoit, prend conscience comme je pense, pergois
et prends conscience. Mais je ne comprends pas en quoi cela concerne I'intel-
ligence artificielle dans la mesure ou celle-ci se maintient dans les limites de
la question scientifique, bien plus féconde en définitive que la question
métaphysique.

En définitive, et c’est la lecon que I’on peut retenir de Flournoy, la theése a
adopter quant aux rapports entre intelligence artificielle et sciences humai-
nes (donc entre machine «intelligente» et homme) n’est-elle pas celle qui
s’avere la plus fertile pour chacune des sciences en présence et pour leurs in-
teractions? Seuls des motifs éthiques ou religieux me paraissent susceptibles
de moduler valablement le choix d’un postulat heuristique qui laisse ouvert

143



le champ des recherches, éventuellement méme de s’y opposer. Mais préci-
sément, plutdt que de s’attacher a des luttes stérilisantes, ne conviendrait-il
pas que les philosophes, une fois clarifiés les choix possibles, portent I’es-
sentiel de leurs efforts a préparer notre pensée aux percées technologiques
del’intelligence artificielle? Car on le sait bien. Quelles que soient les barrie-
res que ’on accumule devant ’entreprise scientifique, elles sont dérisoires.
Sidans quelques décennies ou dans un siecle ou deux il s’avérait que le pro-
jetd’uneintelligence artificielle aboutisse a des résultats encore aujourd’hui
inimaginables, alors il pourrait bien s’avérer catastrophique pour ’homme
que la réflexion philosophique n’ait pas constamment accompagne l’essor
de I'intelligence artificielle pour le maitriser autant sur le plan intellectuel
que sur le plan moral, autrement dit, pour permettre a ’homme de détermi-
ner le plus librement possible son avenir, en particulier son mode de vivre
avec des machines qui mettent et mettront toujours plus en cause 'image
que nous avons de nous-mémes.

144



	Intelligence artificielle et psychologie de l'intelligence face au problème des rapports entre l'esprit et la matière

