
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Intelligence artificielle et psychologie de l'intelligence face au problème
des rapports entre l'esprit et la matière

Autor: Ducret, Jean-Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883098

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 46/1987

JEAN-JACQUES DUCRET

Intelligence artificielle et psychologie de l'intelligence
face au problème des rapports entre l'esprit et

la matière

Il y a maintenant près d'un siècle que, dans le cadre de la toute récente

psychologie scientifique, une sous-discipline s'est constituée dont l'objet
d'étude est l'intelligence humaine et animale. Dans les années 1950-1960

une autre discipline a vu le jour dont le dessein est de construire une intelligence

artificielle et par là de contribuer à l'élaboration d'une théorie générale

de l'intelligence. Huit décennies environ séparent ainsi la naissance des

deux sciences. C'est peu et c'est beaucoup. C'est peu: parce qu'un même
savant ou philosophe, comme A. Lalande ou B. Russell, a pu vivre les deux
périodes correspondantes. C'est beaucoup: parce que les horizons intellectuels

(et sociaux) dans lesquels sont nées la psychologie scientifique de

l'intelligence naturelle et Inintelligence artificielle» diffèrent considérablement.

Pourtant à peine apparues, les deux disciplines se sont vues confrontées

à des problèmes philosophiques similaires, dont celui des rapports
entre l'esprit et la matière. Au vu de l'importance des questions que soulève
l'existence même du projet de l'intelligence artificielle, il n'est certainement
pas dépourvu d'intérêts d'éclairer à la lumière des réflexions et des choix du
passé le débat qui s'engage aujourd'hui et qui nous engage nous, hommes.

1. Psychologie de l'intelligence

Deux traits marquent la psychologie scientifique de l'intelligence à sa

naissance. D'abord les savants qui la créent puisent leur cadre théorique dans
l'état d'évolution des diverses philosophies de la connaissance: empirisme
et sensualisme, théories des facultés mentales, intellectualisme, etc. Ensuite
la psychologie de l'intelligence se détache de la philosophie dans la mesure
où ses auteurs cherchent à adapter des méthodes alors reconnues comme

Correspondance: M. Jean-Jacques Ducret, Av. du Gros-Chêne36, CH-1213 Onex GE

135



scientifiques à leur objet, et dans la mesure aussi où des liens de plus en plus
étroits sont tissés avec les sciences de la nature, en particulier la biologie et la
physiologie. A la fin du XIXesiècle l'intelligence est alors conçue comme un
instrument d'adaptation biologique, un instrument de survie pour l'individu

et pour l'espèce.
L'assimilation de la psychologie par la science et les liens de plus en plus

nombreux tissés entre psychologie scientifique et biologie ne pouvaient pas
ne pas relancer, en la renouvelant profondément, la question des rapports
entre l'esprit et la matière. Dans le passé cette question avait été régulièrement

reformulée dans des contextes variés, mais opposant toujours
métaphysiques spiritualiste et matérialiste. Pourtant jusqu'alors l'image de

l'homme n'avait pas vraiment été ébranlée par la seconde. Dès la deuxième
moitié du XIXe siècle l'essouflement de la philosophie, la vive expansion
des sciences, la multiplication rapide des résultats, ainsi d'ailleurs que les

présupposés naturels qui guidaient la recherche scientifique (déterminisme,
unicité de la nature, etc.), tout semblait justifier le matérialisme métaphysique.

Pour la première fois peut-être, celui-ci était en position dominante.
La psychologie du siècle dernier était une psychologie des sensations, des

perceptions, des images, bref: des «états de conscience». La conscience, tel
était l'objet sur lequel allaient donc se focaliser les termes et les enjeux du
débat. Conçue comme qualité des entités psychologiques, elle paraissait
être en effet l'ultime rempart, le dernier retranchement sur lequel pouvait
camper le spiritualisme métaphysique. La «qualité de conscience», voilà ce

qui ne saurait être réduit à de la matière - pouvait objecter le tenant du
spiritualisme à son adversaire. Ce à quoi celui-ci avait beau jeu de répondre par
la thèse de l'épiphénoménisme (H. Maudsley; en France: F. le Dantec). La
conscience peut être conçue comme une propriété attribuable à tout être

pourvu de système nerveux, ou peut-être même à toute entité naturelle,
serait-ce un atome d'hydrogène (cf. E. Haeckel, qui attribue à l'atome, sinon
la «vraie conscience», du moins «sensation» et «volonté»). Mais la
conscience n'explique rien. Les contenus de conscience, les formes qui apparaissent

dans ce qu'à la fin du XIXe siècle on s'est mis à appeler «champ de

conscience» s'expliquent au contraire par les lois physiques de «distribution
de la matière» (cf. H. Spencer). A cette thèse de la conscience-reflet, les

philosophes qui refusent l'embrigadement scientiste et la pente matérialiste
répliqueront à leur tour que, puisque tout ce qu'appréhende et peut
appréhender l'homme n'est jamais que sensation ou idée, c'est au contraire dans
les lois d'association, de composition ou de conservation des perceptions,
des images et des idées qu'il faut chercher le fondement et l'explication pre-

136



mière de l'être et de l'apparence. Et l'étude scientifique des états de
conscience présupposant le déterminisme alors conçu comme prévisibilité des

phénomènes, il convient donc de rompre ou du moins de compléter la
psychologie scientifique par une approche qui ne présuppose rien de leur
nature. D'où, par exemple, la psychologie métaphysique de Bergson et sa

découverte de la conscience comme durée créatrice.
A la fin du siècle passé, les psychologues sont ainsi partagés entre le scientisme

triomphant et sa prétention de tout réduire aux lois de la matière et les

thèses contraires de philosophes qui mesurent toute la distance qui subsiste
entre ce qu'ils aperçoivent de la vie psychologique et l'image appauvrie
qu'en trace le réductionnisme matérialiste. Les psychologues qui sont et se

veulent hommes de science se doivent de coordonner les résultats de leurs
enquêtes et les théories qu'ils proposent avec les travaux de biologistes et de

neurophysiologues. Mais doivent-ils pour autant accepter sans précaution,
sans esprit critique, les présupposés réductionnistes qui guident usuellement

ces travaux? Le débat passionné qui agite et oppose spiritualistes et

matérialistes, n'y sont-ils pas les premiers intéressés? En fait ils ne manqueront

pas d'y participer, en adoptant telle ou telle solution, mais toujours
avec le souci propre de concilier la spécificité de leur objet d'étude et la
scientificité de leur jeune discipline.

Un reflet des débats de l'époque et de l'engagement des psychologues
peut être trouvé dans Métaphysique et psychologie, publié en 1890 par
T. Elournoy, ami de W. James et prédécesseur d'E. Claparède et de J. Piaget
à l'université de Genève. Alors que W. James penchait pour le spiritualisme
métaphysique, que le principal initiateur de la psychologie expérimentale en
France, A. Binet, penchait lui pour le matérialisme, que d'autres optaient
pour le parallélisme des substances ou encore pour un monisme à double
face, Flournoy va quant à lui proposer une solution tout à fait originale. La
ruse du psychologue genevois sera de déplacer la nature du débat. Averti par
une connaissance approfondie de la critique kantienne des métaphysiques
traditionnelles, Flournoy soupçonne que l'alternative entre matérialisme et

spiritualisme pourrait bien être sans issue, comme l'étaient pour Kant les

fameuses antinomies de la raison. Comme individu, le savant, qu'il soit
psychologue ou physiologue, pourra selon ses convictions personnelles
adopter l'une ou l'autre des thèses opposées. Mais comme savant, il se doit
de prendre appui sur des présupposés susceptibles de rallier l'ensemble des

chercheurs et qui permettent à la science d'avancer sans s'enliser dans des

querelles interminables qui, passé le cap d'éclaircissement des notions et des

positions, deviennent tout à fait stériles. En l'occurrence, il s'agissait de for-

137



muler un postulat qui permette au physiologue et au psychologue d'avancer
de pair dans leurs recherches. Plus tard repris, avec quelques modifications,
par Piaget, le postulat proposé par Flournoy est celui du «parallélisme
psycho-physiologique». Il ne s'agit pas d'une thèse théorique mais d'une
règle de travail. Le psychologue étudiera avec ses méthodes les chaînes
d'états de conscience (auxquels pourront s'ajouter des représentations
inconscientes); le neurophysiologue, l'activité correspondante des neurones.

Des corrélations pourront être en outre recherchées et établies entre les

deux séries, mentales et matérielles, de phénomènes. Ingurgiter de l'alcool
mettra ainsi en jeu des processus physiques, physiologiques, psychologiques.

Comprendre et expliquer, dans les limites de la science, l'ensemble des

phénomènes qui se rattachent à pareille action exigera le recours à des lois
ou à des causes autant psychologiques que physiologiques et physiques.

Une autre façon choisie par le psychologue pour échapper à l'alternative
paralysante esprit/matière sera de redéfinir l'objet de sa discipline de telle
sorte que le dilemme ne se pose plus. C'est la voie proposée par le
«behaviourism» américain: négliger les états de conscience, ne plus s'occuper que
de comportements humains ou animaux observables. Si, contrairement à la
voie de la psychologie des conduites adoptée par la psychologie de langue
française, cette issue a aujourd'hui démontré ses limites, placée dans le

contexte de l'histoire de la psychologie scientifique, et de même que la solution
proposée par Flournoy, elle apparaît comme un indice révélateur d'une
science alors parvenue à maturité. Dès lors le problème des rapports entre
esprit et matière (ou corps) sera délaissé ou occupera une place tout à fait
secondaire dans les préoccupations des psychologues. De leur côté les

philosophes vont eux aussi passablement s'en désintéresser, soit que le criti-
cisme kantien ou le phénoménisme positiviste contribue à dévaloriser la

question, soit encore que, comme les membres du Cercle de Vienne, on
accepte le «behaviourism», soit enfin que l'on ignore la psychologie scientifique

et la place qu'elle cherche à prendre dans le champ des sciences de la

nature.
Depuis quelques décennies pourtant le problème connaît un regain

d'intérêt. Plusieurs causes se conjuguent ici qui vont des réflexions sur les

limitations des formalismes jusqu'à l'emprise actuelle de philosophies telles

que celle d'Heidegger. Mais la raison principale tient certainement à l'essor
de l'intelligence artificielle et au caractère très crû des postulats qui sous-
tendent le projet. L'homme s'est habitué à l'idée d'être un produit de l'évolution,

et donc d'un lien de parenté avec les singes anthropoïdes. Il s'est habitué

à identifier ses états de conscience avec des états certes encore mal con-

138



nus de son cerveau. Mais comment concevoir que l'on puisse identifier
celui-ci, donc la conscience, avec une machine faite de matière inerte, serait-

elle aussi sophistiquée qu'un ordinateur programmé possiblement couplé

avec un robot?

2. L'intelligence artificielle

L'intérêt ainsi renouvelé pour l'ancienne question des rapports
esprit/matière connaîtra-t-il le même sort que celui soulevé à la fin du siècle

dernier en raison de l'extension du champ d'étude des sciences de la nature?
En tout cas le débat aujourd'hui relancé n'est pas sans rappeler ce qui s'est

passé alors. Bien des scientistes de l'époque n'étaient pas pour peu de choses

dans la tournure passionnée des enjeux: leur fréquente naïveté, leur
méconnaissance de l'objet de la psychologie ne pouvaient pas ne pas puissamment
contribuer à provoquer des prises de position dogmatiques. De la même

façon on retrouve chez bon nombre de chercheurs en intelligence artificielle
des affirmations outrancières ou précipitées qui ne peuvent que faire sourire
ceux qui connaissent la complexité, la richesse, Vesprit definesse de l'intelligence

humaine, et ainsi provoquer à leur tour la renaissance des dogmatis-
mes. De l'autre côté en effet, comment ne pas retrouver chez certains
philosophes actuels pareille attitude à celle constatée au tournant des XIXe et

XXe siècles: la tentation de limiter drastiquement et à priori le développement

de la science critiquée, quand ce n'est pas de nier la possibilité ou la
valeur du projet qui la définit. Les arguments des adversaires de l'intelligence

artificielle varient. Nous n'invoquerons ici que la position adoptée
par Searle dans la mesure où elle dérive directement d'un réexamen des

rapports entre l'esprit et la matière.
La position de Searle est clairement exposée dans la première partie de

son récent ouvrage Du cerveau au savoir. Qu'est-ce que la pensée, et plus
généralement qu'est-ce que la vie mentale, les sensations que nous éprouvons,

les conceptions que nous nous faisons de telle ou telle réalité? Rien

d'autre que des productions du cerveau. La thèse de Searle n'est ainsi

qu'une nouvelle mouture de l'ancien monisme métaphysique biface exposé

par Flournoy dans Métaphysique et psychologie. Les phénomènes mentaux,
qui ont pour caractéristiques d'être conscients, intentionnels (au sens de

Brentano), subjectifs (privés), agissants, «sont causés par des processus qui
se produisent à l'intérieur du cerveau» (Searle, p. 22). La forme de causalité
en jeu serait du même type que celle qui lie la propriété liquide de l'eau aux

139



molécules composantes: les phénomènes mentaux sont aux neurones et à

leur interaction comme le phénomène liquide est au réseau des interactions
moléculaires qui le produisent. Pour expliquer par exemple l'action de la

volonté, on peut soit s'en tenir à une description macroscopique (je me
déplace pour ouvrir la fenêtre), soit décrire les «micro-propriétés des

processus neuronaux», de la même façon que pour rendre compte de l'action
d'un marteau sur un clou on peut s'en tenir à une description macroscopique

(le marteau comme objet solide) ou analyser le «comportement des

molécules au niveau des micro-propriétés»). Dès lors spiritualisme et
matérialisme (mentalisme ou physicalisme) sont tous deux vrais puisqu'il ne

s'agit que des deux points de vue à partir desquels on peut regarder un même
être, le cerveau.

Cette solution est séduisante. Peut-elle emporter l'adhésion en tant que
thèse à portée ontologique? Il ne semble pas car Searle néglige une différence

importante dans l'analogie qui le guide. L'explication du phénomène
liquide, quel que soit le niveau où elle se situe, se produit en tous les cas dans

la seule série de phénomènes que Flournoy désignait comme matérielle. Et il
en va de même pour l'explication des concomittants neurophysiologiques
des processus de pensée. Par contre la qualité de conscience, à la différence
de la propriété liquide, n'appartient pas à cette série au sens où elle ne peut
faire l'objet d'aucune constatation physique (je constate que mon cerveau
est fait de «matière grise» comme je constate que l'eau est liquide; je ne peux
pas constater que mon cerveau pense ou qu'il est conscient). On peut donc
s'attendre à ce qu'il se trouvera toujours des philosophes qui refuseront de

suivre l'argumentation de Searle dans la mesure où elle repose sur le postulat

de l'identité des processus cérébraux et des phénomènes mentaux (identité

au sens où on peut l'attribuer entre un liquide et les molécules qui le

composent).
Mais la solution de Searle ne fait pas que nous enchaîner à un choix

fondamentalement subjectif (un choix pascalien). Elle a des implications directes

pour l'intelligence artificielle. Si l'on identifie la pensée à des formes
spéciales, mal connues, de fonctionnement du cerveau vivant, le projet d'une
intelligence artificielle est-il viable? Peut-on programmer l'ordinateur de

telle sorte qu'il réalise des comportements intelligents? Peut-on admettre
qu'une telle machine pense? Peut-on lui attribuer les propriétés que l'on
reconnaît à l'esprit-cerveau humain: la conscience, la subjectivité, l'inten-
tionnalité? Searle répond bien sûr par la négative puisqu'un ordinateur n'a
rien d'un cerveau vivant. A quoi l'auteur ajoute que les ordinateurs
programmés n'étant que des machines à traitement syntaxique ou formel de

140



symboles, il n'est pas question de leur attribuer une quelconque capacité
sémantique, une quelconque aptitude de comprendre ou de viser un contenu

significatif; cela contrairement au «fonctionnement de l'esprit
humain [qui lui] ne se résume pas à des processus formels ou syntaxiques»
(Du cerveau au savoir, p. 41).

Mais est-il vrai que, par nature pour ainsi dire et contrairement au
cerveau, l'ordinateur ne puisse être qu'une machine à traitement syntaxique de

symboles? De manière la plus générale qu'est-ce qu'une activité sémantique
chez l'homme (ou même chez l'animal)? Peut-être l'activité d'attribuer des

significations à ce qui remplit les organes de perception. Et qu'est-ce qu'une
telle activité sinon, comme le soutenaient Bergson puis Piaget, l'assimilation

du perçu à une action ou à un schème d'action? Saisir des objets, en éviter

d'autres, produire des reconfigurations de scènes perçues, agir sur des
êtres qui agissent, etc., et tout cela en vue de saisir, d'éviter, de transformer,
d'agir sur, etc., c'est attribuer aux objets, aux configurations, aux agents une
signification déterminée, c'est-à-dire les insérer dans une de ces boucles
sensori-motrices dont est faite l'action animale ou humaine. Or ces actions
finalisées, ne puis-je pas déjà en partie les attribuer aux machines actuelles?
Couplé à un ordinateur un robot ne peut-il pas en ce sens percevoir, ou
même, activité plus complexe, construire des représentations de scènes

perçues en vue de la réalisation de tâches qui peuvent n'être pas complètement
déterminées à priori par le programmeur? N'est-il pas bien prêt de modifier
ces «représentations», d'en déduire certaines actions possibles, de modifier
son environnement, etc. Je ne sais pas si le robot-ordinateur a une quelconque

vie mentale au sens où je l'entends lorsque je pense à mes actes de
conscience et à leurs contenus; je suis même porté à croire qu'il n'en est rien
(quoique si je compare certains robots actuels au fonctionnement des insectes

je peux me prendre à douter de ma croyance...). Mais je ne vois pas
pourquoi cela devrait m'empêcher de concevoir que, dans un sens approprié
au projet de l'intelligence artificielle, le robot-ordinateur soit non seulement
une machine à traitement syntaxique de symboles, mais une machine
susceptible de produire des activités de type sémantique, c'est-à-dire d'attribution

de signification.
Searle critique les affirmations certes parfois précipitées d'auteurs tels

que Newell et Simon qui soutiennent sans réserve que les ordinateurs tels

qu'ils fonctionnent aujourd'hui pensent. Pour y voir clair dans cette affaire
il faut distinguer deux questions que Searle ne distingue pas: la question
métaphysique et la question heuristique-scientifique. Le projet de l'intelligence

artificielle est double: la construction d'une machine intelligente et la

141



participation à l'élaboration d'une théorie générale de l'intelligence.
L'intelligence humaine ou animale accomplit un certain nombre de fonctions au

moyen d'organes plus ou moins spécialisés; elle met en jeu des bagages plus
ou moins considérables de savoirs et de savoir-faire. Peut-on construire des

machines qui réalisent des fonctions similaires à celles réalisées par l'intelligence

naturelle et qui prennent elles aussi appui sur un réseau dynamique de

connaissances et de savoir-faire? Ceci, c'est une question de type scientifique

sur la réponse à laquelle on peut se mettre d'accord. Il ne s'agit pas de

s'interroger sur les qualités de conscience ou de non conscience des savoirs
nécessaires à la réussite des machines «intelligentes», de la même façon que
l'on n'a pas à s'interroger sur le statut conscient ou non conscient du savoir

supporté par la machinerie génétique des organismes vivants. Autrement
dit, concernant la conscience, il ne s'agit pas de s'interroger sur sa nature
(matérielle ou immatérielle) mais sur sa ou ses fonctions, ou sur la ou les

fonctions de la prise de conscience dans l'activité humaine, puis de chercher
à réaliser des dispositifs artificiels qui accomplissent des fonctions équivalentes.

Ce n'est que dans un second temps que la question métaphysique se pose.
Le caillou qui oscille en haut de la pente ressent-il quelque chose comme un
malaise? Le savoir engrangé dans nos gènes est-il conscience? Quelque partie

de mon système nerveux se confond-elle avec l'expérience sensible de la
douleur? Puis-je identifier, comme je peux être tenté de le faire avec Searle,

mes activités mentales avec le fonctionnement de mon cerveau? Dois-je me

ranger à une affirmation plus prudente selon laquelle cette identité ne serait

que partielle (Descartes, Bergson)? Ou bien ne convient-il pas d'adopter un
postulat plus souple qui autorise le chercheur à affirmer qu'un réseau

d'ordinateurs qui fonctionnent en parallèles et qui sont couplés à un ou à

des robots agissant sur le monde physique et interagissant entre eux «pense»
comme le neurophysiologue peut croire que le cerveau d'autrui pense lorsque

lui, neurophysiologue, voit autrui se comporter de telle ou telle façon?
En réalité il est probable que, pas plus que pour la question des rapports

esprit/cerveau, la question pensée/ordinateur, ou plus encore la question
conscience/ordinateur n'entraînera une solution univoque admissible par
tous ceux qui y réfléchissent. Les réponses varieront au gré des convictions
profondes et des histoires individuelles. Ceux qui auront suivi de l'intérieur
la très lente progression de l'intelligence artificielle pourront même proposer

de nouvelles façons de poser le problème esprit/matière (cf. la dialectique

logiciel/matériel), de nouvelles façons de le «résoudre». On se référera
ici aux travaux et réflexions de M. Minsky, de S. Papert, de G. Cellérier, de

142



D. Hofstadter..dans lesquels s'ébauche une conception qui, sans peut-
être pouvoir jamais être tout à fait probante, aura le même impact, la même
séduction que celle, moniste, qui a fini par s'imposer comme croyance directrice

de la recherche actuelle en «neuroscience». Mais en tous les cas il vaut
la peine de se rappeler la sagesse, non pas tant même de la solution, mais
plus profondément de l'attitude adoptée par Flournoy. Le fossé paraît sans

fond entre le cerveau tel que nous le connaissons et serait-ce cette tache

rouge que j'aperçois sur ce livre. Comme le soutenait E. Meyerson, il y là
quelque chose d'irréductible. Je peux certes identifier le travail de mes
neurones à cette tache. Je peux dire que c'est ce travail qui produit cette couleur.
Mais ce n'est alors rien d'autre qu'un postulat. Et la distance entre les deux
séries de phénomènes devient encore plus considérable si, substituant au
cerveau biologique l'ordinateur, je m'interroge sur la possibilité d'états de

conscience chez ce dernier. Comme l'humain le robot saisit un objet. Est-ce
à dire qu'il voit cet objet tel que je le vois, tel que je soupçonne qu'autrui
peut le voir? A-t-il lui aussi quelque chose comme un champ de conscience
à l'intérieur duquel se produit cette tache rouge telle que je la perçois là sur
ce livre? Je n'en sais rien. Mais encore une fois, dans la mesure où il se

déplace pour saisir l'objet là où celui-ci se trouve, dans la mesure où il prend
une gomme pour faire disparaître la tache ou quelque coup de crayon que
lui-même aurait tracé sur une feuille, je peux difficilement ne pas lui attribuer

une capacité de perception. Pourtant si je veux identifier sa perception
à la mienne, je dois ajouter un postulat à celui qui me permettait d'identifier,

à la suite du neurophysiologue, ma perception au travail de mes neurones.

Je dois supposer que la matière dans laquelle s'accomplit et qui réalise
le phénomène mental ne doit pas forcément être faite de cette matière
vivante dont est tissé mon cerveau. Je comprends que l'on puisse refuser ce

postulat de portée métaphysique et que l'on s'interdise de dire que
l'ordinateur-robot pense, perçoit, prend conscience comme je pense, perçois
et prends conscience. Mais je ne comprends pas en quoi cela concerne
l'intelligence artificielle dans la mesure où celle-ci se maintient dans les limites de

la question scientifique, bien plus féconde en définitive que la question
métaphysique.

En définitive, et c'est la leçon que l'on peut retenir de Flournoy, la thèse à

adopter quant aux rapports entre intelligence artificielle et sciences humaines

(donc entre machine «intelligente» et homme) n'est-elle pas celle qui
s'avère la plus fertile pour chacune des sciences en présence et pour leurs
interactions? Seuls des motifs éthiques ou religieux me paraissent susceptibles
de moduler valablement le choix d'un postulat heuristique qui laisse ouvert

143



le champ des recherches, éventuellement même de s'y opposer. Mais
précisément, plutôt que de s'attacher à des luttes stérilisantes, ne conviendrait-il
pas que les philosophes, une fois clarifiés les choix possibles, portent
l'essentiel de leurs efforts à préparer notre pensée aux percées technologiques
de l'intelligence artificielle? Car on le sait bien. Quelles que soient les barrières

que l'on accumule devant l'entreprise scientifique, elles sont dérisoires.
Si dans quelques décennies ou dans un siècle ou deux il s'avérait que le projet

d'une intelligence artificielle aboutisse à des résultats encore aujourd'hui
inimaginables, alors il pourrait bien s'avérer catastrophique pour l'homme
que la réflexion philosophique n'ait pas constamment accompagné l'essor
de l'intelligence artificielle pour le maîtriser autant sur le plan intellectuel

que sur le plan moral, autrement dit, pour permettre à l'homme de déterminer

le plus librement possible son avenir, en particulier son mode de vivre
avec des machines qui mettent et mettront toujours plus en cause l'image
que nous avons de nous-mêmes.

144


	Intelligence artificielle et psychologie de l'intelligence face au problème des rapports entre l'esprit et la matière

