
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Ist das Leib-Seele-Problem ein wissenschaftliches Problem?

Autor: Rust, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Künstliche Intelligenz:
Menschliches Bewusstsein und Maschine

L'Intelligence artificielle:
La conscience humaine et la machine

Studia philosophica 46/1987

ALOIS RUST

Ist das Leib-Seele-Problem
ein wissenschaftliches Problem?

Zu einem Problem wird das Verhältnis von Leib und Seele erst in der Neuzeit

im Zusammenhang mit der Ausdifferenzierung von Wissenschaft und
Philosophie. Diese Ausdifferenzierung geschieht im wesentlichen über eine

neue Weise der Naturerklärung, die mechanische Erklärung. Das «Leib-
Seele»-Problem kann als Problem verstanden werden, das sich in diesem
Übergang der Thematisierung der Natur von der antiken-mittelalterlichen
Kosmologie zu der neuen mechanischen Erklärung stellt. Von Anfang an
gibt es zwei Traditionen bezüglich der Interpretation der neuen Methode
der Naturerkenntnis, die empiristische und die cartesianische. Gegenwärtig
scheint dieser Gegensatz zunehmend an Bedeutung zu verlieren. Dies hat
auch für das «Leib-Seele»-Problem Konsequenzen.

Differenzen und Gemeinsamkeiten in den zwei Traditionen

Das «Leib-Seele»-Problem in der französischen und deutschsprachigen
Tradition unterscheidet sich vom «Mind-Body»-Poblem in der angelsächsischen

Diskussion in einer Hinsicht, die für die im Titel gestellte Frage von
entscheidender Bedeutung ist. Die Differenz in den verschiedenen Traditionen,

die bis an den Anfang der Neuzeit zurückreichen, ist eine Differenz in

Korrespondenzadresse: Dr. Alois Rust, Lettenholzstrasse 57, CH-8038 Zürich

113



der Auffassung der neuen Wissenschaft. Etwas schematisierend kann die
These aufgestellt werden, das «Leib-Seele»-Problem gehe auf Descartes
zurück, das «Mind-Body»-Problem hingegen auf Hobbes. Mit einer solchen
Charakterisierung soll auf das unterschiedliche Wissenschaftsverständnis
bei Descartes und Hobbes Bezug genommen werden, welches sich in der

Tradition des «Leib-Seele»-Problems bis heute auswirkt1. Für eine Lösung
dieses Problems ist schon viel getan, wenn die Differenz zwischen
angelsächsischer und kontinentaler Fragestellung etwas aufgeklärt werden kann.
Tendenziell hat das «Mind-Body»-Problem eine wissenschaftliche Lösung
im Sinne einer Auflösung des Problems. Das «Leib-Seele»-Problem hingegen

kann keine wissenschaftliche Auflösung haben, da gemäss dieser Tradition

nur der «Leib», nicht jedoch die Seele Gegenstand der empirischen
Wissenschaften ist. Sogar der Leib kann nach neueren, phänomenologischen

Einsichten nicht Gegenstand der Naturwissenschaften sein. Auch
diese Tradition kann sich dafür mit einem gewissen Recht noch auf den Car-
tesianismus stützen, für den die Thematisierung der «res extensa» nicht mit
der Thematisierung des Körpers in der empirischen Tradition verwechselt
werden darf.

Die wesentlichen Differenzen zwischen cartesianischer und empiristischer

Tradition, die sich aus dem unterschiedlichen Verständnis der neuen
Wissenschaft ergeben, seien gleich zu Beginn erwähnt: In der angelsächsischen

Tradition ist im Zusammenhang mit der «Mind-Body»-Problematik
primär nicht ein Verhältnis zwischen zwei Substanzen im Blick, sondern das

Verhältnis von zwei verschiedenen Ausdrucksweisen, bzw. zwei verschiedenen

Vorstellungen. Es gibt hier schon im Ansatz kein Verständnis für eine

ontologische Fragestellung. Der Bruch mit der Tradition der Substanzmetaphysik

ist hier radikaler als bei Descartes, bei dem die Abkehr von der Tradition

gerade nicht diesen Punkt betrifft, sondern bloss die Einschätzung der
Substanz für den Ausweis von Wissen. Descartes bleibt der Entdecker der

Bedeutung des Subjektes für den Ausweis von Wissen. Die Empiristen waren

in diesem Punkt traditionell: Sie setzen voraus, dass die Rolle des

Subjektes für diesen Ausweis keiner weiteren Erörterung bedarf. Verhandelt
wird ja nicht das Subjekt, sondern bloss die Vorstellungen, Empfindungen,
usw.

1 Ich brauche im folgenden den Ausdruck «Leib-SeeIe»-Problem, wenn es mir nicht auf die
Differenz zwischen «Leib-Scele»-Problem und «Mind-Body» Problem ankommt.

114



Es gibt aber bei allen Differenzen eine entscheidende Gemeinsamkeit, die

es überhaupt ermöglichte, dass eine Auseinandersetzung zustande kam.
Diese Gemeinsamkeit ist die eminente Bedeutung, die der mechanischen

Erklärung in beiden Traditionen beigemessen wird. Die Gemeinsamkeit
beinhaltet, dass man sich gegenüber der Tradition einig ist, dass nicht die

kreisförmige Bewegung der Erklärung unbedürftig ist, sondern die geradlinig

gleichförmige, wie es das Prinzip der Trägheit festlegt, welches Descartes

in seinen «Principia Philosophiae» (Teil II, Abs. 39) formuliert. Diese

geradlinig gleichförmige Bewegung braucht keine Kraft oder Ursache. Diese
Sicht Descartes' wird in den Bewegungsgesetzen Newtons so ausgebaut,
dass sich daraus eine neue Erklärung der Bewegung mit mathematischen
Mitteln ergibt, die für Jahrhunderte für das Wissenschaftsverständnis
bestimmend bleibt.

Die Differenz zwischen Empirismus und cartesianischem Rationalismus
besteht in der unterschiedlichen Einschätzung dieser Erklärung im
Zusammenhang mit unserem gesamten Wissen. Beiden ist gemeinsam, dass sich
für sie im Gegensatz zu mittelalterlichen und antiken Problemstellungen in
den Wissenschaften nicht nur neue Erklärungen in den Vordergrund schieben.

Auch das, was überhaupt als erklärungsbedürftig erscheint, ist nicht
mehr dasselbe. Es gibt einen weitgehenden Konsens bezüglich dessen, was
als wissenschaftliches Problem und was als wissenschaftliche Lösung für
ein solches Problem zu gelten habe. Dieser Konsens durch die verschiedenen

philosophischen Lager, der in erster Linie ein Konsens bezüglich der Funktion

der Mathematik in der Naturerklärung ist, hat der Wissenschaft und
insbesondere der sogenannten mechanischen Erklärung zur unbestrittenen
paradigmatischen Rolle in der neuzeitlichen Kultur verholfen. Die Wege

trennen sich jedoch wieder, wenn die Frage erörtert wird, weshalb die
Mathematik diese Rolle in der Naturerklärung spielt. Im Empirismus ist es ein

Prinzip, dass diese Frage nicht mehr gestellt und beantwortet zu werden
braucht.

Das «Leib-Seele»-Problem ist eine weitere Thematik, die etliche
Differenzen hinter dieser scheinbar einmütigen Betrachtung der Wissenschaft
hervortreten lässt. Die Crux mit dem «Leib-Seele»-Problem liegt darin,
dass diese Thematik mit dem Neuansatz derart verknüpft ist, dass hier nicht
nur die Auffassung bezüglich der neuzeitlichen Wissenschaft von Belang
wird. Der Streit dreht sich darum, ob es nach dieser mechanischen Erklärung

noch sachhaltige Probleme gibt, die nicht in der Wissenschaft,
sondern in der Philosophie thematisch werden. Auf die Titelfrage bezogen
markiert dies schon einen wesentlichen Unterschied zu andern Problemen,

115



in denen sich das unterschiedliche Verständnis der Wissenschaft im Carte-
sianismus und im Empirismus nicht auswirkt. Wenn in der Tradition von
Hobbes und des Empirismus das Problem als wissenschaftlich auflösbar
gilt, dann hat das mit einer spezifisch materialistischen Philosophie zu tun.
Alle geistigen Erscheinungen werden als prinzipiell auf die materielle
Dimension reduzierbar aufgefasst.

Die spezifische Lösung der Problematik in der cartesianischen Tradition
ist ebenfalls vorgezeichnet. Es gibt zwei Substanzen, beide sind nicht
aufeinander reduzierbar. Insofern handelt es sich hier nicht um eine einfache
Gegenposition, die Reduktion der Materie auf den Geist. Der Cartesianis-
mus und mit ihm jede Form des Dualismus hat die Schwierigkeit, den positiven

Beweis schuldig zu sein, dass die Annahme einer einzigen, materiellen
Substanz prinzipiell nicht genügen kann. Die materialistische Position hat
den einfacheren Part, indem sie die Reduktion als eine Hypothese verstehen

kann, deren Rechtfertigung sich erst durch die empirische Forschung zu
ergeben hat. Die ungünstige Position des Cartesianismus führt einen
Rattenschwanz von Beweislasten mit sich: So muss mit dieser Position so etwas wie
eine philosophische Erkenntnis substantialer Wahrheit, unabhängig und
vor aller wissenschaftlichen Erkenntnis, angenommen werden, d. h. das,

was als «Metaphysik» in Verruf geraten ist.

Methodologie und Prinzipien wissenschaftlicher Erklärung

Ist das «Leib-Seele»-Problem ein wissenschaftliches Problem? Gibt es

neben wissenschaftlichen Problemen noch sachhaltige Fragestellungen, die in
die Philosophie fallen? Gilt es nicht bloss die Feststellung zu machen, dass

alle sachhaltigen Probleme prinzipiell mit wissenschaftlichen Methoden zu
lösen sind und dass zu diesen sachhaltigen Problemen dann noch die
Aufgabe der Klärung der Methodologie hinzukommt, so dass zumindest die

sogenannte «theoretische» Philosophie in ihrem Gegenstand sich gänzlich
auf die «Philosophy of Science» zu beschränken hat? Gehört, dies vorausgesetzt,

die Grenzziehung zwischen Philosophie und Wissenschaft auch
noch in die «Philosophy of Science»?

Diese Fragen sollen am «Leib-Seele»-Problem erörtert werden, da dieses

Problem, wie angedeutet, mit der Ausdifferenzierung der neuzeitlichen
Wissenschaft aus dem Korpus der Philosophie eng verbunden ist und ihr in
einem gewissen Sinne seine Wahrnehmung als Problem verdankt.

116



Eine erste Frage betrifft die Natur dieses Problems: Ist die Unterscheidung

von Leib und Seele, Körper und Geist, eine Unterscheidung, der eine

sachhaltige Differenz zugrundeliegt, oder handelt es sich bloss um eine
Unterscheidung, die sich aufgrund methodologischer Überlegungen
aufdrängt? Der Seelenbegriff, die «res cogitans», hat bei Descartes aus
methodologischen Überlegungen einen Vorrang vor der «res extensa». Sie ist das

erste und vorzüglich Gewusste. Die Welt des Seelischen hat eine Unmittelbarkeit,

die der körperlichen Welt abgeht. Diese ist immer vermittelt über
seelische Akte. In allen Weisen, wie die physische Welt thematisch werden
kann, ist implizit auch die seelische Dimension mitgegeben, wenn auch
nicht notwendigerweise auch selbst thematisch.

Im Empirismus stehen die physischen Prozesse, die Bewegungen von
Materiepartikeln und damit die mechanische Erklärung, im Vordergrund. Die
seelischen Phänomene müssen irgendwie aus diesen Bewegungen
rekonstruiert werden können. Wahrnehmung ist ebenfalls aus physischen
Vorgängen zu rekonstruieren und die Denkvorgänge sind gänzlich auf diesen

Input von aussen angewiesen. Die körperliche und die seelische Welt sind
hier in einer Dimension beschreibbar. Für diese Auffassung spricht die
Erfahrung, dass geistige Vorgänge mit physischen Vorgängen «kausal»
verbunden sind. Die Wahrnehmung einer physischen Gefahr veranlasst mich
zu Überlegungen und diese führen zu Handlungen, die wieder in physischen
Bewegungen bestehen können. Physische Ereignisse können psychische
verursachen und umgekehrt. Dies ist allerdings eine Feststellung, die auch
getroffen werden kann, ohne die Annahme vorauszusetzen, dass sich beide

Ereignisse «letztlich» auf der gleichen Ebene des Physischen befinden. Sie
ist neutral bezüglich der Unterscheidung von Monismus und Dualismus.

Diese skizzenhafte Darstellung der beiden Positionen zeigt, dass das

«Leib-Seele»-Problem im Ansatz des Wissenschaftsverständnisses der beiden

Positionen begründet ist. Etwas überspitzt formuliert ist für einen Car-
tesianer alle Wissenschaft dadurch geprägt, dass sie Wissenschaft des

menschlichen Geistes (gen. subj.) ist. Da es, um Naturwissenschaft betreiben

zu können, nicht erforderlich ist, dass dieses Mitgesetztsein des

menschlichen Geistes auch thematisch wird, gibt es überhaupt die Möglichkeit

des «Leib-Seele»-Streites. Denn in einem gewissen Sinne sind sich die
beiden Positionen einig, dass für die spezifische Methodologie der
Naturwissenschaften keine Wissenschaft vom menschlichen Geist vorausgesetzt
ist.

So gesehen ist im «Leib-Seele»-Problem strittig, ob die Vorgänge, die als

seelische bezeichnet werden, mit den gleichen Methoden angegangen wer-

117



den können wie irgendwelche Probleme in den Naturwissenschaften. Die
Auseinandersetzung geht darum, ob ein bestimmter «Gegenstand», die
Seele, bezüglich ihrer wissenschaftlichen Betrachtung eine Ausnahme mache

oder nicht.
Es gibt grundsätzlich zwei Möglichkeiten, wie man den Gegenstand in

diesem Konflikt betrachten kann. Diese beruhen auf unterschiedlichen
Einschätzungen der Botschaft des Cartesianismus. Entweder nimmt man die
cartesianische Position als eine Position, in der behauptet wird, dass es
neben der körperlichen Substanz noch eine zweite Substanz gibt, die geistige.
Ober aber man sieht den eigentlichen Gehalt dieser Auffassung in dem, was

man das subjektivistische Prinzip nennen kann.
Wie erwähnt steht der Begriff der Substanz in der empiristischen Tradition

im Hintergrund. Gemäss Locke und Hume haben wir gar keinen klaren
Begriff der Seele, ebensowenig wie einen klaren Begriff des Körpers. Die
Grundlage des Cartesianismus, die scharfe Trennung von Leib und Seele, ist
hier fraglich, da sich daraus offensichtlich keine Erklärung der mentalen
Vorgänge ableiten lässt. Was wir haben, sind bloss Vorstellungen, die in uns
in einer grossen Übereinstimmung mit dem Lauf der Natur hervorgerufen
werden. In dieser Tradition, die man bis in die gegenwärtig vertretenen
Auffassungen in der analytischen Philosophie verfolgen kann, wird demgemäss
auch nicht von der «Seele» als einem Etwas gesprochen, sondern allenfalls
von mentalen Vorgängen, Vorstellungen, usw. Das Problem ist hier die
Erklärung des Zusammenhanges von mentalen Vorgängen mit physischen
Vorgängen. Dabei ist die Möglichkeit, dass es sich bei den mentalen Vorgängen

um eine spezielle Klasse von physischen Vorgängen handelt, schon bei
den Klassikern des Empirismus im Blick, auch wenn eine eigentlich
materialistische Position damit nicht verbunden zu sein braucht. In dieser Tradition

ist das «Mind-Body»-Problem letztlich ein wissenschaftliches Problem
in dem Sinne, dass die Erklärung der mentalen Vorgänge einer naturwissenschaftlichen

Erklärung keine grundlegenden Probleme stellt, die sich nicht
durch die Weiterentwicklung in diesem Ansatz beheben Hessen. Empirismus

und Materialismus erweisen sich als nahe Verwandte.
Ein Grossteil der Polemik gegen die dualistische, cartesianische Auffassung

richtet sich gegen eine uneinsichtige Vermehrung der Entitäten, gegen
die Einführung einer geistigen Substanz. Tatsächlich spielt die Dimension
der Subjektivität als Dimension mit einer eigenen Substantialität im
Cartesianismus die weit geringere Bedeutung als die grundsätzliche Einsicht in
die Subjektivität als zusätzliches Prinzip zum mechanischen Prinzip,
welches dadurch auf bestimmte Phänomene eingeschränkt wird.

118



Methodologischer Materialismus

In der angelsächsischen Tradition der Erörterung dieses Problems als

«Mind-Body-»Problem wird bis heute ganz selbstverständlich der cartesia-
nische Dualismus abgelehnt. Diese Ablehnung bezieht sich auf beide der
soeben erwähnten zwei Aspekte dieser Position. In dieser Tradition steht
auch der Neo-Positivismus. Hier tritt zu den Methoden der Naturwissenschaft

zusätzlich das Instrument der mathematischen Logik. Der logische
Positivismus hat zum Programm, durch eine wissenschaftliche Reformulie-
rung philosophischer Fragestellungen dieselben im wesentlichen als sinnlos
zu entlarven. Auch hier ist es also wieder ein methodologisches Moment,
durch das die «Mind-Body»-Problematik gelöst werden soll2. Der Neo-
Positivismus vertritt gleichsam einen methodologischen Materialismus. Es

gibt im Positivismus, auch schon im älteren, eine psychologistische
Strömung, die die Auffassung nahelegen könnte, es handle sich hier um eine
Rezeption des subjektivistischen Momentes im cartesianischen Ansatz. Diese
Tradition geht auf Hume zurück. Auch wenn bei Hume und dann bei Russell

den Sinnesdaten eine betont subjektive Note verliehen wird, so werden
sie schlussendlich doch nicht in einem Subjekt konstituiert, sondern
wissenschaftlich, «objektiv», rekonstruiert. Die positivistischen
Rekonstruktionsbemühungen aus der Annahme von primitiven Sinnesdaten ist
tatsächlich ein Kind des cartesianischen Subjektivismus, jedoch wird darin
das entscheidende Moment dieses subjektivistischen Prinzips unterschlagen:

nämlich das duale Moment, das sich gerade in der Wahrnehmung
zeigt. Dass die Theorie der Sinnesdaten als Grundlage für die Rekonstruktion

der Leistungen der empirischen Wissenschaften die genuinen
Erkenntnisleistungen unterschlägt, zeigt sich etwa im Logischen Atomismus von
Bertrand Russell, für den es nur noch Sinnesdaten und die theoretischen
Gegenstände der Wissenschaften gibt. In dieser Sicht gibt es keinen Platz
mehr für die Wahrnehmung natürlicher Gegenstände als Wahrnehmung
von etwas Einfachem.

Die Bestimmung der Zuständigkeit von Philosophie und Wissenschaft
im «Leib-Seele»-Problem spielt in der jüngeren Diskussion eine bedeuten-

2 Es läuft freilich wieder auf eine inhaltliche Stellungnahme hinaus, diese Strömung im Kon-
text des «Mind-Body» Problems und nicht des «Leib-Seele» Problems zu verorten. Ihr
Anspruch war sicher immer auch der, das Problem in der Thematisierung als Differenz von
«Leib-Seele» gelöst zu haben.

119



de Rolle. Diese Debatte kann hier nicht in extenso dargestellt werden3. Die
materialistische Identitätsthese sieht in dieser Problematik nur eine Aufgabe

für die Wissenschaften. Dass die These selbst keine wissenschaftliche,
sondern eine philosophische ist, bereitet dieser Position kein besonderes

Kopfzerbrechen, da diese These in den empirischen Wissenschaften bloss
als Hypothese behauptet werden muss. Es gibt in dieser Position jedoch ein
nicht zu übersehendes Schwanken zwischen der Behauptung einer analytischen

Identität der beiden Relata und der Behauptung einer empirischen
Identität. Auch wenn die These als Hypothese vorgetragen wird, meint sie in
der Regel gleichwohl, dass es sich um eine analytische Identität handle. Dies
drückt sich etwa darin aus, dass es als unsinnig betrachtet wird, noch von
«Geist» zu sprechen. Wenn die Identität bloss als empirisch festgestellte
gemeint wäre, so wäre auch nach der empirischen Bestätigung dieser Identität
immer noch mit einem gewissen Recht von beiden Relata zu sprechen. Die
materialistische Identitätsthese ist mit einer Kritik an der Philosophie als

Metaphysik verbunden. Metaphysik ist dabei identisch mit der Anmassung
der Philosophie, in ihr sachfremden Gebieten mitzureden.

Einen wirkungsvollen Einschnitt in dieser Diskussion stellen die Beiträge
von Hilary Putnam dar4. Ausgehend von der Einsicht Quines in die
Unmöglichkeit, die Unterscheidung von analytischen (philosophischen) und
synthetischen (wissenschaftlichen) Sätzen scharf zu ziehen, zeigt Putnam,
dass sowohl die eindeutig philosophischen Lösungen für dieses Problem,
wie auch die scheinbar ausschliesslich wissenschaftlichen Auflösungen dieser

Fragestellung nicht befriedigen können. Cartesianischer Dualismus und
materialistischer Monismus scheinen den Punkt, auf den es in dieser Debatte

ankommt, gar nicht zu treffen.

3 Dazu verweise ich auf Textauswahl und ausführliche Bibliographie von Peter Bieri (Hrsg.),
Analytische Philosophie des Geistes, Königstein 1981 und die ausgezeichnete Darstellung
dieser Debatte von Thomas Metzinger, Neuere Beiträge zur Diskussion des Leib-Seele
Problems, Frankfurt am Main 1985.

4 Putnam hat zu dieser Thematik in den sechziger Jahren eine Reihe von Aufsätzen veröffentlicht,

die indessen alle in «Mind, Language und Reality, Philosophical Papers: Volume 2»

(Cambridge UP, 1975) zugänglich sind. Ich zitiere die Aufsätzenach dieser Ausgabe (Band-
und Seitenangaben).

120



Das «Mind-Body»-Problem bei Robotern

Putnam hat seine Position entwickelt, indem er das «Mind-Body»-Problem
für Roboter stellte. In einer Variante läuft sein Argument folgendermassen
(2, 387 f.): Man stelle sich eine Gemeinschaft von Robotern vor. Diese
Roboter wissen nichts über ihre eigene physische Beschaffenheit und über
ihren Ursprung. Weiter sei angenommen, dass diese Roboter eine Sprache
sprechen, z. B. «deutsch», die konform ist mit den grammatischen und
semantischen Regelmässigkeiten der deutschen Sprache. Es stellt sich nun die
Frage, welche Rolle die psychologischen Prädikate in dieser Sprachgemeinschaft

spielen. Wenn ein solcher Roboter etwas Rotes sieht, dann nennt er es

«rot». Da er fähig ist, induktiv zu denken und Theorien zu bilden, kann er
entdecken, dass etwas, was er rot genannt hatte, nicht wirklich rot ist und er
kann sagen, «es hat rot ausgesehen». Falls er im internen Zustand ist, der
ihn veranlasst, etwas als «rot» anzunehmen, er jedoch durch Induktion von
andern Fällen weiss, dass es nur so aussieht, kann er sagen: «es sieht rot aus,
ist in Wirklichkeit jedoch nicht rot.» Dieser Roboter hat damit eine
Möglichkeit, zwischen visueller Erscheinung und physischer Wirklichkeit zu
unterscheiden. Der Roboter wird jedoch nie sagen «dies sieht aus, als ob es rot
aussehen würde, aber es sieht in Wirklichkeit nicht rot aus». Das heisst es

gibt in dieser Sprache nicht die Möglichkeit einer Erscheinung einer
Erscheinung von «rot», ebensowenig wie in unserer Sprache. Der Grund ist
von einiger Bedeutung: Irgendein Zustand, der von der Rotwahrnehmung
nicht unterschieden werden kann, zählt als Rotwahrnehmung. Die Nicht-
korrigierbarkeit von Aussagen der Form «dies sieht rot aus» ist durch die

Erhellung der logischen Züge eines solchen Diskurses aufzuklären und
nicht durch die Metapher des «direkten Zuganges». Damit ist die Rolle der

Subjektivität in der Position Putnams abgehandelt, damit wird auch das,

was ich das subjektivistische Prinzip im Cartesianismus genannt habe, auf
eine ganz bestimmte Weise gedeutet und die cartesianische Lösung, die

Intuition, als Möglichkeit abgelehnt.
Zunächst seien jedoch die Konsequenzen aus dieser Annahme bei

Putnam selbst weiterverfolgt: Diese Roboter können wissenschaftlich auf
einem sehr niedrigen Niveau sein und wenig bis gar nichts über ihren inneren
Aufbau wissen, so wie es auch Menschen gibt, die wenig über ihre physische
Konstitution wissen. Im Laufe der Zeit können jedoch auch die Roboter,
wie die Menschen, ausgefeilte Erkenntnisse über ihre physische Konstitution

erwerben und eventuell auf das Niveau gelangen, auf dem eine Identifikation

der folgenden Form möglich wird: «wenn etwas <rot aussieht) für ei-

121



nen aus meiner Gemeinschaft, dann bedeutet dies, dass er sich im internen
Zustand <Flip-FIop 72 ist eingeschaltet) befindet.» So wie es für gewisse
Materialisten vorstellbar zu sein scheint, dass irgendwann gewisse Gedanken

mit bestimmten physiologischen Vorgängen im Gehirn in eine feste

Beziehung gebracht werden.
Falls diese Roboter Philosophiearbeiten veröffentlichen, mag eine

lebhafte Diskussion bezüglich der philosophischen Konsequenzen einer derartigen

Identifikation losgehen. Materialistische Roboter werden argumentieren

«offensichtlich haben wir entdeckt, dass <rot sehen> identisch ist mit
dem internen Zustand <Flip-Flop 72 steht auf ein> ». Dualistische Roboter
werden argumentieren: «Offensichtlich haben wir eine empirische
Entdeckung gemacht. Denn die Bedeutung von <es sieht rot aus> ist nicht die

gleiche wie die Bedeutung von <Flip-Flop 72 steht auf ein> ; diese beiden
Ausdrücke sind auch nach einer solchen Identifizierung zwei verschiedene
Attribute.»

Soweit handelt es sich um eine textgetreue Nacherzählung des Denkmodells

bei Putnam. Was folgt nun daraus? Putnam zieht die Konsequenz,
dass sich die logischen Aspekte des «Mind-Body»-Problems in jedem
System zeigen, welches folgende Bedingungen erfüllt: a) es ist fähig, Sprache
zu verwenden und Theorien zu konstruieren; b) es kennt seine physische
Konstitution nicht von Anfang an oder dann bloss oberflächlich; c) es ist
mit Sinnesorganen versehen und in der Lage, Experimente durchzuführen;
d) es lernt seine eigene physische Beschaffenheit durch empirische Untersuchungen

und Theoriebildung kennen. Soweit die Darstellung von Putnam
in seinem Aufsatz «Robots: Machines or artificially created life?». Diese

Beschreibung trifft auf Roboter zu. Sie trifft jedoch auch auf Menschen zu
und somit stellt sich für Putnam das «Mind-Body»-Problem auch für
Menschen in der gleichen Weise.

Putnam stellt in «Minds and Machines» die Behauptung auf, die
verschiedenen Rätsel und Fragestellungen, die das traditionelle «Mind-Body»-
Problem ausmachten, seien in ihrem Charakter gänzlich linguistisch und
logisch. Das heisst die empirischen Fakten, die sich anführen lassen,
unterstützten eine Sicht so gut wie die andere und trügen nichts zu einer Entscheidung

bei. Die Lösung des «Mind-Body»-Problems bei Putnam besteht, so

sein Anspruch, im Nachweis, dass es sich dabei um einen Streit um Worte
handelt und dass nichts Sachhaltiges zur Debatte steht. Die Auflösung des

«Mind-Body»-Problems ist logisch-linguistischer Art. Die verschiedenen
Positionen sind bloss verschiedene Sprachregelungen, die alle mit den
beobachtbaren Fakten und insbesondere mit der Tatsache, dass sich das «Mind-

122



Body-Problem für Maschinen wie Menschen gleichermassen stellen lässt,
gleich gut oder gleich schlecht zu vereinbaren sind. Deshalb gibt es, unter
der Annahme, dass es sich bei diesem Problem um ein sachhaltiges handelt,
etwa um die Frage, ob Menschen Seelen haben oder nicht, aufgrund der
Ergebnisse dieser Problemstellung bei Robotern drei Möglichkeiten: a) kein je
verwendetes Argument wirft das mindeste Licht auf diese Frage, b) irgendein

Argument für die mechanistische Auffassung ist korrekt, nämlich dass

weder Menschen noch Maschinen Seelen haben, c) irgendein dualistisches

Argument zeigt, dass sowohl Menschen wie auch Maschinen Seelen haben

(2, 384). Ausgeschlossen ist aufgrund dieser Analyse die cartesianische
Auffassung, gemäss welcher bloss den Menschen eine Seele zugesprochen wird,
zumindest wenn «Seele» als Inbegriff der geistigen Fähigkeiten aufgefasst
wird, wie dies im Aufsatz «Minds and Machines» von Putnam der Fall ist.

Weder analytische noch synthetische Identität?

Bezogen auf die Titelfrage heisst dies, dass das «Mind-Body»-Problem weder

eine genuin philosophische, noch eine empirische, naturwissenschaftliche

Lösung haben kann. Das Denkmodell Putnams will eine
logischlinguistische Einsicht vermitteln. Diese Einsicht ist im wesentlichen die
Einsicht Quines, dass zwischen einem empirischen, synthetischen und einem

apriorischen, analytischen Urteil nur eine Differenz besteht bezüglich eines

vorgegebenen theoretischen Rahmens. Was in einem Kontext als eine analytische

Einheit vorausgesetzt wird, ist in einem andern Kontext eine empirisch

gewonnene. Die vermeintlichen Lösungen des «Mind-Body»-
Problems sind gar keine Lösungen bezüglich einer inhaltlichen Fragestellung.

Dass mit dieser Fragestellung nichts bezüglich der Natur des

Menschen, insbesondere bezüglich der Natur seiner Seele, erkannt ist, zeigt sich

daran, dass sich das Problem auch für Maschinen stellt, die den oben
gestellten Bedingungen genügen.

Quine würde an dieser Stelle seine Analyse beenden und das Problem als

ein nur relativ zu bestimmten Voraussetzungen lösbares behandeln.
Putnam geht weiter und wagt an dieser Stelle eine neue Hypothese, die von den
Wissenschaften zu prüfen ist. Mit dieser Hypothese bringt er eine Lösung
für das «Mind-Body»-Problem ins Spiel, die unter dem Titel «Funktionalismus»

bekannt und von zahlreichen andern Autoren weiter ausgearbeitet
worden ist. Putnam deutet eine eigene Position mehr an, als dass er sie
ausführt. Diese Position ist materialistisch in dem Sinne, dass sie verträglich ist

123



mit der Ansicht, dass Organismen, einschliesslich Menschen, physische
Systeme sind, die aus Elementarteilchen bestehen und den Gesetzen der Physik

gehorchen. Gleichzeitig ist es nicht erforderlich, dass Zustände wie etwa
Überzeugungen oder Präferenzen, sich auf Verhalten oder auf diese

physikalisch-chemische Struktur zurückführen lassen. Zur physikalischchemischen

Struktur hinzu haben diese Systeme Eigenschaften, die sich als
funktionale Organisation innerhalb dieses Systems verstehen lassen (Fn 2,

327 f.). Die Struktur ist gleichsam ein Prinzip auf einer andern Ebene als der
der Elemente.

Diese Position hat den andern, dem Materialismus und dem Dualismus,
aber auch dem logischen Behaviorismus die Einsicht voraus, dass es sich bei
einer Lösung gar nicht um eine inhaltliche Auflösung der «Mind-Body»-
Problematik handeln kann. Auch der neuzeitliche Materialismus und der
Dualismus sind nicht losgelöst von dem eingangs kurz angedeuteten neuen
Verständnis einer wissenschaftlichen Erklärung und damit von methodologischen

Überlegungen denkbar. Ihre Methode ist jedoch reduktionistisch.
Der Materialismus kann als universeller, der Dualismus als partieller
Reduktionismus verstanden werden, wobei das, auf das reduziert wird, weitgehend

mit der klassischen Physik identisch ist. Die funktionalistische
Auffassung von Putnam geht mit einem neuen Verständnis wissenschaftlicher
Erklärung einher, das nicht mehr auf einer reduktionistischen Methodologie

im Sinne einer Reduktion auf letzte Elemente beruht.

Funktionale Erklärung

Putnam zeigt mit einigen Beispielen, dass das, was in einer physikalistischen
Auffassung als Erklärung gilt, unter Umständen gar keine oder zumindest
eine missliche Erklärung ist. Angenommen, wir haben einen Holzpflock
und zwei Löcher A und B in einem Brett. Der Holzpflock passt in das

Loch B, nicht jedoch in das Loch A. Wenn man dies auf der Ebene der beteiligten

Atome und Moleküle erklären will, wird man grosse Schwierigkeiten
haben. Es gibt jedoch eine Ebene, auf der wir sofort einsehen werden, dass

der Pflock durch eines der beiden Löcher geht, durch das andere jedoch
nicht, nämlich indem wir die geometrischen Eigenschaften dieses Pflockes
(die verschiedenen Querschnitte) und der Löcher betrachten (2,295 ff.). Die

prinzipiell gleiche Situation haben wir in der Wissenschaft noch und noch.
Wenn in der Biologie die Mutation im Phänotyp einer Drosophia erklärt

124



werden soll, so kann ich grundsätzlich auf der molekularen Ebene suchen,
allerdings wird man eine Erklärung auf dieser Basis kaum als Erklärung
verstehen können. Es gibt ein Einverständnis darüber, auf welcher Ebene in
einem solchen Falle eine Erklärung zu geben ist, nämlich auf der Ebene des

Genoms. Für diese Veränderung des Genoms kann ich zwar eine Beschreibung

auf der Stufe von Molekülen und Atomen geben, eine solche Beschreibung

erklärt jedoch unabhängig von der theoretischen Vermittlung durch
die Genetik nichts. In der Genetik gewinnen gewisse molekulare Verbindungen

eine neue Dimension: ein System von molekularen Verbindungen bildet
einen Code für die Erbinformation. Hier zeigt sich, dass eine Erklärung
offensichtlich auch in der Neuzeit immer noch wesentlich nicht nur durch das

bestimmt ist, auf das reduziert wird, sondern auch durch das Ausgangsphänomen,

welches erklärt werden soll und durch zahlreiche intermediäre Ebenen,

die - wie das Beispiel mit dem genetischen Code - eine Generalisierung
von singulärem Wissen erlauben, ohne dass damit die ontologische These
verbunden zu sein braucht, dass das, was eigentlich ist, einfach sei im Sinne
letzter, materialer Elemente.

Mensch und Maschine

Es gilt nun zwei Dinge zu unterscheiden: Die funktionale Erklärung als neuen

Erklärungstypus bzw. neue Interpretation wissenschaftlicher Erklärung
und die Folgerungen, die sich aus der analogen Problemstellung bei Robotern

und Menschen ziehen lassen. Handelt es sich beim «Mind-Body»-
Problem für Roboter um eine schlechte Analogie, die zu falschen Folgerungen

führt? Rein intuitiv scheint der Fall klar zu sein: Pflanzen, Tiere und
Menschen sind «beseelt», nicht jedoch Maschinen. Der gesunde
Menschenverstand stimmt diesbezüglich mit der Auffassung von Aristoteles
überein. Die cartesianische Auffassung, dass nur Menschen eine Seele hätten,

nicht jedoch Tiere, kann leicht fallengelassen werden. Zu offensichtlich
handelt es sich um den Versuch, die neue mechanische Erklärung einerseits
als universelle auch für den Menschen, seinen Körper, fruchtbar zu machen
und zugleich die Autonomie des geistigen Lebens zu verteidigen.

Bei Putnam, wie bei allen Materialisten, verschwindet diese Differenz
von Mensch und Maschine. Er hat gezeigt, dass eine gewisse Struktur
erforderlich ist, damit sich das «Leib-Seele»-Problem stellt. Das Problem
entsteht für jedes System, das eine Sprache gebraucht und Theorien konstru-

125



iert, das seinen physischen Aufbau nur oberflächlich kennt, zugleich
Sinnesorgane besitzt und Experimente durchführen kann und das seinen physischen

Aufbau über empirische Untersuchungen und Theorien-Konstruktion

kennenlernt.
Damit diese Beschreibung eine ist, die sowohl für Menschen wie auch für

Roboter zutrifft, muss allerdings ein ganz bestimmtes Verständnis der Sprache

(als Bedingung der Theorienkonstruktion) und der Sinnlichkeit (als
Voraussetzung für empirische Erfahrung und Experimente) vorausgesetzt
werden. In diesem Verständnis von Sprache und Sinnlichkeit steckt jedoch
bereits ein recht gewichtiger Anteil der ganzen «Leib-Seele»-Problematik,
und der Verdacht liegt auf der Hand, dass sich das «Leib-Seele»-Problem
für Roboter nur stellen lässt, weil bereits im Ansatz dieses Denkmodells, mit
welchem über dieses Problem nachgedacht wird, wesentliche Differenzen
ausgewischt sind.

Diese Voraussetzung ist jedoch die zentrale Voraussetzung in der KI-
Forschung. Ein wesentliches Resultat der theoretischen Überlegungen zur
künstlichen Intelligenz besteht in der Feststellung, dass keine prinzipielle
Differenz zwischen natürlicher und künstlicher Intelligenz zu bezeichnen
ist. Alle beschreibbaren intelligenten Leistungen von Menschen und Robotern

sind als Leistungen sogenannter «Turing-Maschinen» interpretierbar.
Dies gilt für alle Systeme, für die sich nach den von Putnam angegebenen
Bedingungen das «Leib-Seele»-Problem stellt. Den Begriff der Turing-
Maschine will ich hier nur intuitiv einführen. Für eine nähere Darstellung
sei auf «Minds and Machines» (2, 364 ff.) von Putnam oder auf die Darstellung

bei Turing5 verwiesen. Es genügt, hier zu wissen, dass eine Turing-
Maschine in der Lage ist, alle Aufgaben, die sich in die Form eines endlichen
Algorithmus bringen lassen, zu berechnen. Das heisst, wenn sich für irgendein

Problem ein effektives Verfahren angeben lässt, wie man zu seiner
Lösung gelangt, dann lässt sich eine Maschine konstruieren, die in der Lage ist,
diese Lösung zu finden. Die Turing-Maschine ist mittels einer Maschinentafel

definiert, in der die einzelnen logischen Zustände, die eine solche
Maschine einnehmen kann, beschrieben sind. Zur Tafel gehört immer eine
Angabe darüber, was eine Maschine in einem bestimmten Zustand auf ein
Rechenband schreibt und in welchen folgenden Zustand sie dann übergeht.
Zur Anweisung gehört auch eine Angabe darüber, in welche Richtung sie

5 A. Turing, Computing Machinery and Intelligence (Mind, Vol. L1X, No. 236, 1950),
abgedruckt in: Minds and Machines, ed. K. Gunderson, Englewoods Cliffs, N.J. 1964, p. 4-30.

126



sich auf dem Rechenband bewegt (welches Feld das Arbeitsfeld im neuen
Zustand ist). Eine Turing-Maschine lässt sich auf jedem der heute gängigen
digitalen Computer simulieren.

Dass Roboter Turing-Maschinen sind, ist plausibel. Umstrittener ist die

Frage, ob auch Menschen als Turing-Maschinen beschreibbar sind. Alan
Turing selbst hat in seinem Aufsatz alle gängigen Gegenargumente zu
widerlegen versucht. Die zentrale These kann in verschiedenen Varianten
formuliert werden. Von Alonzo Church stammt die These, dass die intuitiv
definierte Klasse der berechenbaren Funktionen mit den durch eine Turing-
Maschine berechenbaren Funktionen zusammenfalle. Diese Klasse von
Funktionen sind mathematisch als rekursive Funktionen gekennzeichnet.
Das heisst ihre Berechnung ist möglich über ein rekursives Verfahren. Die
Rechenleistung bei der Berechnung einer solchen Funktion lässt sich auf
einige wenige primitive Funktionen zurückführen, die in der Maschinentafel
einer Turing-Maschine festgelegt werden können. Dass dies gilt, setzt die
Richtigkeit der These von Church voraus. Ihre Richtigkeit kann interessanterweise

nicht exakt bestimmt werden. Sie bleibt eine intuitive These. Dies
ist für die KI-Forschung insofern ein grosses Problem, als damit ihre
Grundlage bloss intuitiv bleibt.

Die Tatsache, dass die zentrale These der KI-Forschung intuitiv bleibt, ist
identisch mit der Feststellung, dass diese These synthetisch sei. Das heisst,
die Behauptung, dass alles intelligente Verhalten des Menschen als Leistung
einer Turing-Maschine beschreibbar sei, ist eine These, die weder analytisch
wahr noch empirisch bestätigbar ist. Sie kann aber auch nicht empirisch
widerlegt werden, indem etwa eine Leistung angegeben wird, durch die sich

zeigt, dass sich menschliches Verhalten der Beschreibung in einem
Algorithmus entzieht. Denn wenn eine solche Leistung konsistent beschrieben
werden kann, so kann sie auch in einem Algorithmus beschrieben werden.
Das gerade ist ja der Gehalt der These von Church. Da es sich hier ja auch
nicht um eine a priori synthetische Einsicht handeln kann, bleibt diese These

irgendwie leer.

Es bleibt die Möglichkeit, die materiellen Voraussetzungen der KI-These
zu erörtern, insbesondere das in ihr vorausgesetzte Verständnis von Sprache,

Denken und Sinnlichkeit. Mehr als ein Hinweis dazu, ist hier nicht
möglich. Aufbauend primär auf den Arbeiten von Chomsky, Fodor und
Katz gibt es indessen eine breite Literatur zur «Computerlinguistik» und
zum Verständnis der Sprache in der künstlichen Intelligenz. Die Sprache
von Robotern und auch die Sinnlichkeit von Robotern ist streng regelgeleitet,

wobei diese Regeln etwa durch die Verbindung der aufgenommenen In-

127



formation mit den theoretischen Modeilen umgestaltet werden können.
Dadurch kann sich auch die Sprache laufend umgestalten. Eine Sprache nach

strengen Regeln kann gleichwohl plastisch bleiben. Der sprachbegabte
Roboter ist indessen zu einem zentralen heuristischen Modell in der Psychologie

avanciert. So wird etwa erörtert, nach welchem spezifischen Modell man
sich die Informationsverarbeitung im Gehirn zu denken habe. Der Computer

und die Turing-Maschine generell haben heute eine ähnliche
Modellfunktion wie die Uhr zu Beginn des mechanischen Weltbildes. Allerdings ist
mit diesem Modell der Bereich der mechanischen Erklärung nicht durch
einen fundamental neuen Typus ersetzt. Die These von Church kann nämlich
auch so gelesen werden, dass alles intelligente menschliche Verhalten
mechanisch reproduziert werden kann6. Zusätzlich zur mechanischen
Beschreibung spielt in diesem Modell eine entscheidende Rolle, dass die
Mathematik, die dahinter steht, nicht mehr in den Bewegungsgleichungen der
frühen Neuzeit besteht, sondern in der Turing-Maschine als universeller
Beschreibung aller Handlungen, die als Antworten auf eine klar gestellte
Aufgabe aufgefasst werden können. Der entscheidende Unterschied zwischen
Uhr und Computer als heuristischem Modell besteht darin, dass mit dem

Computer auch die menschliche Subjektivität der mechanischen Beschreibung

zugänglich zu werden scheint7. Freilich ändert sich der Sinn von
«Mechanik» durch die neue Mathematik, die dahinter steht, umfassend. Durch
die Orientierung an Aufgabenstellungen kommt hier wieder ein Aspekt von
Zweckrationalität hinein, der in den Bewegungsgleichungen gänzlich obsolet

schien.

Bezüglich Putnam stehen wir vor einer Paradoxie: Die in der zentralen
These der KI-Forschung gebotene Reduktion des menschlichen Verhaltens
auf mechanische Prozesse nach dem Modell der Turing-Maschine erweist
sich nach den vorangehenden Überlegungen als Voraussetzung in seinem
Denkmodell für die Betrachtung des «Mind-Body»-Problems. Gleichzeitig
schlägt er einen neuen, nicht reduktiven Typus von Erklärung vor, der in der
aristotelischen Unterscheidung von Materie und Form einen Vorläufer hat.
Es ist nicht so, dass sich Putnam dieser Schwierigkeit nicht selbst bewusst

geworden wäre. Ausdrücklich vertritt er die funktionalistische Auffassung
als eine Hypothese, die durch die Tatsache, dass sich das «Leib-Seele»-

6 Siehe Judson C. Webb, Mechanism, Mentalism, and Metamathemalics, Dordrecht 1980,

p.219-243.
7 Hobbes hatte allerdings bereits aufgrund der Rechenmaschine von Pascal alles Denken und

alle intelligente Leistung als Rechnen aufgefasst (Leviathan, N. Y. 1958, p. 46).

128



Problem auch für Roboter stellen Iässt, gestützt wird. Dafür, dass das
Verständnis der Seele beim Menschen noch ganz andere Probleme zu lösen hat,
als was durch rekursive Funktionen lösbar scheint, bringt Putnam selbst in

späteren Aufsätzen beiläufig einige Argumente. So äussert er in seinem
Aufsatz «The mental life of some machines» (2, 408-428) Bedenken, dass
der menschliche Geist (bzw. das Gehirn) als Turing-Maschine beschreibbar
sei. Es ist ebensogut denkbar, dass die Prozesse im Gehirn nicht deterministisch,

sondern probabilistisch sind; dies würde bedeuten, dass eine Turing-
Maschinen-Tafel mit ihren diskreten Zuständen eine allzu simple Beschreibung

der Vorgänge darstellen würde (2, 412). Für Putnam ist es eine Tatsache,

dass die simple Präferenzfunktion für die meisten Menschen nicht
transitiv ist. Wenn einer A B vorzieht und B C, dann heisst dies nicht auch

schon, dass er A C vorzieht (2, 413). Wenn man allerdings angeben kann, in
welchen Fällen dies eintritt, so sprengt auch dieses Beispiel die Turing-
Maschinen-Beschreibung keineswegs. Es stellt sich dann allerdings irgendwann

die Frage, ob es nicht einen einfacheren Zugang zum Verständnis
menschlicher Handlungen, Leistungen und Befindlichkeiten gibt als die
Annahme eines komplexen Rechners mit komplexen Regeln. Putnam ist in
«Minds and Machines» recht vorsichtig, wenn er aus dem Sachverhalt, dass
sich das «Mind-Body»-Problem auch für Roboter stellt, als Folgerung in
Betracht zieht, dass keines der jemals vorgebrachten Argumente etwas zu
einer Lösung beitrage. Eine Lösung bahnt sich allenfalls dann an, wenn der
Typ von mechanischer Erklärung, der zu diesem Problem geführt hat,
einem neuen Verständnis von Erklärung Platz macht.

Mit der funktionalistischen Auffassung, so wie sie Putnam versteht,
kann das zentrale Anliegen, um das es Descartes in seinem Dualismus ging,
bewahrt werden. In der «Leib-Seele»-Debatte ging es nach Putnam nicht
primär um eine Alternative zwischen Monismus und Dualismus, gar nicht
um einen Streit um ontologische Prinzipien, sondern um die philosophische

Vergewisserung eines autonomen geistigen Lebens für den Menschen.
Im cartesianischen Dualismus soll der Mensch von der mechanischen
Erklärung, als blosser Automat, von allen andern Geschöpfen ausgenommen
werden. Durch seinen Geist soll er an einer nichtmateriellen Substanz
partizipieren, eine Position, die platonischen Ursprungs ist. Die Materialisten
dagegen sahen gerade in der Möglichkeit, den Menschen mit bloss
naturwissenschaftlichen Prinzipien zu erklären, eine Befreiung von überkommenen

Autoritäten. Mit dem Geist als eigenem Reich wurde auch der Rekurs
auf irgendwelche Hinterwelten hinfällig, die als Legitimationsinstanzen
immer wieder eine bedeutende gesellschaftliche Rolle spielten. Es ist in der ge-

129



genwärtigen Debatte, etwa in der Auseinandersetzung um die Position von
Searle, ohne weiteres ersichtlich, dass es noch um diese Frage einer
philosophischen Anthropologie geht8.

Erklärungsebenen und Standpunktwechsel

Aus dem «Mind-Body»-Problem bei Robotern lässt sich nach Putnam für
die Diskussion folgendes lernen: Auch aus unserer Sicht eindeutig materielle

Systeme können aus ihrer eigenen Sicht durchaus in gleicher Weise das

«Mind-Body»-Problem haben wie wir selbst. Gleichzeitig ist analog denkbar,

dass sich das Problem für irgendwelche Wesen, die unsere Schöpfung in
gleicher Weise überblicken, wie wir diejenige der Roboter, auch das «Mind-
Body»-ProbIem bei den Menschen auf die gleiche Weise reduktiv behandeln

lässt, wie aus unserer Sicht für Roboter. Was uns als autonome geistige
Entscheidung erscheint, wird aus dieser Sicht vorstellbarerweise zu einer
reduzierbaren Eigenschaft des materiellen Systems «Mensch». Gleichwohl
wären wir nicht bereit, daraus irgendwelche Konsequenzen zu ziehen, wenn
jemand käme und uns die Autonomie unseres geistigen Lebens vollends
absprechen würde, und dies obwohl wir diese Autonomie in diversen
Erfahrungen immer wieder durch unsere physische Natur als gefährdet erfahren.
Ist daraus die Konsequenz zu ziehen, dass wir auch Roboter nicht als blosse

Roboter behandeln sollten? Zu dieser Frage, der Frage, ob Robotern auch
Rechte zugesprochen werden sollen, gibt es schon eine breite Diskussion.

Ich halte das «Science-Fiction»-Denken hinter diesem Spiel mit
Standpunktwechsel für nicht sehr ergiebig und irreführend. Es setzt voraus, dass

man bereits einen derartigen Standpunktwechsel vollzieht, um dann die
ursprünglichere Einsicht in unsere eigene Natur gerechterweise auch Maschinen

zuzugestehen. Dieser «Science-Fiction»-Vorstellung haftet eine
Künstlichkeit und Abstraktion von unserer realen Situation an, der aufgrund der

dargelegten Grundlage der KI-Forschung prinzipiell argumentativ nicht
auf der gleichen Ebene begegnet werden kann. Ihre Schwäche zeigt diese

Position am ehesten dort, wo der an sich interessante funktionale Ansatz
selbst wieder zu einem quasi dualistischen Schema verkommt. Denn wenn
man Putnam folgt, so hat sich das «Mind-Body»-Problem in ein Problem

8 Diese Debatte bezieht sich auf den Aufsatz «Minds, Brains and Programs», der ursprünglich

in der Zeitschrift «The Behavioral and Brain Sciences» 3 (1980) p. 417-454 erschienen
ist.

130



der Beziehungen zwischen verschiedenen Beschreibungsebenen verwandelt.

Putnam stellt fest, dass es für Menschen und Maschinen zumindest
zwei verschiedene Ebenen der Beschreibung gibt. Diese Ebenen beschreiben

nicht jeweils bloss einen «Teil» des Menschen bzw. der Maschine,
sondern sie betreffen den ganzen Menschen bzw. die ganze Maschine.

Wie verhalten sich die verschiedenen Beschreibungsebenen zueinander?
Putnam erörtert dieses Problem unter der Thematik der Übersetzbarkeit
der verschiedenen Beschreibungen ineinander. Wenn die verschiedenen
Beschreibungen vollständig ineinander übersetzbar wären, dann würde eine
soviel taugen wie irgendeine andere. Alle wären dann nicht nur Beschreibungen,

die sich auf das Ganze ihres Gegenstandes (Mensch bzw. Maschine)

beziehen, sondern vollständige Beschreibungen ihres Gegenstandes.
Dies ist offensichtlich weder bei Maschinen noch bei Menschen der Fall.
Mehrere Beschreibungen sind tatsächlich erforderlich. Es gibt nicht einfach
einen Pluralismus verschiedener möglicher Beschreibungen. Es gibt bei
Putnam zwei Modi, diese verschiedenen Beschreibungen zu erklären:
Einerseits ist es möglich, dass zwei zunächst verschiedene Beschreibungen
längerfristig als identisch erkannt werden: Wasser ist H20. Hier haben wir es

mit einer theoretischen Identifizierung zu tun. Die chemische Formel und
das, was wir alltäglich schon vor der modernen Chemie mit «Wasser»
verbanden, sind deckungsgleich. Am gleichen Beispiel macht Putnam jedoch
deutlich, dass es sich dabei nicht bloss um eine nominalistische Sprachregelung

handelt. Denn wir können uns eine Zwillingserde denken, auf der alles

gleich ist, nur dass dort das, was «Wasser» genannt wird, eine andere chemische

Zusammensetzung hat, sonst jedoch in den gleichen Kontexten und
mit den gleichen Wirkungen verwendet wird. Dies kann wieder mit der
funktionalistischen Terminologie erläutert werden. Die chemische Beschaffenheit

(Materie) ist nicht wesentlich für die funktionalen Bezüge, die in
diesem Medium realisierbar sind.

Auch wenn eine Identifizierung der wissenschaftlichen mit der alltäglichen

Rede vom Wasser möglich ist, so sind diese Begriffe gleichwohl nicht
austauschbar. Sie behalten eine Bindung an den Kontext, in welchem z. B.

die neue Weise von Wasser als H20 zu sprechen entstanden ist. Analog gilt
dies von den Versuchen, die mentalistische Terminologie durch eine
physiologische Ausdrucksweise zu ersetzen. Auch wenn es möglich sein sollte, alle
mentalen Vorgänge mit physiologischen Prozessen zu identifizieren, so
wird die mentalistische Redeweise deswegen nicht verschwinden. Es ist auch
nicht korrekt, sie dann allenfalls als «Kurzsprache» für den Ausdruck der
komplexen physiologischen Vorgänge zu betrachten. Die Rede von verschie-

131



denen Beschreibungsebenen ist noch zentral an den Gegensatz von
wissenschaftlicher und alltäglicher Rede gebunden. Obwohl Putnam feststellt,
dass das Verhältnis der Beschreibungsebenen weder ein einfaches analytisches,

noch ein rein empirisch-synthetisches sein kann, gibt er sich voll
Vertrauen, dass die funktionalistische Hypothese durch den Gang der empirischen

Wissenschaften irgendwann entschieden werden kann.

Sehlussbemerkung

Mit der Rede von zwei Beschreibungsebenen für Menschen und Roboter
bleibt im funktionalistischen Ansatz ein zentrales Moment des aristotelischen

Ansatzes, bei allen Analogien, unberücksichtigt oder wird zumindest
nicht explizit statuiert: Der Charakter der Finalität. Die funktionalen
Zustände, die rein mechanisch zu verstehende Gebilde kennzeichnen können,
sind Epiphänomene, welche Systemen mit einer bestimmten Komplexität
eigen sind. Bei Aristoteles sind Materie und Form relational aufeinander
bezogen. Kausalität und Finalität sind hier gleichsam nur zwei korrelierte
Aspekte, die unabhängig betrachtet, abstrakt bleiben. Das, was nach dem
aristotelischen Muster erklärbar ist, sind Organismen, die sich in dieser

Spannung von Materie und Form selbst realisieren. In der neuzeitlichen
Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt, insbesondere zwischen
erkenntnistheoretischem Subjekt und Objekt, ist diese Korrelation zerstört.

Sie wird auch bei Putnam nicht wieder hergestellt. Bei Putnam wird zwar
der materialistische Standpunkt der Identitätsthese entscheidend modifiziert.

Durch die Modifizierung der Unterscheidung zwischen synthetischen
und analytischen Sätzen kommt die Beziehung zwischen Philosophie und
Wissenschaft wieder in Bewegung. Auch wenn diese Bewegung vorerst vom
materialistischen Ansatz ausgeht, so bleibt doch recht ungewiss, worauf sie

hinausläuft. Sicher kann noch nicht gesagt werden, dass eine vollständige
Integration von wissenschaftlichen mit philosophischen Überlegungen bis

zu ihrer UnUnterscheidbarkeit stattfindet. Es ist auch nicht gesagt, dass ein
solcherart durchgeführter Aristotelismus ein sinnvolles Ziel ist. Gegenwärtig

beginnt Wissenschaft zunehmend an Selbstverständlichkeit zu verlieren.
Auch wenn die von aussen gestellte Frage nach dem Zweck wissenschaftlicher

Betätigung weder für die Wissenschaft noch für die Philosophie
fruchtbar ist, so weist sie doch auf ein ungelöstes Problem hin: Die Integration

von Subjektivität in das Schema der neuzeitlichen Wissenschaften.

132



Das « Leib-Seele»-Problem besteht von Anfang an darin, dass diese Integration

durch den Vorrang neuer methodologischer Verfahren problematisch
wird. Dadurch, dass nun mit dem Modell des Computers auch noch das

Subjekt mechanisierbar zu werden scheint, ist ein Punkt erreicht, an dem eine

Chance besteht, dass wieder deutlicher wird, was mit dem subjektivisti-
schen Prinzip gemeint war, bevor es in seiner neuzeitlichen Gestalt bei
Descartes erschien.

Subjektivität kann nicht wieder Gegenstand der Wissenschaft werden,
wie dies bei Aristoteles der Fall war. Subjektivität spielt in der Wissenschaft
jedoch eine zunehmend bedeutsamere Rolle in dem Masse, als die Selbstreflexion

der wissenschaftlichen Tätigkeit selbst zu einem Bestandteil der
Wissenschaften wird, wie dies in diesem Jahrhundert zunehmend der Fall
ist. Dieser Vorgang hat den Charakter einer objektiven Erfahrung eines

neuen Typus. Es gehört vielleicht gerade zur menschlichen Subjektivität,
dass sich dieses Subjekt nie ganz selbst innehat und doch gleichzeitig immer
wieder gerade dort auf sich selbst zurückgeworfen wird, wo es am meisten

glaubt, den Bedingungen der endlichen Erkenntnis entronnen zu sein.
Wissenschaft wird dort wieder zur Philosophie, wo sie einer festen Methodologie

entbehrt und sich in ihrem Fortgang immer neu ihrer Prinzipien
versichern muss. Wenn man das «Leib-Seele»-Problem in diesem Zusammenhang

der Entwicklung von Philosophie und Wissenschaft im Rahmen des

neuzeitlichen Projektes zu verstehen versucht, dann zeichnet sich die

Lösung einer Auflösung der Fragestellung aufgrund eines veränderten
Wissenschafts- und Philosophieverständnisses ab.

Das «Leib-Seele»-Problem wurde in der Neuzeit virulent durch die
Ausdifferenzierung der Naturwissenschaften und das damit verbundene neue
Wissenschafts- und Erklärungsideal. Dadurch, dass zunehmend deutlich
wird, dass auch die Naturwissenschaften nicht in intentio recta die wahre
Natur der Dinge zu erforschen in der Lage sind, sondern dem Kontext
menschlichen Handelns und der Beschränkung dieses Handelns durch
jeweils vorgängige Setzungen verhaftet bleiben, ergibt sich wieder die
Möglichkeit eines fruchtbaren Gesprächs zwischen Philosophie und
Einzelwissenschaften. Dies zeigt sich am «Leib-Seele»-Problem in einer zunehmenden

Reflexion auf die methodologischen Kontexte, in denen sich dieses
Problem überhaupt erst als Problem stellte. Wenn sich in der jüngeren Diskussion

eine Besinnung auf eine «aristotelische» Lösung des Problems im Sinne

der Differenz von Materie und Form anzeigt, so kann dies nach der
Wissenschaftsgeschichte der letzten Jahrhunderte keine Rückkehr zu einer
antiken Auffassung darstellen. Das «Leib-Seele»-Problem könnte sich als

133



fruchtbarer Leitfaden für die Neubestimmung des Verhältnisses von
Philosophie und Wissenschaft nach dem Zusammenbruch des neuzeitlichen
Wissenschafts- und Philosophieverständnisses herausstellen. Vielleicht so,
dass man diese Beziehung als etwas Einfaches zu verstehen beginnt.

134


	Ist das Leib-Seele-Problem ein wissenschaftliches Problem?

