Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Wahrnehmung und Wirklichkeit : die Gibsonsche Angebotstheorie in
ihrer Beziehung zum Leib-Seele-Problem

Autor: Grene, Marjorie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883096

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 46/1987

MARJORIE GRENE

Wahrnehmung und Wirklichkeit

Die Gibsonsche Angebotstheorie in ihrer Beziehung
zum Leib-Seele-Problem

Vor dem Ersten Weltkrieg hatte ich als kleines Kind in Milwaukee, Wiscon-
sin, damals einer bekannten deutsch-amerikanischen Stadt, ein sogenann-
tes deutsches Fraulein. Mein Vater hatte in Yale studiert, und es hing bei uns
an der Wand eine kleine, blaue, dreieckige Fahne, worauf weisse Buchstaben
Y A LE proklamierten. Eines Tages soll ich mein Fraulein gefragt haben:
Wie heisst Yale banner auf deutsch? Heute frage ich mich dagegen, wie
heisst «Leib-Seele-Problem» auf englisch? «Seele» ist aus der englischspra-
chigen Philosophie schon langst verschwunden. «Mind»? «esprit»?
«Geist»? steht ganz allein gegen «body» da. Mit anderen Worten, die Unter-
scheidung animus /anima besteht iiberhaupt nicht mehr. Nicht dass dabei
irgendein Intellektualismus herrscht: «mind» kann zwar auch sehr subjek-
tivistisch gedeutet werden, und wird oft so gedeutet, als einzelne Empfin-
dungsatome, Hume’s «simple impressions». Es fehlt uns also an einer Be-
griffstrennung, die beim Leib-Seele-Problem vielleicht geholfen hatte. Auf
der anderen Seite der Cartesianischen Alternative (wie Plessner es nennt)
steht es aber bei uns noch schlimmer. Leiber besitzen wir armen Eng-
lischsprechenden iiberhaupt nicht, nur Kérper: bodies, Cartesianische res
extensae. Damit kommt man nicht sehr weit. Man hat auf der einen Seite ei-
nen geheimen inneren Vorgang (um mit Wittgenstein zu sprechen) und auf
der anderen Seite Newtonsche oder am besten Einsteinsche Raum-Zeit-
Beziehungen. Daraus kann man kein Leben, geschweige ein seelisches Le-
ben aufbauen. Neuerdings, so weit ich die Sache verstehe - was nicht sehr
weit ist - errichtet man im sogenannten Funktionalismus auf beiden Seiten,
«mind» und «body», entsprechende Mechanismen, die alles erledigen sol-
len. Und es mag sein, dass einige Neurologen in ihrem Fach auf diese Weise
weiterkommen kénnen. Philosophisch aber spielt man stets die alten, zwar

Korrespondenzadresse: Prof. Marjorie Grene, 206 Ridgedale Rd., Ithaca, N.Y. 14850, USA

98



oft subtilen, doch in aller Wirklichkeitsferne immer nur ausgetraumten
Spiele weiter. 1984 in Kirchberg bemerkte einer, der den Funktionalismus so
ein bisschen kritisieren wollte: «It’s the only game in town.» Doch gibt es
auch andere Stdadte. Schliesslich kénnte man auch umziehen. Inzwischen
befindet sich bei uns die sogenannte «philosophy of mind» (meines Erach-
tens) in einer engen, dunklen, unbequemen Sackgasse.

Wie kommt man aus dieser bedauerlichen Lage heraus? Erstens kann
man, meiner Meinung nach, nicht nur in bezug auf die «philosophy of
mind», sondern im allgemeinen in jedem philosophischen Gebiet, das tiber-
haupt mit Menschen zu tun hat - sogenannte «action theory», Erkenntnis-
theorie, Asthetik, sogar vielleicht auch Ethik - nur aufgrund irgend eines
Begriffs des In-der-Welt-seins iiberhaupt, ich will nicht sagen «weiterkom-
men», denn philosophisch weiterkommen ist sowieso eine sehr fragwiirdige
Sache - vielleicht neu anfangen, auf jeden Fall auf festerem Boden weiter
philosophieren. Zweitens aber geniigt das In-der-Welt-sein als solches auch
nicht: man braucht das Merleau-Pontysche étre-au-monde, das auch leib-
lich, das heisst, lebendig ist. Schon in der «Structure du Comportement»
(1942) wird es klar, dass das Menschsein nur aufgrund des lebendigen, leib-
lichen Tierseins moglich ist. Heidegger aber, der wohl als Entdecker des
Weltbegriffs gelten muss, kiimmert sich gar nicht um Leben und Leiblich-
keit. Wenn er vom «Leben» spricht, verdchtlich, wie so oft bei ihm, scheint
er Diltheys «Lebensphilosophie» zu meinen, die in dieser Beziechung, mei-
ner Meinung nach, einfach irrelevant ist (Heidegger, 1927). Nehmen wir al-
so als Ausgangspunkt fiir die Leib-Seele (oder body-mind)-Beziehung die
Merleau-Pontysche Variante des In-der-Welt-seins (Merleau-Ponty, 1945).
Damit brechen wir endgiiltig mit dem doppelten Mechanismus des Funk-
tionalismus.

Also, erstens In-der-Welt-sein, leibhaftiges, lebendiges In-der-Welt-sein,
das heisst, In-der-Welt-sein, das auch im In-einer-Umwelt-sein besteht. Alle
beide sind notwendige Ansitze fiir eine addquate philosophische Darstel-
lung des menschlichen psychophysischen Daseins — notwendig, aber noch
nicht hinreichend. Was man weiter braucht, und soweit ich weiss, in der phi-
losophischen Literatur nur bei Merleau-Ponty findet, ist der Primat der
Wahrnehmung: le primat de la perception (Merleau-Ponty, 1946). Im gros-
sen und ganzen hat sich die moderne Philosophie auf einem falschen Wahr-
nehmungsbegriff begriindet, einem Wahrnehmungsbegriff, der friith (spa-
testens im Mittelalter, vielleicht schon bei Platon) anfangt, durch und nach
Descartes etabliert wird, und fiir die moderne experimentelle Psychologie
seinen klarsten Ausdruck bei Helmholtz gefunden hat. Man unterscheidet

99



zwischen Empfindung, dem einzig Gegebenen, und Wahrnehmung, die
durch «unbewusste Schliisse» von der Urteilskraft auf dem (drmlichen)
Grund der Empfindungen konstruiert werden soll. Schon Descartes be-
hauptet, dass Empfindungen (sensus, im Franzosischen sentiments) nur
rein subjektiv ihre Giiltigkeit haben (Principia, 1 68). Zu irgendeiner dusser-
lichen Wirklichkeit gelangen wir nur schlussweise (und selbstverstindlich
auch dann nur mit der Hilfe Gottes). Nun waren wir tatsdchlich, cartesia-
nisch, halb mens, halb corpus, wiirde das vielleicht auch stimmen. So ist es
aber nicht. Wir sind Tiere, die nicht nur in der Wirklichkeit bestehen, son-
dern selbst Teile derselben Wirklichkeit sind. Wir nehmen durch unsere Sin-
nessysteme die Welt wahr, oder die Umwelt, falls man das Wort «Welt» fiir
Menschen reservieren will, Mir ist es eigentlich egal. Auf das «Um» sowohl
wie das «In» kommt es jedenfalls an; denn die menschliche Welt liegt auch
um uns, wie sie auch wiederum in der Umwelt liegt, die wir mit anderen Le-
bewesen teilen, und die wir, wie andere Lebewesen, durch unsere Tétigkeit
schaffen, oder wenigstens umformen. (Selbstverstindlich ist unsere Um-
welt auch Welt, d. h. Kulturwelt. Darauf werden wir spater zuriickkom-
men.)

Merleau-Ponty hat seinen Primat der Wahrnehmung teilweise durch eine
Kritik der damaligen Psychologie begriindet: des alten Behaviorismus so
wie auch der damals noch bestehenden Introspektionsmethode. Heute aber
sind alle beide schon ldngst iiberwundene Standpunkte geworden. Mer-
leaus damalige Kdmpfe haben uns also heute nicht viel zu sagen. Was viel
wichtiger ist: Es steht uns jetzt eine neue, addquatere Wahrnehmungstheo-
rie zur Verfiigung, mit der wir als Philosophen anfangen kdnnen, wenn wir
so etwas wie la réflexion radicale von Merleau-Ponty unternehmen moch-
ten. Ich meine dabei die 6kologische Wahrnehmungstheorie, und im beson-
deren die 6kologische Theorie des Sehens, die von J. J. Gibson, dem ameri-
kanischen Wahrnehmungspsychologen, in seinem letzten Buch «The Ecolo-
gical Approach to Visual Perception» (1979) dargestellt worden ist. Das
Buch ist kurz vor seinem Tod, 1979, erschienen, und es gibt jetzt auch eine,
soweit ich das beurteilen kann, ausgezeichnete deutsche Ausgabe mit dem
Titel «Wahrnehmung und Umwelt» (Gibson, 1982b). Wenn man das letzte
Buch gut kennt, sollte man auch auf das ebenso fundamentale Werk von
1966, «The Senses Considered as Perceptual Systems», zuriickgreifen, wo
auch die anderen Wahrnehmungssysteme besprochen werden und wo die
tiefgehende phylogenetische Basis der Gibsonschen Theorie deutlicher als
im spéteren Buch dargestellt wird. (Das Buch ist ebenfalls in einer deut-
schen Ubersetzung, Bern 1973, erschienen.)

100



Da, wie ich vermute, die Moglichkeit, dass meine Horer diese Wahrneh-
mungstheorie schon kennen, geschweige ernst nehmen, kaum besteht, wer-
de ich hier hauptsachlich die Grundthemen der Theorie aufzihlen, um
dann diese psychologische Theorie in den Rahmen einer ungefahr Merleau-
Pontyschen Philosophie einzuordnen. Zuerst aber ein paar Bemerkungen.
Erstens ist es wohl schon klar, dass ich Thnen eine psychologische, und erst
recht philosophische, Ketzerei vorfiihren will, die nach meiner Meinung
sehr fruchtbare Konsequenzen fiir die Philosophie haben konnte, die aber
von der Mehrzahl der Psychologen oder der sogenannten «cognitive scien-
tists» entweder iibersehen oder mit sehr wenig Verstindnis, besonders von
der M. I. T. Mafia, heftig bestritten wird. Zwar gibt es schon eine «Interna-
tional Society for Ecological Psychology», zu deren Mitgliedern man einige
hervorragende experimentelle Psychologen zdhlen kann, David Lee aus
Edinburgh, Johannsen und von Hofsten in Schweden (wenigstens naheste-
hend), Eleanor J. Gibson, Ann Pick, Elizabeth Spelke in Amerika, und
nicht so weit weg, Philippe Rochat in Genf. Auch in der Philosophie behan-
deln wenigstens drei begabte jiingere Philosophen diese Theorie und ihre
philosophische Bedeutung: David Blinder, der aus der phinomenologi-
schen Tradition stammt; Ed Reed, ein sehr griindlicher Gelehrter, der in sei-
ner Biographie Gibsons die Geschichte der Wahrnehmungstheorie von Des-
cartes, iiber Bell, Magendie und Helmholtz, bis zur Gegenwart auslegen
wird; und Gary Hatfield, der mit William Epstein einen schonen Aufsatz
Uber den mittelalterlichen Ausgangspunkt der orthodoxen Theorie ver6f-
fentlicht hat (cf. Blinder, 1985; Einleitungen von Reed und Jones in Gibson,
1982a; Hatfield und Epstein, 1979). Von den zwei- oder dreitausend Philo-
sophen aber, die man in einer APA-Versammlung zéhlen kann, sind das al-
lerdings wenige. Man kann nur hoffen, dass irgendwann mal - wenn die
Welt so lange noch besteht — der alte, weltfremde Standpunkt doch schliess-
lich aussterben wird - obwohl ich gestehen muss, dass ich wenigstens in
Amerika iiberhaupt kein Zeichen einer so erfreulichen Verdnderung gese-
hen habe. Philosophie ist leider zu 99 Prozent Mode, oder Macht und
Mode, und in den Machtzentralen unserer Philosophie herrscht immer
noch die alte, veraltete Mode. (Ich muss aber eine Ausnahme nennen: In ei-
nem Essay iiber «cognitive science» in seinen Philosophical Papers [1985]
hat Charles Taylor eine iiberzeugende - hoffentlich iiberzeugende - Kritik
dieser Schule geschrieben. Wenn er sein Hauptwerk eventuell herausgibt,
wird sich die Lage vielleicht doch dramatisch verdndern.)

Zweitens mochte ich betonen, dass ich keineswegs auch durch eine neue
und griindlich verbesserte Psychologie der Wahrnehmung, das heisst des

101



menschlichen leibhaftigen In-der-Welt-seins, eine automatische Losung des
philosophischen Leib-Seele-Problems erwarte. Eine der Krankheiten der
heutigen amerikanischen Erkenntnistheorie, zum Beispiel, besteht genau in
der rein kausalen, angeblich naturwissenschaftlichen Lésung von philoso-
phischen Problemen. Das finde ich nicht nur trivial, sondern von Grund
aus verkehrt. Philosophische Probleme haben zwar 6fters ihre Wurzel in be-
grifflichen Schwierigkeiten der Naturwissenschaften, oder konnen auch
von empirischen Fortschritten erleuchtet werden: wie es in dem Fall, den ich
eben besprechen will, in der Tat geschehen solite. Unsere Probleme sind
aber, in einer oder der anderen Richtung, immer Metaprobleme, Begriffs-
probleme, die durch empirische Forschung prinzipiell nicht zu 16sen sind.
Wire dem nicht so, so gidbe es keine philosophischen Probleme: was eben ei-
nige berithmte Philosophen geglaubt haben, und noch glauben. Ich kann
ihnen aber nicht zustimmen. Empirische Forschung kann uns in unserer Re-
flexion helfen. Sie kann auch einige philosophische Standpunkte aus-
schliessen — und das tut eben die Gibsonsche Theorie mit Bezug auf den
Cartesianischen Dualismus, und nicht nur den expliziten Dualismus, son-
dern auch die neuen mechanistischen Theorien, die sich immer noch auf
Cartesianischem Boden, oder auf dem kleinen {ibriggebliebenen Rest des
Cartesianischen Bodens, bewegen. Aber unsere philosophischen Fragen
kann kein Naturwissenschaftler beantworten.

Fangen wir aber endlich an! Was hat uns Gibson zu sagen? Wo es Wahr-
nehmung gibt, gibt es, nach ihm, immer dreierlei. Erstens gibt es in der Um-
welt des Wahrnehmers Gegenstidnde und Ereignisse, die zweitens dem Orga-
nismus /nformation zuginglich machen, wodurch er drittens bestimmte
Aspekte der Umwelt, und besonders affordances, Angebote, wie das ver-
deutscht worden ist, wahrnimmt. Anhand dieser Dreieinigkeit konnen wir
schon einige Eigenarten der Gibsonschen Theorie bemerken (obwohl ich
auch sehr viel vernachldssigen oder einfach weglassen muss).

Erstens ist diese Theorie von vorneherein eine durchgehend realistische.
Wahrnehmer sind Lebewesen, die von einer realen Umwelt umgeben wer-
den, von Gegenstdnden und Ereignissen im Himmel, neben oder im Wasser
(oder auch in der Wiiste, wo es wenig Wasser gibt), auf oder iiber der Erde,
beziechungsweise auch ab und zu mal in der Erde: Gegenstdnden, die zum
Teil auch selbst Lebewesen sind, die sich in Bezichungen zu anderen Lebewe-
sen sowohl wie zu Aspekten der nichtlebendigen Umwelt auf ihre eigene
Weise verhalten. Wir haben es aber hier mit keinem altmodischen mechani-
stischen Materialismus zu tun, sondern, wie es der englische Titel des letz-
ten Buches klar aussagt, mit einer 6kologischen Theorie. Jeder Organis-

102



mus, wie jede Art Organismus, ist in Coevolution mit seiner Umwelt zu dem
geworden, was er ist. Seine Merkwelt wie seine Wirkwelt (wie es von Uexkiill
ausgedriickt hatte) hat sich phylogenetisch durch den Druck oder gar die
«schopferische Kraft» der natiirlichen Auslese entwickelt. Das Verhalten
jedes Organismus ist also in enger Symbiose mit seiner Umgebung zustan-
degekommen.

Zweitens bietet die Umwelt — die Landschaft, der Himmel, die Fliisse, die
Wolken, andere Lebewesen - und der Wahrnehmer selbst, der sich auch
wahrnimmt - zweitens stellt die Umwelt dem Organismus /nformation zur
Verfiigung. Dieser Satz driickt eine fundamentale, doch oft missverstande-
ne These der Gibsonschen Theorie aus. Nach Gibson ist die dem Organis-
mus von einer bestimmten Umwelt angebotene Information spezifisch, di-
rekt und (synchron verstanden) zu seinen Lebenszwecken hinreichend. Da-
bei gibt es fiir den Anfianger doch zwei Schwierigkeiten, die wir schnell be-
seitigen miissen, um im Verstdndnis der Theorie weiterzukommen.

Die erste ist terminologisch. Gibson spricht von Information; das tun
auch seine Gegner, die informationstheoretischen «cognitive scientists»,
die immer noch auf der Grundlage der alten Empfindung-black-box-Urteil-
Theorie arbeiten. Gibson selbst hat diese Zweideutigkeit bedauert. /hre In-
formation ist nicht die seinige. Um Information in Gibsons Sinn zu verste-
hen, miissen wir also versuchen, die Kybernetik beiseite zu setzen und Gib-
son in seiner Sprache zu horen.

Zweitens hat sich auch unter Gibsons Kritikern die Meinung verbreitet,
dass hier eine Theorie der rein passiven Wahrnehmung vorliegt. Gerade das
Gegenteil ist der Fall. Weil nach Gibson Wahrnehmung direkt ist, schliesst
man: sie muss passiv sein — anscheinend weil fiir die alte Theorie das direkt
Gegebene passiv war (das eben, was ohne Begriff blind ist) und nur die Ak-
tivitdat des Denkens (oder wenigstens der Assoziation, wenn man das «Den-
ken» nennen will) das passiv Angenommene in die Wahrnehmungshypo-
these umbildete. Direktes Aufnehmen, durch die Aufmerksamkeit des
Wahrnehmers geleitet, darf es aufgrund der alten, ehrwiirdigen Prinzipien
nicht geben. So schliesst man, wie Palmstrom, messerscharf: nicht sein
kann, was nicht sein darf. Es kann aber sein, und ist sogar. Die Passivitit des
Subjekts in traditionellen Psychologieexperimenten war eben eine der Ei-
genschaften der alten Methode, die Gibson scharf angegriffen hat. Das
wahrnehmende Tier, der blickende Mensch sitzt nicht, eindugig, mit festge-
haltenem Kinn, kiinstlich ganz still auf einem Laborstuhl. Es/er bewegt
sich, wenn nicht der ganze Leib, so wenigstens die Muskeln: Augen-, Ohren-
oder Nasenmuskeln nehmen an der Wahrnehmung teil. Auch beim stillen

103



Gucken oder Horchen bewegen sich die Augen, bei Tieren manchmal die
Ohren, wenn auch ganz leise. Das Tier, der Mensch, dreht sich, hilt sich auf-
merksam an seine Umwelt, in seiner Umwelt. Seine ganze Leiblichkeit
nimmt immer aktivan dem Akt des Wahrnehmens teil. Gibson hat tiber den
Tastsinn ein bekanntes Experiment gemacht, das die Rolle des aktiven
Wahrnehmers dramatisch klar macht (Gibson, 1962). Wenn man ein Sub-
jekt bittet, mit geschlossenen Augen, die Gestalt einer Plitzchenform anzu-
geben, die man auf seine Hand driickt, kann es das haufig nicht; es muss nur
raten. Wenn das Subjekt aber selbst (auch ohne zu gucken) das kleine Zeug
an die Hand setzen darf, so erfasst es genau die Form und sagt sofort, das ist
so-und-so. Das ist ungefdahr dasselbe Resultat wie bel Helds beriihmten
Kitzchen (Held, 1965). Sie werden wohl das Experiment kennen: ein Kéatz-
chen wird in einem Korb im Kreise herumgetragen, ein zweites rennt an ei-
ner Leine nebenher. Die sich bewegende Katze, so kann man feststellen,
nimmt mehr auf als die bequem stillsitzende. Der Wahrnehmer nimmt ak-
tiv, leiblich, teil an dem Prozess des «information-pickups». Es geschieht
ihm nicht; er vollfiihrt es.

Entschuldigen Sie, wenn ich immer wieder auf Umwege komme (Holzwe-
ge sind sie hoffentlich nicht). Bei einer griindlich neuen Theorie gibt es doch
immer Missverstdndnisse, denen man nachlaufen muss, ehe man direkt zur
Sache kommen kann. Ich bin namlich immer noch beim zweiten Teil der
Gibsonschen Dreieinigkeit, beim «information-pickup» stehengeblieben.
Von welcher Art ist nun diese direkt aufzunehmende Information?

Was das Sehen angeht, hat Gibson wiahrend dreier Jahrzehnte ein neues
Forschungsfeld entwickelt, das «6kologische Optik» heisst. Nicht dass die
physikalisch-geometrische Optik falsch ist, doch hat sie mit dem Wahrneh-
mungsprozess als Wahrnehmung wenig zu tun. Der Wahrnehmer kiitmmert
sich eigentlich nicht um die Raffiniertheiten der geometrischen Optik, wie
wir zum Beispiel ein bisschen iiber Myopie, Hyperopie usw. mit schonen
Diagrammen in der Schule gelernt haben. Der Wahrnehmer nimmt im Ge-
genteil von einem Standpunkt, oder Sitz- oder Liege-, oder, wenn er ein Vo-
gel ist, von einem Flugpunkt aus, ganz bestimmte Winkel des ihn umgeben-
den Lichtes auf. Diese «natiirliche Perspektive» beherrscht und bestimmt
die Information, die ihm durch das Sehen zuginglich ist. Ahnliches gilt
auch fir die anderen Sinne. Diese direkte, spezifische Information besteht
nun hauptsdchlich aus I/nvarianten, wie sie Gibson nannte, d. h. bestimm-
ten, durch den Wechsel konstant bleibenden, experimentell erforschbaren
mathematischen Quantitaten. Nach der traditionellen Theorie sollte der
Wahrnehmer kleine, vereinzelte Sinnesdaten empfinden, diese durch Ge-

104



ddchtnis und Assoziation zusammenbringen, um dann endlich auf einen
wahrnehmbaren Gegenstand zu schliessen. Nach Gibson aber ist diese Ge-
schichte durchaus falsch. Die Information, die wir brauchen, um Gegen-
stinde und Ereignisse in unserer Umwelt wahrzunehmen, nehmen wir di-
rekt auf (we pick it up); unsere Sinnessysteme sind phylogenetisch eben so
entwickelt, dass sie zu diesem «pickup» fahig sind. Dabei spielen weder Ge-
dachtnis noch Assoziation eine Rolle. Nicht dass Invarianten das sind, was
wir wahrnehmen; was wir aufnehmen sind meistens eben Angebote: die fiir
uns relevanten Aspekte der Gegenstiande und Ereignisse unserer Umwelt,
das, was die Umwelt uns anbietet. Das kommt noch; bitte auf den dritten
Hauptpunkt warten! Wir sind noch bei Information und Informations-
pickup und zwar bei Invarianten. Was sind nun diese eigentlich? Die techni-
schen Details der Gibsonschen Experimente kann ich, als Philosoph, nicht
gut darstellen. Ich empfehle zum Beispiel die Arbeit David Lees liber Sport:
Uber den Weitsprung oder das Rennen, auch die Gibsons iiber das Autofah-
ren (Lee, 1980; Gibson, 1982, 119-136). Womit wir hier im allgemeinen zu
tun haben, kann man aber vielleicht an einem alten Gestaltexperiment klar
machen. Man muss nebenbei bemerken, dass Gibson, obwohl er als jiinge-
rer Kollege von Koffka in Smith College von dem deutschen Psychologen
viel gelernt hat, emphatisch kein Gestaltpsychologe war. Invarianten sind
eben nicht Gestalten. Genau das leuchtet ein, wenn man Kohlers altes Hiih-
nerexperiment betrachtet, wo Hithner auf zwei Stiicken Papier Korn su-
chen. Die zwei Stiicke sind grau, aber von verschiedenen Tonen, und das
Futter liegt auf dem dunkleren Stiick. Jetzt nimmt man das letztere Grau als
das hellere und ein noch dunkleres als das zweite Stiick. Das Tier wihlt nicht
dieselbe Farbe, sondern die, die jetzt die dunklere ist. Es kommt also nicht
auf diesen oder jenen Sinnesgehalt an, sondern auf die Proportion, auf das
Verhiltnis zwischen den beiden Farben (Kohler, 1947). Irgendeine konstan-
te ratio bietet dem Tier die Information an, nach der es handelt. Man kann
aus Michottes Tunnelexperiment zum selben Schluss gelangen (Michotte,
1963). Ich will aber Beispiele nicht weiter aufziahlen. Hoffentlich ist der
Hauptpunkt klar. Die tierische Umwelt enthélt unter allem Wechsel auch
relativ feste invariante Proportionen, und die Wahrnehmungssysteme eines
Jeglichen Tieres nehmen davon eben das auf, was diesen Organismus in sei-
nem Leben, in seiner Umwelt, angeht. An und fiir sich ist die in der Umwelt
bestehende Information unendlich. Jedes Tier kann aber die relevante In-
formation aufnehmen, und man kann als Psychologe diese invarianten In-
formationsstrukturen experimentell untersuchen.

105



Drittens: und dies ist, philosophisch gesehen, vielleicht der Hauptpunkt,
an dem wir in unseren philosophischen Uberlegungen ansetzen konnen:
drittens vollbringt jedes Tier durch «information-pickup» die ebenso di-
rekte Wahrnehmung der Affordances (Angebote, wie die Ubersetzung das
Wort verdeutscht), dieihm die sichtbare bzw. horbare, tastbare, schmeckba-
re, riechbare Umwelt darbietet. Es nimmt die Information auf, die ihm vor-
liegt, um eben das zu sehen, zu horen usw., was flir es in dieser Umwelt le-
bensrelevant ist, was es angeht. « Affordance» ist ein terminus technicus, den
Gibson erfunden hat, um diese fundamentale Tatsache begrifflich festzu-
halten. «The rabbit affords the hunter a meal.» «Der Hase bietet dem Jager
ein Essen.» (Unsere «rabbits» sind eben Hasen; wilde Kaninchen haben wir
nicht.) Und in der anderen Richtung: «The hunter affords the rabbit a chan-
ce of being eaten.» Er bedeutet eine Gefahr. Der Hase rennt, eben weil er die
Gefahr sieht, so wie der andere auf das Tier schiesst, weil er Essbares (bzw.
Verkaufbares) sieht. Es besteht eine Frage, auf die ich zuriickkommen wer-
de, ob namlich auch wir Menschen, deren Wahrnehmungstatigkeit schon in
der Kindheit von menschlichsozialen, kulturellen Kontexten gesattigt wor-
den ist — ob auch wir nur Angebote wahrnehmen. Hier muss ich aber die
Hauptsache betonen: Was man direkt durch die Sinne wahrnimmt, sind
hauptsidchlich Angebote, das heisst eigentlich Bedeutungen, wobeiich «Be-
deutung» im alltdglichen, nicht im Fregeschen Sinne meine - eben Frege-
sche Sinne. Gibson will uns beweisen, oder will sogar als Prinzip, arche, sei-
ner Wahrnehmungstheorie annehmen, dass die Umwelt schon voll von Be-
deutungen ist, von Angeboten, die die Wahrnehmungssysteme der Tiere di-
rekt aufzunehmen imstande sind.

Was hat das alles mit dem Leib-Seele-Problem zu tun? Sehr viel, meine
ich. Erstens hat man hier, durch psychologische Forschung und die dadurch
entwickelte Theorie, einen festen Boden fiir den Merleau-Pontyschen Pri-
mat der Wahrnehmung gelegt. Das In-der-Welt-sein, /’étre-au-monde, ist
kein iibergreifendes, fundamentalontologisches Seinsprinzip, wie bei Hei-
degger, erst recht kein Sein-gegeniiber: étre pour soi gegen étre en soi, wie bei
Sartre. Das In-der-Welt-sein griindet auf der 6kologisch vermittelten Sym-
biose des Organismus in und mit seiner Umwelt durch die jeweiligen Wahr-
nehmungssysteme, wodurch er sich an diese Umwelt anzupassen versteht.
Durch seine Wahrnehmungssysteme vernimmt und behandelt jedes Tier
seine Umwelt.

Wenn es auf das menschliche In-der-Welt-sein ankommt, zweitens, kann
man diesen Lebensstil nur als Variante des Tierlebens iiberhaupt deuten.
Wie Gibson sagt, und der Merleau-Ponty der « Phinomenologie der Wahr-

106



nehmung» wiirde ihm wohl zustimmen, gibt es nur eine Welt. Die menschli-
che Welt, auch im (angeblichen) Unterschied von der Umwelt des Tieres,
kann doch nur mit und aus natiirlichen Gegenstidnden und Materialien in
einer natiirlichen Umwelt zustandekommen, weiter bestehen oder sich ent-
wickeln. Die Sprache soll, nach manchen, die menschliche Seinsweise von
anderen wesentlich unterscheiden. So meinte Descartes und so meinen im-
mer noch viele seiner Nachfolger. Gut; die Sprache mag wohl, wie von
Humboldt meint, «eine wahre Welt sein, die der Geist . . . zwischen sich und
die Gegenstande setzen muss». Dabei ist aber zweierlei zu bemerken: Er-
stens, gegen empiristische Deutungen der Sprache, muss man betonen, dass
der Mensch in der Sprache zu sich kommt, in der Sprache lebt, sich bewegt,
und sein Sein hat. Das hat auch Merleau-Ponty 6fters betont. Wer die Spra-
che fiir ein Werkzeugbiindel nimmt, wodurch wir eine fremde Welt wie mit
Hacke und Schaufel bearbeiten, versteht sie gar nicht. Zweitens ist der
Mensch, der in der Sprache zu leben lernt, selbst Teil der Natur: sinnbegab-
tes Lebewesen. Wie Merleau-Ponty im Sprachkapitel der « Phidnomenolo-
gie» so uiberzeugend gezeigt hat, muss doch auch Sprache gesagt oder ge-
schrieben, gehort oder gesehen (bzw. bei Blinden getastet) werden. Wenn
also die Sprache ein ausgezeichnetes Kriterium des Menschseins ist (und wie
wir sehen werden, betont auch Gibson diese Unterscheidung), dann kann es
keinen Zwiespalt zwischen Leib und Seele geben, sondern nur die Zweisei-
tigkeit des psychophysischen Lebens, zweiseitig doch untrennbar.

Nebenbei gesagt: ich will hier nicht behaupten, dass die Sprache als sol-
che tatsdchlich das Merkmal des Menschseins ist. Man miisste tiefer ein-
greifen, in den Ursprung der Symbolik éiberhaupt. Cassirer kann hier Anre-
gungen geben und auch die Prinzipien der Plessnerschen philosophischen
Anthropologie, der Begriff der exzentrischen Positionalitit, sowie die soge-
nannten anthropologischen Gesetze, die er im letzten Teil der «Stufen» auf-
zdhlt: das Prinzip der natiirlichen Kinstlichkeit, der vermittelten Unmittel-
barkeit und des utopischen Standpunkts (Cassirer, 1944; Plessner, 1928).
Das alles kann ich leider in diesem Kontext nicht weiter ausfiihren. Einige
sogenannte «symbolic anthropologists» konnten auch hier etwas beitragen;
die anglo-amerikanische Philosophie aber ist immer noch viel zu
empiristisch-analytisch-logisch instruiert, um so etwas tiberhaupt zu ver-
stehen.

Doch zuriick zu Gibson, zum Primat der Wahrnehmung und dem Leib-
Seele-Problem. Der Primat der Wahrnehmung, bei Gibson wie bei
Merleau-Ponty, rechtfertigt ontologisch den Primat der Leiblichkeit. We-
der das cogito - das zu sich selbst Ichsagen eines momentanen Bewusstseins

107



- noch das korperliche Gestell eines rein physikalischen Seienden gilt als
Ausgangspunkt der Philosophie. Obwohl aber alles Menschsein leiblich ist
und bleibt, will man doch philosophisch nicht nur das sinnhafte Vernehmen
von Umweltstrukturen, sondern auch die Natur und den Gebrauch unserer
sogenannten hoheren Krifte verstehen. Auch wenn das volle, direkte, infor-
mationsauinehmende Wahrnehmen der Anfangspunkt alles Erkennens, al-
les Bildens und Dichtens, alles noch so abstrakten Wissens bleibt, so beste-
hen doch kaum alle menschlichen Bestrebungen, alle menschlichen Lei-
stungen aus «information-pickup» in unserer bloss natiirlichen Umge-
bung. Was folgt fiir die ndhere Deutung des Menschseins, oder wenn man
will, der beseelten Leiblichkeit (ich wiirde wohl lieber sagen, der in einer
Kultur zusichkommenden Leiblichkeit) — was folgt dafiir aus diesem An-
satzpunkt?

Ich kann hier nur kurz andeuten, und habe einiges wenigstens indirekt im
vorangehenden schon angedeutet, was fiir philosophische Perspektiven
sich hier er6ffnen. Wenn man 6kologisch die menschliche Kulturwelt als
eine aus und in der Natur heranwachsende Erfindung ansieht, so kann man
einige philosophische Disziplinen auch mit neuen Werkzeugen bearbeiten.
Bei Gibson wie bei Merleau findet man zum Beispiel eine frische und erfri-
schende Perspektive fiir das Bildsehen und Bildmachen, also fiir die Deu-
tung der Kunst. Leider kann ich hier auf diese Perspektive nicht eingehen;
man lese die beiden letzten Kapitel von «Wahrnehmung und Umwelt». Zum
Schluss aber mdchte ich nur kurz andeuten, was Gibson vom Wissen im all-
gemeinen gesagt hat. Da seine Theorie auch im letzten Buch noch erst im
Aufbau war und er doch in erster Linie Wahrnehmungspsychologe, hat er
selbst nur Andeutungen gegeben, die aber meines Erachtens fiir die Er-
kenntnistheorie sehr fruchtbar sein konnten.

Es handelt sich hier um zwei anscheinend gegensitzliche, doch tatsidch-
lich komplementire Unterscheidungen. Auf der einen Seite bildet sich nach
Gibson alles Wissen strukturell in derselben Weise wie Wahrnehmung. Da-
bei sprechen wir vom vollen Wahrnehmen, im Gegensatz zum reinen Emp-
finden, das im Tierleben wie im menschlichen Leben keine grosse Rolle
spielt, und im Gegensatz auch zur blossen Vorstellung, die sozusagen ein
verarmtes Wahrnehmen ist, dem das gewohnliche «reality testing» der vol-
len Wahrnehmung eben fehlt. Also noch mal: alles Wissen hat eine dem
Wahrnehmen analoge Struktur. Da finden wir zwar einen Unterschied, aber
keine radikale Diskontinuitdt. Anhand dieser These (die, so weit ich mich er-
innere, nur voriibergehend im dreizehnten Kapitel von «Wahrnehmung und
Umwelt» aufgestellt wird) kann man auch die Frage beantworten, die ich

108



frither angedeutet habe: die Frage, ob es auch bei allen menschlichen, also
kulturvermittelten, Wahrnehmungsakten auf das Aufnehmen von Angebo-
ten ankommt. Wenn wir uns an die Tatsache erinnern, dass auch jede, noch
so raffinierte, menschliche Welt, die Welt der theoretischen Physik z. B.
oder die Welt der Musik oder die Welt des Historikers, dass auch jede
menschliche Welt innerhalb der Natur von einem Naturwesen mit Hilfe na-
tiirlicher Materialien entwickelt worden ist und sich weiter entwickelt, so
kann man diese Frage emphatisch affirmativ beantworten. Laboratorien,
Bibliotheken, Biicher, sogar Computer sind auch Gegenstdnde, die uns im
Prozess des beruflichen Werdens und Lebens umgeben und die uns, soweit
wir in der betreffenden Praxis kompetent sind, Information darbieten, In-
formation, die wir, soweit sie das relevante Angebot enthilt, doch, wenn
auch nicht so ganz und gar sinnlich, im weiteren Sinne «wahrnehmen».
Schon beim Sehen kommt es nach Gibson auf das Auge-Hand-Gehirn-
Leib-System an. Man kann, glaube ich, annehmen, dass beim Behandeln ei-
ner, sagen wir, cerebraleren Aufgabe dieselbe Dreieinigkeit beteiligt wird,
obwohl das Gehirn im Unterschied zum optischen System einen grosseren
Teil der Arbeit iibernommen hat. Nicht nur der Primat der Wahrnehmung,
sondern auch die Ubertragung der dreifachen Struktur der Wahrnehmung
auf alle kognitiven Leistungen enthalt, meiner Meinung nach, reiche Konse-
quenzen fiir die Deutung des menschlichen Wissens im allgemeinen.

Das ist aber nur eine Seite des Verhiltnisses zwischen Wahrnehmen und
Wissen, wie wir sie im Licht der Gibsonschen Theorie verstehen konnten.
Auf der anderen Seite miissen wir, ohne die strukturelle Analogie zwischen
Wahrnehmen und begrifflicher Erkenntnis zu leugnen, auch einige scharfe
Grenzen ziehen. Wenn wir Wahrnehmung als «information-pickup» eines
lebendigen Wahrnehmers in einer realen Umwelt verstehen, kdnnen wir die
Phantasie (imagination) vom Wahrnehmungsprozess klar unterscheiden.
Der Phantasie fehlt eben das «reality testing» der normalen Wahrnehmung:
wie z. B. den Kopf drehen, um besser zu sehen, Erscheinen und Verschwin-
den des Gegenstandes bemerken, usw. Diese Unterscheidung ist zwar fiir
den jetzigen Kontext nicht zentral; was aber fiir die Deutung menschlicher
Aktivitaten ganz grundlegend ist, ist die scharfe Grenze, die man zwischen
dem bloss wahrnehmungsgetragenen Sichauskennen in einer Umwelt und
dem in Worten ansprechbaren oder auch durch Bilder erhellbaren Wissen
ziehen muss. Nicht zwischen Empfinden und unbewusstem Schliessen, das
Wahrnehmungen als Hypothesen oder gar Fiktionen konstruieren soll,
sondern zwischen aisthesis als dem durch Wahrnehmungssysteme ermaog-
lichten Aufnehmen der Angebote einer realen Umwelt und verbal oder bild-

109



lich getragenem und in diesem Sinne indirekten Wissen: das ist die Grund-
unterscheidung, die Gibson zwischen dem Unmittelbaren und dem Vermit-
telten zieht. In einem gewissen Sinne ist Wahrnehmung schon «kognitiv»,
denn Sich-in-einer-Umwelt-auskennen ist schon Kenntnis nehmen, Kennt-
nis haben. Der radikale Schnitt aber liegt da, wo wir durch Wort oder Bild,
durch Wort und Bild, unseren Zugang zur Wirklichkeit vermittelt haben.
Uber Bilder, stille und kinematische, hat Gibson in «Wahrnehmung und
Umwelt» zwei Kapitel geschrieben, die ich hier wieder nur empfehlen, nicht
referieren kann. Zur ersteren, wortgetragenen Vermittlung hat er nur kurze
Andeutungen gemacht. Ich kann hier vielleicht nichts besseres tun, als seine
eigenen Worte, d. h. ihre deutsche Ubersetzung, zitieren. Das Zitat hat ei-
gentlich mit beiden erkenntnistheoretischen Einsichten, mit Kontinuitit so-
wohl wie mit Diskontinuitit, zu tun. Uber die letztere werde ich dann zum
Schluss ganz kurz noch einen Absatz zitieren.

In einem zusammenfassenden Paragraphen (am Ende des vierzehnten
Kapitels) schreibt Gibson, nachdem er eine scharfe Linie zwischen Wahr-
nehmung und Phantasie gezogen hat:

Die Theorie der Informationsextraktion erlaubt eine scharfe Trennung zwischen Wahr-
nehmung und Fantasie: aber sie schliesst auch dieangebliche Liicke zwischen Wahrnehmung
und Wissen. Extrahieren und Abstrahieren von Invarianten kommt sowohl dem Wahrneh-
men wie dem Erkennen zu. Die Umgebung wahrnehmen und sie kennen sind nur dem Grad
nach, nicht in der Art verschieden. Beides lauft dauernd miteinander ab. Die Begriindung
fiir die Annahme, dass etwas-sehen ganz verschieden von etwas-kennen ist, stammt aus der
alten Lehre, dass Sehen auf augenblicklichen Empfindungen, die eine nach der anderen im
gegenwartigen Zeitverlauf aufeinanderfolgen, beruhte, wihrend Kenntnis im Besitz dauer-
hafter Begriffe besteht, die im Gedéchtnis gespeichert sind. Jetzt sollte klar geworden sein,
dass wahrnehmungsmassiges Sehen ein Aufmerksamwerden auf die Bestdndigkeit von
Struktur ist.

Kenntnis erweifert die Wahrnehmung. Das Kind macht sich seine Umwelt durch Umbher-
schauen und Hinsehen, durch Horchen, Spiiren, Beriechen und Schmecken bewusst, aber
dann beginnt man, ihm die Welt bekannt zu machen. Man zeigt ihm Dinge, spricht dariiber,
stellt Modelle und Abbildungen von Objekten vor, spater Gerate, Werkzeuge und Biicher.
Schliesslich bringt man ihm Regeln und Verfahren fiir eigenes Weiterfinden von Dingen na-
he. Spielzeuge, Bilder und Namen sind die von Eltern und Lehrern zur Verfiigung gestellten
Hilfen fiir die Wahrnehmung. Sie iiberliefern die Entdeckungen der Menschheit zur nich-
sten Generation. Die Miihen derer, die zuerst wahrgenommen haben, werden fiir die Nach-
kommenden tiberfliissig. Solche Hilfsmittel zur Erfassung e¢rleichtern das Extrahieren und
Abstrahieren von umweltrelevanten Invarianten ganz bedeutend. Doch sind sie nicht in sich
selbst schon Wissen, wie man versucht sein kénnte zu meinen. Sie fithren lediglich zur Er-
leichterung des Kenntniserwerbs fiir die Jugend.

Solche Erweiterungen oder Hilfsmittel zur Auffassung beruhen auf dem Extrahieren von
Information aus dem Reizfluss. Wer lernt, muss auf Gesprochenes horchen, um die Nach-
richt herauszuldsen: er muss das Modell, das Bild oder das Geschriebene ansehen oder ein
Gerit entsprechend handhaben, um Information zu extrahieren. Die Information selbst ist
aber weitgehend unabhingig vom Reizfluss (Gibson, 1982b, 278-9).

110



Das ist alles Kontinuitét; wer den Merleauschen Primat der Wahrnehmung
kennt, wird es bekannt, sogar selbstverstdndlich finden. Jetzt fragt Gibson
aber: «Welche Arten kulturell iibermittelten Wissens gibt es», und schreibt
weiter:

Hier fiihle ich mich unsicher, denn man hat sie auf einer solchen Ebene der Beschreibung
noch nicht betrachtet. Gegenwirtige Diskussionen iiber die «Kommunikationsmedien» er-
scheinen mir leichtfertig und bleiben an der Oberflidche. Ich vermute, dass es viele Arten
gibt, die sich vermischen und komplex sind. Doch kann ich mir drei wichtige Wege vorstel-
len, auf denen man Kennenlernen erleichtern, Wahrnehmen unterstiitzen und die Grenzen
des Erfassens hinausschieben kann. Das geschieht durch den Gebrauch von Geréten, die An-
wendung verbaler Beschreibung und den Einsatz von Bildern. Worte und Beschreibungen
durch Bilder wirken anders als Instrumente; denn bei den ersten beiden gewinnt man die In-
formation aus zweiter Hand. Betrachten wir das nun im einzelnen (Gibson, 1982b, 279).

Von Wissen durch Instrumente brauchen wir nichts weiter zu sagen; sie er-
weitern nur die Wahrnehmung, wie die Brille das Sehen verschérft. Philoso-
phisch sind doch alle Gerite irrelevant oder jedenfalls langweilig. Von Bil-
dern hat Gibson, wie ich schon erwédhnt habe, viel Interessantes gesagt; wie
ich auch schon gesagt habe, kann ich hier nicht darauf eingehen. Das ldsst
dann verbales Wissen iibrig. Zum Schluss zitiere ich einen Teil der einen Sei-
te, die Gibson in «Wahrnehmung und Umwelt» iiber diese philosophisch so
verhdngnisvolle Frage geschrieben hat:

Unsere Kinder werden hauptsidchlich durch die Beschreibung der Dinge davor bewahrt,
alles selbst herausfinden zu miissen. Man iibermittelt Information und fiithrt damit zum
Wissen. So wird man klug. Eltern und Lehrer wie auch Biicher bieten den Kindern solches
Wissen iiber die Welt aus zweiter Hand. Statt dieses Wissen vom Kind selbst aus dem Strom
der Reize extrahieren zu lassen, wird es kommunikativ weitergegeben.

Sicherlich geben Gespriach und Sprache Information einer bestimmten Art von Person zu
Person und von den Eltern an das Kind weiter. Geschriebene Sprache kann man sogar aufbe-
wahren und sie in Bibliotheken sammeln. Doch sollte man nicht vergessen, dass es sich hier
um in Worte gefasste Information handelt. Es ist nicht jene grenzenlose Informationsfiille,
die im Reizstrom verfiigbar ist.

Wissen in Form von Worten kann man als explizites Wissen bezeichnen und dem schwei-
genden Wissen gegeniiberstellen. Der beobachtende Mensch kann seine Wahrnehmung ver-
balisieren und damit kommunikativ machen. Doch meine ich dazu, dass ein Bewusstwerden
der Welt vorhergehen muss, bevor man es in Worte fassen kann. Man muss erst sehen, bevor
man reden kann. Wahrnehmung geht der Aussage voraus (Gibson, 1982b, 280).

Am Ende wie am Anfang also herrscht der Wahrnehmungsprimat; doch ist
auch die Grenze zwischen einem rein wahrnehmungsgetragenen und einem
sprachvermittelten Wissen scharf gezogen. Auch wenn wir Invalide unserer
hoheren Krifte wiren, so sind wir geniigend Meister unserer Lebenskrifte,
unserer Seh- und Horkrafte, um in unserer Welt auch die zarteren, oft ge-

111



fahrlichen, es mag sogar sein, lebensgefdhrlichen Krafte, die wir Sprache
und Bild, Wissenschaft und Kunst, verdanken, zu meistern oder, besser ge-
sagt, unsihrer, innerhalb einer Tradition, positiv und schopferisch zu bedie-
nen. Wenn wir nun diese Beziehungen philosophisch deuten und verstehen
wollen - das muss ich leider zuletzt, wie am Anfang, betonen -, so miissen
wir einen notwendigen (wenn wohl auch nicht hinreichenden) Schritt ma-
chen: wir miissen das ganze Unternehmen der sogenannten «cognitive
science» ein fiir allemal beiseitesetzen und vergessen. Sonst drehen wir uns
immer noch im alten Hamsterkiafig wieder und wieder und immer wieder

um.

Literaturverzeichnis

Ernst Cassirer, An Essay on Man, New Haven, Yale U. P. 1944.

J. J. Gibson, Observations on Active Touch, in: Psych. Rev. 69: 477-491, 1962.

ders., The Senses Considered as Perceptual Systems, Boston, Mass. 1966.

ders., Die Sinne und der Prozess der Wahrnehmung. Ubersetzung von I. und E. Kohler und
M. Groner, Bern 1973.

ders., The Ecological Approach to Visual Perception, Boston, Mass. 1979.

ders., Reasons for Realism: Selected Essays of J. J. Gibson. Ed. by E. Reed and R. Jones, 1982a.

ders., Wahrnehmung und Umwelt. Ubersetzt von G. Liicke und 1. Kohler, Miinchen/Wien/
Baltimore 1982b.

G. C. Hatfield und William Epstein, The Sensory Core and the Medieval Foundations of Early
Modern Perceptual Theory, in: Isis 70: 363-384, 1979.

Martin Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1927.

R. Held, Plasticity in sensory-motor systems, in: Scientific American 213: 84-94, 1965.

W. Kohler, Gestalt Psychology, New York 1947.

D. N. Lee, Visuo-Motor Coordination in Space-Time, in: Tutorials in Motor Behavior, ed.
G. E. Stehnach and J. Requin, Amsterdam, p. 281-295, 1980.

Maurice Merleau-Ponty, La Structure du Comportement, Paris 1942.

ders., La Phénoménologie de la Perception, Paris 1945.

ders., Le Primat de la Perception et ses Conséquences philosophiques, in: Bull. Soc. Frangaise
de la Phil. 119-153, 1946.

A. Michotte, The Perception of Causality. Trl. T. R. Miles and E. Miles, London 1963.

Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin 1928.

Charles Taylor, Human Agency and Language. Philosophical Papers, vol. [, Cambridge 1985.

112



	Wahrnehmung und Wirklichkeit : die Gibsonsche Angebotstheorie in ihrer Beziehung zum Leib-Seele-Problem

