
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Wahrnehmung und Wirklichkeit : die Gibsonsche Angebotstheorie in
ihrer Beziehung zum Leib-Seele-Problem

Autor: Grene, Marjorie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 46/1987

MARJORIE GRENE

Wahrnehmung und Wirklichkeit

Die Gibsonsche Angebotstheorie in ihrer Beziehung
zum Leib-Seele-Problem

Vor dem Ersten Weltkrieg hatte ich als kleines Kind in Milwaukee, Wisconsin,

damals einer bekannten deutsch-amerikanischen Stadt, ein sogenanntes

deutsches Fräulein. Mein Vater hatte in Yale studiert, und es hing bei uns
an der Wand eine kleine, blaue, dreieckige Fahne, worauf weisse Buchstaben
YALE proklamierten. Eines Tages soll ich mein Fräulein gefragt haben:
Wie heisst Yale banner auf deutsch? Heute frage ich mich dagegen, wie
heisst «Leib-Seele-Problem» auf englisch? «Seele» ist aus der englischsprachigen

Philosophie schon längst verschwunden. «Mind»? «esprit»?
«Geist»? steht ganz allein gegen «body» da. Mit anderen Worten, die
Unterscheidung animus/anima besteht überhaupt nicht mehr. Nicht dass dabei
irgendein Intellektualismus herrscht: «mind» kann zwar auch sehr subjek-
tivistisch gedeutet werden, und wird oft so gedeutet, als einzelne
Empfindungsatome, Hume's «simple impressions». Es fehlt uns also an einer
Begriffstrennung, die beim Leib-Seele-Problem vielleicht geholfen hätte. Auf
der anderen Seite der Cartesianischen Alternative (wie Plessner es nennt)
steht es aber bei uns noch schlimmer. Leiber besitzen wir armen
Englischsprechenden überhaupt nicht, nur Körper: bodies, Cartesianische res

extensae. Damit kommt man nicht sehr weit. Man hat auf der einen Seite

einen geheimen inneren Vorgang (um mit Wittgenstein zu sprechen) und auf
der anderen Seite Newtonsche oder am besten Einsteinsche Raum-Zeit-
Beziehungen. Daraus kann man kein Leben, geschweige ein seelisches
Leben aufbauen. Neuerdings, so weit ich die Sache verstehe - was nicht sehr

weit ist - errichtet man im sogenannten Funktionalismus auf beiden Seiten,
«mind» und «body», entsprechende Mechanismen, die alles erledigen sollen.

Und es mag sein, dass einige Neurologen in ihrem Fach auf diese Weise

weiterkommen können. Philosophisch aber spielt man stets die alten, zwar

Korrespondenzadresse: Prof. Marjorie Grene, 206 Ridgedale Rd., Ithaca, N.Y. 14850, USA

98



oft subtilen, doch in aller Wirklichkeitsferne immer nur ausgeträumten
Spiele weiter. 1984 in Kirchberg bemerkte einer, der den Funktionalismus so
ein bisschen kritisieren wollte: «It's the only game in town.» Doch gibt es

auch andere Städte. Schliesslich könnte man auch umziehen. Inzwischen
befindet sich bei uns die sogenannte «philosophy of mind» (meines Erachtens)

in einer engen, dunklen, unbequemen Sackgasse.
Wie kommt man aus dieser bedauerlichen Lage heraus? Erstens kann

man, meiner Meinung nach, nicht nur in bezug auf die «philosophy of
mind», sondern im allgemeinen in jedem philosophischen Gebiet, das
überhaupt mit Menschen zu tun hat - sogenannte «action theory», Erkenntnistheorie,

Ästhetik, sogar vielleicht auch Ethik - nur aufgrund irgend eines

Begriffs des In-der-Welt-seins überhaupt, ich will nicht sagen «weiterkommen»,

denn philosophisch weiterkommen ist sowieso eine sehr fragwürdige
Sache - vielleicht neu anfangen, auf jeden Fall auf festerem Boden weiter
philosophieren. Zweitens aber genügt das In-der-Welt-sein als solches auch
nicht: man braucht das Merleau-Pontysche être-au-monde, das auch leiblich,

das heisst, lebendig ist. Schon in der «Structure du Comportement»
(1942) wird es klar, dass das Menschsein nur aufgrund des lebendigen,
leiblichen Tierseins möglich ist. Heidegger aber, der wohl als Entdecker des

Weltbegriffs gelten muss, kümmert sich gar nicht um Leben und Leiblichkeit.

Wenn er vom «Leben» spricht, verächtlich, wie so oft bei ihm, scheint
er Diltheys «Lebensphilosophie» zu meinen, die in dieser Beziehung, meiner

Meinung nach, einfach irrelevant ist (Heidegger, 1927). Nehmen wir also

als Ausgangspunkt für die Leib-Seele (oder body-mind)-Beziehung die

Merleau-Pontysche Variante des In-der-Welt-seins (Merleau-Ponty, 1945).

Damit brechen wir endgültig mit dem doppelten Mechanismus des
Funktionalismus.

Also, erstens In-der-Welt-sein, leibhaftiges, lebendiges In-der-Welt-sein,
das heisst, In-der-Welt-sein, das auch im In-einer-Umwelt-sein besteht. Alle
beide sind notwendige Ansätze für eine adäquate philosophische Darstellung

des menschlichen psychophysischen Daseins - notwendig, aber noch
nicht hinreichend. Was man weiter braucht, und soweit ich weiss, in der
philosophischen Literatur nur bei Merleau-Ponty findet, ist der Primat der
Wahrnehmung: le primat de la perception (Merleau-Ponty, 1946). Im grossen

und ganzen hat sich die moderne Philosophie auf einem falschen
Wahrnehmungsbegriff begründet, einem Wahrnehmungsbegriff, der früh
(spätestens im Mittelalter, vielleicht schon bei Piaton) anfängt, durch und nach
Descartes etabliert wird, und für die moderne experimentelle Psychologie
seinen klarsten Ausdruck bei Helmholtz gefunden hat. Man unterscheidet

99



zwischen Empfindung, dem einzig Gegebenen, und Wahrnehmung, die
durch «unbewusste Schlüsse» von der Urteilskraft auf dem (ärmlichen)
Grund der Empfindungen konstruiert werden soll. Schon Descartes
behauptet, dass Empfindungen (sensus, im Französischen sentiments) nur
rein subjektiv ihre Gültigkeit haben (Principia, 168). Zu irgendeiner äusser-
lichen Wirklichkeit gelangen wir nur schlussweise (und selbstverständlich
auch dann nur mit der Hilfe Gottes). Nun wären wir tatsächlich, cartesia-

nisch, halb mens, halb corpus, würde das vielleicht auch stimmen. So ist es

aber nicht. Wir sind Tiere, die nicht nur in der Wirklichkeit bestehen,
sondern selbst Teile derselben Wirklichkeit sind. Wir nehmen durch unsere
Sinnessysteme die Welt wahr, oder die Umwelt, falls man das Wort «Welt» für
Menschen reservieren will. Mir ist es eigentlich egal. Auf das «Um» sowohl
wie das «In» kommt es jedenfalls an; denn die menschliche Welt liegt auch

um uns, wie sie auch wiederum in der Umwelt liegt, die wir mit anderen
Lebewesen teilen, und die wir, wie andere Lebewesen, durch unsere Tätigkeit
schaffen, oder wenigstens umformen. (Selbstverständlich ist unsere Umwelt

auch Welt, d. h. Kulturwelt. Darauf werden wir später zurückkommen.)

Merleau-Ponty hat seinen Primat der Wahrnehmung teilweise durch eine

Kritik der damaligen Psychologie begründet: des alten Behaviorismus so
wie auch der damals noch bestehenden Introspektionsmethode. Heute aber
sind alle beide schon längst überwundene Standpunkte geworden. Mer-
leaus damalige Kämpfe haben uns also heute nicht viel zu sagen. Was viel
wichtiger ist: Es steht uns jetzt eine neue, adäquatere Wahrnehmungstheorie

zur Verfügung, mit der wir als Philosophen anfangen können, wenn wir
so etwas wie la réflexion radicale von Merleau-Ponty unternehmen möchten.

Ich meine dabei die ökologische Wahrnehmungstheorie, und im besonderen

die ökologische Theorie des Sehens, die von J. J. Gibson, dem
amerikanischen Wahrnehmungspsychologen, in seinem letzten Buch «The Ecological

Approach to Visual Perception» (1979) dargestellt worden ist. Das
Buch ist kurz vor seinem Tod, 1979, erschienen, und es gibt jetzt auch eine,
soweit ich das beurteilen kann, ausgezeichnete deutsche Ausgabe mit dem
Titel «Wahrnehmung und Umwelt» (Gibson, 1982b). Wenn man das letzte
Buch gut kennt, sollte man auch auf das ebenso fundamentale Werk von
1966, «The Senses Considered as Perceptual Systems», zurückgreifen, wo
auch die anderen Wahrnehmungssysteme besprochen werden und wo die
tiefgehende phylogenetische Basis der Gibsonschen Theorie deutlicher als
im späteren Buch dargestellt wird. (Das Buch ist ebenfalls in einer
deutschen Übersetzung, Bern 1973, erschienen.)

100



Da, wie ich vermute, die Möglichkeit, dass meine Hörer diese
Wahrnehmungstheorie schon kennen, geschweige ernst nehmen, kaum besteht, werde

ich hier hauptsächlich die Grundthemen der Theorie aufzählen, um
dann diese psychologische Theorie in den Rahmen einer ungefähr Merleau-
Pontyschen Philosophie einzuordnen. Zuerst aber ein paar Bemerkungen.
Erstens ist es wohl schon klar, dass ich Ihnen eine psychologische, und erst
recht philosophische, Ketzerei vorführen will, die nach meiner Meinung
sehr fruchtbare Konsequenzen für die Philosophie haben könnte, die aber

von der Mehrzahl der Psychologen oder der sogenannten «cognitive scientists»

entweder übersehen oder mit sehr wenig Verständnis, besonders von
der M. I. T. Mafia, heftig bestritten wird. Zwar gibt es schon eine «International

Society for Ecological Psychology», zu deren Mitgliedern man einige
hervorragende experimentelle Psychologen zählen kann, David Lee aus

Edinburgh, Johannsen und von Hofsten in Schweden (wenigstens nahestehend),

Eleanor J. Gibson, Ann Pick, Elizabeth Spelke in Amerika, und
nicht so weit weg, Philippe Rochat in Genf. Auch in der Philosophie behandeln

wenigstens drei begabte jüngere Philosophen diese Theorie und ihre
philosophische Bedeutung: David Blinder, der aus der phänomenologischen

Tradition stammt; Ed Reed, ein sehr gründlicher Gelehrter, der in seiner

Biographie Gibsons die Geschichte der Wahrnehmungstheorie von
Descartes, über Bell, Magendie und Helmholtz, bis zur Gegenwart auslegen
wird; und Gary Hatfield, der mit William Epstein einen schönen Aufsatz
über den mittelalterlichen Ausgangspunkt der orthodoxen Theorie
veröffentlicht hat (cf. Blinder, 1985; Einleitungen von Reed und Jones in Gibson,
1982a; Hatfield und Epstein, 1979). Von den zwei- oder dreitausend
Philosophen aber, die man in einer APA-Versammlung zählen kann, sind das

allerdings wenige. Man kann nur hoffen, dass irgendwann mal - wenn die
Welt so lange noch besteht - der alte, weltfremde Standpunkt doch schliesslich

aussterben wird - obwohl ich gestehen muss, dass ich wenigstens in
Amerika überhaupt kein Zeichen einer so erfreulichen Veränderung gesehen

habe. Philosophie ist leider zu 99 Prozent Mode, oder Macht und
Mode, und in den Machtzentralen unserer Philosophie herrscht immer
noch die alte, veraltete Mode. (Ich muss aber eine Ausnahme nennen: In
einem Essay über «cognitive science» in seinen Philosophical Papers [1985]
hat Charles Taylor eine überzeugende - hoffentlich überzeugende - Kritik
dieser Schule geschrieben. Wenn er sein Hauptwerk eventuell herausgibt,
wird sich die Lage vielleicht doch dramatisch verändern.)

Zweitens möchte ich betonen, dass ich keineswegs auch durch eine neue
und gründlich verbesserte Psychologie der Wahrnehmung, das heisst des

101



menschlichen leibhaftigen ln-der-Welt-seins, eine automatische Lösung des

philosophischen Leib-Seele-Problems erwarte. Eine der Krankheiten der

heutigen amerikanischen Erkenntnistheorie, zum Beispiel, besteht genau in
der rein kausalen, angeblich naturwissenschaftlichen Lösung von
philosophischen Problemen. Das finde ich nicht nur trivial, sondern von Grund
aus verkehrt. Philosophische Probleme haben zwar öfters ihre Wurzel in
begrifflichen Schwierigkeiten der Naturwissenschaften, oder können auch

von empirischen Fortschritten erleuchtet werden: wie es in dem Fall, den ich
eben besprechen will, in der Tat geschehen sollte. Unsere Probleme sind
aber, in einer oder der anderen Richtung, immer Metaprobleme,
Begriffsprobleme, die durch empirische Forschung prinzipiell nicht zu lösen sind.
Wäre dem nicht so, so gäbe es keine philosophischen Probleme: was eben
einige berühmte Philosophen geglaubt haben, und noch glauben. Ich kann
ihnen aber nicht zustimmen. Empirische Forschung kann uns in unserer
Reflexion helfen. Sie kann auch einige philosophische Standpunkte aus-
schliessen - und das tut eben die Gibsonsche Theorie mit Bezug auf den
Cartesianischen Dualismus, und nicht nur den expliziten Dualismus,
sondern auch die neuen mechanistischen Theorien, die sich immer noch auf
Cartesianischem Boden, oder auf dem kleinen übriggebliebenen Rest des

Cartesianischen Bodens, bewegen. Aber unsere philosophischen Fragen
kann kein Naturwissenschaftler beantworten.

Fangen wir aber endlich an! Was hat uns Gibson zu sagen? Wo es

Wahrnehmunggibt, gibt es, nach ihm, immer dreierlei. Erstens gibt es in der Umwelt

des Wahrnehmers Gegenstände und Ereignisse, die zweitens dem
Organismus Information zugänglich machen, wodurch er drittens bestimmte
Aspekte der Umwelt, und besonders affordances, Angebote, wie das
verdeutscht worden ist, wahrnimmt. Anhand dieser Dreieinigkeit können wir
schon einige Eigenarten der Gibsonschen Theorie bemerken (obwohl ich
auch sehr viel vernachlässigen oder einfach weglassen muss).

Erstens ist diese Theorie von vorneherein eine durchgehend realistische.
Wahrnehmer sind Lebewesen, die von einer realen Umwelt umgeben werden,

von Gegenständen und Ereignissen im Himmel, neben oder im Wasser

(oder auch in der Wüste, wo es wenig Wasser gibt), auf oder über der Erde,
beziehungsweise auch ab und zu mal in der Erde: Gegenständen, die zum
Teil auch selbst Lebewesen sind, die sich in Beziehungen zu anderen Lebewesen

sowohl wie zu Aspekten der nichtlebendigen Umwelt auf ihre eigene
Weise verhalten. Wir haben es aber hier mit keinem altmodischen mechanistischen

Materialismus zu tun, sondern, wie es der englische Titel des letzten

Buches klar aussagt, mit einer ökologischen Theorie. Jeder Organis-

102



mus, wie jede Art Organismus, ist in Coevolution mit seiner Umwelt zu dem

geworden, was er ist. Seine Merkwelt wie seine Wirkwelt (wie es von Uexküll
ausgedrückt hätte) hat sich phylogenetisch durch den Druck oder gar die

«schöpferische Kraft» der natürlichen Auslese entwickelt. Das Verhalten
jedes Organismus ist also in enger Symbiose mit seiner Umgebung
zustandegekommen.

Zweitens bietet die Umwelt - die Landschaft, der Himmel, die Flüsse, die

Wolken, andere Lebewesen - und der Wahrnehmer selbst, der sich auch
wahrnimmt - zweitens stellt die Umwelt dem Organismus Information zur
Verfügung. Dieser Satz drückt eine fundamentale, doch oft missverstandene

These der Gibsonschen Theorie aus. Nach Gibson ist die dem Organismus

von einer bestimmten Umwelt angebotene Information spezifisch,
direkt und (synchron verstanden) zu seinen Lebenszwecken hinreichend. Dabei

gibt es für den Anfänger doch zwei Schwierigkeiten, die wir schnell
beseitigen müssen, um im Verständnis der Theorie weiterzukommen.

Die erste ist terminologisch. Gibson spricht von Information; das tun
auch seine Gegner, die informationstheoretischen «cognitive scientists»,
die immer noch auf der Grundlage der alten Empfindung-black-box-Urteil-
Theorie arbeiten. Gibson selbst hat diese Zweideutigkeit bedauert. Ihre
Information ist nicht die seinige. Um Information in Gibsons Sinn zu verstehen,

müssen wir also versuchen, die Kybernetik beiseite zu setzen und Gibson

in seiner Sprache zu hören.
Zweitens hat sich auch unter Gibsons Kritikern die Meinung verbreitet,

dass hier eine Theorie der rein passiven Wahrnehmung vorliegt. Gerade das

Gegenteil ist der Fall. Weil nach Gibson Wahrnehmung direkt ist, schliesst

man: sie muss passiv sein - anscheinend weil für die alte Theorie das direkt
Gegebene passiv war (das eben, was ohne Begriff blind ist) und nur die
Aktivität des Denkens (oder wenigstens der Assoziation, wenn man das «Denken»

nennen will) das passiv Angenommene in die Wahrnehmungshypothese

umbildete. Direktes Aufnehmen, durch die Aufmerksamkeit des

Wahrnehmers geleitet, darf es aufgrund der alten, ehrwürdigen Prinzipien
nicht geben. So schliesst man, wie Palmström, messerscharf: nicht sein

kann, was nicht sein darf. Es kann aber sein, und ist sogar. Die Passivität des

Subjekts in traditionellen Psychologieexperimenten war eben eine der
Eigenschaften der alten Methode, die Gibson scharf angegriffen hat. Das

wahrnehmende Tier, der blickende Mensch sitzt nicht, einäugig, mit
festgehaltenem Kinn, künstlich ganz still auf einem Laborstuhl. Es/er bewegt
sich, wenn nicht der ganze Leib, so wenigstens die Muskeln: Augen-, Ohrenoder

Nasenmuskeln nehmen an der Wahrnehmung teil. Auch beim stillen

103



Gucken oder Horchen bewegen sich die Augen, bei Tieren manchmal die
Ohren, wenn auch ganz leise. Das Tier, der Mensch, dreht sich, hält sich
aufmerksam an seine Umwelt, in seiner Umwelt. Seine ganze Leiblichkeit
nimmt immer aktiv an dem Akt des Wahrnehmens teil. Gibson hat über den
Tastsinn ein bekanntes Experiment gemacht, das die Rolle des aktiven
Wahrnehmers dramatisch klar macht (Gibson, 1962). Wenn man ein Subjekt

bittet, mit geschlossenen Augen, die Gestalt einer Plätzchenform
anzugeben, die man auf seine Hand drückt, kann es das häufig nicht; es muss nur
raten. Wenn das Subjekt aber selbst (auch ohne zu gucken) das kleine Zeug
an die Hand setzen darf, so erfasst es genau die Form und sagt sofort, das ist
so-und-so. Das ist ungefähr dasselbe Resultat wie bei Heids berühmten
Kätzchen (Held, 1965). Sie werden wohl das Experiment kennen: ein Kätzchen

wird in einem Korb im Kreise herumgetragen, ein zweites rennt an
einer Leine nebenher. Die sich bewegende Katze, so kann man feststellen,
nimmt mehr auf als die bequem stillsitzende. Der Wahrnehmer nimmt aktiv,

leiblich, teil an dem Prozess des «information-pickups». Es geschieht
ihm nicht; er vollführt es.

Entschuldigen Sie, wenn ich immer wieder auf Umwege komme (Holzwege

sind sie hoffentlich nicht). Bei einer gründlich neuen Theorie gibt es doch
immer Missverständnisse, denen man nachlaufen muss, ehe man direkt zur
Sache kommen kann. Ich bin nämlich immer noch beim zweiten Teil der
Gibsonschen Dreieinigkeit, beim «information-pickup» stehengeblieben.
Von welcher Art ist nun diese direkt aufzunehmende Information?

Was das Sehen angeht, hat Gibson während dreier Jahrzehnte ein neues

Forschungsfeld entwickelt, das «ökologische Optik» heisst. Nicht dass die

physikalisch-geometrische Optik falsch ist, doch hat sie mit dem Wahrneh-

mungsprozess als Wahrnehmung wenig zu tun. Der Wahrnehmer kümmert
sich eigentlich nicht um die Raffiniertheiten der geometrischen Optik, wie
wir zum Beispiel ein bisschen über Myopie, Hyperopie usw. mit schönen
Diagrammen in der Schule gelernt haben. Der Wahrnehmer nimmt im
Gegenteil von einem Standpunkt, oder Sitz- oder Liege-, oder, wenn er ein Vogel

ist, von einem Flugpunkt aus, ganz bestimmte Winkel des ihn umgebenden

Lichtes auf. Diese «natürliche Perspektive» beherrscht und bestimmt
die Information, die ihm durch das Sehen zugänglich ist. Ähnliches gilt
auch für die anderen Sinne. Diese direkte, spezifische Information besteht
nun hauptsächlich aus Invarianten, wie sie Gibson nannte, d. h. bestimmten,

durch den Wechsel konstant bleibenden, experimentell erforschbaren
mathematischen Quantitäten. Nach der traditionellen Theorie sollte der
Wahrnehmer kleine, vereinzelte Sinnesdaten empfinden, diese durch Ge-

104



dächtnis und Assoziation zusammenbringen, um dann endlich auf einen
wahrnehmbaren Gegenstand zu schliessen. Nach Gibson aber ist diese
Geschichte durchaus falsch. Die Information, die wir brauchen, um Gegenstände

und Ereignisse in unserer Umwelt wahrzunehmen, nehmen wir
direkt auf (we pick it up); unsere Sinnessysteme sind phylogenetisch eben so

entwickelt, dass sie zu diesem «pickup» fähig sind. Dabei spielen weder
Gedächtnis noch Assoziation eine Rolle. Nicht dass Invarianten das sind, was
wir wahrnehmen; was wir aufnehmen sind meistens eben Angebote: die für
uns relevanten Aspekte der Gegenstände und Ereignisse unserer Umwelt,
das, was die Umwelt uns anbietet. Das kommt noch; bitte auf den dritten
Hauptpunkt warten! Wir sind noch bei Information und Informations-
pickup und zwar bei Invarianten. Was sind nun diese eigentlich? Die technischen

Details der Gibsonschen Experimente kann ich, als Philosoph, nicht
gut darstellen. Ich empfehle zum Beispiel die Arbeit David Lees über Sport:
über den Weitsprung oder das Rennen, auch die Gibsons über das Autofahren

(Lee, 1980; Gibson, 1982, 119-136). Womit wir hier im allgemeinen zu
tun haben, kann man aber vielleicht an einem alten Gestaltexperiment klar
machen. Man muss nebenbei bemerken, dass Gibson, obwohl er als jüngerer

Kollege von Koffka in Smith College von dem deutschen Psychologen
viel gelernt hat, emphatisch kein Gestaltpsychologe war. Invarianten sind
eben nicht Gestalten. Genau das leuchtet ein, wenn man Köhlers altes

Hühnerexperiment betrachtet, wo Hühner auf zwei Stücken Papier Korn
suchen. Die zwei Stücke sind grau, aber von verschiedenen Tönen, und das

Futter liegt auf dem dunkleren Stück. Jetzt nimmt man das letztere Grau als

das hellere und ein noch dunkleres als das zweite Stück. Das Tier wählt nicht
dieselbe Farbe, sondern die, die jetzt die dunklere ist. Es kommt also nicht
auf diesen oder jenen Sinnesgehalt an, sondern auf die Proportion, auf das
Verhältnis zwischen den beiden Farben (Köhler, 1947). Irgendeine konstante

ratio bietet dem Tier die Information an, nach der es handelt. Man kann
aus Michottes Tunnelexperiment zum selben Schluss gelangen (Michotte,
1963). Ich will aber Beispiele nicht weiter aufzählen. Hoffentlich ist der

Hauptpunkt klar. Die tierische Umwelt enthält unter allem Wechsel auch
relativ feste invariante Proportionen, und die Wahrnehmungssysteme eines

jeglichen Tieres nehmen davon eben das auf, was diesen Organismus in
seinem Leben, in seiner Umwelt, angeht. An und für sich ist die in der Umwelt
bestehende Information unendlich. Jedes Tier kann aber die relevante
Information aufnehmen, und man kann als Psychologe diese invarianten
Informationsstrukturen experimentell untersuchen.

105



Drittens: und dies ist, philosophisch gesehen, vielleicht der Hauptpunkt,
an dem wir in unseren philosophischen Überlegungen ansetzen können:
drittens vollbringt jedes Tier durch «information-pickup» die ebenso
direkte Wahrnehmung der Affordances (Angebote, wie die Übersetzung das

Wort verdeutscht), die ihm die sichtbare bzw. hörbare, tastbare, schmeckbare,

riechbare Umwelt darbietet. Es nimmt die Information auf, die ihm
vorliegt, um eben das zu sehen, zu hören usw., was für es in dieser Umwelt
lebensrelevant ist, was es angeht. «Affordance» ist ein terminus technicus, den
Gibson erfunden hat, um diese fundamentale Tatsache begrifflich
festzuhalten. «The rabbit affords the hunter a meal.» «Der Hase bietet dem Jäger
ein Essen.» (Unsere «rabbits» sind eben Hasen; wilde Kaninchen haben wir
nicht.) Und in der anderen Richtung: «The hunter affords the rabbit a chance

of being eaten.» Er bedeutet eine Gefahr. Der Hase rennt, eben weil er die
Gefahr sieht, so wie der andere auf das Tier schiesst, weil er Essbares (bzw.
Verkaufbares) sieht. Es besteht eine Frage, auf die ich zurückkommen werde,

ob nämlich auch wir Menschen, deren Wahrnehmungstätigkeit schon in
der Kindheit von menschlichsozialen, kulturellen Kontexten gesättigt worden

ist - ob auch wir nur Angebote wahrnehmen. Hier muss ich aber die

Hauptsache betonen: Was man direkt durch die Sinne wahrnimmt, sind
hauptsächlich Angebote, das heisst eigentlich Bedeutungen, wobei ich
«Bedeutung» im alltäglichen, nicht im Fregeschen Sinne meine - eben Frege-
sche Sinne. Gibson will uns beweisen, oder will sogar als Prinzip, arche, seiner

Wahrnehmungstheorie annehmen, dass die Umwelt schon voll von
Bedeutungen ist, von Angeboten, die die Wahrnehmungssysteme der Tiere
direkt aufzunehmen imstande sind.

Was hat das alles mit dem Leib-Seele-Problem zu tun? Sehr viel, meine
ich. Erstens hat man hier, durch psychologische Forschung und die dadurch
entwickelte Theorie, einen festen Boden für den Merleau-Pontyschen
Primat der Wahrnehmung gelegt. Das In-der-Welt-sein, l'être-au-monde, ist
kein übergreifendes, fundamentalontologisches Seinsprinzip, wie bei
Heidegger, erst recht kein Sein-gegenüber: êtrepour soi gegen être en soi, wie bei
Sartre. Das In-der-Welt-sein gründet auf der ökologisch vermittelten
Symbiose des Organismus in und mit seiner Umwelt durch die jeweiligen
Wahrnehmungssysteme, wodurch er sich an diese Umwelt anzupassen versteht.
Durch seine Wahrnehmungssysteme vernimmt und behandelt jedes Tier
seine Umwelt.

Wenn es auf das menschliche In-der-Welt-sein ankommt, zweitens, kann
man diesen Lebensstil nur als Variante des Tierlebens überhaupt deuten.
Wie Gibson sagt, und der Merleau-Ponty der «Phänomenologie der Wahr-

106



nehmung» würde ihm wohl zustimmen, gibt es nur eine Welt. Die menschliche

Welt, auch im (angeblichen) Unterschied von der Umwelt des Tieres,
kann doch nur mit und aus natürlichen Gegenständen und Materialien in
einer natürlichen Umwelt Zustandekommen, weiter bestehen oder sich
entwickeln. Die Sprache soll, nach manchen, die menschliche Seinsweise von
anderen wesentlich unterscheiden. So meinte Descartes und so meinen
immer noch viele seiner Nachfolger. Gut; die Sprache mag wohl, wie von
Humboldt meint, «eine wahre Welt sein, die der Geist... zwischen sich und
die Gegenstände setzen muss». Dabei ist aber zweierlei zu bemerken:
Erstens, gegen empiristische Deutungen der Sprache, muss man betonen, dass

der Mensch in der Sprache zu sich kommt, in der Sprache lebt, sich bewegt,
und sein Sein hat. Das hat auch Merleau-Ponty öfters betont. Wer die Sprache

für ein Werkzeugbündel nimmt, wodurch wir eine fremde Welt wie mit
Hacke und Schaufel bearbeiten, versteht sie gar nicht. Zweitens ist der
Mensch, der in der Sprache zu leben lernt, selbst Teil der Natur: sinnbegabtes

Lebewesen. Wie Merleau-Ponty im Sprachkapitel der «Phänomenologie»

so überzeugend gezeigt hat, muss doch auch Sprache gesagt oder
geschrieben, gehört oder gesehen (bzw. bei Blinden getastet) werden. Wenn
also die Sprache ein ausgezeichnetes Kriterium des Menschseins ist (und wie
wir sehen werden, betont auch Gibson diese Unterscheidung), dann kann es

keinen Zwiespalt zwischen Leib und Seele geben, sondern nur die Zweiseitigkeit

des psychophysischen Lebens, zweiseitig doch untrennbar.
Nebenbei gesagt: ich will hier nicht behaupten, dass die Sprache als solche

tatsächlich das Merkmal des Menschseins ist. Man müsste tiefer
eingreifen, in den Ursprung der Symbolik überhaupt. Cassirer kann hier
Anregungen geben und auch die Prinzipien der Plessnerschen philosophischen
Anthropologie, der Begriff der exzentrischen Positionalität, sowie die
sogenannten anthropologischen Gesetze, die er im letzten Teil der «Stufen»
aufzählt: das Prinzip der natürlichen Künstlichkeit, der vermittelten Unmittelbarkeit

und des utopischen Standpunkts (Cassirer, 1944; Plessner, 1928).
Das alles kann ich leider in diesem Kontext nicht weiter ausführen. Einige
sogenannte «symbolic anthropologists» könnten auch hier etwas beitragen;
die anglo-amerikanische Philosophie aber ist immer noch viel zu

empiristisch-analytisch-logisch instruiert, um so etwas überhaupt zu
verstehen.

Doch zurück zu Gibson, zum Primat der Wahrnehmung und dem Leib-
Seele-Problem. Der Primat der Wahrnehmung, bei Gibson wie bei
Merleau-Ponty, rechtfertigt ontologisch den Primat der Leiblichkeit. Weder

das cogito - das zu sich selbst Ichsagen eines momentanen Bewusstseins

107



- noch das körperliche Gestell eines rein physikalischen Seienden gilt als

Ausgangspunkt der Philosophie. Obwohl aber alles Menschsein leiblich ist
und bleibt, will man doch philosophisch nicht nur das sinnhafte Vernehmen
von Umweltstrukturen, sondern auch die Natur und den Gebrauch unserer
sogenannten höheren Kräfte verstehen. Auch wenn das volle, direkte, infor-
mationsaufnehmende Wahrnehmen der Anfangspunkt alles Erkennens,
alles Bildens und Dichtens, alles noch so abstrakten Wissens bleibt, so bestehen

doch kaum alle menschlichen Bestrebungen, alle menschlichen
Leistungen aus «information-pickup» in unserer bloss natürlichen Umgebung.

Was folgt für die nähere Deutung des Menschseins, oder wenn man
will, der beseelten Leiblichkeit (ich würde wohl lieber sagen, der in einer
Kultur zusichkommenden Leiblichkeit) - was folgt dafür aus diesem

Ansatzpunkt?

Ich kann hier nur kurz andeuten, und habe einiges wenigstens indirekt im
vorangehenden schon angedeutet, was für philosophische Perspektiven
sich hier eröffnen. Wenn man ökologisch die menschliche Kulturwelt als

eine aus und in der Natur heranwachsende Erfindung ansieht, so kann man
einige philosophische Disziplinen auch mit neuen Werkzeugen bearbeiten.
Bei Gibson wie bei Merleau findet man zum Beispiel eine frische und
erfrischende Perspektive für das Bildsehen und Bildmachen, also für die Deutung

der Kunst. Leider kann ich hier auf diese Perspektive nicht eingehen;
man lese die beiden letzten Kapitel von «Wahrnehmung und Umwelt». Zum
Schluss aber möchte ich nur kurz andeuten, was Gibson vom Wissen im
allgemeinen gesagt hat. Da seine Theorie auch im letzten Buch noch erst im
Aufbau war und er doch in erster Linie Wahrnehmungspsychologe, hat er
selbst nur Andeutungen gegeben, die aber meines Erachtens für die
Erkenntnistheorie sehr fruchtbar sein könnten.

Es handelt sich hier um zwei anscheinend gegensätzliche, doch tatsächlich

komplementäre Unterscheidungen. Auf der einen Seite bildet sich nach
Gibson alles Wissen strukturell in derselben Weise wie Wahrnehmung. Dabei

sprechen wir vom vollen Wahrnehmen, im Gegensatz zum reinen
Empfinden, das im Tierleben wie im menschlichen Leben keine grosse Rolle

spielt, und im Gegensatz auch zur blossen Vorstellung, die sozusagen ein

verarmtes Wahrnehmen ist, dem das gewöhnliche «reality testing» der vollen

Wahrnehmung eben fehlt. Also noch mal: alles Wissen hat eine dem
Wahrnehmen analoge Struktur. Da finden wir zwar einen Unterschied, aber
keine radikale Diskontinuität. Anhand dieser These (die, so weit ich mich
erinnere, nur vorübergehend im dreizehnten Kapitel von «Wahrnehmung und
Umwelt» aufgestellt wird) kann man auch die Frage beantworten, die ich

108



früher angedeutet habe: die Frage, ob es auch bei allen menschlichen, also

kulturvermittelten, Wahrnehmungsakten auf das Aufnehmen von Angeboten

ankommt. Wenn wir uns an die Tatsache erinnern, dass auch jede, noch
so raffinierte, menschliche Welt, die Welt der theoretischen Physik z. B.

oder die Welt der Musik oder die Welt des Historikers, dass auch jede
menschliche Welt innerhalb der Natur von einem Naturwesen mit Hilfe
natürlicher Materialien entwickelt worden ist und sich weiter entwickelt, so
kann man diese Frage emphatisch affirmativ beantworten. Laboratorien,
Bibliotheken, Bücher, sogar Computer sind auch Gegenstände, die uns im
Prozess des beruflichen Werdens und Lebens umgeben und die uns, soweit
wir in der betreffenden Praxis kompetent sind, Information darbieten,
Information, die wir, soweit sie das relevante Angebot enthält, doch, wenn
auch nicht so ganz und gar sinnlich, im weiteren Sinne «wahrnehmen».
Schon beim Sehen kommt es nach Gibson auf das Auge-Hand-Gehirn-
Leib-System an. Man kann, glaube ich, annehmen, dass beim Behandeln
einer, sagen wir, cerebraleren Aufgabe dieselbe Dreieinigkeit beteiligt wird,
obwohl das Gehirn im Unterschied zum optischen System einen grösseren
Teil der Arbeit übernommen hat. Nicht nur der Primat der Wahrnehmung,
sondern auch die Übertragung der dreifachen Struktur der Wahrnehmung
auf alle kognitiven Leistungen enthält, meiner Meinung nach, reiche
Konsequenzen für die Deutung des menschlichen Wissens im allgemeinen.

Das ist aber nur eine Seite des Verhältnisses zwischen Wahrnehmen und
Wissen, wie wir sie im Licht der Gibsonschen Theorie verstehen könnten.
Auf der anderen Seite müssen wir, ohne die strukturelle Analogie zwischen
Wahrnehmen und begrifflicher Erkenntnis zu leugnen, auch einige scharfe
Grenzen ziehen. Wenn wir Wahrnehmung als «information-pickup» eines

lebendigen Wahrnehmers in einer realen Umwelt verstehen, können wir die
Phantasie (imagination) vom Wahrnehmungsprozess klar unterscheiden.
Der Phantasie fehlt eben das «reality testing» der normalen Wahrnehmung:
wie z. B. den Kopf drehen, um besser zu sehen, Erscheinen und Verschwinden

des Gegenstandes bemerken, usw. Diese Unterscheidung ist zwar für
den jetzigen Kontext nicht zentral; was aber für die Deutung menschlicher
Aktivitäten ganz grundlegend ist, ist die scharfe Grenze, die man zwischen
dem bloss wahrnehmungsgetragenen Sichauskennen in einer Umwelt und
dem in Worten ansprechbaren oder auch durch Bilder erhellbaren Wissen
ziehen muss. Nicht zwischen Empfinden und unbewusstem Schliessen, das

Wahrnehmungen als Hypothesen oder gar Fiktionen konstruieren soll,
sondern zwischen aisthesis als dem durch Wahrnehmungssysteme ermöglichten

Aufnehmen der Angebote einer realen Umwelt und verbal oder bild-

109



lieh getragenem und in diesem Sinne indirekten Wissen: das ist die
Grundunterscheidung, die Gibson zwischen dem Unmittelbaren und dem Vermittelten

zieht. In einem gewissen Sinne ist Wahrnehmung schon «kognitiv»,
denn Sich-in-einer-Umwelt-auskennen ist schon Kenntnis nehmen, Kenntnis

haben. Der radikale Schnitt aber liegt da, wo wir durch Wort oder Bild,
durch Wort und Bild, unseren Zugang zur Wirklichkeit vermittelt haben.
Über Bilder, stille und kinematische, hat Gibson in «Wahrnehmung und
Umwelt» zwei Kapitel geschrieben, die ich hier wieder nur empfehlen, nicht
referieren kann. Zur ersteren, wortgetragenen Vermittlung hat er nur kurze
Andeutungen gemacht. Ich kann hier vielleicht nichts besseres tun, als seine

eigenen Worte, d. h. ihre deutsche Übersetzung, zitieren. Das Zitat hat
eigentlich mit beiden erkenntnistheoretischen Einsichten, mit Kontinuität
sowohl wie mit Diskontinuität, zu tun. Über die letztere werde ich dann zum
Schluss ganz kurz noch einen Absatz zitieren.

In einem zusammenfassenden Paragraphen (am Ende des vierzehnten
Kapitels) schreibt Gibson, nachdem er eine scharfe Linie zwischen
Wahrnehmung und Phantasie gezogen hat:

Die Theorie der Informationsextraktion erlaubt eine scharfe Trennung zwischen
Wahrnehmung und Fantasie: aber sie schliesst auch die angebliche Lücke zwischen Wahrnehmung
und Wissen. Extrahieren und Abstrahieren von Invarianten kommt sowohl dem Wahrnehmen

wie dem Erkennen zu. Die Umgebung wahrnehmen und sie kennen sind nur dem Grad
nach, nicht in der Art verschieden. Beides läuft dauernd miteinander ab. Die Begründung
für die Annahme, dass etwas-sehen ganz verschieden von etwas-kennen ist, stammt aus der
alten Lehre, dass Sehen auf augenblicklichen Empfindungen, die eine nach der anderen im
gegenwärtigen Zeitverlauf aufeinanderfolgen, beruhte, während Kenntnis im Besitz dauerhafter

Begriffe besteht, die im Gedächtnis gespeichert sind. Jetzt sollte klar geworden sein,
dass wahrnehmungsmässiges Sehen ein Aufmerksamwerden auf die Beständigkeit von
Struktur ist.

Kenntnis erweitert die Wahrnehmung. Das Kind macht sich seine Umwelt durch
Umherschauen und Hinsehen, durch Horchen, Spüren, Beriechen und Schmecken bewusst, aber
dann beginnt man, ihm die Welt bekannt zu machen. Man zeigt ihm Dinge, spricht darüber,
stellt Modelle und Abbildungen von Objekten vor, später Geräte, Werkzeuge und Bücher.
Schliesslich bringt man ihm Regeln und Verfahren für eigenes Weiterfinden von Dingen nahe.

Spielzeuge, Bilder und Namen sind die von Eltern und Lehrern zur Verfügung gestellten
Hilfen für die Wahrnehmung. Sie überliefern die Entdeckungen der Menschheit zur nächsten

Generation. Die Mühen derer, die zuerst wahrgenommen haben, werden für die
Nachkommenden überflüssig. Solche Hilfsmittel zur Erfassung erleichtern das Extrahieren und
Abstrahieren von umweltrelevanten Invarianten ganz bedeutend. Doch sind sie nicht in sich
selbst schon Wissen, wie man versucht sein könnte zu meinen. Sie führen lediglich zur
Erleichterung des Kenntniserwerbs für die Jugend.

Solche Erweiterungen oder Hilfsmittel zur Auffassung beruhen auf dem Extrahieren von
Information aus dem Reizfluss. Wer lernt, muss auf Gesprochenes horchen, um die Nachricht

herauszulösen: er muss das Modell, das Bild oder das Geschriebene ansehen oder ein
Gerät entsprechend handhaben, um Information zu extrahieren. Die Information selbst ist
aber weitgehend unabhängig vom Reizfluss (Gibson, 1982b, 278-9).

110



Das ist alles Kontinuität; wer den Merleauschen Primat der Wahrnehmung
kennt, wird es bekannt, sogar selbstverständlich finden. Jetzt fragt Gibson
aber: «Welche Arten kulturell übermittelten Wissens gibt es», und schreibt
weiter:

Hier fühle ich mich unsicher, denn man hat sie auf einer solchen Ebene der Beschreibung
noch nicht betrachtet. Gegenwärtige Diskussionen über die «Kommunikationsmedien»
erscheinen mir leichtfertig und bleiben an der Oberfläche. Ich vermute, dass es viele Arten
gibt, die sich vermischen und komplex sind. Doch kann ich mir drei wichtige Wege vorstellen,

auf denen man Kennenlernen erleichtern, Wahrnehmen unterstützen und die Grenzen
des Erfassens hinausschieben kann. Das geschieht durch den Gebrauch von Geräten, die
Anwendung verbaler Beschreibung und den Einsatz von Bildern. Worte und Beschreibungen
durch Bilder wirken anders als Instrumente; denn bei den ersten beiden gewinnt man die
Information aus zweiter Hand. Betrachten wir das nun im einzelnen (Gibson, 1982b, 279).

Von Wissen durch Instrumente brauchen wir nichts weiter zu sagen; sie

erweitern nur die Wahrnehmung, wie die Brille das Sehen verschärft. Philosophisch

sind doch alle Geräte irrelevant oder jedenfalls langweilig. Von
Bildern hat Gibson, wie ich schon erwähnt habe, viel Interessantes gesagt; wie
ich auch schon gesagt habe, kann ich hier nicht darauf eingehen. Das lässt
dann verbales Wissen übrig. Zum Schluss zitiere ich einen Teil der einen Seite,

die Gibson in «Wahrnehmung und Umwelt» über diese philosophisch so

verhängnisvolle Frage geschrieben hat:

Unsere Kinder werden hauptsächlich durch die Beschreibung der Dinge davor bewahrt,
alles selbst herausfinden zu müssen. Man übermittelt Information und führt damit zum
Wissen. So wird man klug. Eltern und Lehrer wie auch Bücher bieten den Kindern solches
Wissen über die Welt aus zweiter Hand. Statt dieses Wissen vom Kind selbst aus dem Strom
der Reize extrahieren zu lassen, wird es kommunikativ weitergegeben.

Sicherlich geben Gespräch und Sprache Information einer bestimmten Art von Person zu
Person und von den Eltern an das Kind weiter. Geschriebene Sprache kann man sogar
aufbewahren und sie in Bibliotheken sammeln. Doch sollte man nicht vergessen, dass es sich hier
um in Worte gefasste Information handelt. Es ist nicht jene grenzenlose Informationsfülle,
die im Reizstrom verfügbar ist.

Wissen in Form von Worten kann man als explizites Wissen bezeichnen und dem schweigenden

Wissen gegenüberstellen. Der beobachtende Mensch kann seine Wahrnehmung ver-
balisieren und damit kommunikativ machen. Doch meine ich dazu, dass ein Bewusstwerden
der Welt vorhergehen muss, bevor man es in Worte fassen kann. Man muss erst sehen, bevor
man reden kann. Wahrnehmung geht der Aussage voraus (Gibson, 1982b, 280).

Am Ende wie am Anfang also herrscht der Wahrnehmungsprimat; doch ist
auch die Grenze zwischen einem rein wahrnehmungsgetragenen und einem
sprachvermittelten Wissen scharf gezogen. Auch wenn wir Invalide unserer
höheren Kräfte wären, so sind wir genügend Meister unserer Lebenskräfte,
unserer Seh- und Hörkräfte, um in unserer Welt auch die zarteren, oft ge-

111



fährlichen, es mag sogar sein, lebensgefährlichen Kräfte, die wir Sprache
und Bild, Wissenschaft und Kunst, verdanken, zu meistern oder, besser

gesagt, uns ihrer, innerhalb einer Tradition, positiv und schöpferisch zu bedienen.

Wenn wir nun diese Beziehungen philosophisch deuten und verstehen
wollen - das muss ich leider zuletzt, wie am Anfang, betonen -, so müssen
wir einen notwendigen (wenn wohl auch nicht hinreichenden) Schritt
machen: wir müssen das ganze Unternehmen der sogenannten «cognitive
science» ein für allemal beiseitesetzen und vergessen. Sonst drehen wir uns
immer noch im alten Hamsterkäfig wieder und wieder und immer wieder

um.

Literaturverzeichnis

Ernst Cassirer, An Essay on Man, New Haven, Yale U. P. 1944.

J. J. Gibson, Observations on Active Touch, in: Psych. Rev. 69: 477-491, 1962.

ders., The Senses Considered as Perceptual Systems, Boston, Mass. 1966.

ders., Die Sinne und der Prozess der Wahrnehmung. Übersetzung von I. und E. Kohler und
M. Groner, Bern 1973.

ders., The Ecological Approach to Visual Perception, Boston, Mass. 1979.

ders., Reasons for Realism: Selected Essays of J. J. Gibson. Ed. by E. Reed and R. Jones, 1982a.

ders., Wahrnehmung und Umwelt. Übersetzt von G. Lücke und I. Kohler, München/Wien/
Baltimore 1982b.

G. C. Hatfield und William Epstein, The Sensory Core and the Medieval Foundations of Early
Modern Perceptual Theory, in: Isis 70: 363-384, 1979.

Martin Heidegger, Sein und Zeit, Halle 1927.

R. Held, Plasticity in sensory-motor systems, in: Scientific American 213: 84-94, 1965.

W. Köhler, Gestalt Psychology, New York 1947.

D. N. Lee, Visuo-Motor Coordination in Space-Time, in: Tutorials in Motor Behavior, ed.

G. E. Stehnach and J. Requin, Amsterdam, p. 281-295, 1980.

Maurice Merleau-Ponty, La Structure du Comportement, Paris 1942.

ders., La Phénoménologie de la Perception, Paris 1945.

ders., Le Primat de la Perception et ses Conséquences philosophiques, in: Bull. Soc. Française
de la Phil. 119-153, 1946.

A. Michotte, The Perception of Causality. Tri. T. R. Miles and E. Miles, London 1963.

Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin 1928.

Charles Taylor, Human Agency and Language. Philosophical Papers, vol. I, Cambridge 1985.

112


	Wahrnehmung und Wirklichkeit : die Gibsonsche Angebotstheorie in ihrer Beziehung zum Leib-Seele-Problem

