
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 46 (1987)

Artikel: Der Leib als Existenzial

Autor: Holzhey-Kunz, Alice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 46/1987

ALICE HOLZHEY-KUNZ

Der Leib als Existenzial

Einleitung

Die «Daseinsanalyse» - dem Wortsinne nach ein Amalgam aus «Analytik
des Daseins» und «Psychoanalyse» - ist eine phänomenologische Richtung
innerhalb der Psychiatrie und Psychosomatik, welche die grundlegenden
Entdeckungen Freuds in der philosophischen Anthropologie Heideggers
fundiert.

1943 begründete Ludwig Binswanger die von ihm erstmals so genannte
«Daseinsanalyse» als eine «neue Forschungsrichtung» der Psychiatrie,
indem er Heideggers existenziale Analytik des Daseins zum methodischen
Leitfaden der Auslegung psychopathologischer Phänomene nahm.

Medard Boss gab in den fünfziger Jahren der Daseinsanalyse eine neue

Wendung, die bezüglich der philosophischen Grundlagen der «Kehre» in
der Philosophie Heideggers entsprach (seit 1946 standen Boss und Heidegger

in freundschaftlicher Beziehung und Zusammenarbeit). In empirischer
Hinsicht erweiterte Boss mit seinen Schriften zur Psychosomatik,
Perversionstheorie und Trauminterpretation sowohl den Anwendungsbereich der

Daseinsanalyse, wie er diese zu einer eigenen - der Praxis der Psychoanalyse
nahestehenden - Therapierichtung fortentwickelte.

Für das Leibverständnis ist damit der Fragehorizont abgesteckt: Es geht
zum einen um Kritik und Überwindung des herrschenden Leibverständnisses

als «Körper», der nach mit naturwissenschaftlichen Methoden erkennbaren

Gesetzen funktioniert.
Es geht zum anderen um die Auslegung des Leiblichseins des Menschen

auf der Basis der existenzialen Anthropologie. Auf dieser Basis ist der
dualistische Ansatz von Leib und Seele mit allen daraus folgenden (Schein-)Pro-
blemen eines möglichen Zusammenhanges und gegenseitigen Aufeinanderwirkens

der getrennten Entitäten von vornherein abgewehrt.

Korrespondenzadresse: Dr. Alice Holzhey-Kunz, Zollikerstrasse 195, CH-8008 Zürich

52



I.

Ludwig Binswanger

Binswanger, der als erster die Möglichkeit entdeckte, Heideggers «Analytik
des Daseins» 1

als philosophische Grundlegung der Psychiatrie zu verwerten,

und damit die «Daseinsanalyse» begründete2, erwähnt in seinen

Schriften die Leibproblematik nur nebenbei. Seine verstreuten Hinweise
verdienen gleichwohl Beachtung, weil sie eine Radikalität der Auffassung
erkennen lassen, die auch für das erst 30 Jahre später von Medard Boss
entfaltete Leibverständnis charakteristisch bleibt.

Die wichtigsten Ausführungen Binswangers finden sich in seinem Buch
«Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins», das 1942 erschienen

ist, also ein Jahr vor Sartres «L'Etre et le Néant» und drei Jahre vor
Merleau-Pontys «Phénoménologie de la Perception» - Werke, die bekanntlich

grundlegende und bis heute wohl noch nicht genügend gewürdigte
phänomenologische Analysen zum Leibproblem enthalten.

Binswangers Buch ist der grossangelegte Versuch, den Heideggerschen
Entwurf des menschlichen Daseins als In-der-Welt-sein zu entfalten und in
kritischer Abgrenzung zu ergänzen, indem die Grundformen des

Miteinander- und Zu-sich-selbst-seins beschrieben werden, die in ihrer
Gesamtheit die «Strukturganzheit» des In-der-Welt-seins ausmachen. Erst diese

Entfaltung der Ontologie des Daseins liefert Binswanger den «methodischen

Leitfaden», um die psychiatrischen Krankheitsformen phäno-
menologisch-daseinsanalytisch, nämlich als je spezifische Abwandlungen
des Miteinander- und Zu-sich-selbst-seins, auszulegen.

Zu dieser Entfaltung des Heideggerschen Ansatzes gehört, dass auch die

Leiblichkeit Thema wird - die bekanntlich in «Sein und Zeit» nicht in den

Blick kommt. Sie wird in der Weise thematisch, dass Binswanger zeigt, wie
«der Leib» in den verschiedenen Grundformen des Miteinander- und Zu-
sich-selbst-seins «ist»: nämlich je anders; die verschiedenen Grundformen
«bedeuten» verschiedene «Modi der Leiblichkeit»3. In der Grundform des

1 Zum Begriff «Analytik des Daseins» vgl. M.Heidegger, Sein und Zeit, S. 12 f.,
10. Auflage, Tübingen 1963.

2 L. Binswanger, Über die daseinsanalytische Forschungsrichtung in der Psychiatrie, in:
Ausgewählte Vorträge und Aufsätze I, S. 190 ff., 2. Auflage, Bern 1961.

3 L. Binswanger, Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins, S. 448 ff. und
S. 468 ff., Zürich 1942.

53



liebenden Miteinanderseins etwa ist das Leibliche «Du-Transparenz». So

wenig hier der eine sich vom andern als eigene Person abgrenzt, sondern in
Einheit des «Wir» existiert, so wenig hat hier das Leibliche feste Grenzen.
Solche gewinnt der Leib in einer andern Form des Miteinanderseins, dem
rollenhaften Umgang, wo Auseinandersetzung sich als leibliches Bedrängen

und Bedrängtwerden, Benutzen und Benutztwerden vollzieht. Hier also
erst wird das Leibliche raumeinnehmend, dinglich, wird zu «dem Leib». In
der Grundform des diskursiven Zu-sich-selbst-seins, in der der einzelne sich

zu sich selbst verhält, wird der Leib zum Gegenstand des Betrachtens,
Trainierens, Schmückens, des autoerotischen Umganges usw.: der Leib wird
zum «Körper», den «ich habe». Von hier bis zur Vorstellung einer nach
bestimmten Gesetzen funktionierenden Körpermaschine ist immer noch ein
weiter Weg der Ent-selbstung bzw. Entmenschlichung des Leibes, aber im
vergegenständlichenden Bezogensein auf den eigenen Leib liegt der
anthropologische Ort und somit die relative Berechtigung der naturwissenschaftlichen

Auslegung des menschlichen Leibes als Körperding. - Sowenig die
Grundformen des In-der-Welt-seins aufeinander bzw. auf eine fundierende
Grundform rückführbar sind, sowenig sind die den Grundformen zugehörigen

Modi der Leiblichkeit auf einen und zumal den Modus des Leiblichen
als Körper rückführbar.

Was für die Leiblichkeit im Ganzen gilt, gilt auch für die einzelnen
Leibbereiche. Es ist unangemessen, die Hand zum Beispiel als ein und dasselbe

bestimmte «Organ» anzusetzen, das in den verschiedenen Grundformen
des Existierens nur in verschiedene Bedeutungszusammenhänge einrückt.
Die «organische» Auffassung der Hand ist keineswegs die grundlegende, sie

hat vielmehr ihren spezifischen Ort in der Grundform des rollenhaften
Umgangs von Menschen. - Im liebenden und auch im freundschaftlichen
Umgang ist die Hand, die liebkost oder Halt gibt, überhaupt kein «Organ». Von
«der Hand» zu reden, beinhaltet also ebenso, wie von «dem Leib» zu reden,
bereits eine Abstraktion; denn die Hand «ist» nur als das Hand-liche der
verschiedenen Grundformen des Existierens.

Als Fazit ergibt sich: die Radikalität, von der oben gesprochen wurde,
liegt in der radikalen Abwendung von der Auffassung des Leibes als vorhandenes

Körperding. Galten die phänomenologischen Analysen von Sartre
und Merleau-Ponty dem Aufweis, dass der Leib immer schon mehr und
anderes ist als ein blosses Körperding, so zeigt Binswangen dass das Spezifische

des menschlichen Leiblichseins schon verpasst ist, wenn die
phänomenologische Frage vom Leib als vorhandenen ausgeht. Binswanger überwindet

diesen Ansatz, indem er sich vom Existenzbegriff Heideggers leiten

54



lässt. Wird das menschliche Existieren als «Vollzug» ernst genommen, dann
kann auch das Leibliche nur noch als Vollzug verstanden werden, dann löst
sich «der Leib» notwendig in das den verschiedenen Grundformen des
Existierens zugehörige Leibliche auf. Alle Beispiele, die Binswanger beibringt,
sind in der Tat Bei-spiele, sie illustrieren und bekräftigen nur den theoretischen

Ansatz, den Leib vom Existenzbegriff her auszulegen. Diese Bemerkung

soll auch auf eine Grenze der Analysen Binswangers hinweisen: Er
begnügt sich damit, das spezifisch Menschliche des menschlichen Leibes

aufzuzeigen, indem er den Existenzbegriff auf die Leibphänomene appliziert,

während es den beiden französischen Phänomenologen darum geht,
in phänomenologischen Analysen auch das spezifisch Leibliche des

menschlichen Leibes zu erfassen - eine Lragestellung, die, wie noch zu zeigen

sein wird, in der daseinsanalytischen Leibauffassung überhaupt völlig
übergangen wird.

Binswangers Leibauffassung eröffnet eine neue Möglichkeit des

Verständnisses psychosomatischer Symptome. Er selbst hat allerdings nur die

hysterische Konversionssymptomatik im neuen Lichte dargestellt4. So wie
das jahrhundertealte Leib-Seele-Problem hinfällig wird, wenn man das

Leiblichsein ungegenständlich vom Existieren her versteht, so auch die in
jenem Problem gründende Präge nach der Möglichkeit einer «Konversion»
seelischer Regungen in körperliche Störungen. Jeder existenzielle Tatbestand

- und somit auch jede neurotisch-konflikthafte Erfahrung - spricht
sich notwendig wortsprachlich und leibsprachlich aus. Es bleibt aber die
Trage, wie es möglich ist, dass sich in den hysterischen Körpersymptomen
ein unlösbarer Konflikt nur noch leiblich ausspricht - z. B. als hysterische
Lähmung. Daseinsanalytisch ist jene Grundform des Existierens gesucht,
in welcher die Hysterika sich aufhält - eine Existenzform, in der die
Leiblichkeit in den Vordergrund tritt und gleichsam die Herrschaft übernimmt.
«Es handelt sich um einen Rückzug vom Leben in der Gemeinschaft, das

immer auch ein Leben in die Perne und Zukunft ist, auf das Leben in dem

Alleinsein, im idios kosmos, in der zukunftslosen, träge dahinschleichen-
den puren Leiblichkeit...»5. Nach Binswanger lebt die Hysterika also
zurückgezogen und gefangen in der Grundform der «Singularität», sie ist
nicht mehr in der Lage, ihr Existieren auch in den Grundformen des Mitein-
anderseins («Dualität» und «Pluralität») auszutragen. Dieser Rückzug auf

4 Zu Binswangers Hysterieverständnis vgl. vor allem den Aufsatz «Über Psychotherapie»,
in: Ausgewählte Vorträge und Aufsätze 1, S. 132-158.

5 ebd., S. 149.

55



bloss noch eine Grundform des Existierens bedeutet nun zugleich den

Rückzug auf bloss leibliches Existieren, in welchem folgerichtig - durch die

sogenannten hysterischen Konversionssymptome - nur noch der Leib
spricht6.

Nun noch ein Hinweis auf das Verhältnis zur psychoanalytischen
Leibauffassung. Binswangers Ansatz erlaubt ihm nicht nur, der naturwissenschaftlichen

Leibauffassung Ort und relative Berechtigung zuzuweisen,
sondern auch der psychoanalytischen. In dieser steht nicht so sehr das

Funktionieren nach Gesetzmässigkeiten im Zentrum als die leibliche
Bedürftigkeit und das Streben nach Befriedigung leiblicher Bedürfnisse. Die
leibliche Triebhaftigkeit gilt für alles Verhalten als fundierend und determinierend,

dem Leib wird, so Binswanger, bei Freud eine «Richterbefugnis
eingeräumt»7. Das Getriebensein - eine mögliche, aber defiziente Form des

Existierens - wird zur Natur des Menschseins verabsolutiert. Es ist eben jene

Form, die auch bei der Hysterie als einzige noch offensteht, die Grundform

der Singularität, die zugleich ein blosses Leben im Leibe ist. Sowenig
es nach Binswanger «die Hand» gibt, sowenig gibt es «die Triebe»: sie gelten
ihm vielmehr für die Verdinglichung einer bestimmten Grundform des

Existierens, die zwar zum menschlichen In-der-Welt-sein gehört, aber keinen

Vorrang vor den andern beanspruchen kann, sondern im Gegenteil dem
blossen Vegetieren nahekommt, mit dem sich der Mensch jeglicher
Eigenverantwortung begibt.

Medard Boss

Boss' Hauptwerk «Grundriss der Medizin» ist in Zusammenarbei mit
Heidegger entstanden. Die von ihm entwickelte Daseinsanalyse ist denn auch,
im Unterschied zur Daseinsanalyse Binswangers, weniger von «Sein und
Zeit» als von der Philosophie des späten Heidegger geprägt. Dem Anspruch
des Werks entsprechend, der Medizin eine «menschengemässere» Grundlage

zu geben, muss dem Leibkapitel zentrale Bedeutung zukommen. Die Kri-

6 «Der Leib funktioniert hier, und zwar in aufrührerischer, weil von keinem eigentlichen
Sinn beherrschter und gelenkter Weise, <allein> weiter und übernimmt in diesem Aufruhr
auch die Funktion der Sprache, er wird, im weitesten Sinne des Wortes, das Sprachorgan
dieses Aufruhrs.» (Ebd., S. 147.)

7 L. Binswanger, Freuds Auffassung des Menschen im Lichte der Anthropologie, in:
Ausgewählte Vorträge und Aufsätze 1, S. 159-189; S. 168.

56



tik zielt auf die Grundlagen der naturwissenschaftlichen Medizin. Ihre an
«Wunder» grenzenden Erfolge sind auf der Basis der Auslegung des Leibes
als einer nach Gesetzmässigkeiten funktionierenden Körpermaschine möglich

geworden, was die Richtigkeit der Theorie zu belegen scheint. Boss'

ganze Energie konzentriert sich darauf, zu demonstrieren, dass der
menschliche Leib sich zwar den naturwissenschaftlich-bemächtigenden
Zugriff gefallen lässt - warum eigentlich, bleibt allerdings offen - aber

gleichwohl, als blosses Körperding genommen, in seinem Wesen völlig
verkannt wird. Die Seinsart des Leiblichen ist nicht vom Sein der Natur bzw.
des Lebendigen her aufzuklären, sondern nur vom Sein des menschlichen
Daseins her. Was bei Binswanger erst aus Hinweisen entnommen werden
kann, wird bei Boss nun auf den Begriff gebracht, am prägnantesten in der

Formulierung: «das Existieren ist das, was <leibt>.»8
In dieser Formulierung drückt sich erstens der Vorrang des Existierens

aus: Das Leibliche ist als ein «Grundzug» des Existierens, als «Existenzial»,
nur vom Existieren her zu verstehen. Damit ist jegliche fundierende Bedeutung

des Leiblichen zurückgewiesen. Boss nimmt die Heideggersche Wendung

auf, dass wir nicht hören, weil wir Ohren haben, sondern dass wir Ohren

haben, weil wir hören9. Die Ohren gehören in den leiblichen Vollzug des

Hörens, analog die Augen in den leiblichen Vollzug des Sehens. Dieses
Verhältnis von Leib und Existenz findet sich bei Heidegger auch bezüglich der
Hand ausgesprochen: «Die Hand west nur als Hand, wo Entbergung und
Verbergung ist... Nur aus dem Wort und mit dem Wort ist die Hand
entsprungen.»

10

Zweitens ist in der Formulierung «die Existenz leibt» der Vollzugscharakter
des Leiblichen eingefangen: Um das Undingliche des Leiblichen zur Sprache

bringen zu können, spricht Boss verbal vom Leib als «Leiben», was

zwar unüblich, aber immerhin in der Wendung «wie er leibt und lebt»
umgangssprachlich bekannt ist. Drittens impliziert das existenziale Leiben,
dass jedes konkrete menschliche Verhalten geleibt wird. Das Leiben ist also
nicht, wie die verbale Redeweise nahelegen könnte, ein ontisches Verhalten
neben anderen, sondern ein ontologischer Grundzug des Existierens, der
gleich allen anderen Existenzialien jedes Verhalten mitkonstituiert. Jegliche
Trennung von leiblichem und nicht-leiblichem Verhalten ist somit hinfällig.
Die Leiblichkeit als Leiben ist analog der Räumlichkeit, der Zeitlichkeit

8 M. Boss, Grundriss der Medizin, S. 284, Bern 1971.
9 M. Heidegger, Vorträge und Aufsätze, S. 215, Pfullingen 1954.

10 M. Heidegger, Parmenides, Gesamtausgabe Bd. 54, S. 118 ff., Frankfurt 1982.

57



oder auch der Gestimmtheit ein «autochthoner», d. h. irreduzibler Grundzug

des Existierens. Dass die Existenz leibt, heisst viertens, dass das Leibliche

durch und durch von vernehmend-offener Art ist. Die Durchlässigkeit
und Offenheit des Leiblichen wird bei Boss radikal und ohne Einschränkung

akzentuiert: «Deshalb ist es nicht verwunderlich, wenn sich alles Leibliche

des Menschen bis hinein in seine letzten Fasern, Zellen und Hormone
so selbstverständlich nach dem gerade jeweils sich vollziehenden Verhalten
und Handeln ausrichtet.» 11 Damit ist implizit jede Eigenständigkeit und
Eigengesetzlichkeit leiblicher Vorgänge negiert. Was man «den Leib»
nennt, ist «im Ganzen immer <nur> das Leiben der Verhaltensweisen, in
denen wir uns jeweils gerade aufhalten und als die wir zu einem gegebenen
Augenblick existieren.» 12 Konkret: Befindet sich eine Frau in tiefer Trauer um
ihren kürzlich verstorbenen Partner, dann gehören nicht nur Tränen,
Mimik, Haltung und Bewegung, leiblich erfahrener Schmerz und Schweregefühl

zum Leiben des Trauerns, sondern das Leibliche im Ganzen ist, auch
dort, wo dies nicht augenfällig wird, nur als das Leiben der zurzeit
herrschenden Grundstimmung der Trauer zu verstehen.

Der mögliche Gewinn dieses Leibverständnisses reicht meines Erachtens
über das Medizinische hinaus. Er besteht in einer allgemeinen Änderung
der Einstellung zum eigenen Leiblichsein. Die in der neuplatonisch-
christlichen Tradition angelegte Entfremdung von der eigenen Leiblichkeit
ist zweifellos durch die naturwissenschaftliche Auffassung des Leibes als

Körpermaschine noch vertieft worden. Die Einsicht in den existenzialen
Charakter des Leibes vermag diese Entfremdung aufzuheben, ohne ins
andere Extrem zu verfallen, sich nun vom Leibe leben und leiten zu lassen.

Der Gewinn für die Medizin liegt erstens darin, dass dieses Leibverständnis

die theoretische Grundlage zu bieten vermag für den immer wieder
erlassenen Appell, nicht die Krankheit, sondern den Menschen ins Zentrum
des medizinischen Bemühens zu stellen. Nach Boss ist körperliches Kranksein

sachgemäss nicht als Störung des Funktionierens bestimmter Organe
zu verstehen, sondern als je spezifische Beeinträchtigung des Leibens
bestimmter Verhaltensweisen. Dieselbe organische Krankheit ist also bei
verschiedenen Menschen nur scheinbar dieselbe; sie ist in Wahrheit je eine
andere und sie bestimmt sich in ihrer Eigenart durch die jeweils einem
Menschen offenstehenden Verhaltensmöglichkeiten, deren leiblicher Vollzug
gestört ist.

11 M.Boss, Psychosomatische Medizin: Wissenschaft oder Magie? in: Daseinsanalyse2,
S.112,1985.

12 M. Boss, Grundriss der Medizin, S. 277.

58



Zweitens hat das daseinsanalytische Leibverständnis einen neuen Zugang
zum Phänomen der psychosomatischen Erkrankung eröffnet. Der nach
Freud für unser Verstehen kaum nachvollziehbare «Sprung aus dem
Seelischen in die somatische Innervation» 13 erweist sich als Phantom - abhängig

von der Theorie einer Kausalrelation zwischen den zwei wesensverschiedenen

Entitäten Seele und Körper. Die Möglichkeit sogenannter psychosomatischer

Symptome erscheint nicht mehr erklärungsbedürftig, wenn die
Leiblichkeit existenzial verstanden wird. Erklärungsbedürftig wäre das

Gegenteil, nämlich das leibliche Nichtbetroffensein bei einem neurotisch-
konflikthaften Weltverhältnis. Insbesondere die hysterischen Leibphänomene,

die ja bekanntlich allen Gesetzmässigkeiten naturwissenschaftlicher
Medizin widersprechen, lassen sich nur auf dem Hintergrund der These, die
Leiblichkeit sei einbezogen in und bestimmt durch das jeweilige Weltverhältnis

eines Menschen, verstehen. Aber auch die psychosomatischen
Symptome im engeren Sinne, die Krankheiten im medizinischen Sinn
darstellen, werden daseinsanalytisch analog zur Hysterie als der leibliche Austrag

einer existenziellen Beeinträchtigung interpretiert. Denn auch die
sogenannten inneren Organe funktionieren nur scheinbar autonom; in Wahrheit

sind sie je bestimmten Weltbezügen, die sie «leiben», zugeordnet, z. B.

der Magen-Darmtrakt dem Weltbezug des «Bewältigens, Sich-einverleibens
und Verdauens» 14. Ein Magen- oder Darmulkus erscheint folglich als der
leibliche Austrag eines Existierens, das diesem einen Weltbezug des Bewältigens

verfallen ist.

II.

An die daseinsanalytische Psychosomatik sind also zwei Fragen zu richten,
welche zur Kritik des zugrundeliegenden Leibverständnisses überleiten.

1. Wie lassen sich von den psychosomatischen noch sogenannte rein
organische Erkrankungen unterscheiden? Wenn der Leib als das Leiben des

jeweiligen Weltbezuges zu verstehen ist, ihm somit jede Eigengesetzlichkeit

abgesprochen wird, dann sind streng genommen alle leiblichen
Erkrankungen als sogenannt psychosomatische zu verstehen. Zum offenen

und freien Existieren würde also immer auch leibliche Gesundheit
gehören, eine leibliche Erkrankung wäre immer Austrag mangelnder

13 S. Freud, Ges. Werke Bd. VII, S. 382.
14 M. Boss, Von der Spannweite der Seele, S. 39, Bern 1982.

59



Offenheit und Freiheit - eine Folgerung, die bei Boss nicht explizit
ausgesprochen wird und auch nicht ausgesprochen werden kann, würde sie

doch in letzter Konsequenz zur Idee des vollendet-unsterblichen
Menschen führen.

2. Wie lässt sich die Möglichkeit psychosomatischer Erkrankungen be¬

gründen? Diese Frage widerspricht der Auffassung, dass sich diese Art
von Erkrankung im Horizont des offen-vernehmenden Charakters des

Leiblichen von selbst verstehe. In der psychosomatischen Erkrankung
ist das Leibliche nicht nur rwYbetroffen - was sich, ist der Leib-Seele-
Dualismus aufgelöst, nun tatsächlich von selbst versteht, in ihr wird das

Leibliche vielmehr zu dem «Austragungsmedium» eines neurotischen
Weltverhältnisses. Boss spricht vom «dumpfen Leiben»; hysterische wie

organneurotische Symptomatik wird von ihm als ein «Steckenbleiben»
in der Existenzweise des «dumpfen Leibens» charakterisiert. Als dumpfes

Leiben ist hier also eine bestimmte - unfreie - Verhaltensform
genannt, welche von den freieren Formen des Wünschens und Wollens
unterschieden - und zugleich so zu diesen freieren Möglichkeiten ins
Verhältnis gesetzt wird, dass es von ihr heisst, sie komme dann zum Vollzug,
wenn ein Mensch über die Möglichkeiten, zu wünschen und zu wollen,
nicht mehr verfüge 15. Es stellt sich somit die Frage, wie das dumpfe Leiben

als eine bestimmte Existenzweise im «Leiben» als Existenzial gründet.

In Boss' Analysen wird vom «Leiben» ununterschieden in beiden
Bedeutungen geredet, vom «Leiben» im existenzialen Sinne und vom
«Leiben» als pathologischem Existenzvollzug. Das ist aber kaum zufällig,

muss doch - wie zu zeigen sein wird - das Phänomen des «dumpfen
Leibens» rätselhaft bleiben, wenn einseitig der offen-vernehmende
Charakter des Leiblichen herausgestellt wird.

Es erscheint als selbstverständliche Anforderung an eine phänomenologische

Theorie der Leiblichkeit, dass sie sich an den Leibphänomenen auszuweisen

hat. Es fällt aber bei Boss auf, dass all jene Phänomene, die mit der

Körperlichkeit des Leiblichen, seiner Materialität und Eigengesetzlichkeit
zusammenhängen, nicht nur nicht «daseinsgemässer» interpretiert,
sondern überhaupt nicht mehr zur Sprache gebracht werden. Ein kleines
Beispiel hierfür ist die polemische Absetzung von der Auffassung, die Grenze

15 M. Boss, Grundriss der Medizin, S. 415-423

60



des Leibes sei die Epidermis; Boss argumentiert, die Grenzen des Leibes
deckten sich mit den Grenzen der Welt und wandelten sich entsprechend der
Weite oder Enge der ausgestandenen Weltoffenheit16. Die Auffassung der

Haut als Körpergrenze erscheint als ein den wahren Sachverhalt entstellendes

Resultat naturwissenschaftlich-objektivierenden Denkens, dem keine

phänomenale Erfahrung entspricht. Im Ganzen entsteht so der Eindruck,
die Stofflichkeit des Leiblichen sowie die Eigengesetzlichkeit leiblicher
Vorgänge sei phänomenal nicht ausweisbar, sondern ein naturwissenschaftliches

Konstrukt zum Zwecke der Mess- und Berechenbarkeit. Es wird nicht
unterschieden zwischen invarianter leiblicher Gestalt und messbarem
Körpervolumen, zwischen den Phänomenen leiblichen Reifens und Alterns
und deren naturwissenschaftlicher Interpretation als chemophysikalische
Veränderungen, zwischen der Unaufhebbarkeit und Eigendynamik leiblicher

Bedürftigkeit und Bedürfnisbefriedigung und der psychoanalytischen
Triebtheorie.

Die Radikalität daseinsanalytischer Leibauslegung liegt somit in der
Negation einer Eigenständigkeit des Leiblichen, die ihrerseits das menschliche
Existieren bedingen und prägen würde. Diese Leibauslegung bewährt sich

eigentlich nur am träumenden Existieren. Träumend wandelt sich der Leib
je nach Befindlichkeit, vermag sich zu verjüngen, in den Lüften zu fliegen,
zu sterben und wieder lebendig zu werden usw.; dem Leib des Träumens eignet

diese Offenheit und Durchlässigkeit bzw. radikale Abhängigkeit vom je
gestimmten Weltbezug 17, welche dem Leib des wachen Existierens immer
nur begrenzt eigen ist.

Diese Grenze möglicher Einverwandlung in das jeweilige Verhalten
scheint gerade das spezifisch Leibliche des Leiblichen, seine «Leibhaftigkeit»

auszumachen. Es ist das Verdienst der französischen Phänomenolo-
gen, in ihren Analysen das Leibhaftige des Leiblichen umkreist zu haben:
Sartre in seiner Analyse des «Fleisches» (chair), das sich in «Ekel» (nausée)
und «Begierde» (désir) enthüllt18, Merleau-Ponty im Aufweis der «Anonymität»

des Leiblichen und der wichtigen Funktion leiblicher «Habitualität»
für das gesamte Existieren 19. Damit haben sie - ebenfalls im Gegenzug
gegen die herrschende naturwissenschaftliche Reduktion des Leiblichen zur

16 M. Boss, Grundriss der Medizin, S. 278 f.
17 M. Boss, Es träumte mir vergangene Nacht, S. 134, Bern 1975.
18 J.-P. Sartre, l'être et le néant, S. 404 ff., 447 ff., Paris 1943.
19 M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, S. 98 ff., Paris 1945

61



blossen Körpermaschine - daran festgehalten, dass das Leibliche in aller
spezifisch menschlichen Offenheit «Fleisch» bleibt, und als Fleisch seinerseits

das Existieren bedingt - was bekanntlich Merleau-Ponty auf den
Begriff der «Ambiguïté» gebracht hat20. - Für Boss zeigt dieses Festhalten an
der «Zweideutigkeit» des Leiblichen lediglich, dass es den französischen
Autoren nur halb gelungen ist, von ihrem Landsmann Descartes bzw. dessen

philosophischen Voraussetzungen loszukommen21.
Es liegt nahe, die Einseitigkeit des daseinsanalytischen Leibverständnisses

- vorschnell - der Bestimmung des Leibes als Existenzial anzulasten.
Diese Bestimmung führt ja dazu, dass der Existenzbegriff recht eigentlich
auf den Leib appliziert wird, statt, vom Phänomen des Leibes ausgehend,
nach seiner Seinsweise zu fragen, wie dies Sartre und Merleau-Ponty tun.
Vom Phänomen des Leibes auszugehen und in unmittelbarem Zugriff nach
seiner Gegebenheitsweise zu fragen, ist nach daseinsanalytischer Auffassung

jedoch unzulässig, weil damit bereits eine Verdinglichung des Leiblichen

und damit ein Dualismus im Ansatz unvermeidlich wird. Zu vermeiden

ist diese Verdinglichung nur, wenn der Leib «methodisch das Letzte»
bleibt.

Der Grund für die Einseitigkeit liegt meines Erachtens nicht im methodischen

Ansatz, sondern im die Leibauslegung bestimmenden Existenzbegriff.

Wie schon erwähnt, ist der Existenzbegriff von Boss der Spätphilosophie

Heideggers verpflichtet; er steht somit ganz im Banne der Absicht
einer Überwindung des neuzeitlichen «possessiven Subjektivismus» bzw.

Anthropozentrismus. An die Stelle von «Geworfenheit» und «Entwurf»
aus «Sein und Zeit» sind als Grundbegriffe «Anspruch» und «Entsprechen»

getreten. Im Zentrum steht nicht das in eine bestimmte Situation
geworfene und sich auf Möglichkeiten entwerfende menschliche Dasein,
sondern im Zentrum stehen die Begebenheiten der Welt, die den Menschen

«ansprechen» (sich entgegenwerfen) und denen er in «grösstmöglicher
Offenheit» zu «entsprechen» hat. Die Terminologie von «Sein und Zeit» wird,
da sie das Missverständnis transzendentaler Konstitution fördern könnte,
gemieden. Von daher gewinnt die einseitige Hervorhebung leiblicher Offenheit

und Durchlässigkeit ihren Sinn; auch das Leibliche darf nicht als dem

Anspruch vorgegeben und ihn bedingend (konstituierend) erscheinen,
sondern als seinerseits ganz vom jeweiligen Anspruch des Begegnenden
bedingt.

20 Ebd., S. 101.
21 M. Boss, Grundriss der Medizin, S. 321 ff.

62



Ein Blick auf den Existenzbegriff von «Sein und Zeit», auf die Wendung
vom «geworfenen Entwurf» macht deutlich, dass Heidegger dort die

grundlegende Zweideutigkeit (Ambiguität) menschlichen Existierens
herausgearbeitet hat. Es bietet sich also die Möglichkeit, die Differenziertheit
dieses Existenzbegriffs für die daseinsanalytische Auslegung des Leibes

fruchtbar zu machen, das heisst, die Leiblichkeit - verstanden als Existen-
zial - sowohl hinsichtlich seines «Entwurfs»- wie seines «Geworfenheits»-
Charakters zu entfalten. Der Unterschied zu Merleau-Ponty läge darin,
dass hier nicht versucht wird, die Ambiguität des Existierens in der Leiblichkeit

zu begründen, sondern im Gegenteil das Leibliche am Leitfaden der

Ambiguität des Existierens auszulegen; konkret hinsichtlich der Geworfen-
heit: leibliches Kranksein und leiblichen Verfall nicht als «Grund»
menschlicher Kontingenz (Sartre) und Sterblichkeit, sondern als den leiblichen
Austrag menschlicher Endlichkeit; ebenso leibliche Bedürfnisse nicht als

«Grund» menschlicher Bedürftigkeit, sondern diese lediglich als das «Leiben»

des existenziellen Angewiesenseins darauf, «dass etwas ist und nicht
nichts».

Die Orientierung an «Sein und Zeit» macht aber auch auf ein Defizit des

daseinsanalytischen Offenheitsverständnisses aufmerksam. «Offenheit»
meint bei Boss nur den intentionalen Bezug, das «Offensein für den
Anspruch des Begegnenden» während das reflexive Moment - in «Sein und
Zeit» «Erschlossenheit des eigenen Seins» genannt - im Zuge der intendierten

Überwindung der neuzeitlichen Metaphysik wegfällt. Deshalb ist
daseinsanalytisch zwar die Offenheit des Leiblichen zentral, ohne dass jedoch
die Bedeutung des jeweiligen - kulturell vorherrschenden wie individuellen

- Leibverständnisses für den leiblichen Vollzug thematisch würde.
Es geht also im folgenden nicht nur darum, das Geworfenheitsmoment

der Leiblichkeit zur Geltung zu bringen, sondern auch zu zeigen, wie sich
die Erfahrung der leiblichen Geworfenheit als Leibverständnis artikuliert.

Die Auslegung des Leiblichseins am Leitfaden der Geworfenheit erlaubt
es, jene Phänomene zur Sprache zu bringen, die den Grund für den möglichen

naturwissenschaftlichen Zugriff bilden, aber keineswegs nur innerhalb

dieses Zugriffs Realität haben. Es sind die Phänomene des «immer
schon» (des Vorgegebenseins) und des «von selbst» (des eigengesetzlichen
Vollzugs). In «Sein und Zeit» kommt die Geworfenheit des Existierens nur
als Geschichtlichkeit, d. h. als Zugehörigkeit zu Tradition und als «Verfallen»

an das «Man» in den Blick, nicht aber als Leiblichkeit, d. h. als

Zugehörigkeit zur Erde bzw. Natur.

63



Nietzsche schreibt: «Der menschliche Leib, an dem die ganze fernste und
nächste Vergangenheit alles organischen Werdens wieder lebendig und leibhaft

wird, durch den hindurch, über den hinweg und hinaus ein ungeheurer,
unhörbarer Strom zu fliessen scheint.»22 Auch in der Zugehörigkeit zur Erde

ist also Vergangenheit gegenwärtig: die Evolutionstheorie hat diese
«organische» Vergangenheit in objektivierender Weise transparent gemacht
und damit gerade verdeckt, dass in der Zugehörigkeit zur Erde das Leibliche
unseres Existierens seine dunkle, verborgene Seite hat, die dem sprachlichen
Sagen entzogen bleibt und als dieses unerhellbar Andere gerade das

Leibhaftige unseres Leiblichseins, unser «Fleisch und Blut» ausmacht.
Vorgegebenheit und Von-selbst-sein des Leiblichen sind - folgen wir

Heideggers Aufweis, dass Sein immer auch Erschlossensein bedeutet -
nicht blinde Vollzüge, sondern je schon irgendwie verstanden. Statt
vorschnell das Wort «Leibverständnis» dafür einzuführen, geben wir dem Wort
«Erschlossenheit» seine ontologische Dimension zurück: Erschlossenheit
des eigenen Seins meint Erschlossenheit der menschlichen Grundsituation,
in der Welt zu sein. Erschlossenheit des eigenen Leiblichseins meint somit,
dass uns von den Geworfenheitsmomenten des Leiblichen her in spezifischer

Weise unsere Endlichkeit erschlossen ist; spezifisch, d. h. konkret,
unmittelbar anschaulich, «leibhaftig» - aufdringlich und zugleich distanziert

- «bloss leiblich».
Sich immer schon in der Situation vorzufinden, leiblich Mann oder Frau

zu sein, diese bestimmte leibliche Konstitution, Gestalt und dieses Aussehen

zu haben, erschliesst dem einzelnen, dass er in seinen Existenzvollzug
zu übernehmen und zu «leben» hat, was nicht seiner Wahl entspringt. Die
immer erneut sich meldenden leiblichen Bedürfnisse konfrontieren mit der
Unaufhebbarkeit eigener Bedürftigkeit und Abhängigkeit von anderem
und anderen. Das unentrinnbare Geschehen des leiblichen Reifens und
Alterns erschliesst die eigene Zeitlichkeit, die leibliche Ermüdung bringt vor
die Begrenztheit eigener Möglichkeiten, der jederzeit mögliche Einbruch
von Krankheit oder sonstiger leiblicher Verletzung verweist auf die eigene
Sterblichkeit.

Diese leiblichen Erfahrungen der Endlichkeit prägen die Einstellung zur
eigenen Leiblichkeit mit - anders gewendet: das jeweilige Leibverständnis ist
immer auch Antwort auf diese Erfahrungen. Die heute geschichtsmächtige
Auslegung des Leibes als Körperding bzw. Körpermaschine ist eine solche

22 F. Nietzsche, Werke in 3 Bänden, hrsg. von K. Schlechta, III 453

64



kulturspezifische Antwort auf die Erfahrung der Endlichkeit. Es ist die

Antwort des sich als Subjekt verstehenden Menschen, dem Autonomie und
Macht zentral sind. Das Leibgeschehen, sofern es sich «von selbst»
vollzieht, dem eigenen Verfügen entzogen, ist nicht nur unheimlich und als
solches bedrohlich, sondern auch, indem es die Selbstbestimmung als Schein

entlarvt, kränkend. Der naturwissenschaftliche Zugang, der den Leib als

«Körper» in seiner Gesetzmässigkeit transparent und kontrollierbar macht,
ist der Versuch, über Angst und Kränkung zu triumphieren.

Das notwendige Scheitern dieses Bemühens manifestiert sich zum
Beispiel am weitverbreiteten Phänomen der Hypochondrie. Der Hypochonder
repräsentiert den naturwissenschaftlich-medizinischen Anspruch auf
Vermeidbarkeit jeglicher «Funktionsstörung» des Körpers, und kann gleichzeitig

das Faktum des jederzeit möglichen Einbruchs einer Krankheit bzw.
des Todes nicht leugnen: er versucht in sisyphusartigem Kampf diese

unerträgliche Wahrheit durch stete ängstliche Kontrolle seines Körpers zu bannen.

Die heute vorwaltende Einstellung zu Schmerz und Lust widerspiegelt
ebenfalls die im heutigen Leibverständnis implizierte Antwort auf die

Erfahrung der Endlichkeit. Schmerzerfahrung wird durch Analgetika so weit
wie möglich verhindert, Lusterfahrung wird durch Techniken und Drogen
erzeugt und zugleich kontrolliert.

Schmerz und Lust sind grundlegende Erfahrungsmöglichkeiten: eine
kurze Besinnung auf die ontologische Dimension dieser Erfahrungen darf
darum hier nicht fehlen. In Schmerz und Lust ist die menschliche Grundsituation

in ihrer Ambiguität unmittelbar leiblich erschlossen: der leibliche
Schmerz ist leibliche Erfahrung von Riss, Bruch, er wirft den einzelnen auf
sich als vereinzelten zurück, wohingegen die Lust leibliche Erfahrung
bruchlosen Aufgehens in einem Ganzen ist, die alle Begrenzung - momentan

- transzendiert. - Obzwar es zutrifft, dass sowohl Lust wie Schmerz
zumeist schon «bedeutete» bzw. interpretierte Phänomene sind, ist gegen
einen universalen hermeneutischen Anspruch doch einzuwenden, dass beide

Erfahrungen in ihrer leibhaftigen, «fleischlichen» Intensität auch alle
Bedeutung zu sprengen vermögen und insofern subversive Kraft haben. Lust-
und Schmerzerfahrungen sind darum über alle Kultur- und Sprachbarrieren

hinweg «unmittelbar» verständlich.

65



Traditionsverlust und «Renaissance» des Leibes

Die bisherigen Aussagen zum heutigen naturwissenschaftlich-technisch
geprägten Leibverständnis bedürfen einer wichtigen Ergänzung. Das Leibliche

hat hinsichtlich seines Geworfenheitscharakters das Moment des «von
selbst» nicht nur im Sinne eines eigengesetzlichen Geschehens, sondern
auch im Sinne der Eigendynamik leiblicher Bedürftigkeit. Dieses Moment
hat in der Moderne tragende Bedeutung gewonnen. Binswanger hatte, wie
bereits erwähnt, in seinem berühmten Festvortrag zum 80. Geburtstag seines

«unvergesslichen Lehrers und Freundes Sigmund Freud» (1936) kritisiert,

dass in der psychoanalytischen Triebkonzeption dem Leib eine
unzulässige Richterbefugnis eingeräumt werde. Die Psychoanalyse ist hier aber

nur Repräsentant einer zunehmend allgemein werdenden Orientierung des

Verhaltens an der leiblichen Bedürftigkeit. Diese erklärt sich aus der mit der
wachsenden Herrschaft der Technik Hand in Hand gehenden Auflösung
verbindlicher Tradition. Der Verlust sinnstiftender Weltauslegung und
damit verbundener Leitbilder hinterlässt eine Lücke, welche Wissenschaft und
Technik nicht zu füllen vermögen. In diese Lücke ist das Leibliche als Leib-
Selbst bzw. als Bedürfnissubjekt gesprungen.

Was «von selbst» drängt, begehrt, treibt, was mich - ohne mein Zutun -
von mir selbst her treibt, wird zur Orientierung für mein Wünschen und
Wollen; damit identifiziere ich mich, gewinne damit eine «Identität»
zurück: die Identität des «Leib-Selbst» bzw. des «Bedürfnissubjektes». So
gelingt eine «Beruhigung» bzw. «Seinsentlastung», die vormals durch die
Zugehörigkeit zu Tradition gewährleistet war. Das in der Neuzeit aufkommende

Wort «Bedürfnis» meint seinem Wortsinn nach ein immer schon gerechtfertigtes

Bedürfnis. Das leibliche Bedürfnis wird zum rechtmässigen
Anspruch an den oder die anderen nach Befriedigung. Das daraus entstehende
Problem einer vorwiegend ansprüchlich-selbstbezogenen Einstellung zu
Sachen, Lebewesen wie Menschen, die vornehmlich als «Bedürfnisobjekte»
interessieren - psychopathologisch als Narzissmus etikettierbar - kann hier
nicht weiter verfolgt werden23. Wichtig war hier lediglich, dass heute die
notwendige Entlastung von einem Übermass an Eigenverantwortung in der
Identifikation mit den eigenen leiblichen Bedürfnissen gesucht wird, dem

23 Vgl. A. Holzhey, Jenseits des Bedürfnisprinzips, in: Schweizer Monatshefte 12,

S. 997-1006, 1983; Emanzipation und Narzismus, in: Journal 15. Psychoanalytisches
Seminar Zürich, S. 29-35, 1987.

66



Leib somit in der Tat Orientierungs- und Richterbefugnis zuerkannt wird. -
Diese Entwicklung birgt auch eine Chance zur Wiederentdeckung des leiblichen

Spürens und Empfindens in seinem ganzen Reichtum und zur Entfaltung

der Fähigkeit zur sinnlichen Erfahrung der Welt24.

Das Rätsel psychosomatischer Erkrankimg

Unbeantwortet geblieben ist bis jetzt die Frage der theoretischen Begründung

psychosomatischer Erkrankungen. Erklärungsbedürftig ist die
Möglichkeit, dass anstelle eines das gesamte Existieren in den Bann schlagenden
neurotischen Weltverhältnisses, das sich im Bezug zu Mitmenschen, Arbeit
usw. austragen würde, eine leibliche Störung bzw. Erkrankung tritt, dass

das sogenannte neurotische Weltverhältnis sich also bloss leiblich, als

«dumpfes Leiben», austrägt.
Ich habe am Anfang des 2. Teils angedeutet, dass diese Möglichkeit

rätselhaft bleiben muss, wenn die dunkel-erdhafte Seite des Leiblichen
unbeachtet bleibt. «Geworfenheit» des Existierens bedeutet zumal Zugehörigkeit

zu geschichtlicher Tradition wie zu leibhaftiger Erde, bedeutet zumal
das Standfinden in den Selbstverständlichkeiten des «wie man lebt» wie das

Standfinden im Vorgegebenen und von selbst sich Vollziehenden des «wer
man immer schon leiblich ist».

Es muss an dieser Stelle eine kurze Erläuterung zum Begriff des «neurotischen»

Weltverhältnisses genügen: Es liegt - in unzähligen Varianten und
aus mannigfachen Gründen - dann vor, wenn Versuche misslingen, für
anstehende Konflikte in traditionellen Lösungsmustern Stand zu finden, und
die Kraft zu einer eigenverantwortlichen Lösung mangelt, so dass der
Betroffene im blossen Erleiden der für ihn unlösbaren Situation gefangen
bleibt.

Dem leiblichen, d. h. fleischlich-materiellen Austragen eignet die Anonymität

eines widerfahrenden, eigengesetzlichen Geschehens. An die Stelle

von Spannung, Angst und Verzweiflung tritt der leibliche Schmerz. Leibliches

Leiden ist insofern leichter zu ertragen, als es vom Betroffenen nicht zu

verantworten, also schuldentlastet ist, als körperliche Krankheit legitimiert

24 Vgl. zu diesem Thema: G. Böhme, Anthropologie in pragmatischer Absicht. Darmstädter
Vorlesungen, Frankfurt a. M. 1985; D. Kamper / Ch. Wulf (Hrsg.), Das Schwinden der

Sinne, Frankfurt a. M. 1984.

67



ist, was den sozial anerkannten Anspruch auf Pflege und fachmännische
Betreuung einschliesst, als die Heilung nicht von eigenem Können und eigener

Leistung erwartet wird. Das leibliche Leiden ist nicht persönliches
Versagen, weil das Leibliche - hier spielt natürlich auch das herrschende
Leibverständnis eine Rolle - die Qualität des eigengesetzlichen Geschehens hat,
das freier Verfügung und somit Verantwortung entzogen ist. Psychosomatisches

Erkranken ist also eine positive Möglichkeit der Entlastung, des

Standfindens im fleischlichen Austragen einer existentiell überfordernden
Situation, die unter Umständen vor einem psychotischen Zusammenbruch
bewahren kann. Es ist eine Möglichkeit nicht der Wahl, sondern der Wider-
fahrnis, die im Geworfenheitsmoment des Leiblichen gründet.

Die Vermutung liegt nahe, dass psychosomatische Erkrankungen in Zeiten

des Umbruchs bzw. raschen sozialen Wandels zunehmen. Bei der Hysterie

ist das Thema unbewältigter Emanzipation mit Händen zu greifen: der
Schritt aus traditionsvermittelter Identität zu eigenen (sexuellen) Wünschen

ist bei der Frau des 19. Jahrhunderts mit Angst und Schuld beladen,
die sie oft nur leiblich austragen kann; die hysterische Leibgebärde ist die

von Verantwortung entlastete Weise zu sprechen: sei es zu verführen oder

gegen verbietende Autorität zu trotzen.
Bei der organneurotischen Symptomatik ist umstritten, ob ihr überhaupt

ein spezifischer Bedeutungsgehalt zukommt, ob hier «der Leib spricht»
(Binswanger) oder ob die sogenannte Organwahl unspezifisch ist, konstitutionelle

bzw. rein organische Ursachen hat. Die französische Schule der
Psychosomatik25 hat die schweren psychosomatischen Erkrankungen als

Wirkung des «Todestriebes» im Sinne Freuds zu erklären versucht. An dieser

spekulativ-biologistischen Hypothese mag immerhin wahr sein, dass es

hier um den leiblichen Austrag einer anderswie nicht austragbaren
Auseinandersetzung mit der Frage nach Leben und Tod geht. Der moderne
Traditionsverlust und die ihn kompensierende Technik bedeuten unter anderem,
dass dem einzelnen eine nicht mehr sinnvermittelte Erfahrung seines
Lebens und Sterbens zugemutet wird. Die Zunahme schwerer depressiver
Verstimmungen und Suizidversuche ist eine der Folgen, eine andere vermutlich
die Zunahme psychosomatischer Erkrankungen, in denen die Frage, ob das

Leben überhaupt lebenswert sei oder nicht, bzw. ob das eigene Lebendürfen
legitim sei, in Gestalt leiblicher Erkrankung gestellt wird.

25 M.de M'Uzan, Zur Psychologie der psychosomatisch Kranken, in: Psyche31, S. 330,
1977.

68



Interessant ist die - allerdings nicht unwidersprochene - These der
französischen Schule der Psychosomatik, dass psychosomatisch Kranke besonders

häufig in einem extrem technisch-rationalen Verhältnis zu sich und zur
Welt stehen («pensée opératoire»)26. Das Krankheits- und Todesverständnis

der Patienten deckt sich mit dem der naturwissenschaftlichen Medizin:
Die ihnen widerfahrende Krankheit ist auch für sie persönlich ein Defekt
der Körpermaschine, der mögliche Tod das endgültige Versagen dieser
Maschine - beides durch die Medizin zu reparieren bzw. zu verhindern. Ihre
Krankheit ist also als leiblicher zugleich ein technischer Austrag der
Auseinandersetzung um Leben und Tod; Entlastung wird hier nur noch im
Ausschluss der Sinnfrage aus dem Existenzvollzug gefunden.

26 P. Marty / M. de M'Uzan, Das operative Denken («Pensée opératoire»), in: Psyche 32,
S. 974-984, 1978; J. Cremerius, Kritik des Konzepts der «psychosomatischen Struktur»,
in: Psyche 31, S. 293-317, 1977.

69


	Der Leib als Existenzial

